
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 3

Artikel: "Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe" : Leibniz'
Bedeutung für die Theologie

Autor: Schüssler, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Werner Schüssler

«Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als

Theologe»
Leibniz' Bedeutung für die Theologie

Gottfried Wilhelm Leibniz, 1646 in Leipzig geboren, 1716 in Hannover
gestorben, ist ohne Zweifel die überragende geistesgeschichtliche Gestalt
des 17. Jahrhunderts. Mit seinem Werk hat er den Denkern der nachfolgenden

Jahrhunderte Anregungen auf den verschiedensten Gebieten
hinterlassen. Er hat auf die Metaphysik ebenso befruchtend gewirkt wie auf
die Erkenntnistheorie. Und seine Überlegungen zu den sogenannten
«petites perceptions» haben die Psychologie des Unbewußten ebenso angeregt

wie seine logischen Untersuchungen die moderne Logistik. Edmund
Husserl hat in unserem Jahrhundert den Begriff der Monade für seine

Philosophie fruchtbar gemacht, und Heidegger hat auf Leibniz' Satz vom
Grund zurückgegriffen. Und doch ist bis heute weder die Rezeptions-
noch die Wirkungsgeschichte des Leibnizschen Denkens geschrieben.
«Vielleicht», so vermuten Finster und van den Heuvel in ihrer Leibniz-
einführung, «ist dies aber auch eine so schwierige Aufgabe, daß sie gar
nicht gelöst werden kann.»1 Leibniz hat nie schulbildende Wirkung
gehabt; so sind es stets nur einzelne Aspekte und Gedanken, die aufgegriffen

werden, nie aber der «ganze» Leibniz.
Aber bei aller Modernität und Aktualität darf nicht übersehen werden,

daß Leibniz — im Gegensatz zu Descartes — sich in entscheidenden
Punkten der klassischen Metaphysik verpflichtet weiß. Leibniz kommt in
der Neuzeit für die metaphysische Philosophie eine Schlüsselrolle zu, die
vielleicht nur mit der Stellung des Thomas von Aquin im Mittelalter zu
vergleichen ist. Trotzdem wurde sein Denken für die Theologie im
allgemeinen und die Philosophische Theologie im besonderen bisher nur
ungenügend rezipiert. Dabei hat er Entscheidendes zum Verhältnis von

1
FINSTER, Reinhard/VAN DEN HEUVEL, Gerd, Gottfried Wilhelm Leibniz mit

Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, Reinbek bei Hamburg 1990, 124.



«Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe» 363

Wissen und Glauben, zum Thema der sogenannten Gottesbeweise und
zum Verhältnis von Gott und Welt beigesteuert.

Der evangelische Theologe und Religionsphilosoph Carl Heinz
Ratschow meinte einmal, daß die systematische Theologie bei dem Philosophen

Leibniz in die Schule gehen sollte, um ihre Aufgabe besser zu
verstehen.2 Aber bisher hat sich die Theologie hier sehr zurückgehalten; die
evangelische wohl nicht zuletzt deshalb, weil sie zum großen Teil immer
noch im Schatten von Karl Barth steht. Und Barth hat bekanntlich mit
seinem Verdikt über Leibnizens «doppelte Buchführung», in der das Buch
der Natur das Buch der Gnade schon überflüssig mache, das theozen-
trische System von Leibniz zum Antipoden seiner «Kirchlichen Dogma-
tik» hochstilisiert.3 Katholische Theologie dagegen brauchte bisher nicht
auf Leibniz zurückzugreifen, hat man doch hier Thomas von Aquin;
zudem ist Leibniz Protestant. Die Anamnese der systematischen Theologie
geht so — in der protestantischen wie in der katholischen Theologie —,

wie Walter Spam treffend feststellt, kaum daß der Name Descartes'
gefallen ist, zu dem Kants über; dazwischen liefert Leibniz höchstens das

Stichwort «Optimismus», im günstigeren Fall vielleicht noch das vom
«Prinzip des zureichenden Grundes»4.

Den ersten Aspekt, das Verhältnis von Wissen und Glauben, habe
ich in einem Aufsatz aufzuarbeiten versucht.5 Zum zweiten Aspekt
liegen eine Reihe von Beiträgen und Untersuchungen vor; zu nennen sind
hier besonders die beiden jüngst erschienenen Arbeiten von Erhard
Holze6 und Alexander Wiehart-Howaldt7.

In diesem Beitrag will ich mich darum dem dritten Aspekt zuwenden,

der bisher kaum thematisiert wurde, dem Verhältnis von Gott und

2 Vgl. RATSCHOW, Carl Heinz, Gottfried Wilhelm Leibniz, in: GRESCHAT, Martin
(Hg.), Gestalten der Kirchengeschichte, Bd. 8. Stuttgart 1983, 122-155, 123.

3 Vgl. BARTH, Karl, Kirchliche Dogmatik, Bd. III/l. Zürich 1945, § 42, bes. 446ff.;
vgl. dazu SPARN, Walter, Das Bekenntnis des Philosophen. Gottfried Wilhelm Leibniz
als Philosoph und Theologe, in: Neue Zeitschrift für systematische Theolope und Religions-
philosophie 28 (1986) 139-178.

4 Vgl. SPARN, Das Bekenntnis (s. Anm. 3), 142.
5 Vgl. SCHÜSSLER, Werner, Zum Verhältnis von Wissen und Glauben bei Thomas

von Aquin und Gottfried Wilhelm Leibniz, in: Trierer Theologische Zeitschrift 104 (1995)
204—222; vgl. auch DERS., Leibniz' Aufassung des menschlichen Verstandes (intellec-
tus). Eine Untersuchung zum Standpunktwechsel zwischen «système commun» und
«système nouveau» und dem Versuch ihrer Vermittlung, Berlin 1992, 32-39.

6 Vgl. HOLZE, Erhard, Gott als Grund der Welt im Denken des Gottfried Wilhelm
Leibniz, Stuttgart 1991.

7 Vgl. WIEHART-HOWALDT, Alexander, Essenz, Perfektion, Existenz. Zur
Rationalität und dem systematischen Ort der Leibnizschen Theologia Naturalis, Stuttgart
1996.



364 «Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe»

Welt. Meine Darlegungen werden in erster Linie an Leibnizens erste und
grundlegende Zusammenfassung seines metaphysischen Denkens, den
Discours de métaphysique, anknüpfen, den er Ende 1685 bis Anfang 1686
für Antoine Arnauld verfaßt hat, um dessen Meinung hierüber zu erfahren;

wobei selbstverständlich auch spätere Schriften mit herangezogen
werden. Im Rahmen dieses Beitrages kann das Thema natürlich nicht
erschöpfend behandelt, sondern nur eine erste Problemskizze geboten
werden.

In einem ersten Teil werde ich Leibnizens Bestimmung der göttlichen

Substanz darlegen, in einem zweiten seine Bestimmung der
geschaffenen Substanz erörtern. Das Verhältnis von göttlicher und geschaffener

Substanz kommt in beiden Teilen zur Sprache.

I. Zurgöttlichen Substanz

I. Gott ist das vollkommenste Wesen

Leibniz geht in der Metaphysischen Abhandlung vom Gottesbegriff8 aus, so
wie er gewöhnlich in Theologie und Philosophie begegnet. Hiernach ist
Gott das «absolut vollkommene Wesen» (un estre absolument parfait)? In
der Natur, so schreibt Leibniz, gibt es «mehrere völlig verschiedenartige
Vollkommenheiten»; Gott besitzt diese allesamt, und es kommt ihm jede
im allerhöchsten Grade zu.10 Wobei er hier vornehmlich an die Güte,
Gerechtigkeit und Weisheit denkt.11 Den Begriff der Vollkommenheit
bestimmt Leibniz durch folgendes — wie er sich ausdrückt — «sichere Merkmal»:

«Solche Formen bzw. Naturen, die keines höchsten Grades fähig
sind — wie z. B. das Wesen der Zahl oder der Figur — sind keine
Vollkommenheiten.»12 Denn es wäre widersprüchlich, von einer größten Zahl
oder einer größten Figur zu sprechen. Demgegenüber sieht Leibniz in
einem Begriff wie dem des größten Wissens oder der Allmacht keinen Wi-

8 Leibniz nennt Gott «la substance supreme», also höchste Substanz (vgl. A VI 6,
11; NE I 3, § 8 A VI 6, 103), oder auch notwendige oder göttliche Substanz (NE IV
II, § 13 A VI 6, 447). - Ich verwende folgende Abkürzungen: A Gottfried
Wilhelm Leibniz, Sämtliche Schriften und Briefe, hrsg. von der Deutschen Akademie der
Wissenschaften zu Berlin, Reihe VI: Philosophische Schriften, Bd. 6: Nouveaux Essais,
Berlin 1962; G Die philosophischen Schriften von Gottfried Wilhelm Leibniz, hrsg.
von C.I. GERHARDT, 7 Bde., Berlin 1875—1890 (Nachdruck Hildesheim-New York
1978); Disc. prél. Discours préliminaire; DM Discours de métaphysique; NE
Nouveaux Essais; Th. Theodicée.

9 DM § 1 G IV 427.
10 Ebd.
11

Vgl. Th., Disc, prél., § 4 G VI, 51.
12 DM § 1 G IV 427.



«Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe» 365

derspruch. Macht und Wissen sind folglich Vollkommenheiten, sie kommen

Gott darum in einem absoluten Sinne zu.13

Gott ist für Leibniz — nicht anders als für Aristoteles oder Thomas
von Aquin auch — actus purus. An einigen wenigen Stellen sagt er dies
auch ausdrücklich, so in den Nouveaux Essais, wenn er hier davon spricht,
daß allein Gott von aller Körperlichkeit gänzlich befreit ist, da er «reine

Tätigkeit» (acte pur) sei.14

Leibniz bleibt aber nicht bei dieser Bestimmung Gottes als des
vollkommensten Wesens stehen, sie impliziert für ihn vielmehr drei weitere
Aussagen: 1. daß Gott auf die vollkommenste Weise handelt; 2. daß er
nicht ohne Grund handelt und 3. daß er nicht außerhalb der universellen
Ordnung handelt. Diese Folgebestimmungen sollen nun im einzelnen
näher erörtert werden.

2. Gott handelt aufdie vollkommenste Weise

Das, was Gott geschaffen hat, ist für Leibniz von höchster Vollkommenheit.

Gott hätte es nicht besser machen können. Leibniz begründet
dies so: «Weniger vollkommen zu handeln, als man eigentlich gekonnt
hätte, heißt unvollkommen handeln.»15 Uli minus malum habet rationem
boni, ita minus boni habet rationem mali (Wie das weniger Schlechte den
Grund des Guten in sich hat, so das weniger Gute den Grund des

Schlechten).16 Wenn man bedenkt, was eingangs zum Begriff der
Vollkommenheit gesagt wurde, so wird sofort deutlich, daß ein Einwand wie
der: daß man sich denken könnte, eine Sache immer noch vollkommener
zu gestalten, in Bezug auf Gott hinfällig wird.

Wir leben somit in der «besten aller möglichen Welten»17, im mundus

optimus. Hieraus ergeben sich aber zwei Problemfelder: Nämlich erstens:
Wie ist diese Sicht mit dem Problem des Übels, des malum zu vereinbaren?

Denn die Erfahrung lehrt doch, daß es in dieser Welt viel
Unvollkommenes gibt — und das nicht nur in physischer, sondern vor allem
auch in moralischer Hinsicht. Und diese Erfahrung war zur Zeit Leib-
nizens sicher nicht weniger augenscheinlich als heute. Und zweitens: Ist
es dann nicht um die Freiheit Gottes geschehen? Denn wenn Gott als

13 Hier wird nun auch deutlich, warum Gott weder als ausgedehnt noch als in
Bewegung, noch als zeitlich existent zu denken ist. Vgl. dazu WlEHART-HOWALDT,
Essenz, Perfektion, Existenz (s. Anm. 7), 119-133.

14 NE II 1, § 12 A VI 6, 114.
15 DM § 3 G IV 428.
16 Ebd.
17 Th. § 168 G VI 210.



366 «Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe»

vollkommenstes Wesen auch auf vollkommenste Weise handeln muß,
kann er dann noch wirklich in Freiheit handeln?

Zum ersten Problem: Wie ist diese Sicht mit dem Problem des malum

zu vereinbaren? Oder anders formuliert: Wie kann Leibniz diese Welt
mit all ihren Übeln noch als die «beste aller möglichen Welten» bezeichnen?

Müßte die beste Welt nicht frei von jeglichem Übel sein? Leibniz
antwortet hierauf allerdings mit einem klaren Nein. Wie begründet er
dies?

Leibniz unterscheidet ein dreifaches malum\ ein metaphysisches, ein

physisches und ein moralisches.18 Was ist jeweils darunter zu verstehen?
Sowohl das physische Übel, das im Leiden, als auch das moralische Übel,
das in der Sünde besteht, haben ihren letzten Ursprung — Leibniz spricht
vom Idealgrund des Bösen wie des Guten19 — im sogenannten malum me-

taphjsicum. Und dieser letzte Ursprung ist schon «in der idealen Natur
des Geschöpfes» gegeben, «soweit diese Natur in den ewigen Wahrheiten
enthalten ist, die im Verstand Gottes sind.» Es gibt somit im
Geschöpf «eine ursprüngliche Unvollkommenheit» (une imperfection originale),
die darin ihren Grund hat, daß das Geschöpf notwendigerweise
beschränkt ist.20 Das metaphysische Übel besteht folglich in der bloßen
Unvollkommenheit des geschöpflichen Seins, die aller Sünde vorausliegt.
Der Möglichkeitsgrund des physischen und moralischen Übels hegt
somit letztlich in Gott selbst.21

Man könnte dem entgegenhalten: Warum hat Gott dann nicht diese

«ursprüngliche Unvollkommenheit» dadurch vermieden, daß er nicht
diese Welt, sondern vielleicht Götter hervorgebracht hat? Das wäre Leibniz

zufolge nicht möglich, da dies gegen das sogenannte principium identi-
tatis indiscernibilium verstoßen würde, also gegen das Prinzip der Ununter-
scheidbarkeit des Identischen: Das, was identisch ist, ist ununterscheid-
bar. Angewandt auf das anstehende Problem bedeutete dies: Gott hätte
dann gar nichts hervorgebracht. «Das beste System der Dinge», schreibt
Leibniz darum konsequent, «wird also keine Götter enthalten; es wird
immer ein System von Körpern, d. h. nach Ort und Zeit geordneten Dingen,

und von Seelen sein, die die Körper vorstellen und sie wahrnehmen.»22

Das, was Gott schuf, konnte immer nur weniger sein als er selbst.

«Weniger» aber bedeutet hier: nicht mehr absolut vollkommen, sondern

18 Vgl. Th. § 21 G VI 115; vgl. G III 32.

"Vgl. Th. §20 G VI 115.
20 Ebd.
21

Vgl. Th. § 21 G VI 115.
22 Th. § 200 G VI 235; vgl. Th. § 31 G VI 121.



«Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe» 367

notwendig unvollkommen, nicht mehr unendlich, sondern notwendig
endlich und begrenzt.

Die Geschöpfe leiden somit von Anfang an an einer «natürlichen
ursprünglichen Begrenztheit oder Unvollkommenheit, die sie zu sündigen
und zu fehlen fähig macht»23. Genau diesen Aspekt sucht Leibniz mit
dem Begriff des malum metaphysicum zum Ausdruck zu bringen. Wenn es
sich auch bei diesem malum metaphjsicum um eine pura negatio handelt, so
handelt es sich bei den eigentlichen mala, also dem malum physicum und
dem malum morale nicht um eine positive Realität, sondern um eine priva-
tio, d. h. eine Beraubung.24 Augustinus und Thomas von Aquin haben
das bekanntlich nicht anders gesehen.25 Leibniz hat - nicht anders als

diese Denker vor ihm — klar erkannt, daß nur die Privationslehre, der es

allein um die Frage nach dem ontologischen Status des Übels geht, einen
Dualismus zu vermeiden vermag. Die Bedeutung dieser Lehre wurde in
der späteren Zeit jedoch kaum noch gesehen.26

Während Pierre Bayle, mit dem sich Leibniz in seiner Theodi^ee
eingehend auseinandersetzt, aus dem Faktum des physischen und moralischen

Übels den Schluß zieht, daß eine Rechtfertigung der Güte Gottes
nicht mehr möglich ist27, schließt Leibniz aus dem selben Faktum, daß
Gott einen gewichtigen Grund gehabt haben muß, die Übel zuzulassen.
Denn von Gott kann nichts kommen, was nicht mit seiner Güte,
Gerechtigkeit und Heiligkeit in Einklang steht.28 Leibniz teilt die Auffassung
des Augustinus: Gott hat es für besser befunden, die mala zum Guten zu
wenden, als zuzulassen, daß überhaupt kein malum sei.

Das mag nun so aussehen, als stände Leibniz auf dem Standpunkt
Gottes, als ginge es hier um eine Rationalisierung Gottes, als würde der
Geheimnischarakter Gottes schwinden. Das ist aber nicht der Fall, ganz
im Gegenteil! «Es genügt also», schreibt Leibniz in der Metaphysischen
Abhandlung, «dieses Vertrauen zu Gott zu haben, daß er alles zum Besten
tut und daß denen, die ihn heben, nichts schaden kann. Die Gründe aber
im einzelnen zu erkennen, die ihn bewogen haben mögen, diese Ord-

23 DM § 30 G IV 455.

"Vgl. Th. §20 G VI 115.
25 Vgl. AUGUSTINUS, Confessiones VII; THOMAS VON AQUIN, Summa theologiae, I q.

48 a. 1 und 2.
26 Vgl. dazu SCHÜSSLER, Werner, Das Übel als «privatio boni». Herkunft, Bedeutung

und Aktualität dieser Lehre, in: Prima Philosophia 14 (2001) 123-131.
27 Vgl. Th., Disc. prél. § 32 G VI 68f.
28 Vgl. Th., Disc. prél. § 35 G VI 70. — Karl BARTH schreibt zu Recht: «Gäbe es

eine bessere Welt als diese, so hätte Gottes Weisheit sie erkennen, seine Güte sie wollen,

seine Allmacht sie erschaffen müssen» (Kirchliche Dogmatik [s. Anm. 3], § 42,
447).



368 «Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe»

nung des Universums zu wählen, die Sünden zu dulden, seine Heilsgnaden

in bestimmter Weise auszuteilen, das überschreitet die Kräfte eines
endlichen Geistes, vor allem, solange er noch nicht in den Genuß der
Anschauung Gottes gelangt ist.»29 Leibniz ist weit davon entfernt, das

Gottesgeheimnis zu rationalisieren. Es ist ihm genug, daß wir um die
bewundernswerte Vorsorge bei der Wahl Gottes wissen, sie zu begreifen sind
wir aber nicht in der Lage.30

Mit dieser Sicht steht Leibniz nicht allein. Er zitiert denn auch in
diesem Zusammenhang Gen 1,31: «Und Gott sah an alles, was er
gemacht hatte; und siehe da, es war sehr gut.» Augustin31 und Thomas von
Aquin32 haben nicht anders gedacht. Diese Sicht von Leibniz ist darum
wohl weniger auf dem Hintergrund des Optimismus der Aufklärung zu
verstehen als vielmehr im Horizont eines eindringlich metaphysischen
Denkens.

Wenn Leibniz von der besten aller Welten spricht, so bezieht sich
das auf das «beste Ganze», nicht auf einen Teil desselben. «Der Teil eines
schönen Gegenstandes ist nicht immer ebenfalls schön, da er auf
unregelmäßige Weise aus dem Ganzen herausgezogen oder ihm entnommen
sein kann.»33

Zum zweiten Problem: Ist es dann nicht um die Freiheit Gottes
geschehen? Dieser Einwand besagt: Wenn Gott nur auf die vollkommenste
Weise handeln kann, dann kann er nicht mehr wirklich frei sein. Leibniz
versucht, diese Schwierigkeit durch seine Unterscheidung einer dreifachen

Art von Notwendigkeit zu beheben: Er unterscheidet nämlich
zwischen einer physischen, einer moralischen und einer metaphysischen
Notwendigkeit. Letztere bezeichnet er zuweilen auch als logische,
geometrische oder auch absolute Notwendigkeit. Und nur diese letztere
Form der Notwendigkeit ist es, die der Freiheit keinen Raum mehr ließe.
Denn sie zeichnet sich dadurch aus, daß ihr Gegenteil einen Widerspruch

impliziert.34 Die physische Notwendigkeit bewirkt nach Leibniz
die Ordnung der Natur, und sie besteht demgemäß in den Gesetzen der

29 DM § 5 G IV 430; vgl. DM § 6 G IV 431.
30 Vgl. DM § 30 G IV 455. - Karl BARTH drückt dies gut aus: «Wir sind wohl

unvermögend, zu erkennen, warum Gott sie gerade so, wie sie ist, als die beste gewollt
hat. Wir bleiben wohl im Rückstand mit unserer Erkenntnis, inwiefern sie die beste ist;
wir sollen dann aber das Manko nicht auf sie, sondern eben auf unser rückständiges
Erkennen schieben und nicht daran zweifeln, daß sie die beste ist» (Kirchliche Dogmatik
Js. Anm. 3], § 42, 447).

31 Vgl. Augustinus, De civitatc Dei, XI 20.
32 Vgl. THOMAS von AQUIN, Summa theologiae, I q. 47 a. 2.
33 Th. §213 G VI 245.
34 Vgl. Th., Disc. prél. § 2 G VI 50.



«Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe» 369

Bewegung und einigen anderen allgemeinen Gesetzen, die Gott den

Dingen bei ihrer Erschaffung verliehen hat. Sie beruht aber nicht auf der
metaphysischen oder absoluten Notwendigkeit, sondern auf der moralischen,

das heißt auf der seiner Weisheit würdigen Wahl des Weisen.
Gott hat Gründe, er wählt nicht willkürlich. Aber das Gegenteil hiervon

bleibt dennoch möglich. In der Metaphysischen Abhandlung sagt Leibniz

ausdrücklich: «Obwohl Gott... gewiß allemal das Beste wählt, so
hindert das nicht, daß das weniger Vollkommene an sich möglich ist und
bleibt, selbst wenn es sich niemals ereignen wird; denn nicht seine

Unmöglichkeit, sondern seine Unvollkommenheit bewirkt seine Verwerfung.

Nun ist nichts notwendig, dessen Gegenteil möglich ist.»35 Gott
bleibt somit bei seiner Wahl des Besten frei.36

Ähnlich heißt es auch in der Theodi^ee: «Es gibt immer einen
überwiegenden Grund, der den Willen zu seiner Wahl bestimmt, und um Freiheit

zu erhalten, genügt es, daß dieser Grund nur antreibt, ohne zu zwingen.

Das ist auch die Ansicht aller Alten, Piatons, des Aristoteles, des

Augustinus. Der Wille wird immer nur durch die Vorstellung des Guten,
die die entgegengesetzten Vorstellungen überwiegt, zum Handeln
getrieben. Man nimmt das sogar hinsichtlich Gottes, der guten Engel und
der seligen Seelen an und anerkennt, daß diese deshalb nicht weniger frei
seien. Gott versäumt nie, das Beste zu wählen, aber er ist nicht gezwungen,

es zu tun, und selbst bei dem Gegenstand der Wahl Gottes besteht
keine Notwendigkeit, denn eine andere Folge der Dinge ist ebenso
möglich.»37 Entscheidend ist, daß mehrere Möglichkeiten bestehen und daß
der Wille durch die überwiegende Güte des Gegenstandes nur angetrieben,

aber nicht genötigt wird. Die höchste Freiheit besteht somit Leibniz
zufolge darin, der höchsten Vernunft gemäß zu handeln.

3. Gott handelt nicht ohne Grund

Für Descartes ist der göttliche Wille letzte Instanz. Die Werke Gottes
sind hiernach einzig aus dem formellen Grunde gut, weil Gott sie

gewirkt hat. Nicht die Idee des Guten oder Wahren im göttlichen Verstand
veranlaßt Gott dazu, das eine eher als das andere zu wählen. In seiner
Antwort auf die sechsten Einwände zu den Meditationen sagt Descartes in
diesem Sinne ausdrücklich: «[Gott] hat nicht gewollt, daß die drei Winkel
des Dreiecks gleich zwei Rechten seien, weil er erkannt hat, daß das

nicht anders möglich war, usw. Sondern ganz im Gegenteil: weil er ge-

35 DM § 13 G IV 438.
36 Vgl. Th. § 230 G VI 255.
37 Th. § 45 G VI 127 f.



370 «Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe»

wollt hat, daß die drei Dreieckswinkel notwendig gleich zwei Rechten
sind, darum ist jetzt dies wahr und kann gar nicht anders sein und
ebenso steht es in allen übrigen Fällen.»38

Für Descartes ist einzig Gottes Wille der letzte Grund der Welt, dem
gegenüber es keine Priorität der Ordnung oder der Natur nach geben
kann, so nämlich, daß diese Idee des Guten oder Wahren Gott zur Wahl
bestimmt hätte. Dennoch sollte man bei Descartes nicht übersehen, daß
dieser einzig ursächliche Wille Gottes de facto mit dem der Natur nach
Wahren und Guten zusammenfällt.

Leibniz, so haben die bisherigen Darlegungen schon anklingen
lassen, denkt hier anders. Für ihn gibt es Prinzipien, die noch höher stehen
als der göttliche Wille und die diesen somit bestimmen. Gegen den
Voluntarismus eines Descartes führt Leibniz das folgende Argument ins
Feld: Jeder Wille setzt einen Grund des Wollens voraus. Dieser Grund
geht dem Willen naturgemäß voraus. Und diesen Grund des Wollens
erblickt Leibniz im göttlichen Verstand. Die Regeln der Güte und Gerechtigkeit

und die ewigen Wahrheiten im allgemeinen bestehen vermöge
ihrer Natur und nicht durch willkürliche Wahl Gottes.39

Im Hintergrund dieser Überlegungen steht Leibniz' Prinzip des
zureichenden Grundes, «wonach nichts geschieht, ohne daß es eine Ursache

oder wenigstens einen bestimmenden Grund gibt, d. h. etwas, das

dazu dienen kann, a priori zu begründen, weshalb etwas eher existiert als

nicht existiert und weshalb etwas gerade so als in einer ganz anderen
Weise existierte; wobei dieses Prinzip Leibniz zufolge «für alle Begebenheiten»

gilt, wenn uns auch diese bestimmenden Gründe meistens nicht
hinlänglich bekannt sind.40

Es ist dieses universelle Prinzip, das bei Leibniz eine letzte Begründung

für einen Verstandesprimat in Gott abgibt. Gott will, weil sein
Verstand einsieht. Man könnte dem entgegenhalten: Gott wird hier letzten
Prinzipien unterworfen, die noch über ihm stehen; Gott scheint somit
diesen Prinzipien geradezu untergeordnet zu sein. Leibniz hat diesen
Einwand in der Theodi^ee selbst aufgegriffen, und er bemerkt dazu, «daß

es nicht ratsam sei, völlig über Gott hinauszugehen und zu sagen, die

ewigen Wahrheiten würden fortbestehen, wenn es auch keinen Verstand,
nicht einmal den Gottes gäbe»41. Nach der Ansicht von Leibniz ver-

38 DESCARTES, René, Meditationen über die Grundlagen der Philosophie mit den
sämtlichen Einwänden und Erwiderungen, übers, u. hrsg. von Artur BUCHENAU, Hamburg

1915 (Nachdruck 1972), 374.
39 Vgl. Th. § 185 G VI 227.
40 Th. §44 G VI 127.
41 Th. § 184 G VI 226.



«Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe» 371

schafft der göttliche Verstand den ewigen Wahrheiten Wirklichkeit, sein
Wille hat keinen Anteil daran. Selbstverständlich kann nach Leibniz auch
ein Atheist Geometer sein, aber er ist doch so kühn zu behaupten, daß

es keinen Gegenstand der Geometrie gäbe, wenn nicht Gott existierte.
Dahinter steht die Auffassung, daß jede Realität in etwas Seiendem

begründet sein muß.42

4. Gott handelt nicht außerhalb der universellen Ordnung

Daß Gott nicht außerhalb der universellen Ordnung handelt, ist ein

ständig wiederholter Grundsatz der Leibnizschen Philosophie. Wie aber
erklärt Leibniz dann das Wunder? Das Wunder ist ja dadurch
ausgezeichnet, daß es durch die Natur der Dinge nicht erklärbar ist.

Gottes Handeln geht für Leibniz über die Kräfte der Natur hinaus.
Das Wunder hat seinen «zureichenden Grund», aber dieser hegt nicht in
der Natur der Dinge, sondern in Gott. Nun aber entsteht die Frage, ob
das Wunder dann nicht einen Widerspruch darstellt. Leibniz löst dieses
Problem dahingehend auf, daß er die Natur der Dinge nicht der absoluten,

sondern nur der physischen Notwendigkeit unterhegend begreift,
ihre Aufhebung somit keinen Widerspruch impliziert. Wunder sind darum

— wie Leibniz sagt — Ausnahmen von sogenannten untergeordneten
Grundsätzen (des maximes subalternes). Mit der universellen Ordnung
dagegen stimmen sie überein, ja müssen sie sogar übereinstimmen, denn
diese ist identisch mit dem Gesetz des Besten (Ja loi du meilleur). Die
Wunder haben ihren zureichenden Grund, aber sie haben für Leibniz
keinen Ort im Reich der sogenannten ewigen Wahrheiten; denn hier gibt
es keine Ausnahme. Wenn Leibniz davon spricht, daß die Natur der
Dinge «nichts als eine Gewohnheit Gottes» sei43, so will er genau das

zum Ausdruck bringen: nämlich das Fehlen der absoluten oder metaphysischen

Notwendigkeit.
Wenn somit auch Wunder in dem philosophischen System von

Leibniz durchaus ihren Platz haben, so empfiehlt er jedoch in ihrer
Annahme äußerste Vorsicht und Behutsamkeit. Man soll sich so viel wie
nur möglich bemühen, die Vorfälle der Natur auch natürlich zu erklären,
da man Gott keine Ehre antut, wenn man ihn jeden Augenblick auf
ausserordentliche Weise in sein Kunstwerk eingreifen läßt.44 Schon in der

42 Vgl. ebd.
43 DM § 7 G IV 432.
44 Vgl. NE, préf. A VI 6, 66.



372 «Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe»

Metaphysischen Abhandlung wendet sich Leibniz in diesem Sinne gegen die
«faule Vernunft», den logos argosA

II. Zurgeschaffenen Substanz

1. Die Bestimmung dergeschaffenen Substanz

Die göttliche Substanz, wenn auch als solche selbstgenügsam in sich
selbst, hat nun doch etwas geschaffen, das nicht mit ihr identisch ist. Auf
die Frage nach dem «Warum» der Schöpfung antwortet Leibniz nicht
anders als Piaton oder Thomas von Aquin: Es ist seine Güte, die Gott dazu

bestimmt, sich mitzuteilen46: bonum est diffusivum sut41, so haben die Alten
das Schöpfungsmotiv auf eine knappe und bekannte Formel gebracht.

Auf die Frage nach dem «Wie» der Schöpfung antwortet Leibniz mit
dem folgenden Bild: «Gott dreht sozusagen das allgemeine System der
Phänomene, das er zur Offenbarung seiner Herrlichkeit hervorzubringen
gedenkt, nach allen Seiten und auf jede Weise hin und her, und er
betrachtet alle Seiten der Welt auf jede mögliche Art, da es keine Hinsicht
gibt, die seiner Allweisheit entgeht; das Ergebnis einer solchen Hinsicht
auf das Universum, bei dem es gleichsam je von einem bestimmten
Standort betrachtet wird, ist eine Substanz, die das Universum in dieser
Hinsicht ausdrückt, falls es Gott gefällt, seinen Gedanken in die Tat
umzusetzen und diese Substanz hervorzubringen.»48 Wir sehen somit die

Welt, wie Gott sie einen Moment lang gesehen hat, wenn man im Bilde
bleiben will. Gleichzeitig wird unsere Begrenztheit deutlich: Wir sind nur
einer seiner Hinblicke auf die Welt. Eine solche Sicht hat natürlich
entscheidende Konsequenzen für die Bestimmung der geschaffenen
Substanz.

Anknüpfend an das Wort des Thomas von Aquin: Actiones sunt suppo-
sitorunA'' (Die Handlungen gehören den [Einzel-]Substanzen an, oder:
Das Handeln ist Sache der Substanzen), wendet sich Leibniz entschieden

gegen die Lehre des Spinoza, wonach nur Gott substantielles Sein
zukommt.50 Zur Bestimmung dessen, was eine individuelle Substanz ist,

45 DM § 4 G IV 429.
46 Vgl. Th. § 228 G VI 253.
47 Vgl. dazu KREMER, Klaus, Bonum est diffusivum sui. Ein Beitrag zum Verhältnis

von Neuplatonismus und Christentum, in: Aufstieg und Niedergang der römischen

Welt, hrsg. von Wolfgang HAASE/Hildegard TEMPORINI, Teil II: Principat, Bd.
36.2. Berlin 1987, 994-1032.

48 DM § 14 G IV 439.
49 THOMAS von Aquin, Summa theologiae, II—II, q. 58, a. 2 c.
50 Vgl. DE SPINOZA, Baruch, Ethik, I, def. 3.



«Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe» 373

greift Leibniz auf Aristoteles51 zurück, wonach eine individuelle Substanz
sich dadurch auszeichnet, daß sie das Subjekt verschiedener Prädikate ist
und daß dieses Subjekt selbst keinem anderen mehr zukommt.52 Das
genügt Leibniz aber nicht, denn er will über diese reine Worterklärung hinaus

zu einer näheren Klärung der Frage gelangen, was es bedeutet, daß

etwas einem bestimmten Subjekt in Wahrheit zukommt. In diesem Sinne
sieht Leibniz das Wesen einer individuellen Substanz oder eines

vollständigen Seienden darin, «daß ihm ein derart vollkommener Begriff
eigen ist, der ausreicht, alle Prädikate des Subjekts, dem dieser Begriff
zukommt, zu verstehen und aus ihm herzuleiten.» Ein Akzidens enthält
demgegenüber nicht alles das, was man dem Subjekt, dem dieser Begriff
beigelegt wird, zuschreiben kann. Leibniz bringt als Beispiel hierfür die

Eigenschaft «König», die Alexander dem Großen zukommt. Dieses
Akzidens reicht nicht aus, das Individuum ausreichend zu bestimmen.
Denn es enthält die anderen Eigenschaften desselben Subjekts nicht.
Dagegen enthält der individuelle Begriff Alexanders alle Prädikate, die sich

von diesem Subjekt aussagen lassen.53 «Wenn Gott dagegen den
individuellen Begriff oder die Diesheit Alexanders betrachtet, sieht er darin
zugleich die Grundlage und den Grund aller Prädikate, die sich von ihm
wirklich aussagen lassen, wie z. B., daß er Darius und Porus besiegen
würde, bis zu dem Punkt, a priori (und nicht aus Erfahrung) zu wissen,
ob er eines natürlichen Todes oder durch Gift gestorben ist, was wir nur
aus der Geschichte wissen können. Wenn man so den Zusammenhang
der Dinge recht betrachtet, kann man sagen, daß es in der Seele Alexanders

jederzeit Überbleibsel alles dessen gibt, was ihm widerfahren ist,
und Zeichen alles dessen, was ihm widerfahren wird, und sogar Spuren
von allem, was im Universum geschieht, wenngleich es nur Gott
zukommt, dies alles zu erkennen.»54

Mein individueller oder vollständiger Begriff ist folglich der Begriff,
den Gott von mir hat und den er hatte, noch bevor er sich dazu
entschloß, mich zu erschaffen. Leibniz leitet diesen Begriff aus der göttlichen

Erkenntnis als aus seiner wahren Quelle her.
Aus dieser Bestimmung folgen für Leibniz — wie er sich ausdrückt —

«mehrere wichtige Paradoxa». Als paradox bezeichnet er diese Folgerungen

wohl deswegen, weil sie gegen die alltägliche Sicht der Dinge zu
verstoßen scheinen. Die Metaphysik, das steht hier im Hintergrund, dreht

51 Vgl. z.B. ARISTOTELES, Metaphysik, V 8; 1017 b 10.
52 Vgl. DM § 8 G IV 433.
53 Ebd.
54 Ebd.



374 «Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe»

eben unsere gewöhnliche Perspektive um. Die wichtigsten Paradoxa sind
die beiden folgenden: Erstens sind zwei Substanzen niemals nur der
Zahl, sondern immer auch der Art nach verschieden. Was somit Thomas
von Aquin von den Engeln sagt55, trifft nach Leibniz auf alle geschaffenen

Substanzen zu: Jedes Individuum bildet eine unterste Art. Das liegt
daran, daß bei Leibniz die Materie aus der Substanzdefinition herausfallt.

Zweitens kann eine Substanz nur durch Schöpfung entstehen und
nur durch Vernichtung vergehen.56 Die substantielle Einheit ist nur der
göttlichen Ordnung unterworfen, nicht derjenigen der Welt. Denn als

etwas absolut Einfaches kann sie sich nicht in Teile auflösen; ebenso wenig

kann sie durch Zusammentreten bestimmter Teile entstehen.

2. Die geschaffene Suhstan£ als Spiegel Gottes und des Universums

Ist alles, was der Substanz geschieht, eine Folge ihrer Idee oder ihres

Wesens, kommt ihr infolgedessen eine vollkommene Spontaneität zu, so hat
das zur Voraussetzung, daß jede Substanz ein Spiegel des Universums
ist, welches jede in der ihr eigentümlichen Weise ausdrückt. Leibniz
verleicht dies mit dem je verschiedenen Standort des Beobachters einer
Stadt. Das Universum wird gewissermaßen so viele Male vervielfältigt,
wie es Substanzen gibt. «Man kann sogar sagen, daß jede Substanz in
irgendeiner Weise den Charakter der unendlichen Weisheit und der
Allmacht Gottes besitzt und ihn nachahmt, soweit sie dafür geeignet ist.
Denn sie drückt, wenn auch verworren, alles das aus, was sich im
Universum ereignet, Vergangenes, Gegenwärtiges oder Zukünftiges, was
eine gewisse Ähnlichkeit mit einer unendlichen Perzeption oder einem
unendlichen Wissen hat.»57 Es ist deshalb diese Eigenschaft der
Substanz, nämlich das ganze Universum auszudrücken, die sie Gott ähnlich
macht - mit dem Unterschied allerdings, daß Gott alles deutlich erkennt,
seine Weisheit keine Beschränkung hat. In gewisser Weise ist jede
Substanz allwissend. Jede Substanz ist eine kleine Welt, welche die große
zum Ausdruck bringt. Also nicht im Gegenstand, sondern in der Modifikation

der Erkenntnis des Gegenstandes sind die Substanzen beschränkt.
Alle Substanzen erstrecken sich in verworrener Weise auf das Ganze,
begrenzt und unterschieden sind sie durch den Grad der deutlichen
Perzeption.

Während die nichtmenschlichen Substanzen ein Abbild des Universums

sind, ist jeder Geist mehr als das, nämlich gleichzeitig auch ein Ab-

55 THOMAS VON AQUIN, Summa theologiae, I q. 50, a. 4 c.
56 Vgl. DM § 9 G IV 433.
57 DM § 9 G IV 434.



«Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe» 375

bild Gottes.58 Denn die Erkenntnis des Geistes beschränkt sich nicht auf
die bloßen Tatsachen und ihre erfahrbaren Verknüpfungen, wie dies bei
den vernunftlosen Seelen der Fall ist, die sich nur empirisch verhalten.
Sondern darüber hinaus begreift der Geist auch die Notwendigkeit der
ewigen Wahrheiten.59 In dieser Beziehung repräsentieren die Geiste
weniger das Universum, als vielmehr Gott, dessen Verstand der Ort der ewigen

Wahrheiten ist. Aus diesem Grunde kann Leibniz die Geiste auch als

«kleine Götter» {petits Dieux) bezeichnen.60

3. Die Weite und Unabhängigkeit der menschlichen Erkenntnis

Die erkenntnistheoretischen Konsequenzen, die aus einer solchen
Substanzdefinition folgen, faßt Leibniz in der Metaphysischen Abhandlung so
zusammen: «Denn unsere Seele drückt Gott und das Universum aus und
alle Wesenheiten ebensogut wie alle Existenzen. Dies stimmt mit meinen
Prinzipien überein, denn auf natürliche Weise kommt uns nichts von
außen in den Geist hinein, und es ist eine schlechte Angewohnheit von
uns, zu denken, unsere Seele empfinge irgendwelche Spezies, die
Botschaften überbringen, und hätten Türen und Fenster. Wir haben alle
diese Formen im Geist, und sogar von jeder Zeit, weil der Geist immer
alle seine zukünftigen Gedanken ausdrückt und schon verworren an alles
das denkt, was er jemals deutlich denken wird. Und nichts kann uns
gelehrt werden, dessen Idee wir nicht schon im Geiste hätten.»61

Aus dem Begriff der individuellen Substanz, die wesentlich durch die
Expression charakterisiert ist, welche sich nicht nur auf die Essenzen
oder notwendigen Wahrheiten bezieht, sondern auch auf die Existenzen
oder Tatsachenwahrheiten, folgt für das menschliche Erkennen eine
ebensolche Weite und Unabhängigkeit von allen äußeren Dingen. Nicht
nur die Essenzen sind dem Geist inhärent, sondern auch die Existenzen.
Die Außenwelt wird in die Innenwelt der Substanz hineingenommen.
Alles ist dem Geist eingeboren, nichts ist erworben. Nicolai Hartmann
spricht in diesem Zusammenhang darum zu Recht von einem «absoluten
Apriorismus»62, der, so gewagt er auch erscheinen mag, doch in der
Konsequenz der einmal angenommenen Voraussetzungen liegt.

58
Vgl. G VII 316.

59 Vgl. G III 623.
60 Vgl. G II 125; G IV 479.
61 DM §26 G IV 451.
62 Vgl. dazu SCHÜSSLER, Werner, Leibniz' Auffassung des menschlichen Verstandes

(s. Anm. 5), bes. 156-158; DERS., Nisi ipse intellectus. Zu einem angeblichen Phi-
losophoumenon Leibnizens, in: Archiv für Begriffsgeschichte 34 (1991) 314-325; DERS.,
Absoluter und/oder gemäßigter Apriorismus? Gibt es die Leibnizsche Erkenntnistheo-



376 «Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe»

Wenn Leibniz in den Nouveaux Essais, wo es ihm vornehmlich um
eine Widerlegung des empiristischen Standpunktes John Lockes und
weniger um die Präsentation seines «Neuen Systems» geht, einen gemäßigten

Apriorismus vertritt, dann geht das auf das Konto seiner so viel
gerühmten, aber häufig mißverstandenen «Konzilianz».

4. 'bedeutet dies nicht das Ende der menschlichen Freiheit?

Schließt der Begriff der individuellen Substanz ein für allemal alles ein,
was ihr jemals widerfahren kann, und kann Gott, wenn er diesen Begriff
betrachtet, alles aus ihm ersehen, was von ihr wirklich ausgesagt werden
kann, bedeutet das dann nicht das Ende der menschlichen Freiheit? Sind
dann unsere Handlungen wie auch das gesamte Weltgeschehen nicht
determiniert?

Leibniz versucht, dieses Problem dadurch zu lösen, daß er zwischen
dem, was gewiß ist (ce qui est certain), und dem, was notwendig ist (ce qui
est nécessaire), unterscheidet. Die künftigen zufälligen Ereignisse sind zwar
gewiß (asseurés), weil Gott sie «vorhersieht». Aber sie sind darum nicht
notwendig (nécessaires). D. h. sie werden eintreten, so wie Gott sie

vorhersieht; sie treten aber nicht mit absoluter Notwendigkeit ein, denn es

wäre denkbar, daß Gott ein anderes Universum gewählt hätte. Ein anderes

Universum würde keinen Widerspruch implizieren, denn es ist ja
nicht die Unmöglichkeit, sondern die Unvollkommenheit, die die
Verwerfung eines anderen Universums bewirkt. Gott hat dieses Universum
aufgrund moralischer Notwendigkeit gewählt, nicht aufgrund einer
metaphysischen. Unsere freien Handlungen sind immer schon in Gottes
Vorsehung mitenthalten, ohne daß diese dadurch sinnlos würden.63

Es soll an dieser Stelle aber nicht unerwähnt bleiben, daß diese

Lösung, wie Leibniz sie bietet, für Boethius nicht akzeptabel wäre, weil ihm
zufolge ein zeitliches Vorhersehen Gottes (praescientia, praevidentia) die
Freiheit geschöpflicher Handlungen aufheben würde. Nur weil Gott
ausserhalb der Zeit lebt, so daß es für ihn weder Vergangenes noch
Zukünftiges, sondern nur Gegenwärtiges gibt, ist für Boethius die Freiheit
menschlicher Tätigkeiten gewährleistet. Dieses Problem müßte bei Leibniz

einmal eingehender untersucht werden.64

rie? in: Prima Philosophia 6 (1993) 47-55; DERS., Zum Problem des Standpunktwechsels
bei Leibniz, in: Gottfried Wilhelm Leibniz: Neue Abhandlungen über den menschlichen

Verstand (Vorrede und Buch I). Aus dem Französischen übersetzt, mit Anmerkungen

und Nachwort hrsg. von Werner SCHÜSSLER, Stuttgart 1993, 113-129, 116ff.
63 DM § 13 G IV 436f.
64 Vgl. dazu SCHÜSSLER, Leibniz' Auffassung des menschlichen Verstandes (s.

Anm. 5), 126-129.



«Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe» 377

5. Die natürliche Unsterblichkeit dergeschaffenen Substanzen

Keine Substanz kann nach Leibniz natürlicherweise vergehen. Nur eine

göttliche Annihilation könnte sie vernichten. Und doch gibt es hier für
Leibniz zwischen den vernunftlosen und den vernunftbegabten Substanzen

einen entscheidenden Unterschied: Während die vernunftlosen
Substanzen eine unendliche Anzahl von Umbildungen erfahren, bewahren
allein die vernunftbegabten Substanzen ihre moralische Identität. Denn
allein die letzteren besitzen ein Bewußtsein dessen, was sie sind; allein sie

können «das vielsagende Wort <Ich> sagen». Es kommt ihnen somit in
einem viel größerem Maße Dauer und Bestand zu als den vernunftlosen
Substanzen. Die vernunftbegabten Substanzen bleiben darum nicht nur
im metaphysischen, sondern auch im moralischen Sinne dieselben. «Denn
die Erinnerung oder das Wissen um dieses <Ich> befähigt sie zu Strafe
und Belohnung.»65 Unsterblichkeit, wie sie dem Menschen zukommt,
besteht folglich nicht allein in der «unaufhörlichen Fortdauer, denn ohne
die Erinnerung daran, was man gewesen ist, hätte sie nichts Wünschenswertes.»

Leibniz verdeutlicht dies sehr schön an dem folgenden Beispiel:
«Nehmen wir einmal an, irgendjemand sollte plötzlich König von China
werden, aber unter der Bedingung, zu vergessen, was er gewesen sei, so,
als würde er von neuem geboren; bedeutete das nicht beinahe praktisch
oder in bezug auf die Auswirkungen, deren man sich bewußt werden
kann, soviel als ob er vernichtet und als ob in demselben Augenblick ein

König von China statt seiner erschaffen werden sollte? Dies zu
wünschen hat dieser Jemand gar keinen Grund.»66 So ist es nur konsequent,
wenn sich Leibniz mit Entschiedenheit gegen die Lehre von der
Seelenwanderung wendet.67

6. Das Wirken der Substanzen aufeinander

Jede Substanz ist wie eine Welt für sich, unabhängig von allen anderen

Dingen, außer von Gott.68 Von ihm hängen die Substanzen fortwährend
ab. Er setzt sie nicht nur ins Dasein, sondern erhält sie auch. Leibniz
spricht in diesem Zusammenhang davon, daß Gott die Substanzen
«unablässig in einer Art Emanation hervorbringt»69, wobei er damit aber nur
deutlich machen will, daß er unablässig auf die Substanzen wirkt — im
Sinne einer creatio continua. Wie ist es aber bei dieser Unabhängigkeit zu

65 DM § 34 G IV 460.
66 Ebd.
67 Vgl. z. B. NE I 1 A VI 6, 72.
68 Vgl. DM § 14 G IV 439.
69 Ebd.



378 «Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe»

begreifen, daß die Perzeptionen oder Ausdrücke aller Substanzen einander

entsprechen? Wie kommt es, «daß ein jeder, der gewissen Gründen
oder Gesetzen, die er beobachtet hat, folgt, dem anderen, der es ebenso

macht, begegnet»70?

Nur Gott kann nach Leibniz die Ursache dieser wechselseitigen
Entsprechung sein; er allein kann bewirken, «daß das, was einem einzelnen
für sich gehört, allen gemeinsam ist.» Gott bewirkt die Verknüpfung der
Substanzen untereinander.71 Diese Entsprechung verhindert, daß jede
Substanz für sich eine Welt aufbaut und daß es soviele Systeme wie
Substanzen gibt. Diese von Gott bewirkte Entsprechung hat Leibniz 1695
ein erstes Mal als «Prästabilierte Harmonie» bezeichnet.72

Es sei hier nur am Rande vermerkt, daß Leibniz in dieser wechselseitigen

Korrespondenz der Substanzen «einen der stärksten Beweise für
die Existenz Gottes» erblickt {une des plus fortes preuves de l'existence de

Dieu)?1'

III. Ausblick

In den vorangegangenen Überlegungen habe ich versucht, anhand des

Verhältnisses von Gott und Welt die Bedeutung von Leibniz für die

Theologie im allgemeinen und die Philosophische Theologie im besonderen

aufzuzeigen. Nun mag es durchaus sein, daß manche Überlegungen

konstruiert und für uns Heutige nicht mehr akzeptabel erscheinen

mögen, so etwa die Lehre von der Prästabilierten Harmonie. Aber solche
Momente finden sich ohne Zweifel bei jedem großen Denker. Können
wir heute die platonische Anamnesislehre noch teilen oder Descartes'
Auffassung, daß die Tiere reine Automaten seien? Aber darüber darf
nicht vergesssen werden, daß Leibniz' Philosophie zu einem wesentlichen

Teil Philosophische Theologie ist und von daher eo ipso interessant
für das Gespräch mit der Theologie. Und das ist bekanntlich bei Descartes

nicht mehr so eindeutig der Fall.
Leibniz' Urteil über seine eigene Philosophie gegen Ende der

Metaphysischen Abhandlung trifft die Sache darum recht gut, mag es vielleicht
auch ein wenig zu optimistisch sein: «Im übrigen scheinen die soeben
erklärten Gedanken und insbesondere das bedeutende Prinzip der Voll-

70 Ebd.
71 Vgl. DM § 14 G IV 440.
72 G III 122.
73 G II 115. — Vgl. dazu HOLZE, Gott als Grund der Welt (s. Anm. 6), 123-150;

WiEHART-HOWALDT, Essenz, Perfektion, Existenz (s. Anm. 7), 64—73.



«Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe» 379

kommenheit des göttlichen Wirkens und das des Begriffes der Substanz,
nach welchem sie alle ihre Ereignisse samt ihren Umständen einschließt,
weit davon entfernt, der Religion zu schaden; vielmehr dienen sie zu
ihrer Festigung, zur Beseitigung sehr großer Schwierigkeiten, zur
Entflammung der Seelen in göttlicher Liebe und der Erhebung der Geiste
zur Erkenntnis der unkörperhaften Substanzen — weitmehr als alle bisher
bekannten Sätze.»74

Schaut man sich die letzten Paragraphen der Metaphysischen Abhandlung

an, so wird deutlich, daß es Leibniz nicht nur von der philosophischen

Seite her um eine Korrespondenz von Philosophie und Theologie
geht, sondern er diese auch von der theologischen Seite her erstrebt.75
Ganz in diesem Sinne hat er einmal über sich selbst gesagt: «Ich beginne
als Philosoph, aber ich ende als Theologe.»76

Es besteht kein Zweifel darüber: Leibniz philosophiert im Kontext
des Christentums - nicht anders als Thomas von Aquin auch. Es mag
darum nicht ganz unberechtigt sein, wenn Theodor Mahlmann in Leibniz

die «erste moderne philosophische Theologie» zu sehen glaubt, «die
inhaltlich eine Philosophia Christiana ist.»77

Aber vielleicht handelt es sich hier, wie der schon eingangs zitierte
Carl Heinz Ratschow meint, auch schon um den letzten Versuch «einer

lebensfähigen Synthese von philosophisch-theologischen Einsichten»78.

Denn die protestantische Theologie hat das schon bald vergessen und
sich Kant und Hegel als Gewährsleuten zugewendet. Und die katholische
Theologie hatte es nicht nötig, sich näher mit Leibniz zu beschäftigen.
Aber es ist keine Frage: Für den Protestantismus wäre es äußerst
lehrreich, sich mit Leibniz und seiner theologia naturalis auseinanderzusetzen;

74 DM § 32 G IV 457.
75 So wird der letzte Paragraph 37 mit den Worten eingeleitet: «Die alten

Philosophen haben diese wichtigen Wahrheiten sehr wenig gekannt. J esus Christus allein hat
sie göttlich in einer so klaren und allgemeinverständlichen Weise ausgesprochen, daß
auch die ungeschliffensten Geiste sie verstanden haben» (G IV 462). - Vgl. dazu
SPARN, Das Bekenntnis (s. Anm. 3).

76 BODEMANN, Eduard, Die Leibniz-Handschriften der Königlichen öffentlichen
Bibliothek zu Hannover, Hannover 1889 (Nachdruck Hildesheim 1966), 58.

77 MAHLMANN, Theodor, Artikel «Leibniz», in: HÄRLE, Wilfried/WAGNER, Harald
(Hgg.), Theologenlexikon. Von den Kirchenvätern bis zur Gegenwart, München 1987,
169-170, 169. Hervorhebung von mir.

78 RATSCHOW, Gottfried Wilhelm Leibniz (s. Anm. 2), 123. Hervorhebung von
mir. - Ich halte das Urteil von Ernst CASSIRER aus diesem Grunde für verfehlt, wenn
dieser meint, daß die «Theologie» von Leibniz als systematisch irrelevanter Effekt des

Eingebundenseins in den kulturellen Kontext des 17./18. Jahrhunderts zu begreifen
sei (Leibniz' System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen, Marburg an der Lahn
1902 [Nachdruck Darmstadt 2. Aufl. 1961] 431).



380 «Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe»

und für katholisches Denken wäre es zweifellos eine Bereicherung, sich
natürliche Theologie unter dem Vorzeichen der Moderne anzueignen. Es
ist darum an der Zeit, die Bedeutung der Leibnizschen Philosophie für
die Theologie wiederzuentdecken.


	"Ich beginne als Philosoph, aber ich ende als Theologe" : Leibniz' Bedeutung für die Theologie

