Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 3

Artikel: "Omnibus Christianae, Catholicaeque Philosophiae amantibus. D.D." :
le Tractatus syllepticus de Melchior Inchofer, censeur de Galilée

Autor: Beretta, Francesco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760914

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANCESCO BERETTA

«Omnibus Christianae, Catholicaeque
Philosophiae amantibus. D. D.»

Le Tractatus syllepticus de Melchior Inchofer,
censeur de Galilée™

Le jeudi 16 juin 1633, le pape Urbain VIII Barberini prononce le verdict
de condamnation de Galilée a abjurer I’héliocentrisme!. La sentence sera
rédigée sur la base de ce verdict et promulguée par les cardinaux inqui-
siteurs lors de la séance de la Congrégation du Saint-Office du mercredi
22 juin 1633% Comme I'indique le dispositif de la sentence, le philosophe
a été jugé comme «véhémentement suspect d’hérésie, autrement dit
d’avoir tenu et cru une doctrine fausse et contraire aux Saintes Ecritures,
que le Soleil serait le centre de la terre et qu’il ne se déplacerait pas d’ori-
ent en occident, et que la terre serait mobile et ne serait pas le centre du
monde, et que I'on pourrait tenir et défendre comme probable une opi-
nion apreés qu’elle eat été déclarée et qualifiéee comme contraire a la

* Abréviations: ACDF, Indice/SO = Archives de la Congrégation pour la doctrine
de la foi, fonds Congrégation de I'Index/fonds Congrégation du Saint-Office; ARSI =
Archivum Romanum Societatis Jesu; BAV = Biblioteca apostolica vaticana; DG =
CIONI Michele, I documenti galileiani del S. Uffizio di Firenze, Firenze 1908 (réim-
pression Giampiero Pagnini, Firenze 1996); OG = GALILEI Galileo, Opere. Edizione
nazionale, FAVARO Antonio (éd.), 20 vol., Firenze 1890-1908; PG = PAGANO Sergio
Maria/LUCIANI Antonio G. (éd.), I documenti del processo di Galileo Galilei, Citta del
Vaticano 1984. — Ce travail fait partie d’un projet de recherche financé par le Fonds
national suisse de la recherche scientifique. Je tiens a remercier Thomas Cerbu et Mi-
chel Lerner pour les nombreuses conversations concernant le sujet de ce texte: méme
si nos opinions ont été parfois trés différentes, ces pages leur doivent beaucoup.

1 PG, 229.

2 Les originaux de la sentence et de 'abjuration de Galilée sont a considérer
comme perdus, mais leur texte est connu grice aux nombreuses copies conservées, cf.
LERNER Michel-Pierre, Pour une édition critique de la sentence et de I’abjuration de
Galilée, dans: Revwe des sciences philosophiques et théologiques 82 (1998), 607-29. Pour la
copie envoyée au Tribunal du Saint-Office de Florence, qui du point de vue de I'in-
stitution inquisitoriale a une importance particuliére, voir DG, 30-8.



302 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

Sainte Ecriture»’. Au cours de la méme séance, a genoux, un cierge al-
lumé dans une main, P'autre posée sur la Bible, Galilée repousse sous
serment la doctrine héliocentrique comme contraire a la foi chrétienne.
Dans le texte de I'abjuration, le philosophe reconnait qu’il a été jugé
comme véhémentement suspect d’hérésie, car «aprés qu’il m’eit été noti-
fié que la dite doctrine est contraire aux Saintes Ecritures [j’ai] écrit et
donné a imprimer un livre [le Dialogue des deux grands systémes du monde)
dans lequel je traite de cette méme doctrine préalablement condamnée et ap-
porte en sa faveur des raisons pleines d’efficacité sans avancer aucune
solution»’.

La formulation de la sentence et de I’abjuration de Galilée souléve de
nombreuses questions et ceci d’autant plus que le pape Urbain VIII a or-
donné de faire connaitre universellement ces textes pour que les philo-
sophes évitent de commettre cette grave faute et d’étre punis de la méme
maniéreS. Ainsi 'ami de Galilée Mario Guiducci, qui avait assisté a la
séance organisée par I'inquisiteur de Florence, le 12 juillet 1633, avait
retenu de la lecture publique de ces documents que le philosophe avait
été condamné pour avoir apporté dans son Dialogue des arguments en fa-
veur de ’héliocentrisme, doctrine hérétique et contraire a la bonne philo-
sophie’. Rappelons aussi le cas de Descartes qui a eu connaissance de la
condamnation de Galilée grice au résumé latin de la sentence diffusé par
le nonce a2 Cologne®: puisqu’il croit que la déclaration d’hérésie de I'hé-
liocentrisme est une décision des seuls cardinaux inquisiteurs, et non pas
du pape, Descartes pense que cette sentence n’est pas définitive et il es-
pere pouvoir un jour publier son traité de cosmologie’.

3 LO CHIATTO Franco/MARCONI Sergio (éds), Galilée entre le pouvoir et le sa-
voir, Aix-en-Provence 1988, 151.

4 ACDF, SO, Decreta 1633, f. 102v°-103, partiellement édité dans PG, 230. Cf.
OG, XV, lettre 2558. Comme l’original de la sentence est perdu et avec lui ’enre-
gistrement par le notaire du déroulement de la séance, je me référe ici aux éléments ha-
bituels du rite d’abjuration, cf. BERETTA Francesco, Galilée devant le Tribunal de I'In-
quisition, Fribourg/Suisse 1998, 227-33.

5 LO CHIATTO/MARCONI (éds), Galilée (note 3), 152.

6 Ordre du 16 juin 1633, répété le 30 juin, PG, 231, document 20. Cf. la circulaire
du 2 juillet 1633, OG, XV, lettre 2566, lignes 18-9, et PG, 244.

7 0G, XV, lettre 2661. Cf. DG, 38.

8 OG, XIX, 412-3.

? Lettre de Descartes 2 Mersenne, début mai 1634, MERSENNE Marin, Correspon-
dance, P. TANNERY/C. DE WAARD (éds), t. 4, Paris 1955, p. 99: «ne voyant point en-
core que cette Censure ait esté authorisée par le Pape, ny par le Concile, mais seule-
ment par une Congrégation particuliere des Cardinaux Inquisiteurs, je ne perds pas

tout a fait espérance [...] que mon Monde ne puisse voir le jour avec le temps». Cf. 7bid.,
p. 27 et 50.



«Omanibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 303

Mais I’héliocentrisme était-il vraiment 4 considérer comme héréti-
que? L’Eglise avait-elle déji prononcé une telle déclaration doctrinale?
Ou la condamnation de Galilée a I’abjuration et la diffusion de la sen-
tence, souhaitée par le pape, constituaient-elles un acte de magistére qui
allait créer une nouvelle situation? Ce verdict prononcé par le souverain
pontife en personne, en sa qualité de président du Tribunal de I'Inqui-
sition, était-il 1égitime au point de vue doctrinal?

Une réponse détaillée a ces questions requiert des considérations qui
dépassent le cadre limité de cet exposé!®. Je me limiterai ici a4 présenter
une piéce trés importante de ce dossier complexe, qui fournit bien des
lumiéres si elle est interprétée correctement, puisqu’elle constitue une
sorte de justification officieuse de la condamnation de Galilée a abjurer:
le Tractatus syllepticus du jésuite hongrois Melchior Inchofer, publié dans
les derniers mois de 1633"". Dans ce traité, Inchofer réunit les arguments
théologiques qui prouvent que la stabilité de la terre appartient a la foi
chrétienne et qu’il est donc interdit, sous peine d’hérésie, de soutenir la
vérité du systéme du monde héliocentrique.

La gravure qui orne la page de titre de I'ouvrage rend parfaitement
reconnaissable, dans le contexte de 'iconographie de la Rome pontificale
du début des années 1630, le lien qui subsiste entre le livre d’Inchofer et
la condamnation de Galilée décrétée par Urbain VIII. En effet, ce sont
les trois abeilles des armoiries des Barberini — les armoiries de la famille
pontificale — qui soutiennent la terre. Elles sont inscrites dans un triangle

19 Voir i ce propos mes études: Le procés de Galilée et les Archives du Saint-Of-
fice. Aspects judiciaires et théologiques d’une condamnation célébre, dans: Revue des
sciences philosophiques et théologigues 83 (1999), 441-490; Urbain VIII Barberini protago-
niste de la condamnation de Galilée, dans: MONTESINOS José/SOLIiS Carlos (éds), Lar-
go campo di filosofare (Eurosymposium Galileo 2001) (sous presse), ainsi que mon li-
vre en préparation: Galilée et I'Inquisition, a paraitre aux Belles Lettres.

" INCHOFER Melchior, Tractatus syllepticus, in quo, quid de terrae, solisq. motu, vel
statione, secundum S. Scripturam, et Sanctos Patres sentiendum, quave certitudine al-
terutra sententia tenenda sit, breviter ostenditur, Roma 1633. La premiére mention du
livre dans la correpondance de Galilée se trouve dans une lettre de Raffaello Magiotti
au philosophe datée du 3 décembre 1633: «Della gia stampata finalmente dal Giesuita
diro solo che é tutta passi di Scrittura et autorita di S[anti] P[adri], si come io m’aspet-
tavo, con molti nuovi punti messi de Fiden, OG, XV, lettre 2802. Cf. ibid., lettre 2825,
lignes 22-26, ainsi que les lettres de Galilée du 7 mars et du 25 juillet 1634, OG, XVI,
lettres 2901, lignes 46-8, et 2970, lignes 93—-103. — A propos d’Inchofer et de son traité,
voir SHEA William R., «Melchior Inchofer’s Tractatus syllepticus. A Consultor of the
Holy Office Answers Galileo», dans: GALLUZZI Paolo (éd.), Novita celesti e crisi del
sapere, Firenze 1984, 283-92; GORMAN Michael John, A Matter of Faith? Christoph
Scheiner, Jesuit Censorship and the Trial of Galileo, Perspectives on science 4 (1996), 283
—320. THOMAS Cerbu, «Melchior Inchofer, cun homme fin et rusé», dans: MONTE-
SINOS J./SOLis C. (éds), Largo campo di filosofare (note 10).



304 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

qui représente la Divinité, comme si elles s’appuyaient sur ce fondement
avec leurs pattes postérieures pour porter le globe terrestre avec les pat-
tes antérieures et les antennes. Le tout est accompagné par la devise «His
Jfixa quiescity, que nous pouvons traduire par: «la terre repose en étant
fixée, suspendue a ces abeilles» (Tl 1, p. 326).

Au début des années 1630, plusieurs grandes ceuvres d’art sont réali-
sées 2 Rome pour célébrer I’élection divine des Barberini au gouverne-
ment supréme de I'Eglise. En 1632, on inaugure les nouveaux apparte-
ments de Taddeo Barberini, neveu du pape et préfet de Rome. Dans le
salon d’Anna Colonna, son épouse, le plafond est entierement rempli par
la fresque réalisée par Andrea Sacchi, qui célebre, par un jeu de figures
allégoriques et d’allusions astrologiques, I’élection des Barberini au som-
met de I'Eglise afin qu’ils gouvernent la Chrétienté avec une Sagesse di-
vine'?, Le méme théme sera repris, dans des proportions beaucoup plus
vastes, dans la voute du salon central du palais Barberini, dont la réalisa-
tion par Pietro da Cortona commence la méme année et se terminera a la
fin de 1639. Au centre de ce complexe programme iconographique, la
Divine providence envoie 'Immortalité couronner les armoiries d’Urbain
VIII, c’est-a-dire les trois abeilles, tandis que les figures allégoriques des
parties latérales illustrent divers aspects du gouvernement ecclésiastique
et civil, ainsi que les différentes vertus qui caractérisent la papauté®.

Surtout, une semaine aprés I'abjuration de Galilée, le 29 juin 1633,
est célébrée I'inauguration officielle dans la Basilique vaticane du balda-
quin du Bernin aux imposantes colonnes torses, qui exalte Pierre, pre-
mier pontife, mais avec lui et en méme temps le pape Barberini, choisi
par Dieu pour gouverner la Chrétienté. La tiare, symbole du gouverne-
ment pontifical, est soutenue par des anges qui descendent vers I'endroit
de la sépulture de Pierre, mais en méme temps ils semblent vouloir cou-
ronner un enfant dont le visage est sculpté sur le soubassement anté-
rieur, a droite en regardant I'autel. Sur ces «pierres» si importantes — car
elles constituent le fondement sur lequel reposent les colonnes d’airain
du Bernin, tandis que dans la mosaique de la votte on lit la célébre phrase
de ’Evangile «Tu es Pierre et sur cette pierre je batirai mon Eglise» (Mt

12.SCOTT John Beldon, Images of Nepotism. The Painted Ceilings of Palazzo Bar-
berini, Princeton (New Jersey) 1991, 38-94. Voir en particulier la derniére phrase du
programme de la fresque, 7bid., 202: «Conveniva tal Pittura al maestoso Edefitio della
Casa Barberina, accio che s’intendesse che, si come si felice fameglia € nata et eletta in
luogo d’Iddio, per li primi governi della Chiesa, cosi, con divina Sapienza, parimenti
amata e riverita, la governa».

B ScoTT J. B, (note 12), 123-197, et MERZ Jorg Martin, Pietro da Cortona. Der
Aufstieg zum fihrenden Maler im barocken Rom, Tibingen 1991, 235-74.



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 305

16,18) — est représenté le ventre d’une femme, orné aux armoiries des
trois abeilles, qui congoit, puis donne naissance a un enfant: Maffeo Bar-
berini, qui deviendra le successeur de Pierre sous le nom Utbain VIII
(2, p. 320",

Au sommet du baldaquin se trouve le globe surmonté de la croix qui
représente ’Empire chrétien et, juste au dessous, des abeilles qui, vues
d’en bas, paraissent le soutenir ou du moins I’entourer’>. Dans ce con-
texte iconographique, le sens de la gravure qui orne la page de titre du
Tractatus syllepticus d’Inchofer, publié peu de mois aprés I'inauguration
officielle du célébre baldaquin, apparait avec clarté: le pape Urbain VIII
qui gouverne le monde au nom de la Sagesse divine, se porte garant de la
stabilité de la terre.

Avant d’analyser la signification de 'ouvrage d’Inchofer et ses théses
essentielles, il est indispensable de préciser quelle était la situation doc-
trinale de I’héliocentrisme en 1630, c’est-a-dire au moment ou Galilée
ayant terminé la rédaction de I'ceuvre de sa vie, Le Dialogue des grands sys-
témes du monde, se rend 2 Rome pour obtenir le permis d’imprimer. A
cette fin, il est nécessaire de remonter quinze ans plus tot, au 20 mars
1615, lorsque Tommaso Caccini dénonce le philosophe au Tribunal ro-
main de 'Inquisition. Selon le dominicain, il est de notoriété publique a
Florence que Galilée soutient la doctrine de Copernic, résumée dans sa
déposition par deux propositions: le soleil est le centre du monde et im-
mobile; la terre tourne autour du soleil et de son propre axe. L’héliocen-
trisme est considéré par Caccini comme contraire a /a fo, puisqu’il s’op-
pose i plusieurs passages de I’Ecriture, interprétés selon leur sens littéral,
ainsi qu’au consensus exégétique des Péres de 'Eglise!S.

En novembre 1615, la déposition d’un témoin favorable a Galilée
confirme I'adhésion de ce dernier a la doctrine copernicienne!’. Ceci
améne le Tribunal, pour pouvoir poursuivre Iinstruction du proces, a
déterminer la valeur théologique de I’héliocentrisme, étant donné que
cette doctrine n’a été jusque la 'objet d’aucune déclaration du magistére

" Pour une interprétation du programme iconographique du baldaquin voir
SCHUTZE Sebastian, (Urbano inalza Pietro, e Pietro Urbano). Beobachtungen zu Idee
und Gestalt der Ausstattung von Neu-St. Peter unter Urban VIII., dans: Romisches Jahr-
buch der Bibliotheca hertggana 29 (1994), 213-87: 219-56, qui n’aborde toutefois pas la
questions des soubassements en marbre. A ce propos, je m’inspire ici des considéra-
tions formulées par D’ONOFRIO Cesare, La papessa Giovanna. Roma e papato tra sto-
ria e leggenda, Roma 1979, 243-70.

15 Voir les illustrations dans SCHUTZE (note 14), en particulier p. 224, ill. 7, et
p- 256, ill. 48.

16 PG, 81-2.

PG, 96-7.



306 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

ecclésiastique'®. Le 24 février 1616, les deux propositions qui, dans la dé-
nonciation de Caccini, définissent I’héliocentrisme sont soumises a I’ana-
lyse des théologiens qualificateurs du Saint-Office romain. Ces derniers
arrétent une double censure: elles sont absurdes du point de vue de la
philosophie naturelle; du point de vue théologique, la premiére proposi-
tion est formellement hérétique, la deuxiéme au moins erronée en ma-
tiere de fo1®.

Ayant appris sa dénonciation, Galilée se rend 2 Rome et il fait tout
pour éviter la condamnation de 'opinion copernicienne. En particulier,
grace a une explication du phénoméne des marées tirée du mouvement
de la terre, il essaie d’apporter la preuve physique de I’héliocentrisme, qui
fait encore défaut®. C’est dans ce contexte que se situe la déclaration doc-
trinale du pape Paul V qui tranche la controverse en cours a Florence et 2
Rome. Le pape Borghese déclare, vraisemblablement au cours de la
séance de la Congrcgaﬂon du Saint-Office du 25 février 1616, que la
doctrine copermc1enne est entiérement contraire 3 I'Ecriture®.. Cette décision
sera communiquée personnellement 4 Galilée par le cardinal Bellarmin.
En se soumettant, le philosophe permet au Tribunal de suspendre le pro-
cés commencé contre lui?,

La déclaration pontificale sera ensuite publiée dans un décret de la
Congrégation de I'Index daté du 5 mars 1616, imprimé sous forme de
placard et envoyé aux nonces et aux inquisiteurs®. Selon ce décret, la
doctrine héliocentrique, celle des pythagonacns enseignée également par
Copernic, est fausse et entiérement contraire a Ecriture. Sur cette base,
le traité De revolutionibus orbium coelestium de 'astronome polonais est sus-
pendu jusqu’a sa correction®. Les dispositions nécessaires seront pu-

8 LERNER Michel-Pierre, «L’chérésier héliocentrique: du soupgon 2 la condamna-
tion», dans: Sciences et religions de Copernic a Galilée, Roma 1999, 69-91.

19 PG, 99-100. La censure différente dépend de I'opposition moins évidente de la
deuxiéme proposition i la lettre de Ecriture. A propos des censures théologiques,
voir NEVEU Bruno, L’erreur et son juge, Napoli 1993, 239-381, et BERETTA F., Gali-
lée (note 4), 93-97.

% 0G, V, 377-395.

21 Cf. Iattestation de Bellarmin du 26 mai 1616, PG, 138, et BERETTA F., Le pro-
cés (note 10), 470—473.

2 Décret du 3 mars 1616, PG, p. 223-224.

B Reproduction dans LERNER M.-P. , L’«hérésie» héliocentrique (note 18), aprés la
p- 82.

2 PG, 103, et MAYAUD Pierre-Noél, La condamnation des livres coperniciens et sa
révocation a la lumiére de documents inédits des Congrégations de I'Index et de I'In-
quisition, Roma 1997, 41-42, qui publie également quelques documents concernant la
préparation de ce décret mais avec des défauts philologiques importants, cf. les remar-
ques inadmissibles des notes 5 a 9, ibid., 39—-40.



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 307

bliées en 1620 par un décret signé par le secrétaire de la Congrégation de
I'Index. Elles se fondent sur I'interprétation du systéme du monde hélio-
centrique comme Aypothése dans le sens fictionaliste ou instrumental que
les spécialistes de ’astronomie donnaient a cette notion: le systéme du
monde copernicien est faux du point de vue de la philosophie naturelle,
mais il permet de «sauver les apparences», c’est-a-dire de prédire avec
exactitude les mouvements apparents des astres”. La correction revient
donc 4 transformer dans un sens hypothétique tous les passages dans les-
quels Copernic affirme la vérité du systéme du monde héliocentrique?.

La proscription des ouvrages coperniciens deviendra partie du droit
inquisitorial: elle sera insérée dans un recueil qui publie la liste des livres
interdits aprés 'Index de Clément VIII (1596), publié 2 Rome en 1619,
dans lequel figure également une entrée spéciale exprimant Uinferdiction
générale des livres qui affirment le mouvement de la terre et I'immobilité
du soleil”. Les décrets de 1616 et de 1620 seront réédités dans leur te-
neur originale en 1624, avec d’autres édits concernant I'interdiction des
livres®, puis en 1632%, et enfin en 1664, en annexe de I'Index d’Alexan-
der VII®. En 1619, 'Epitome astronomiae copernicanae de Kepler est mise a
I'Index sur la base de la proscription doctrinale de 1616°'.

B A propos des hypothéses astronomiques, voir LERNER Michel-Pierre, Tre saggi
sulla cosmologia alla fine del Cinquecento, Napoli 1992, en particulier 14sqq, ainsi que
GALILEI Galileo, Dialogo sopra i due massmi sistemi del mondo tolemaico e coperni-
cano, BESOMI Ottavio/HELBING Mario (éds), Padova 1998, t. 2, 392.

2 Les documents relatifs a cette correction ont été publiés par BUCCIANTINI Mas-
simo, Contro Galileo. Alle origini dell’Affaire, Firenze 1995, 207-212, et par MAYAUD
P.-N., La condamnation (note 24), 69-72. 77-79. A relever que 'auteur de cette der-
niére édition ne semble pas connaitre le document ACDF, Indice, Protocolli BB, ff.
138-140 (133-135), qui pourrait étre ’exemplaire remis par Ingoli 4 la Congrégation.

21 Edictum librorum qui post Indicem fel. rec. Clementis VIIL. prohibiti sunt [...]
ubique publicandum, Roma 1619, XXVII: «Libri omnes docentes mobﬂltatem terrae,
et immobilitatem Solis».

2 Librorum post Indicem Clementis VIIIL prohibitorum decreta omnia hactenus edita,
Roma 1624, pp. LVII-LX. LXXXI-LXXXIV.

2 Elenchus librorum omnium tum in Tridentino, Clementinog. Indice, tum in alijs om-
nibus sacrae Indicis Congreg[regatio]nis particularibus Decretis hactenus prohibito-
rum; Ordine uno Alphabetico, per Fr. Franciscum Magdalenum Capiferreum Ordinis
Praedicatorum dicta Congregationis Secretarium digestus, Roma 1632.

% Dans I’édition que nous avons utilisée: Index librorum probibitorum Alexcandri VII.
pontifici maximi iussu editus, Roma 1667, I'interdiction générale se trouve a la p. 81:
«Libri omnes [...] continentes, et tractantes infrascriptas materias seu de infrascriptis
materiis [...] De Mobilitate Terrz et immobilitate Solis», tandis que les décrets de 1616
et de 1620 sont publiés aux pp. 208-209 et 214-215.

31 MAYAUD P. -N., La condamnation (note 24), 59. 64—67. Cf. OG, XII, lettre 1413.



308 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

La déclaration pontificale publiée par le décret du 5 mars 1616 té-
moigne toutefois d’une certaine retenue, car la censure d’hérésie, appli-
quée a 'héliocentrisme par les théologiens qualificateurs du Saint-Office
le 24 février 1616, n’a pas été enterinée par Paul V. Le décret de la Con-
grégation de I'Index n’indique pas si la cosmologie de la Bible est a con-
sidérer comme relevant de la foi, comme le suggérait Caccini dans sa
dénonciation. Si on admet ce dernier principe, ’héliocentrisme — déclaré
comme entiérement contraire i I'Ecriture — mérite la censure d’hérésie.
Dans le cas contraire, on peut dire qu’il s’oppose a un consensus exégé-
tique mais pas a la foi, qu’il est donc #éméraire mais pas hérétique.

Cette situation ambigué se manifeste dans la réception du décret du
5 mars 1616. Les correspondances de '’époque montrent qu’on était con-
scient du fait que le décret de I'Index constituait 'expression d’une con-
damnation doctrinale du systéme /Jé/iacentrique mais les censures appliquées a
cette doctrine sont trés diverses: erronée et hérétique (Gu1cc1ard1m) «he-
reticale» (Tassoni), contraire 2 IEcriture (Avvisi di Roma), contraire aux
doctrines infaillibles de I'Eglise (Querengo)®2. En 1631, en commentant
le décret de la Congrégation de 'Index de 1616, Libert Froldmont hésite
entre la censure d’hérésie et celle de témérité et affirme qu’il n’osera pas
qualifier d’hérétique I'héliocentrisme tant que le souverain pontife ne
aura pas lui-méme fait explicitement®.

La position de Froidmont semble étre partagée par le cardinal Maf-
feo Barberini, membre de la Congrégation de I'Index en 1616, qui est élu
pape en 1623 et prend le nom d’Urbain VIII. Galilée apprend en 1624
que, selon le nouveau pontife, la doctrine copernicienne a été condam-
née comme téméraire, et non comme hérétique. Quant au dominicain
Niccolod Riccardi, qui a été le réviseur enthousiaste du livre de Galilée
L Essayeur et qui sera bientot maitre du Sacré Palais — par conséquent
responsable des permis d’imprimer donnés a2 Rome —, il pense qu’il ne
s’agit pas d’une question relevant de la foi et qu’il ne faut pas y méler
PEcriture sainte®. Aussi, une dénonciation au Saint-Office de L ’Essayenr,
en 1625, a cause de quelques affirmations en faveur de I’héliocentrisme

32 Tettre de P. Guicciardini du 4 mars 1616, OG, XII, 242; TASSONI Alessandro,
Lettere, P. PULIATTI (éd.), Roma-Bari 1978, t. 1, 259; «un decreto [della Congrega-
zione dell’Indice] col q[ua]le si danno P'opinione Pittagorica cioé che la terra si muova,
et il sole stia fermo come contraria alla Sacra scrittura», avwiso di Roma du 12 mars
1616, BAV, Urb. lat. 1084, f. 99; lettre d’A. Querengo du 5 mars 1616, OG, XII, 243.

3 FROIDMONT Libert, Ant-Aristarchus sive orbis-terrae immobilis liber unicus [...],
Antwerpen 1631, 29.

3 0OG, XIII, lettre 1637.



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 309

qu’il contient, ne semble pas avoir eu de suites®. Galilée peut donc espé-
rer arriver a obtenir le permis d’imprimer un ouvrage dans lequel il va
apporter des arguments en faveur du mouvement de la terre, le plus im-
portant étant celui tiré de I'explication du phénomeéne du flux et du re-
flux de la mer®.

Dans le nouveau livre, Galilée n’utilise toutefois pas ’hypothése hé-
liocentrique au sens instrumental — selon les dispositions de la Congréga-
tion de I'Index de 1620 — mais comme principe physiqgue qui permet d’ex-
pliquer, par une argumentation rigoureuse, les données de 'observation
relatives au phénomeéne des marées. L’ambivalence de la notion d’Aypo-
thése, qui admet en méme temps une signification instrumentale et réa-
liste, permet d’apporter un argument physique en faveur du mouvement
de la terre tout en donnant I'impression de respecter les dispositions de
I'Index. Cependant, 'opération est assez risquée parce que le procédé dé-
monstratif utilisé par Galilée parait difficilement conciliable avec les dis-
positions inquisitoriales en vigueur®’. Mais Urbain VIII semble accepter
de le couvrir par I'intermédiaire de son maitre du Sacré Palais Riccardi
qui, en juin 1630, accorde son imprimatur en vue de 'impression du livre
a Rome?. La condition posée est de ne jamais affirmer la vérité du mou-
vement de la terre, mais seulement son caractére hypothétique, et de ne
pas toucher a linterprétation de la Bible. Surtout, Galilée doit insérer
dans la conclusion du livre un argument suggéré par le pape lui-méme, le
céléebre argument de la toute-puissance divine, destiné a enlever fouse
signification réaliste aux démonstrations que contient 'ouvrage®.

Comme la peste rend les communications trés difficiles, Riccardi
confie I'affaire a I'inquisiteur de Florence ou Galilée est rentré avant les
chaleurs de I’été 1630. Aprés de longues tractations, le Dialogue parait a
Florence au printemps 1632. Lors de l'arrivée du livre 2 Rome, au cou-
rant de I’été, la réaction d’Urbain VIII est violente. Non seulement le li-
vre soutient de facon a peine voilée la vérité du mouvement de la terre,

% OG, XIII, lettre 1720.

% Pour une reconstitution détaillée des phases de rédaction de cet ouvrage, voir
GALILEI G., Dialogo (note 25), t. 2, 3-58.

37 ([Giovanni Cottunio] si & molto addolorato in vedere che, contro il decreto,
come egli dicie, della Congregatione dell’Indice, V. S. habbi spuntato il poterne, ancor-
ché come per favola e senza determinatione veruna, filosoficamente porgere occasione
di credere quello che ¢é contro alla verita cattolica, alla quale né la filosofia o astrono-
mia puo veridicamente contradire, essendo imposibile che la verita di una cosa non sia
una solay, lettre de Cesare Marsili a Galilée du 8 juillet 1631, OG, XIV, lettre 2190.

3 PG, 107, numéro 3. Cf. le récit de G. BUONAMICI, OG, XIX, 409-410.

¥ PG, p. 109. 112. Cf. OREGGI Agostino, De Deo Uno. Tractatus primus, Roma
1629, 193-195, et GALILEI G., Dialogo (note 25), t. 2, 898-902.



310 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

et il est donc en contradiction patente avec le droit inquisitorial en vi-
gueur, mais encore I'argument fourni par le pape lui-méme a été mis
dans la bouche du simple Simplicio. Urbain VIII peut donc croire que
Galilée a voulu se moquer de lui*. La situation est particuliérement déli-
cate parce que dans le livre a été rendu public le double imprimatur du
maitre du Sacré Palais et de I'inquisiteur de Florence. Urbain VIII confie
donc a Riccardi de trouver une issue a cette affaire embrouillée. Le do-
minicain s’empresse d’essayer de suspendre la circulation du livre, mais il
arrive trop tard, car des exemplaires de 'ouvrage ont été distribués dans
I’Europe entieére*!. En méme temps, Riccardi semble chercher les moyens
pour corriger le livre et le remettre en circulation*2.

Se pose i ce propos le probléme de la «commission spéciale» dont
existence, réelle ou prétendue, semble remonter a la mi-aolt 1632%,
commission qui aurait analysé en détail le Dialogue avant de remettre I'af-
faire au Saint-Office. Telle est du moins la version des faits exprimée par
Utbain VIII et son cardinal neveu Francesco*, mais qui a tout I'air d’étre
une fiction diplomatique. En effet, au courant de 'année 1632 des pout-
patlers sont en cours a l'initiative du Siége apostolique pour mettre sur
pied une ligue des princes italiens dans laquelle Ferdinand II serait ap-
pelé i jouer un réle de premier plan®. La correspondance diplomatique
de I'ambassadeur de Toscane Niccolini témoigne du souci du pape et de
son cardinal neveu de ménager autant que possible le grand-duc, d’ou
I'idée de présenter cette commission comme une faveur particuliére ac-
cordée a Galilée. Mais le but d’Urbain VIII était, probablement dés le dé-
but, d’obtenir que Ferdinand II lui livre son philosophe personnel pour
que la cause soit instruite 4 Rome*.

4 A propos de la question du role personnel d’Urbain VIII dans I'affaire de la pu-
blication du Dialogue et dans le procés, voir mon étude: Urbain VIII Barberini prota-
goniste (note 10).

4 OG, X1V, lettre 2296, ligne 16.

2 OG, XIV, lettre 2302, lignes 20-22, et PG, 108.

8 0G, XIV, lettres 2287. 2289.

# 0OG, X1V, lettre 2305, ligne 51, et lettre 2311, lignes 2—6.

4 LEMAN Auguste, Urbain VIII et la rivalité de la France et de la maison d’Aut-
riche de 1631 4 1635, Lille-Paris 1920, 184—187. 208.

4 Une lecture attentive de la correpondance suggére que I'affaire du Dialogue rele-
vait dés le début de la Congrégation du Saint-Office (OG, XIV, lettre 2285, lignes 51
et 108) et que c’est elle qui aurait institué la commission spéciale (#67d., lettre 2297, li-
gnes 16-7), vraisemblablement a I'initiative de son président, le pape (ibid., lettre 2298,
ligne 43, et PG, 139, document 44). Ensuite, Urbain VIII et le cardinal Francesco Bar-
berini auraient exploité les bruits qui couraient autour de la commission pour prouver
leur bienveillance a I’égard du grand-duc de Toscane. Les lignes 46-54 de la lettre 2298



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 311

En réalité, la «commission spéciale» devait probablement servir a
préparer le terrain du procés en cherchant les moyens pour justifier le
permis d’imprimer accordé au Dialogue par le maitre du Sacré Palais?’. De
fait, le rapport de la «commission», rédigé probablement par le seul Ric-
cardi avec ’aide du conseiller théologique du pape Oreggi, présente I’his-
torique de cet imprimatur génant, tout en essayant de limiter autant que
possible la responsabilité du maitre du Sacré Palais. Puis, il indique rapi-
dement les éléments qu’il faudrait corriger dans le livre pour le remettre
en circulation®®. Mais a la fin du rapport a été insérée la transcription
d’une piéce retrouvée dans les archives romaines de I'Inquisition: un en-
registrement du 26 février 1616 atteste que le commissaire du Saint-Of-
fice aurait alors imposé 4 Galilée la prescription de ne plus défendre, ni
méme d’exposer, verbalement ou par écrit, la doctrine copernicienne®.

L’authenticité de cette piéce continue d’étre objet de discussion®.
Sans aborder ici ce probléme complexe, retenons simplement que I'exis-
tence de ce document transforme considérablement la situation, car il
permet d’ouvrir un procés contre Galilée sans mettre en cause le maitre
du Sacré Palais>!. Ceci ressort clairement du résumé du rapport de Ric-
cardi-Oreggi, réalisé par I'assesseur Boccabella® et présenté vraisembla-
blement lors de la séance du Tribunal du 23 septembre 1632. Ce résumé
oriente toute I’attention vers I'infraction a la prescription de 1616 et, sur

montrent bien ’habileté de négociateur du pape qui reprend une pensée formulée par
Niccolini lui-méme, cf. /bid., lignes 19-20.

47 Comme I’écrit Magalotti le 7 aotit 1632, Riccardi «vuole sfuggir la nota nella quale
possa essere incorso per aver concesso che si stampi», OG, XIV, lettre 2285, lignes 84
-85.

8 PG, 106-108 avec quelques piéces annexes, 108-113. Cf. ibid., 139, document
44, pour quelques indications concernant la rédaction de ce rapport.

- Enregistrement du 26 février 1616, PG, p. 101-102. Cf. BERETTA, Le proceés
(note 10), 475-4717.

0 Tout récemment, I’hypothése du faux a été relancée par DORN Matthias, Das
Problem der Autonomie der Naturwissenschaften bei Galilei, Stuttgart 2000, qui met
en question 'authenticité de ’enregistrement du 26 février 2000 sur la base d’une ex-
pertise graphologique.

1 OG, X1V, lettre 2302, lignes 37-44.

52 Le résumé du rapport de la «commission» par Alessandro Boccabella occupe le f.
52r°v® du dossier judiciaire de Galilée, PG, 105-106. Pour I'identification de I’écriture
de Boccabella, voir I'illustration 48 dans: KRAUS Andreas, Das pipstliche Staatssekre-
tariat unter Urban VIII. 1623-1644, Roma-Freiburg-Wien 1964.



512 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

cette base, Urbain VIII peut prononcer aisément un décret de citation
contre Galilée®.

Le probléme de I'infraction a la prescription et le fait d’en avoir ca-
ché l'existence au maitre du Sacré Palais seront placés au centre de I'in-
struction du proces, comme le montre le premier interrogatoire de Gali-
lée, le 12 avril 1633%. Dans cette perspective, la question essentielle est
de savoir si le fait d’avoir écrit et publié le Dialogue représente effective-
ment une infraction a la prescription. L’ouvrage est donc soumis a I’ana-
lyse de quelques experts qui se réunissent le 21 avril et décident que dans
son livre Galilée défend et enseigne la doctrine copernicienne et qu’il est
également suspect de la considérer comme vraie®. C’est 2 ce moment, du
moins selon les documents connus, que fait son entrée sur la scéne du
proces I'auteur de 'expertise qui va le plus loin: Melchior Inchofer.

Avant d’analyser ce texte, il importe d’indiquer les quelques éléments
connus qui permettent de comprendre le réle d’Inchofer dans le proces
de Galilée. Issu d’une famille luthérienne hongroise et converti au catho-
licisme, Inchofer entre dans la Compagnie de Jésus en 1607. A partir de
1616, il enseigne différentes disciplines philosophiques et théologiques
au Collége de Messine, et en 1629 il est mentionné dans un document in-
terne a2 la Compagnie comme professeur de théologie et de mathémati-
ques*®. En cette méme année, il publie un ouvrage qui tend a prouver
’authenticité d’une lettre écrite par la Vierge Marie aux habitants de Mes-

33 PG, 225. 1l est a relever que la décision d’ouvrir le procés a été prise par le pape
avant la séance du 23 septembre, cf. la lettre de Niccolini du 18 septembre, OG, XIV,
lettre 2305, premiéres lignes.

3 PG, 124-130.

55 «Gia facessimo hieri la Congreg[atio]ne sopra il libro, e fu risoluto che in esso si
difenda, e s’insegni 'opinione riprouata, e dannata dalla Chiesa, et pero che I'autore si
renda sospetto anco di tenerla; stando questo si potra piu presto ridurre la causa in
stato di spedit[io]ne nella quale attender6 il senso di V. E. per obedire pontualm[en]ten,
ACDF, SO, St. st. N3f, premier fascicule, f. 185. Ce nouveau document invite a situer
la rédaction ou du moins l'utilisation des expertises de Melchior Inchofer et de Zacca-
ria Pasqualigo, non datées, en avril 1633, avec celle d’Oreggi, datée du 17 avril, PG,
139-153. A propos de ce document découvert récemment aux ACDF, voir mon étude:
Un nuovo documento sul processo di Galileo Galilei. La lettera di Vincenzo Maculano
del 22 aprile 1633 al cardinale Francesco Barberini, dans: Nuncius 16 (2001), no 2 (sous
presse).

% ARSI, Fichier Lamalle, fiche d’Inchofer.



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 313

sine’’. Dans le contexte d’une rivalité entre cette derniére ville et celle de
Palerme, le livre est dénoncé a la Congrégation de I'Index®®.

Fort de I'appui du général de la Compagnie, Inchofer se rend 2
Rome pour défendre son livre. En novembre 1629, la proscription de
I'ouvrage est toutefois décidée par la Congrégation de I'Index, en vertu
d’un décret de 1598 du Saint-Office qui a déclaré que la lettre de la
Vierge est apocryphe®. Mais suite aux défenses de I'auteur®, ainsi qu’a
des pressions dont il est difficile de préciser la nature, la Congrégation de
I'Index revient sur sa décision et remet le dossier au Saint-Office pour
savoir si une éventuelle édition cotrrigée de I'ouvrage serait compatible
avec le décret de 1598. L’affaire est prise en main par le maitre du Sacré
Palais Riccardi qui le 23 avril 1630 rédige I’avis positif qui sera signé par
les théologiens qualificateurs du Saint-Office: la correction consistera —
selon un principe qui rappelle le cas de I'héliocentrisme — a enlever tou-
tes les assertions de Iauthenticité de la lettre en les remplagant par des
formulations de caractére conjectural®!.

En mai 1630, la Congrégation de 'Index met 4 exécution la décision
du Saint-Office et confie la surveillance de la correction de I'ouvrage a
Riccardi®?. En décembre 1630, le maitre du Sacré Palais rapporte a la
Congrégation de I'Index que les corrections nécessaires ont été effec-
tuées et les cardinaux donnent feu vert a la publication®. Dans le nou-
veau titre de 'ouvrage, 'expression veritas vindicata a été remplacée par
celle de coniectatio®. De cette affaire, Inchofer est sorti avec une dette de
reconnaissance a ’égard de Riccardi, mais surtout avec une amitié qui les
liera jusqu’a la mort du maitre du Sacré Palais, en 1639. On verra ainsi le
jésuite chargé de prononcer 'oraison funébre du dominicain, ce qui n’est
pas rien étant donné l'autorité théologique dont jouissait Riccardi a

57 INCHOFER Melchior, Epistolae B[eatae] virginis Mariae ad Messanenses veritas vin-
dicata ac plurimis gravissimorum scriptorum testimoniis et rationibus erudite illustrata,
Messina [1629].

38 ACDF, Index, Protocolli FF, f. 174sqq.

% Décrets du 11 septembre et du 15 novembre 1629, ACDF, Index, Diarii 1. 4, pp.
21-22. 24. :

% Des mémoires rédigés par Inchofer en sa défense se trouvent dans le dossier de
IIndex relatif a cette affaire (cf. note 58) ainsi que dans le volume ARSI, FG 675.

61 ACDF, SO, Censurae librorum 1626-1640, fascicule 21, f. 386 (597 de la numéra-
tion moderne en bas de page): censure autographe de Riccardi avec signatures des qua-
lificateurs.

2 ACDF, Index, Diarii 1. 4, pp. 34-35.

83 Ibid., p. 41.

64 INCHOFER Melchior, De epistola Bfeatae] Virginis Mariae ad Messanenses coniecta-
tio plurimis rationibus et verisimilitudinibus locuples, Viterbo 1632.



314 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

Rome®. Aussi, Inchofer a pu entrer dans les grices de quelques cardi-
naux, dont peut-étre Francesco Barberini, et obtenir par ce biais la réali-
sation d’un veeu qu’il avait exprimé dans une lettre adressée a2 Leone Al-
lacci le premier juillet 1629: rester 2 Rome pour profiter de tout ce que la
ville offrait au point de vue de I’érudition®.

Lorsqu’il est confronté avec le probléme du Dialogue de Galilée, en
été 1632, Riccardi trouve donc en Inchofer un allié précieux, puisque ce
dernier avait enseigné les mathématiques et continuait de s’intéresser a
cette discipline®’. Il est difficile de savoir, étant donné les problémes liés
a la nature précise de la «commission spéciale», si le jésuite hongrois
avait déja été sollicité en aott 1632 et si c’est a lui que Riccardi se référe
lors d’un entretien avec I'ambassadeur de Toscane Niccolini®. Il faut
d’ailleurs remarquer qu’on semble avoir également demandé, 2 ce mo-
ment-la, I'avis d’Orazio Grassi, protagoniste de la longue polémique avec
Galilée au sujet des comeétes, et que le mathématicien jésuite aurait es-
sayé, en suscitant ’étonnement de ses interlocuteurs, de leur faire com-
prendre l'efficacité des arguments apportés par le philosophe dans le
Dialogue®. Quant au contenu du rapport remis par Riccardi et Oreggi au
pape, en vue de la séance du Saint-Office du 23 septembre 1632, il ne
semble pas avoir demandé d’intervention particuliére d’un expert en
mathématiques et donc d’Inchofer.

8 INCHOFER Melchior, Oratio funebris qua reverendissimo patri F. Nicolao Riccardio
Ordinis Praedicatorum sacri Palatii apost[olici] magistro in aede sanctae Mariae ad Mi-
nervam Primo die Iunij, altero ab emortuali, praesente funere parentabat, Roma 1639,
p.- VL. A relever que, au méme endroit, Inchofer témoigne du lien d’amitié qui le lie a
Riccardi ainsi qu’a Alessandro Boccabella qui, le 23 septembre 1632, a présenté le rap-
port de la «commission spéciale» au pape, cf. ci-dessus note 52.

% Roma, Biblioteca vallicelliana, Ms B 38(1), f. 224-226, publiée dans: ALLACCI
Leone, Apes Urbanae, sive de Viris Illustribus, qui ab anno MDCXXX. per totum
MDCXXXII. Romae adfuerunt, ac Typis aliquid evulgarunt, Roma 1633 (réimpression
Lecce 1998, avec préface de Michel-Pierre LERNER), 27-29. Cf. la lettre citée dans la
note 10 du travail de CERBU Th., «Melchior Inchofer» (ci-dessus note 11).

67 Dans la lettre du premier juillet 1629 (cf. note précédente), Inchofer demandait
a Allacci de lui procurer les éphémérides réalisées par Andrea Argoli, professeur de
mathématiques a la Sapienga de Rome de 1622 a 1624. Dans la notice consacrée a In-
chofer par Allacci dans les Apes urbanae (cf. note précédente), p. 190, figurent plusieurs
inédits du jésuite consacrés a 'astronomie mathématique.

% «quel Gesuita ’ha proposto egli stesso et & suo confidente, et assicura che ca-
mina con retta intenzione», OG, XIV, lettre 2302, lignes 35-37.

% «essendo stato richiesto in Roma I’anno passato che cosa mi paresse del suo li-
bro intorno al moto della terra, procurai con ogni sforzo mitigare gli animi inaspriti
verso di lui e renderli capaci dell’efficacia degli argomenti da lui apportati», lettre du 22
septembre 1633, OG, XV, 273. Pour l'attitude de Grassi bien plus favorable a Galilée
de ce qu’on ne croit d’habitude, voir OG, XIII, lettres 1661 et 1663.



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 315

En revanche, 'expertise rédigée par le jésuite hongrois en vue de la
séance du 21 avril 1633 a une importance décisive. Le texte d’Inchofer
répond implicitement 2 la question de savoir si Galilée a enfreint la pre-
scription regue en 1616 de ne jamais plus tenir, enseigner ou défendre,
verbalement ou par écrit, ’héliocentrisme™. L’avis du jésuite est structuré
en deux parties: la premiére et plus importante concerne le mouvement
de la terre, la deuxiéme I'immobilité du soleil au centre de 'univers. La
conclusion d’Inchofer est que Galilée non seulement enseigne et défend
’héliocentrisme, mais qu’en réalité on peut aller jusqu’a affirmer qu’il le
tient pour vrai’l.

Au cceur de I'argumentation qui fonde cette assertion se trouve une
analyse trés précise de la stratégie adoptée par Galilée en jouant sur la
double signification, instrumentale et réaliste, de la notion d’hypothese.
Selon Inchofer, le philosophe prétend qu’il se limite 2 proposer — comme
le veulent le titre de son ouvrage et la préface — des arguments en faveur
des deux systémes du monde ptoléméen et copernicien, sans se décider
pour 'un ou lautre d’entre eux’. En réalité, il adopte ’hypothése du
mouvement de la terre comme principe physique, en abandonnant le ter-
rain de I'astronomie mathématique, et s’efforce, grice a une argumenta-
tion qui explique les observations relatives i la rotation des taches solai-
res et au phénoméne des marées, de démontrer la réalité de I’hélio-
centrisme. Si Galilée avait vraiment voulu se tenir sur le terrain hypothé-
tique, il aurait fallu qu’il apporte également une solution, une réfutation
des arguments avancés en faveur du mouvement de la terre™.

On trouve un écho de 'argumentation d’Inchofer — qui ne fait d’ail-
leurs qu’appliquer les principes de la dispute scolastique’ — dans le texte

™ Cette question, posée aux experts en vue de la séance du 21 avril 1633, est par
contre reprise explicitement dans I’avis de Zaccaria Pasqualigo, PG, 148-149.

™ Dans le dossier judiciaire de Galilée, les deux parties de 'expertise ont été inter-
verties: la premiére est celle publiée dans PG, 141-148 (ff. 99-103), la deuxiéme celle
des pages 139-141 (ff. 96-97).

"2 Voici le titre complet du Dialogue de Galilée: «Dialogo di Galileo Galilei Linceo
[..] dove ne i congressi di quattro giornate si discorre sopra i due massimi sistemi del
mondo tolemaico, € copernicano; Proponendo indeterminatamente le ragioni Filosofiche, ¢
Naturali tanto per I'una quanto per I'altra parte» (souligné par moi, F.B.).

™ PG, 144-5, numéros 2 a 5. En particulier, Inchofer affirme: «Si Galilaeus hypo-
thetice volebat agere, tantum afferre debebat rationes quae videntur suadere motum
terrae, sed, iis deinde solutis, contrarium aut supponere aut probare aut certe non con-
futare. Et haec quidem dico si non pure mathematice agatur, sed, quemadmodum Ga-
lilaeus facit, physicae disputationes interserantur; alioqui mathematico sufficit sola sup-
positio, absque ulla probatione rei quae supponitur et accipitury, ibid., n. 4.

™ KENNY Athony/PINBORG Jan, «Medieval Philosophical Literature», dans: The
Cambridge History of Later Medieval Philosophy, Cambridge e.a. 1982, 21-29.



316 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

de I’abjuration de Galilée, lorsque le philosophe avoue qu’il «apporte en
faveur [de ’héliocentrisme] des raisons pleines d’efficacité sans avancer
aucune so/utiom». L’expertise de Zaccaria Pasqualigo confirme pleinement
celle d’Inchofer sur ce point, en mettant en évidence la stratégie démons-
trative adoptée par Galilée’™. Méme si le théologien théatin ne va pas jus-
qu’a affirmer, comme Inchofer, que la fagon d’argumenter du Dialogue
prouve I'adhésion de Galilée a ’héliocentrisme, les avis des deux experts
concordent pour affirmer que le philosophe est véhémentement suspect
de tenir le mouvement de la terre pour vrai. Sur cette base, le 16 juin
1633 Utrbain VIII prononcera le verdict d’abjuration de Galilée comme
véhémentement suspect d’hérésie.

Mais se pose alors, comme nous I’avons indiqué au début, le pro-
bléme de la Zgitimité théologique du verdict pontifical. En effet, dans le ca-
dre du Tribunal romain de I'Inquisition, seules les propositions qui por-
tent atteinte a la fo1 peuvent étre abjurées. Le crime d’hérésie, avec les
lourdes peines qu’il comporte, ne subsiste que si la foi catholique a été
effectivement mise en question’. Tel semble étre le cas de Galilée dont
la condamnation a ’abjuration montre que la cosmologie de I’Ecriture
était considérée par le souverain pontife comme appartenant a la foi, du
moins indirectement. Contrairement a ce que le pape Barberini semble
avoir affirmé en 1624, la doctrine copernicienne mériterait donc la cen-
sure non pas de #éméraire, mais d’hérétigue ou, du moins, de erronea in fide,
c’est-a-dire d’'opposée de facon médiate ou indirecte a la for.

Or, cette issue du procés n’était point acquise dés le départ en raison
de la situation théologiquement ambigué créée par le décret de I'Index de
1616. D’ailleurs, un membre anonyme du Tribunal du Saint-Office avait
fait remarquer, en septembre 1632, quune définition doctrinale concer-
nant I’héliocentrisme lui paraissait assez improbable”. Peut-étre s’agis-
sait-il du commissaire Ippolito Maria Lanci qui, en octobre 1632, s’était
montré peu favorable a trancher la question de I’héliocentrisme en vertu
de la seule autorité de IEcriture sainte’,

Le verdict d’Urbain VIII souléve donc un probléme essentiel. En ef-
fet, la sentence du 22 juin 1633 ainsi que quelques autres documents is-

5 PG, 150-152.

6 BERETTA F., Galilée devant le Tribunal (note 4), 204. Cf. ACDF, SO, St. st.
O1d, premier fascicule, doc. «No XIII».

T OG, XIV, lettre 2297, lignes 17-23.

 OG, XIV, lettre 2316, lignes 21-47. Contrairement a4 ce qu’indique Favaro dans
la note de la p. 401, il s’agit de Lanci et non pas de Vincenzo Maculano, car ce dernier

préte serment comme commissaire du Saint-Office seulement le 22 décembre 1632,
ACDF, SO, Decreta 1632, f. 195.



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 317

sus du Saint-Office montrent que le la proscription de I’héliocentrisme
en 1616 était considérée comme étant le fondement de la condamnation
de la personne de Galilée en 1633". Mais le verdict d’abjuration présup-
posait une censure théologique a la fois plus précise et plus stricte que
celle publiée par le décret de I'Index de 1616. Ceci ressort de la sentence
de condamnation qui se rapporte 4 la censure d’hérésie qu’avaient for-
mulée en 1616 les qualificateurs du Tribunal, mais que Paul V n’avait
précisément pas entérinée officiellement. Aucune discussion sur ce point
n’ayant eu lieu au sein du Saint-Office en 1633, c’est bien le verdict d'ab-
Juration prononcé par le pape Barberini qui confére au systéme du monde
héliocentrique un nouveaun statut doctrinal.

Utrbain VIII le fera lui-méme savoir a 'ambassadeur du grand-duc de
Toscane lors d’un entretien du 19 juin 1633. Le pape annonce que le sort
de Galilée a été décidé: ce dernier ne s’en sortira pas sans punition per-
sonnelle. Quant a la doctrine copernicienne, on ne pourra pas éviter sa
proscription, car elle est erronée et contraire a I'Ecriture dictée par
Dieu®. La diffusion universelle de la sentence et de I'abjuration de Gali-
lée, voulue expressément par le pape Barberini, relévent de la méme lo-
gique®!. Mais ces textes, étant donné la situation ambigué dont il sont is-
sus — car ils présupposent et en méme temps entérinent officiellement 'oppo-
sition entre ’héliocentrisme et la foi chrétienne —, demandaient une ex-
plication. Elle fut confiée au jésuite Inchofer, comme le montre la page
de titre de son Tractatus syllepticus qui manifeste dans toute sa visibilité
baroque le magistére «géocentrique» du pape Barberini.

Apres avoir aligné une longue série d’arguments scripturaires et pa-
tristiques, Inchofer propose dans les chapitres centraux de son ouvrage
une justification doctrinale de I’abjuration de Galilée. Dans les chapitres
sept a dix, il passe en revue les arguments qui permettent d’affirmer que
le mouvement du soleil et la stabilité de la terre au centre de I'univers
appartiennent 4 la foi. Puis, dans le onziéme chapitre, il applique la cri-
tériologie théologique pour définir le statut doctrinal précis de chaque
proposition. Globalement, il en ressort que le géocentrisme est objet de

" Voir la lettre du commissaire Maculano citée a la note 55, ainsi que la lettre du
cardinal Antonio Barberini a I'inquisiteur de Florence du 2 juillet 1633: «faccia leggere
la medesima sentenza, et abiura, perché venghi a notitia d’ogn’uno, et il castigo di lui
sia di esempio a gli altri, accio s’astenghino da tale eccesso, né ardischino aderire alle
opinioni contro la Sacra scrittura et reprobate, come é questa, dalla Santa Sede Aposotlicar,
DG, 30 (souligné par moi, F.B.).

80 «quanto alla sua causa, non si potra far di meno di non prohibir quell’opinione,
perché é erronea e contraria alle Sacre Scritture dettate ex ore Deiv, OG, XV, lettre 2550.

81 Voir ci-dessus, note 6.



318 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

foi, bien qu’indirectement, puisqu’il s’agit d’une doctrine enseignée par
PEcriture, mais dont la connaissance n’est pas indispensable au salut2.

Dans le douziéme chapitre du Tractatus syllepticus, Inchofer applique
ces principes — implicitement mais sans possibilité de doute — au cas du
philosophe toscan et il fournit en méme temps une clé de compréhen-
sion pour la décision d’Urbain VIII de faire connaitre universellement la
sentence de condamnation et I’abjuration de Galilée. Le théologien jé-
suite établit d’abord qu’il est interdit non seulement de disputer de la vé-
rité de foi que représente le géocentrisme, mais méme de la mettre en
doute. Puis il introduit une distinction entre hypothéses purement ma-
thématiques ou instrumentales, et hypothéses qui sont équivalentes a des
principes physiques. La doctrine copernicienne peut étre utilisée comme
hypothése du premier type en tant qu'instrument de pur calcul astrono-
mique, comme le permet le décret de la Congrégation de 'Index de 1620.

Elle peut également étre utilisée en I'appliquant aux phénoménes
physiques. Mais dans ce cas, une distinction fondamentale s’impose et,
avec elle, la plus grande prudence. Car on peut se tenir au niveau du pur
raisonnement et obtenir par voie de déduction a partir de ’hypothése
héliocentrique, et méme si on sait qu’elle est fausse dans la réalité, une
explication des phénomeénes qu’on observe dans la nature. Mais il faut
absolument éviter le glissement de cette utilisation purement argumentative
vers un autre type de raisonnement, en essayant de prouver par voie de dé-
monstration la vérité de ’hypothése héliocentrique, car cela représente un
paralogisme en philosophie et contredit la foi®. Pour s’expliquer, Incho-
fer se référe a la dispute scolastique «in utramque partem», au cours de
laquelle on peut développer par voie d’argumentation des théses philo-
sophiques, telle 'éternité de I'univers ou la mortalité de I'’ame humaine,
qu’on sait étre opposées a la vérité selon la foi, car on préte toujours a
celle-ci un assentiment trés ferme. Mais dans le domaine des systémes du
monde ce procédé est plus dangereux, car les mathématiciens pourraient
avolr la tentation de vouloir prouver la vérité de ’hypothése cosmologi-
que qu’ils ont retenue®,

C’est a l'intérieur de cette argumentation quelque peu alambiquée
qu’Inchofer introduit des allusions évidentes au cas du Dialogue de Gali-
lée. I1 est toutefois a relever qu’il ne le situe pas d’emblée du coté de
I'application interdite de ’hypothése copernicienne, mais qu’il fait allu-
sion aux explications héliocentriques du phénoméne des marées et des

82 INCHOFER M., Tractatus syllepticus (note 11), 45-47.
8 Ibid., 49. Cf. la citation ci-dessous, note 87.
84 Ibid., 50.



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 319

taches solaires, exposées par le philosophe dans le Dialogue, du coté de la
premiére utilisation, purement argumentative et donc licite, de ’hypothése
copernicienne, méme appliquée aux phénomeénes physiques®. Toutefois,
le jésuite souligne en faisant allusion a quelques ouvrages «rédigés en
langue vulgaire» — dont sans doute le livre de Galilée® — les dangers d’un
glissement vers le procédé démonstratif ¥

Le Tractatus syllepticus se trouve donc en retrait par rapport a l'ex-
pertise d’Inchofer, dans laquelle, comme nous ’avons vu, le censeur jé-
suite avait essayé grice 4 la méme fagon d’argumenter de prouver I’ad-
hésion de Galilée a 'héliocentrisme. Il est d’ailleurs 4 remarquer que ces
pages du Tractatus syllepticus qui discutent le probléme de la licéité de
P'utilisation des hypothéses cosmologiques ne se trouvaient pas dans une
premiére version manuscrite de 'ouvrage®. Cela invite a situer la rédac-
tion définitive de ce chapitre en méme temps que le procés, voire aprés

8 Ibid., 49.

8 Dans I’expertise remise au Tribunal, Inchofer avait critiqué I'usage de litalien
par Galilée, qui rendait ses théses accessibles, au dela du cercle restreint des savants, a
une multitude facilement influencable, PG, 144, no 1.

87 «In usu putationis Copernicanae, quae modo supra dicto permittitur, si minime
obnoxii esse velimus, ita operabimur, ut semper veritas opposita illis principiis, ex qui-
bus ipsa putatio deducitur, mente firmiter retineatur; ut de iisdem nihil demonstratum
haberi censeatur, neque enim ulla est demonstratio contra Verum, praesertim Fide
contentum; sed rationes duntaxat calculares hypothetice tantum ducantur verae ex vi
consequentiae, non consequentis respectu positionum. Ubi tamen diligenter cavendum
ne ex uno genere fiat transitus in aliud, ex deductione videlicet calculi, argumentum ad
principia seu positiones tanquam veras. Ob quam etiam causam minus recte Reipubli-
cae consulunt, qui praecepta huc spectantia, et in doctis Scholis usurpanda, lingua vul-
gari edunt, et passim ad omnium male feriatorum notitiam dimanare volunt, ut hinc
occasionem ex uno in aliud praecipitandi offendant», Tractatus syllepticus, 56.

8 Une version manuscrite de 'ouvrage d’Inchofer est conservée dans le volume
Ms. 1331, ff. 147-182, de la Biblioteca casanatense a Rome. Le titre original «T'ractatus
in quo quid de mobilitate vel immobilitate terrae sentiendum sit secundum S[acram]
Scrip[tura]m et S[anctos] Patres, quave certitudine alterutra sent[enti]a tenenda sit eius-
demque opposita quam censuram mereatur iuxta Theologorum doctrinam et regulas a
Sanctis Patribus traditas ostenditur» a été modifié dans le manuscrit en «Brevis Trac-
tatus in quo quid de Terra solisque motu vel statione sentiendum sit secundum S[acram]
Scrip[turalm et S[anctos] Patres, quave certitudine alterutra sent[enti]a tenenda sit
ostenditum, 7bid., f. 147, qui est assez proche du titre de I'imprimé. — Le manuscrit pré-
sente quelques passages repris littéralement dans I'imprimé, mais également des dif-
férences importantes qui concernent aussi bien le texte que P'organisation de la ma-
tiére. Ceci concerne en particulier le chapitre 11 de I'imprimé, qui se trouve aux ff.
166-167 du manuscrit et qui présente des différences et des ajouts substantiels. Man-
quent en effet la discussion du statut des hypothéses mathématiques et physiques, ainsi
que les références a la doctrine du Concile Latran V dont il sera question ci-dessous.



320 «Omanibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

la condamnation du philosophe®. En effet, dans ses allusions au Dialogue
Inchofer se limite 4 évoquer le grave danger d’un glissement de la pure
dispute argumentative vers la démonstration, sans affirmer que ce glis-
sement a effectivement eu lieu dans I'ouvrage de Galilée, ce qui correspond
au verdict d’abjuration pour véhémente suspicion d’hérésie, verdict qui
ne comporte pas de prexve de 'adhésion a la doctrine condamnée.

Le texte d’Inchofer permet en méme temps de justifier Uimprimatur
donné par Riccardi a un livre dont le caractére démonstratif ne serait pas
d’emblée évident. Relevons aussi qu'Inchofer se référe a plusieurs repri-
ses, bien qu'implicitement, aux thémes de la Lettre a Christine de Lor-
raine. Cet écrit de Galilée qui touche a la problématique de I'exégese
scripturaire n’a pas été corps du délit lors du procés, mais Inchofer a at-
tiré attention sur son existence dans ’expertise remise au Tribunal®! et il
en a probablement regu une copie de Riccardi®.

Dans la rédaction définitive du douzieme chapitre du Tractatus syllep-
ticus, Inchofer a également inséré un rappel aux dispositions du décret
Apostolici regiminis promulgué par le Concile de Latran V (1513), qui im-
pose aux enseignants de philosophie de réfuter les opinions contraires a
la foi. Lorsqu’on expose les doctrines des philosophes, il est indispensa-
ble de réaffirmer en méme temps la vérité de la doctrine chrétienne et
d’apporter une so/ution, c’est-a-dire une réfutation des théses qui lui sont
opposées®. Selon Inchofer, ce principe s’applique également aux ma-
thématiciens, de méme que la condamnation généralisée des assertions
philosophiques contraires a la foi formulée par le Concile comprend

8 La mise au point du manuscrit définitif, qui ne nous est pas connu, aurait pu
avoir lieu pendant le mois de juillet 1633, puisque le premier des rapports des réviseurs
de la Compagnie remonte au 5 aoGt 1633, cf. GORMAN M.]., A Matter of Faith? (note
11), 295, note 35. A cette époque, I'ouvrage d’Inchofer a également trouvé son titre
définitif de «Tractatus syllepticus» qui, comme le montre le titre corrigé du manuscrit
conservé, ainsi que la préface adressée au lecteur dans 'imprimé, signifie un traité bref,
condensé, dans I'attente de plus amples traités consacrés au méme sujet.

% Tractatus syllepticus, 53 en haut de la page, 54 et passim.

' PG, 140-141.

%2 Qui I’avait a son tour regue de Filippo Magalotti, début septembre 1632, OG,
XIV, lettre 2296, lignes 40-71.

% «Addo etiam, permitti in eo Decreto similium principiorum explanationem, ad-
dita nempe Veritatis religionis Christianae manifestatione, solutisque Argumentis con-
trariis; quia nunquam Philosophiae praecepta commode traduntur, nisi quam gentilis
superstitio docuit, collata cum Fidei Veritate falsitas destruatur. Eo maxime, quod cum
Aristotelis Philsophia in Scholas introducta sit, vix quae bene ipse dixit, rectius expli-
cantur, quam refutando ea, in quibus male sentity, Tractatus syllepticus, 57-58.



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 321

également I’héliocentrisme®. Ces dispositions qui doivent guider I’ensei-
gnement des philosophes dignes du nom de chrétiens sont également
rappelées 4 la fin du Tractatus®, ainsi que dans la préface et dans la dé-
dicace de 'ouvrage, adressé a «Dieu et a tous ceux qui aiment la philo-
sophie chrétienne et catholique»®.

C’est donc le décret Apostolici regiminis, appliqué par Inchofer au cas
de I'héliocentrisme, qui fournit une justification doctrinale a la condam-
nation de Galilée. Car c’est faute d’avoir apporté une solution, c’est-a-
dire une réfutation des arguments avancés en faveur du mouvement de la
terre, que le philosophe s’est rendu véhémentement suspect d’adhérer a
I’héliocentrisme. Or, cette doctrine est virtuellement hérétique puisque,
comme Inchofer I’a montré dans les chapitres précédents, elle s’oppose a
la cosmologie de I’Ecriture qui, elle, appartient a la foi, bien qu’indi-
rectement. L’interaction de ces deux principes justifie I'abjuration de
Galilée. En méme temps, c’est le décret Apostolici regiminis, et en particu-
lier ses dispositions disciplinaires concernant la surveillance de I'ensei-
gnement philosophique, qui ont di inspirer 'ordre d’Urbain VIII de faire
connaitre la sentence de condamnation de Galilée a tous les professeurs
de mathématiques et de philosophie de la Chrétienté.

Toutefois, le Tractatus syllepticus d’Inchofer ne suffit pas pour résou-
dre entiérement le probléme que nous avons posé. En effet, les principes
de critériologie théologique qu’il expose fournissent sans doute une justi-
Jication virtuelle de la condamnation de Galilée — qui n’est pas mentionnée
dans 'ouvrage — mais c’est bien le verdict d’abjuration prononcé par Ur-
bain VIII qui en représente la mise en auvre effective. Inchofer le reconnait -
lui-méme dans un autre traité, resté inédit, rédigé pour défendre le Siége
apostolique contre les attaques des «néopythagoriciens» qui soutiennent
le mouvement de la terre’”. A la fin de 'ouvrage, le théologien jésuite in-
dique que parmi les raisons qui lui permettent d’appliquer la censure
d’hérésie a 'héliocentrisme, la plus forte qui suffirait a elle seule a défaut
de toutes les autres, est la condamnation de Galilée a abjurer la doctrine

%% Tractatus syllepticus, 56-58. Dans I'index de I'ouvrage, I'entrée: «Doctrina de motu
Terrae et Statione Solis implicite prohibita a Leone X» renvoie a la page 57 du Trac-
tatus.

% Ibid., 91-92.

% Voici le texte complet de la dédicace, que j’ai repris comme titre de ma contri-
bution: «Magno Domino, Qui fecit illum (Solem) et in sermonibus eius festinavit iter
(Ecclesiastici 43), Qui fundavit Terram super stabilitatem suam (Psal. 103), et Omni-
bus Christianae, Catholicaeque Philosophiae amantibus. D. D.».

7 Viindiciarum S. Sedis Apostolicae, Sacrorum Tribunalium et Authoritatum adversus
Neopythagoraeos Terrae motores, et Solis statores [libri duo], Roma, Biblioteca casa-
natense, Ms 182.



322 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

copernicienne’. Dans une note qui précéde son texte, Inchofer précise
qu’il ose affirmer que I'héliocentrisme a été condamné comme hérétique
non sans avoir consulté préalablement ceux a qui cela revient de droit”.

Si cet écrit inédit d’Inchofer nous permet de connaitre — en guise de
commentaire de la page de titre du Tractatus syllepticus — les intentions du
pape Barberini et de son entourage immédiat, la censure d’hérésie appli-
quée a 'héliocentrisme ne faisait pas I'unanimité ni dans le Saint-Office —
nous I'avons vu —, ni méme dans la Compagnie de Jésus. En témoignent
entre autres les réserves exprimées par Christoph Scheiner dans son ap-
probation préalable du Tractatus syllepticus, publiée récemment'®. Schei-
ner reproche 2 son confrére Inchofer d’affirmer de fagon trop absolue
que I’héliocentrisme appartient a la foi, car cela ne lui semble pas étre le
cas et qu’il s’agit d’un sujet soumis a débat'",

% «Altera deinde succedit authoritas Sacrorum in Urbe Tribunalium, ac praesertim
eius post alia, quod causas fidei cognoscit, et in haereticam pravitatem iure inquirit.
Enimvero cum ab hinc biennio, quo tempore Sylleptica scriberemus, fuissent nonnulli
qui Copernicanum Systema verbo et scriptis pugnarent, maiorum philosophiam eleva-
rent; non sunt passi Judices eius Tribunalis immunes gliscere disceptationem, sed avo-
catam ad suum forum et legitime cognitam, cum haereseos nota reiecerunt, plane dam-
naverunt. Neque id solum, sed qui fortasse pertinacius disceptaret, vere an simulate,
hominem sontem renunciarunt, et ex iuris formula de uehementi suspectum dixerunt.
Atqui hac uel sola suffragatione, si ceterae authoritates [desiderarentur] censura haec
nostra constantissime regeretur, 7bid., ff. 106v°~107<°.

9 «Sententiam de Terrae motu et Solis statione haereticam esse asserimus tum
quia, praeterquam quod ita sentiamus, id postulabat et ratio instituti quam in Sylleptico
tractatu secuti sumus, et vis solutionis argumentorum, quae refellimus; tum quia ea est
sententia Sacrorum Tribunalium, quae Galilaeum tanquam de uehementi suspectum,
retractare coegit, sententiam uero eiusdem tanquam haereticam damnaluit]: quae om-
nia nos modeste insinuamus sine cuiusquam praeiudicio, idque non inconsultu eorum
ad quos spectaty, 7bid., f. 1. Il s’agit de la note adressée aux réviseurs de la Compagnie,
qui s’opposeront toutefois, avec succés, a la publication de 'ouvrage: étant donné la
caractére quasi-officiel qu’allait assumer un tel livre s’il était publié 2 Rome, avec
Paccord des autorités suprémes de la Compagnie et de 'Eglise, Pargumentation pré-
sentée par Inchofer leur semblait manquer de la solidité nécessaire, ce qui allait nuire a
la cause ainsi qu’a la réputation que I'auteur s’était acquise avec son Tractatus syllepticus,
ARSI, FG 655, ff. 198-203.

10 GORMAN M. J., A Matter of Faith? (note 11), 314—6. Sur la censure préalable
dans la Compagnie, voir: BALDINI Ugo, Legem impone subactis. Studi su filosofia e
scienza dei Gesuiti in [talia 1540-1632, Roma 1992, 75-119.

101 «Auctor nimis absolute videtur asseverare, Solis motum et Terrae statum esse
de Fide, videntur modificanda, cum sint in Quaestione, et re vera de Fide non videan-
tur esse. Oporteret item paucis indicare, quidnam sit esse aliquid de Fide», GORMAN
(note 10), 315. Comme nous ne connaissons pas le manuscrit du Tractatus syllepticus
soumis aux réviseurs de la Compagnie, il est difficile de déterminer si Inchofer a adap-
té son texte selon les remarques de Scheiner. Toutefois, une comparaison entre le cha-
pitre 11 de 'imprimé (pp. 45-47) et le chapitre correspondant d’une premiére version



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 323

Ces réserves ne portent pas, il faut bien le remarquer, sur I'oppo-
sition 4 ’héliocentrisme, mais sur la censure théologique précise que mé-
rite cette doctrine. Elles expliquent peut-étre pourquoi Inchofer fut pré-
féré a Scheiner comme expert lors du proces de Galilée, puis comme
auteur d’une justification théologique de son abjuration. On sait que
Scheiner poursuivait depuis de longues années une polémique scien-
tifique avec Galilée au sujet de la nature des taches solaires et de la pri-
mauté de leur découverte. Le Dialogue comportait une réfutation des thé-
ses de Scheiner qui y était assez maltraité. De plus, les observations rela-
tives aux tiches solaires utilisées par Galilée comme I'un des principaux
appuis de son argumentation en faveur de la vérité du mouvement de la
terre étaient tirées, sans le dire, de la Rosa #rsina, ouvrage que Scheiner
venait de publier en 1630'%,

Dés 1632, Scheiner avait préparé une réponse a Galilée qui compor-
tait une discussion détaillée des observations relatives aux taches solaires
et de leur possible utilisation comme preuve de I’héliocentrisme. En juil-
let 1633, il en avait soumis le manuscrit 4 'approbation du maitre du Sa-
cré Palais’®. La parution de cet écrit avait été annoncée dans la notice
consacré a Scheiner par Leone Allacci dans les Apes Urbanae, ouvrage
bio-bibliographique rédigé pour célébrer le pontificat des Barberini. La
notice des Apes fait également état de deux autres livres projetés par le
mathématicien jésuite pour réfuter les erreurs de Galilée tant au point de
vue philosophique que théologique, et pour rétablir la vérité du géocen-

manuscrite de I'ouvrage (ff. 164v°~165v®, cf. ci-dessus, note 88) montre que la sub-
stance de I'argumentation a été reprise, en partie méme littéralement, dans la version
définitive. Ce sont donc les censures théologiques relativement précises que contient le
chapitre 11 de I'imprimé qui ne devaient pas paraitres suffisantes 2 Scheiner. Aussi, la
remarque concernant la supériorité de I’Ecriture par rapport a l'intellect humain —
qu’on trouve 4 la p. 57, premier paragraphe, de I'imprimé — dont Scheiner souhaitait la
modération, a peut-étre amené Inchofer a la remplacer par une citation d’Augustin qui
affirme le méme principe. Le jésuite hongrois ne semblerait donc pas avoir été amené
a adapter substantiellement son texte suite aux réserves exprimée par son confrere.

102 SCHEINER Christoph, Rosa Ursina sive Sol [...], Bracciano 1626-1630. Au sujet
de cette problématique, voir GALILEI G., Dialogo (note 25), t. 2, 720-734, avec les
précisions qu’apporte BIANCHI Luca, Galileo fra Aristotele, Clavio e Scheiner. La nuo-
va edizione del Dialogo e il problema delle fonti galileiane, dans: Rivista di storia della
filosofia 54 (1999), 189-227, en particulier 210-213. D’ailleurs, dans I’expertise d’In-
chofer (PG, 143), ainsi que dans le Tractatus syllepticus (par ex. p. 49 au milieu) il y a
quelques allusions a Scheiner.

103 OG, XV, lettre 2588, ligne 3. Comme le montre cette lettre, il s’agit de I'ou-
vrage: SCHEINER Christoph, Prodromus pro sole mobili, et terra stabili, contra academi-
cum florentinum Galilaeum a Galilaeis, [Prague] 1651.



324 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

trisme!%. Scheiner aurait été invité a publier ces traités par le pape lui-
méme ainsi que par les supérieurs de la Compagnie, et c’est a ces écrits
qu’Inchofer fait probablement allusion dans le Tractatus syllepticus lors-
qu’il annonce la parution d’ouvrages plus étendus que son bref traité!%.

Toutefois, de ces trois livres projetés ne sera publié que celui con-
cernant la réfutation des arguments en faveur de I’héliocentrisme tirés
des taches solaires, et ceci a titre posthume, en 1651'%. Ce texte, con-
sacré presque entiérement a la polémique scientifique, n’évoque les argu-
ments d’ordre théologique que dans un bref passage. Et 1a encore, Schei-
ner semble se tenir sur une prudente réserve, car il souligne certes a loisir
que sa propre théorie géocentrique est conforme 2 IEcriture et 4 son in-
terprétation par les Péres de I'Eglise, tandis que les tenants de I'hélio-
centrisme ont contre eux la Bible et les décrets de la Congrégation de
'Index, mais cette doctrine n’est notée par le mathématicien jésuite d’au-
cune censure théologique précise!”. Ceci refléte probablement la méme
réserve exprimée a I’égard du traité d’Inchofer et peut-étre aussi, au dela
de I'ardente polémique scientifique avec Galilée, le souhait de préserver
une certaine indépendance des recherches astronomiques par rapport au
doctrines des théologiens et aux théses de la philosophie naturelle clas-
sique’®®,

Ce fut donc a Melchior Inchofer qu’on confia la tiche de fournir une
justification doctrinale de la condamnation de Galilée. Et ceci d’autant
plus facilement qu’il semblait avoir déja tout prét, comme le montrent les

104 ALLACCI L., Apes (note 66), 68—71: 70. On a récemment étudié I’évolution, au
fil des événements de I'année 1633, de la notice consacrée a Galilée dans les Apes Ur-
banae de Leone Allacci: CERBU Thomas/LERNER Michel-Pierre, La disgrice de Galilée
dans les Apes Urbanae: sur la fabrique du texte de Leone Allacci, dans: Nuncius. Annali
di storia della scienga 15 (2000), 589—610. L’annonce des trois ouvrages de Scheiner fait
partie d’une troisiéme couche rédactionnelle, cf. BAV, Vat. lat. 7075, f. 139, numéro
73. 11 est toutefois a relever que ce passage, qu’on retrouve dans I'imprimé a la p. 70,
attribue a tort le titre de Prodromus au deuxiéme ouvrage, comportant une réfutation
plus générale de I’héliocentrisme, cf. la note suivante.

105 OG, XV, lettre 2588, lignes 5-7. Cf. la préface du Tractatus syllepticus, ainsi que
la conclusion: «Haec modo pro instituto theologico, et brevitate Tractationis, satis esse
remur, dum alii pro systemate usitato Mathematice velitantur, relicturi nihilominus et
nobis Provinciae partem, post implendamy, 93.

106 SCHEINER Ch., Prodromus (note 103).

107 Ibid., 66-67. Je remercie Ottavio Besomi et Mario Helbing d’avoir attiré mon
attention sur ce passage du Prodromus.

108 A ce propos, voir BALDINI U., Legem (note 100), 98-101, et GORMAN M.J., A
Matter of Faith? (note 11), 304-307. Quant a2 une possible adhésion de Scheiner a
I’héliocentrisme, dont sembleraient témoigner les lettres OG, XIII, 1754, lignes 35-39,
et OG, XV, 2681, ligne 11, elle devait sans doute étre trés secréte.



«Omanibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 325

Apes urbanae d’Allacci, un traité théologique prouvant que I'immobilité
de la terre appartient a la foi'”. Mais en dépit des efforts de I'ami de Ric-
cardi, qui se retrouva censeur de Galilée et écrivain au service du géo-
centrisme pontifical, 'ambiguité du verdict prononcé par Urbain VIII le
16 juin 1633 ne devait pas étre supprimée, et avec elle la question de la
légitimité doctrinale de I'abjuration infligée au philosophe toscan.

19 Parmi les titres d’ouvrages d’Inchofer en attende d’étre publiés figure le suivant:
«An sit de fide terram esse immobilem, ubi affirmativa multis ostenditur», BAV, Vat.
lat. 7075, f. 122, numéro 14. A relever que le mot «Tractatus» qui figure dans les Apes,
p. 190, ne se trouve pas dans le manuscrit. Peut-étre a-t-il été ajouté par I'imprimeur,
Ludovico Grignani, qui est le méme pour les Apes urbanae et pour le Tractatus syllepticus.



I1l. 1. Page de titre du Tractatus syllepticus d’Inchofer,
Roma, Biblioteca casanatense



I1l. 2. Basilique vaticane, baldaquin du Bernin,
soubassement antérieur droit



	"Omnibus Christianae, Catholicaeque Philosophiae amantibus. D.D." : le Tractatus syllepticus de Melchior Inchofer, censeur de Galilée

