
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 3

Artikel: "Omnibus Christianae, Catholicaeque Philosophiae amantibus. D.D." :
le Tractatus syllepticus de Melchior Inchofer, censeur de Galilée

Autor: Beretta, Francesco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760914

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Francesco Beretta

«Omnibus Christianae, Catholicaeque
Philosophiae amantibus. D. D.»

Le Tractatus syllepticus de Melchior Inchofer,
censeur de Galilée*

Le jeudi 16 juin 1633, le pape Urbain VIII Barberini prononce le verdict
de condamnation de Galilée à abjurer l'héliocentrisme1. La sentence sera
rédigée sur la base de ce verdict et promulguée par les cardinaux
inquisiteurs lors de la séance de la Congrégation du Saint-Office du mercredi
22 juin 16332. Comme l'indique le dispositif de la sentence, le philosophe
a été jugé comme «véhémentement suspect d'hérésie, autrement dit
d'avoir tenu et cru une doctrine fausse et contraire aux Saintes Ecritures,
que le Soleil serait le centre de la terre et qu'il ne se déplacerait pas d'orient

en occident, et que la terre serait mobile et ne serait pas le centre du
monde, et que l'on pourrait tenir et défendre comme probable une
opinion après qu'elle eût été déclarée et qualifiée comme contraire à la

* Abréviations: ACDF, Indice/SO Archives de la Congrégation pour la doctrine
de la foi, fonds Congrégation de l'index/fonds Congrégation du Saint-Office; ARSI
Archivum Romanum Societatis Jesu; BAV Biblioteca apostolica vaticana; DG
ClONI Michèle, I documenti galileiani del S. Uffizio di Firenze, Firenze 1908
(réimpression Giampiero Pagnini, Firenze 1996); OG GALILEI Galileo, Opere. Edizione
nazionale, FAVARO Antonio (éd.), 20 vol., Firenze 1890-1908; PG PAGANO Sergio
Maria/LUCIANI Antonio G. (éd.), I documenti del processo di Galileo Galilei, Città del
Vaticano 1984. - Ce travail fait partie d'un projet de recherche financé par le Fonds
national suisse de la recherche scientifique. Je tiens à remercier Thomas Cerbu et
Michel Lerner pour les nombreuses conversations concernant le sujet de ce texte: même
si nos opinions ont été parfois très différentes, ces pages leur doivent beaucoup.

1 PG, 229.
2 Les originaux de la sentence et de l'abjuration de Galilée sont à considérer

comme perdus, mais leur texte est connu grâce aux nombreuses copies conservées, cf.
LERNER Michel-Pierre, Pour une édition critique de la sentence et de l'abjuration de

Galilée, dans: Revue des sciences philosophiques et théologiques 82 (1998), 607-29. Pour la

copie envoyée au Tribunal du Saint-Office de Florence, qui du point de vue de
l'institution inquisitoriale a une importance particulière, voir DG, 30-8.



302 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

Sainte Écriture»3. Au cours de la même séance, à genoux, un cierge
allumé dans une main, l'autre posée sur la Bible, Galilée repousse sous
serment la doctrine héliocentrique comme contraire à la foi chrétienne4.
Dans le texte de l'abjuradon, le philosophe reconnaît qu'il a été jugé
comme véhémentement suspect d'hérésie, car «après qu'il m'eût été notifié

que la dite doctrine est contraire aux Saintes Écritures [j'ai] écrit et
donné a imprimer un livre [le Dialogue des deux grands systèmes du monde]
dans lequel je traite de cette même doctrine préalablement condamnée et
apporte en sa faveur des raisons pleines d'efficacité sans avancer aucune
solution»5.

La formulation de la sentence et de l'abjuration de Galilée soulève de

nombreuses questions et ceci d'autant plus que le pape Urbain VIII a

ordonné de faire connaître universellement ces textes pour que les

philosophes évitent de commettre cette grave faute et d'être punis de la même
manière6. Ainsi l'ami de Galilée Mario Guiducci, qui avait assisté à la
séance organisée par l'inquisiteur de Florence, le 12 juillet 1633, avait
retenu de la lecture publique de ces documents que le philosophe avait
été condamné pour avoir apporté dans son Dialogue des arguments en
faveur de l'héliocentrisme, doctrine hérétique et contraire à la bonne
philosophie7. Rappelons aussi le cas de Descartes qui a eu connaissance de la
condamnation de Galilée grâce au résumé latin de la sentence diffusé par
le nonce à Cologne8: puisqu'il croit que la déclaration d'hérésie de
l'héliocentrisme est une décision des seuls cardinaux inquisiteurs, et non pas
du pape, Descartes pense que cette sentence n'est pas définitive et il
espère pouvoir un jour publier son traité de cosmologie9.

3 LO CHIATTO Franco/MARCONI Sergio (éds), Galilée entre le pouvoir et le
savoir, Aix-en-Provence 1988, 151.

4 ACDF, SO, Décréta 1633, f. 102v°-103, partiellement édité dans PG, 230. Cf.
OG, XV, lettre 2558. Comme l'original de la sentence est perdu et avec lui
l'enregistrement par le notaire du déroulement de la séance, je me réfère ici aux éléments
habituels du rite d'abjuration, cf. BERETTA Francesco, Galilée devant le Tribunal de
l'Inquisition, Fribourg/Suisse 1998, 227-33.

5 LO CHIATTO/MARCONI (éds), Galilée (note 3), 152.
6 Ordre du 16 juin 1633, répété le 30 juin, PG, 231, document 20. Cf. la circulaire

du 2 juillet 1633, OG, XV, lettre 2566, lignes 18-9, et PG, 244.
7 OG, XV, lettre 2661. Cf. DG, 38.

8OG, XIX, 412-3.
9 Lettre de Descartes à Mersenne, début mai 1634, MERSENNE Marin, Correspondance,

P. TANNERY/C. DE WAARD (éds), t. 4, Paris 1955, p. 99: «ne voyant point
encore que cette Censure ait esté authorisée par le Pape, ny par le Concile, mais seulement

par une Congrégation particulière des Cardinaux Inquisiteurs, je ne perds pas
tout à fait espérance [...] que mon Monde ne puisse voir le jour avec le temps». Cf. ibid.,
p. 27 et 50.



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 303

Mais l'héliocentrisme était-il vraiment à considérer comme hérétique?

L'Église avait-elle déjà prononcé une telle déclaration doctrinale?
Ou la condamnation de Galilée à l'abjuration et la diffusion de la
sentence, souhaitée par le pape, constituaient-elles un acte de magistère qui
allait créer une nouvelle situation? Ce verdict prononcé par le souverain
pontife en personne, en sa qualité de président du Tribunal de l'Inquisition,

était-il légitime au point de vue doctrinal?
Une réponse détaillée à ces questions requiert des considérations qui

dépassent le cadre limité de cet exposé10. Je me limiterai ici à présenter
une pièce très importante de ce dossier complexe, qui fournit bien des
lumières si elle est interprétée correctement, puisqu'elle constitue une
sorte de justification officieuse de la condamnation de Galilée à abjurer:
le Tractatus sjllepticus du jésuite hongrois Melchior Inchofer, publié dans
les derniers mois de 163311. Dans ce traité, Inchofer réunit les arguments
théologiques qui prouvent que la stabilité de la terre appartient à la foi
chrétienne et qu'il est donc interdit, sous peine d'hérésie, de soutenir la
vérité du système du monde héliocentrique.

La gravure qui orne la page de titre de l'ouvrage rend parfaitement
reconnaissable, dans le contexte de l'iconographie de la Rome pontificale
du début des années 1630, le hen qui subsiste entre le livre d'Inchofer et
la condamnation de Galilée décrétée par Urbain VIII. En effet, ce sont
les trois abeilles des armoiries des Barberini — les armoiries de la famille
pontificale — qui soutiennent la terre. Elles sont inscrites dans un triangle

10 Voir à ce propos mes études: Le procès de Galilée et les Archives du Saint-Office.

Aspects judiciaires et théologiques d'une condamnation célèbre, dans: Revue des

sciences philosophiques et théologiques 83 (1999), 441-490; Urbain VIII Barberini protagoniste

de la condamnation de Galilée, dans: MONTESINOS José/SOLÎS Carlos (éds), Largo

campo di filosofare (Eurosymposium Galileo 2001) (sous presse), ainsi que mon
livre en préparation: Galilée et l'Inquisition, à paraître aux Belles Lettres.

11 INCHOFER Melchior, Tractatus syllepticus, in quo, quid de terrae, solisq. motu, vel
statione, secundum S. Scripturam, et Sanctos Patres sentiendum, quave certitudine al-
terutra sententia tenenda sit, breviter ostenditur, Roma 1633. La première mention du
livre dans la correpondance de Galilée se trouve dans une lettre de Raffaello Magiotti
au philosophe datée du 3 décembre 1633: «Deila già stampata finalmente dal Giesuita
dirô solo che è tutta passi di Scrittura et autorità di S[anti] P[adri], si come io m'aspet-
tavo, con molti nuovi punti messi de Fide», OG, XV, lettre 2802. Cf. ibid., lettre 2825,
lignes 22—26, ainsi que les lettres de Galilée du 7 mars et du 25 juillet 1634, OG, XVI,
lettres 2901, lignes 46—8, et 2970, lignes 93—103. — A propos d'Inchofer et de son traité,
voir SHEA William R., «Melchior Inchofer's Tractatus syllepticus. A Consultor of the

Holy Office Answers Galileo», dans: GALLUZZI Paolo (éd.), Novità celesti e crisi del

sapere, Firenze 1984, 283-92; GORMAN Michael John, A Matter of Faith? Christoph
Scheiner, Jesuit Censorship and the Trial of Galileo, Perspectives on science 4 (1996), 283
-320. THOMAS Cerbu, «Melchior Inchofer, <un homme fin et rusé)», dans: MONTESINOS

J./SOLÎS C. (éds), Largo campo di filosofare (note 10).



304 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

qui représente la Divinité, comme si elles s'appuyaient sur ce fondement
avec leurs pattes postérieures pour porter le globe terrestre avec les pattes

antérieures et les antennes. Le tout est accompagné par la devise «His

fixa quiescih>, que nous pouvons traduire par: «la terre repose en étant
fixée, suspendue à ces abeilles» (111. 1, p. 326).

Au début des années 1630, plusieurs grandes œuvres d'art sont réalisées

à Rome pour célébrer l'élection divine des Barberini au gouvernement

suprême de l'Église. En 1632, on inaugure les nouveaux appartements

de Taddeo Barberini, neveu du pape et préfet de Rome. Dans le

salon d'Anna Colonna, son épouse, le plafond est entièrement rempli par
la fresque réalisée par Andrea Sacchi, qui célèbre, par un jeu de figures
allégoriques et d'allusions astrologiques, l'élection des Barberini au sommet

de l'Église afin qu'ils gouvernent la Chrétienté avec une Sagesse
divine12. Le même thème sera repris, dans des proportions beaucoup plus
vastes, dans la voûte du salon central du palais Barberini, dont la réalisation

par Pietro da Cortona commence la même année et se terminera à la

fin de 1639. Au centre de ce complexe programme iconographique, la
Divine providence envoie l'Immortalité couronner les armoiries d'Urbain
VIII, c'est-à-dire les trois abeilles, tandis que les figures allégoriques des

parties latérales illustrent divers aspects du gouvernement ecclésiastique
et civil, ainsi que les différentes vertus qui caractérisent la papauté13.

Surtout, une semaine après l'abjuration de Galilée, le 29 juin 1633,
est célébrée l'inauguration officielle dans la Basilique vaticane du baldaquin

du Bernin aux imposantes colonnes torses, qui exalte Pierre,
premier pontife, mais avec lui et en même temps le pape Barberini, choisi

par Dieu pour gouverner la Chrétienté. La tiare, symbole du gouvernement

pontifical, est soutenue par des anges qui descendent vers l'endroit
de la sépulture de Pierre, mais en même temps ils semblent vouloir
couronner un enfant dont le visage est sculpté sur le soubassement
antérieur, à droite en regardant l'autel. Sur ces «pierres» si importantes — car
elles constituent le fondement sur lequel reposent les colonnes d'airain
du Bernin, tandis que dans la mosaïque de la voûte on ht la célèbre phrase
de l'Évangile «Tu es Pierre et sur cette pierre je bâtirai mon Église» (Mt

12 SCOTT John Beldon, Images of Nepotism. The Painted Ceilings of Palazzo
Barberini, Princeton (New Jersey) 1991, 38-94. Voir en particulier la dernière phrase du

programme de la fresque, ibid., 202: «Conveniva tal Pittura al maestoso Edefitio della
Casa Barberina, acciô che s'intendesse che, si come si felice fameglia è nata et eletta in
luogo d'lddio, per li primi governi della Chiesa, cost, con divina Sapienza, parimenti
amata e riverita, la governa».

13 SCOTT J. B., (note 12), 123—197, et MERZ Jorg Martin, Pietro da Cortona. Der
Aufstieg zum führenden Maler im barocken Rom, Tübingen 1991, 235—74.



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 305

16,18) - est représenté le ventre d'une femme, orné aux armoiries des

trois abeilles, qui conçoit, puis donne naissance à un enfant: Maffeo Bar-
berini, qui deviendra le successeur de Pierre sous le nom Urbain VIII
(111. 2, p. 327)14.

Au sommet du baldaquin se trouve le globe surmonté de la croix qui
représente l'Empire chrétien et, juste au dessous, des abeilles qui, vues
d'en bas, paraissent le soutenir ou du moins l'entourer15. Dans ce
contexte iconographique, le sens de la gravure qui orne la page de titre du
Tractatus syllepticus d'Inchofer, publié peu de mois après l'inauguration
officielle du célèbre baldaquin, apparaît avec clarté: le pape Urbain VIII
qui gouverne le monde au nom de la Sagesse divine, se porte garant de la
stabilité de la terre.

Avant d'analyser la signification de l'ouvrage d'Inchofer et ses thèses

essentielles, il est indispensable de préciser quelle était la situation
doctrinale de l'héliocentrisme en 1630, c'est-à-dire au moment où Galilée

ayant terminé la rédaction de l'œuvre de sa vie, be Dialogue des grands sjs-
temes du monde, se rend à Rome pour obtenir le permis d'imprimer. A
cette fin, il est nécessaire de remonter quinze ans plus tôt, au 20 mars
1615, lorsque Tommaso Caccini dénonce le philosophe au Tribunal
romain de l'Inquisition. Selon le dominicain, il est de notoriété publique à

Florence que Galilée soutient la doctrine de Copernic, résumée dans sa

déposition par deux propositions: le soleil est le centre du monde et
immobile; la terre tourne autour du soleil et de son propre axe. L'héliocentrisme

est considéré par Caccini comme contraire à la foi, puisqu'il s'oppose

à plusieurs passages de l'Ecriture, interprétés selon leur sens littéral,
ainsi qu'au consensus exégétique des Pères de l'Eglise16.

En novembre 1615, la déposition d'un témoin favorable à Galilée
confirme l'adhésion de ce dernier à la doctrine copernicienne17. Ceci
amène le Tribunal, pour pouvoir poursuivre l'instruction du procès, à

déterminer la valeur théologique de l'héliocentrisme, étant donné que
cette doctrine n'a été jusque là l'objet d'aucune déclaration du magistère

14 Pour une interprétation du programme iconographique du baldaquin voir
SCHÜTZE Sebastian, <Urbano inalza Pietro, e Pietro Urbano>. Beobachtungen zu Idee
und Gestalt der Ausstattung von Neu-St. Peter unter Urban VIII., dans: Kömisches Jahrbuch

der Bibliotheca hert^jana 29 (1994), 213—87: 219—56, qui n'aborde toutefois pas la

questions des soubassements en marbre. A ce propos, je m'inspire ici des considérations

formulées par D'ONOFRIO Cesare, La papessa Giovanna. Roma e papato tra sto-
ria e leggenda, Roma 1979, 243-70.

15 Voir les illustrations dans SCHÜTZE (note 14), en particulier p. 224, ill. 7, et
p. 256, ill. 48.

16 PG, 81-2.
17 PG, 96-7.



306 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

ecclésiastique18. Le 24 février 1616, les deux propositions qui, dans la
dénonciation de Caccini, définissent l'héliocentrisme sont soumises à l'analyse

des théologiens qualificateurs du Saint-Office romain. Ces derniers
arrêtent une double censure: elles sont absurdes du point de vue de la

philosophie naturelle; du point de vue théologique, la première proposition

est formellement hérétique, la deuxième au moins erronée en
matière de foi19.

Ayant appris sa dénonciation, Galilée se rend à Rome et il fait tout
pour éviter la condamnation de l'opinion copernicienne. En particulier,
grâce à une explication du phénomène des marées tirée du mouvement
de la terre, il essaie d'apporter la preuve physique de l'héliocentrisme, qui
fait encore défaut20. C'est dans ce contexte que se situe la déclaration
doctrinale du pape Paul V qui tranche la controverse en cours à Florence et à

Rome. Le pape Borghese déclare, vraisemblablement au cours de la

séance de la Congrégation du Saint-Office du 25 février 1616, que la

doctrine copernicienne est entièrement contraire à l'Écriture21. Cette décision
sera communiquée personnellement à Galilée par le cardinal Bellarmin.
En se soumettant, le philosophe permet au Tribunal de suspendre le procès

commencé contre lui22.

La déclaration pontificale sera ensuite publiée dans un décret de la

Congrégation de l'Index daté du 5 mars 1616, imprimé sous forme de

placard et envoyé aux nonces et aux inquisiteurs23. Selon ce décret, la

doctrine héliocentrique, celle des pythagoriciens enseignée également par
Copernic, est fausse et entièrement contraire à l'Ecriture. Sur cette base,
le traité De revolutionibus orbium coelestium de l'astronome polonais est
suspendu jusqu'à sa correction24. Les dispositions nécessaires seront pu-

18 LERNER Michel-Pierre, «L'<hérésie> héliocentrique: du soupçon à la condamnation»,

dans: Sciences et religions de Copernic à Galilée, Roma 1999, 69-91.
19 PG, 99-100. La censure différente dépend de l'opposition moins évidente de la

deuxième proposition à la lettre de l'Écriture. A propos des censures théologiques,
voir NEVEU Bruno, L'erreur et son juge, Napoli 1993, 239-381, et BERETTA F., Galilée

(note 4), 93-97.
20 OG, V, 377-395.
21 Cf. l'attestation de Bellarmin du 26 mai 1616, PG, 138, et BERETTA F., Le procès

(note 10), 470—473.
22 Décret du 3 mars 1616, PG, p. 223-224.
23 Reproduction dans LERNER M.-P. L'«hérésie» héliocentrique (note 18), après la

p. 82.
24 PG, 103, et MAYAUD Pierre-Noël, La condamnation des livres coperniciens et sa

révocation à la lumière de documents inédits des Congrégations de l'Index et de

l'Inquisition, Roma 1997, 41—42, qui publie également quelques documents concernant la
préparation de ce décret mais avec des défauts philologiques importants, cf. les remarques

inadmissibles des notes 5 à 9, ibid., 39—40.



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 307

bliées en 1620 par un décret signé par le secrétaire de la Congrégation de

l'Index. Elles se fondent sur l'interprétation du système du monde hélio-
centrique comme hypothèse dans le sens fïctionaliste ou instrumental que
les spécialistes de l'astronomie donnaient à cette notion: le système du
monde copernicien est faux du point de vue de la philosophie naturelle,
mais il permet de «sauver les apparences», c'est-à-dire de prédire avec
exactitude les mouvements apparents des astres25. La correction revient
donc à transformer dans un sens hypothétique tous les passages dans

lesquels Copernic affirme la vérité du système du monde héliocentrique26.
La proscription des ouvrages coperniciens deviendra partie du droit

inquisitorial: elle sera insérée dans un recueil qui publie la liste des livres
interdits après l'Index de Clément VIII (1596), publié à Rome en 1619,
dans lequel figure également une entrée spéciale exprimant l'interdiction
générale des livres qui affirment le mouvement de la terre et l'immobilité
du soleil27. Les décrets de 1616 et de 1620 seront réédités dans leur
teneur originale en 1624, avec d'autres édits concernant l'interdiction des

livres28, puis en 163229, et enfin en 1664, en annexe de l'Index d'Alexan-
der VII30. En 1619, VEpitome astronomiae copernicanae de Kepler est mise à

l'Index sur la base de la proscription doctrinale de 161631.

25 A propos des hypothèses astronomiques, voir LERNER Michel-Pierre, Tre saggi
sulla cosmologia alla fine del Cinquecento, Napoli 1992, en particulier 14sqq, ainsi que
GALILEI Galileo, Dialogo sopra i due massmi sistemi del mondo tolemaico e coperni-
cano, BESOMI Ottavio/HELBING Mario (éds), Padova 1998, t. 2, 392.

26 Les documents relatifs à cette correction ont été publiés par BUCCIANTINI
Massimo, Contro Galileo. Alle origini dell 'Affaire, Firenze 1995, 207—212, et par MAYAUD
P.-N., La condamnation (note 24), 69—72. 77-79. A relever que l'auteur de cette
dernière édition ne semble pas connaître le document ACDF, Indice, Protocolli BB, ff.
138-140 (133-135), qui pourrait être l'exemplaire remis par Ingoli à la Congrégation.

27 Edictum librorum qui post Indicem fel. rec. Clementis VIII. prohibiti sunt [...]
ubique publicandum, Roma 1619, XXVII: «Libri omnes docentes mobilitatem terrae,
et immobilitatem Solis».

28 Librorum post Indicem Clementis VIII. prohibitorum décréta omnia hactenus édita,
Roma 1624, pp. LVII-LX. LXXXI-LXXXIV.

29 Elenchus librorum omnium tum in Tridentino, Clementinoq. Indice, tum in alijs
omnibus sacrae Indicis Congreg[regatio]nis particularibus Decretis hactenus prohibitorum;

Ordine uno Alphabetico, per Fr. Franciscum Magdalenum Capiferreum Ordinis
Praedicatorum dicta Congregationis Secretarium digestus, Roma 1632.

30 Dans l'édition que nous avons utilisée: Index librorum prohibitorum Alexandre VII.
pontifici maximi iussu editus, Roma 1667, l'interdiction générale se trouve à la p. 81:

«Libri omnes [...] continentes, et tractantes infrascriptas materias seu de infrascriptis
materiis [...] De Mobilitate Terra: et immobilitate Solis», tandis que les décrets de 1616

et de 1620 sont publiés aux pp. 208—209 et 214—215.
31 MAYAUD P. -N., La condamnation (note 24), 59. 64—67. Cf. OG, XII, lettre 1413.



308 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

La déclaration pontificale publiée par le décret du 5 mars 1616

témoigne toutefois d'une certaine retenue, car la censure d'hérésie, appliquée

à l'héliocentrisme par les théologiens qualificateurs du Saint-Office
le 24 février 1616, n'a pas été entérinée par Paul V. Le décret de la

Congrégation de l'Index n'indique pas si la cosmologie de la Bible est à

considérer comme relevant de la foi, comme le suggérait Caccini dans sa

dénonciation. Si on admet ce dernier principe, l'héliocentrisme — déclaré

comme entièrement contraire à l'Ecriture — mérite la censure à'hérésie.

Dans le cas contraire, on peut dire qu'il s'oppose à un consensus exégé-
tique mais pas à la foi, qu'il est donc téméraire mais pas hérétique.

Cette situation ambiguë se manifeste dans la réception du décret du
5 mars 1616. Les correspondances de l'époque montrent qu'on était
conscient du fait que le décret de l'Index constituait l'expression d'une
condamnation doctrinale du système héliocentrique, mais les censures appliquées à

cette doctrine sont très diverses: erronée et hérétique (Guicciardini), «he-
reticale» (Tassoni), contraire à l'Écriture (Awisi di Roma), contraire aux
doctrines infaillibles de l'Église (Querengo)32. En 1631, en commentant
le décret de la Congrégation de l'Index de 1616, Libert Froidmont hésite
entre la censure d'hérésie et celle de témérité et affirme qu'il n'osera pas
qualifier d'hérétique l'héliocentrisme tant que le souverain pontife ne
l'aura pas lui-même fait explicitement33.

La position de Froidmont semble être partagée par le cardinal Maf-
feo Barberini, membre de la Congrégation de l'Index en 1616, qui est élu

pape en 1623 et prend le nom d'Urbain VIII. Galilée apprend en 1624

que, selon le nouveau pontife, la doctrine copernicienne a été condamnée

comme téméraire, et non comme hérétique. Quant au dominicain
Niccolô Riccardi, qui a été le réviseur enthousiaste du livre de Galilée
L'Essayeur et qui sera bientôt maître du Sacré Palais — par conséquent
responsable des permis d'imprimer donnés à Rome —, il pense qu'il ne

s'agit pas d'une question relevant de la foi et qu'il ne faut pas y mêler
l'Écriture sainte34. Aussi, une dénonciation au Saint-Office de L'Essayeur,
en 1625, à cause de quelques affirmations en faveur de l'héliocentrisme

32 Lettre de P. Guicciardini du 4 mars 1616, OG, XII, 242; TASSONI Alessandro,
Lettere, P. PULIATTI (éd.), Roma-Bari 1978, t. 1, 259; «un decreto [délia Congrega-
zione dell'Indice] col q[ua]le si dannô l'opinione Pittagorica cioè che la terra si muova,
et il sole stia fermo come contraria alla Sacra scrittura», avviso di Roma du 12 mars
1616, BAV, Urb. lat. 1084, f. 99; lettre d'A. Querengo du 5 mars 1616, OG, XII, 243.

33 FROIDMONT Libert, Ant-Aristarchus sive orhis-terrae immohilis liber unicus [...],
Antwerpen 1631, 29.

34 OG, XIII, lettre 1637.



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 309

qu'il contient, ne semble pas avoir eu de suites35. Galilée peut donc espérer

arriver à obtenir le permis d'imprimer un ouvrage dans lequel il va

apporter des arguments en faveur du mouvement de la terre, le plus
important étant celui tiré de l'explication du phénomène du flux et du
reflux de la mer36.

Dans le nouveau livre, Galilée n'utilise toutefois pas l'hypothèse hé-

liocentrique au sens instrumental — selon les dispositions de la Congrégation

de l'Index de 1620 — mais comme principe physique qui permet
d'expliquer, par une argumentation rigoureuse, les données de l'observation
relatives au phénomène des marées. L'ambivalence de la notion d'hypothèse,

qui admet en même temps une signification instrumentale et
réaliste, permet d'apporter un argument physique en faveur du mouvement
de la terre tout en donnant l'impression de respecter les dispositions de

l'Index. Cependant, l'opération est assez risquée parce que le procédé

démonstratif utilisé par Galilée paraît difficilement conciliable avec les

dispositions inquisitoriales en vigueur37. Mais Urbain VIII semble accepter
de le couvrir par l'intermédiaire de son maître du Sacré Palais Riccardi
qui, en juin 1630, accorde son imprimatur en vue de l'impression du livre
à Rome38. La condition posée est de ne jamais affirmer la vérité du
mouvement de la terre, mais seulement son caractère hypothétique, et de ne

pas toucher à l'interprétation de la Bible. Surtout, Galilée doit insérer
dans la conclusion du livre un argument suggéré par le pape lui-même, le
célèbre argument de la toute-puissance divine, destiné à enlever toute

signification réaliste aux démonstrations que contient l'ouvrage39.
Comme la peste rend les communications très difficiles, Riccardi

confie l'affaire à l'inquisiteur de Florence où Galilée est rentré avant les

chaleurs de l'été 1630. Après de longues tractations, le Dialogue paraît à

Florence au printemps 1632. Lors de l'arrivée du livre à Rome, au courant

de l'été, la réaction d'Urbain VIII est violente. Non seulement le

livre soutient de façon à peine voilée la vérité du mouvement de la terre,

35 OG, XIII, lettre 1720.
36 Pour une reconstitution détaillée des phases de rédaction de cet ouvrage, voir

GALILEI G., Dialogo (note 25), t. 2, 3-58.
37 «[Giovanni Cottunio] si è molto addolorato in vedere che, contro il decreto,

come egli dicie, délia Congregatione dell'Indice, V. S. habbi spuntato il poterne, ancor-
chè come per favola e senza determinatione veruna, filosoficamente porgere occasione
di credere quello che è contro alla verità cattolica, alla quale né la filosofia o astrono-
mia puô veridicamente contradire, essendo imposibile che la verità di una cosa non sia

una sola», lettre de Cesare Marsili à Galilée du 8 juillet 1631, OG, XIV, lettre 2190.
38 PG, 107, numéro 3. Cf. le récit de G. BUONAMICI, OG, XIX, 409-410.
39 PG, p. 109. 112. Cf. OREGGI Agostino, De Deo Uno. Tractatus primus, Roma

1629, 193-195, et GALILEI G., Dialogo (note 25), t. 2, 898-902.



310 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

et il est donc en contradiction patente avec le droit inquisitorial en

vigueur, mais encore l'argument fourni par le pape lui-même a été mis
dans la bouche du simple Simplicio. Urbain VIII peut donc croire que
Galilée a voulu se moquer de lui40. La situation est particulièrement délicate

parce que dans le livre a été rendu public le double imprimatur du
maître du Sacré Palais et de l'inquisiteur de Florence. Urbain VIII confie
donc à Riccardi de trouver une issue à cette affaire embrouillée. Le
dominicain s'empresse d'essayer de suspendre la circulation du livre, mais il
arrive trop tard, car des exemplaires de l'ouvrage ont été distribués dans

l'Europe entière41. En même temps, Riccardi semble chercher les moyens
pour corriger le livre et le remettre en circulation42.

Se pose à ce propos le problème de la «commission spéciale» dont
l'existence, réelle ou prétendue, semble remonter à la mi-août 163243,

commission qui aurait analysé en détail le Dialogue avant de remettre
l'affaire au Saint-Office. Telle est du moins la version des faits exprimée par
Urbain VIII et son cardinal neveu Francesco44, mais qui a tout l'air d'être
une fiction diplomatique. En effet, au courant de l'année 1632 des

pourparlers sont en cours à l'initiative du Siège apostolique pour mettre sur
pied une ligue des princes italiens dans laquelle Ferdinand II serait
appelé à jouer un rôle de premier plan45. La correspondance diplomatique
de l'ambassadeur de Toscane Niccolini témoigne du souci du pape et de

son cardinal neveu de ménager autant que possible le grand-duc, d'où
l'idée de présenter cette commission comme une faveur particulière
accordée à Galilée. Mais le but d'Urbain VIII était, probablement dès le

début, d'obtenir que Ferdinand II lui livre son philosophe personnel pour
que la cause soit instruite à Rome46.

40 A propos de la question du rôle personnel d'Urbain VIII dans l'affaire de la
publication du Dialogue et dans le procès, voir mon étude: Urbain VIII Barberini
protagoniste (note 10).

41 OG, XIV, lettre 2296, ligne 16.
42 OG, XIV, lettre 2302, lignes 20-22, et PG, 108.
43 OG, XIV, lettres 2287. 2289.
44 OG, XIV, lettre 2305, ligne 51, et lettre 2311, lignes 2-6.
45 LEMAN Auguste, Urbain VIII et la rivalité de la France et de la maison d'Autriche

de 1631 à 1635, Lille-Paris 1920, 184-187. 208.
46 Une lecture attentive de la correpondance suggère que l'affaire du Dialogue relevait

dès le début de la Congrégation du Saint-Office (OG, XIV, lettre 2285, lignes 51

et 108) et que c'est elle qui aurait institué la commission spéciale (ibid., lettre 2297,

lignes 16—7), vraisemblablement à l'initiative de son président, le pape (ibid., lettre 2298,
ligne 43, et PG, 139, document 44). Ensuite, Urbain VIII et le cardinal Francesco
Barberini auraient exploité les bruits qui couraient autour de la commission pour prouver
leur bienveillance à l'égard du grand-duc de Toscane. Les lignes 46-54 de la lettre 2298



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 311

En réalité, la «commission spéciale» devait probablement servir à

préparer le terrain du procès en cherchant les moyens pour justifier le

permis d'imprimer accordé au Dialogue par le maître du Sacré Palais47. De
fait, le rapport de la «commission», rédigé probablement par le seul Ric-
cardi avec l'aide du conseiller théologique du pape Oreggi, présente
l'historique de cet imprimatur gênant, tout en essayant de limiter autant que
possible la responsabilité du maître du Sacré Palais. Puis, il indique
rapidement les éléments qu'il faudrait corriger dans le livre pour le remettre
en circulation48. Mais à la fin du rapport a été insérée la transcription
d'une pièce retrouvée dans les archives romaines de l'Inquisition: un
enregistrement du 26 février 1616 atteste que le commissaire du Saint-Office

aurait alors imposé à Galilée la prescription de ne plus défendre, ni
même d'exposer, verbalement ou par écrit, la doctrine copernicienne49.

L'authenticité de cette pièce continue d'être objet de discussion50.
Sans aborder ici ce problème complexe, retenons simplement que l'existence

de ce document transforme considérablement la situation, car il
permet d'ouvrir un procès contre Galilée sans mettre en cause le maître
du Sacré Palais51. Ceci ressort clairement du résumé du rapport de Ric-

cardi-Oreggi, réalisé par l'assesseur Boccabella52 et présenté vraisemblablement

lors de la séance du Tribunal du 23 septembre 1632. Ce résumé
oriente toute l'attention vers l'infraction à la prescription de 1616 et, sur

montrent bien l'habileté de négociateur du pape qui reprend une pensée formulée par
Niccolini lui-même, cf. ibid., lignes 19-20.

47 Comme l'écrit Magalotti le 7 août 1632, Riccardi «vuole sfuggir la nota nella quale

possa essere incorso per aver concesso che si stampi», OG, XIV, lettre 2285, lignes 84
-85.

48 PG, 106—108 avec quelques pièces annexes, 108-113. Cf. ibid., 139, document
44, pour quelques indications concernant la rédaction de ce rapport.

49 Enregistrement du 26 février 1616, PG, p. 101-102. .Cf. BERETTA, Le procès
(note 10), 475-477.

50 Tout récemment, l'hypothèse du faux a été relancée par DORN Matthias, Das
Problem der Autonomie der Naturwissenschaften bei Galilei, Stuttgart 2000, qui met
en question l'authenticité de l'enregistrement du 26 février 2000 sur la base d'une
expertise graphologique.

51 OG, XIV, lettre 2302, lignes 37-44.
52 Le résumé du rapport de la «commission» par Alessandro Boccabella occupe le f.

52r°v° du dossier judiciaire de Galilée, PG, 105-106. Pour l'identification de l'écriture
de Boccabella, voir l'illustration 48 dans: KRAUS Andreas, Das päpstliche Staatssekretariat

unter Urban VIII. 1623-1644, Roma-Freiburg-Wien 1964.



312 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

cette base, Urbain VIII peut prononcer aisément un décret de citation
contre Galilée53.

Le problème de l'infraction à la prescription et le fait d'en avoir
caché l'existence au maître du Sacré Palais seront placés au centre de
l'instruction du procès, comme le montre le premier interrogatoire de Galilée,

le 12 avril 163354. Dans cette perspective, la question essentielle est
de savoir si le fait d'avoir écrit et publié le Dialogue représente effectivement

une infraction à la prescription. L'ouvrage est donc soumis à l'analyse

de quelques experts qui se réunissent le 21 avril et décident que dans

son livre Galilée défend et enseigne la doctrine copernicienne et qu'il est
également suspect de la considérer comme vraie55. C'est à ce moment, du
moins selon les documents connus, que fait son entrée sur la scène du
procès l'auteur de l'expertise qui va le plus loin: Melchior Inchofer.

Avant d'analyser ce texte, il importe d'indiquer les quelques éléments

connus qui permettent de comprendre le rôle d'Inchofer dans le procès
de Galilée. Issu d'une famille luthérienne hongroise et converti au
catholicisme, Inchofer entre dans la Compagnie de Jésus en 1607. A partir de

1616, il enseigne différentes disciplines philosophiques et théologiques
au Collège de Messine, et en 1629 il est mentionné dans un document
interne à la Compagnie comme professeur de théologie et de mathématiques56.

En cette même année, il publie un ouvrage qui tend à prouver
l'authenticité d'une lettre écrite par la Vierge Marie aux habitants de Mes-

53 PG, 225. Il est à relever que la décision d'ouvrir le procès a été prise par le pape
avant la séance du 23 septembre, cf. la lettre de Niccolini du 18 septembre, OG, XIV,
lettre 2305, premières lignes.

54 PG, 124-130.
55 «Già facessimo hieri la Congreg[atio]ne sopra il libro, e fu risoluto che in esso si

difenda, e s'insegni l'opinione riprouata, e dannata dalla Chiesa, et perô che l'autore si
renda sospetto anco di tenerla; stando questo si potrà più presto ridurre la causa in
stato di spedit[io]ne nella quale attenderô il senso di V. E. per obedire pontualm[en]te»,
ACDF, SO, St. st. N3f, premier fascicule, f. 185. Ce nouveau document invite à situer
la rédaction ou du moins l'utilisation des expertises de Melchior Inchofer et de Zaccaria

Pasqualigo, non datées, en avril 1633, avec celle d'Oreggi, datée du 17 avril, PG,
139—153. A propos de ce document découvert récemment aux ACDF, voir mon étude:
Un nuovo documento sul processo di Galileo Galilei. La lettera di Vincenzo Maculano
del 22 aprile 1633 al cardinale Francesco Barberini, dans: Nuncius 16 (2001), no 2 (sous
presse).

56 ARSI, Fichier Lamalle, fiche d'Inchofer.



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 313

sine57. Dans le contexte d'une rivalité entre cette dernière ville et celle de

Palerme, le livre est dénoncé à la Congrégation de l'Index58.

Fort de l'appui du général de la Compagnie, Inchofer se rend à

Rome pour défendre son livre. En novembre 1629, la proscription de

l'ouvrage est toutefois décidée par la Congrégation de l'Index, en vertu
d'un décret de 1598 du Saint-Office qui a déclaré que la lettre de la

Vierge est apocryphe59. Mais suite aux défenses de l'auteur60, ainsi qu'à
des pressions dont il est difficile de préciser la nature, la Congrégation de

l'Index revient sur sa décision et remet le dossier au Saint-Office pour
savoir si une éventuelle édition corrigée de l'ouvrage serait compatible
avec le décret de 1598. L'affaire est prise en main par le maître du Sacré
Palais Riccardi qui le 23 avril 1630 rédige l'avis positif qui sera signé par
les théologiens qualificateurs du Saint-Office: la correction consistera —

selon un principe qui rappelle le cas de l'héliocentrisme — à enlever toutes

les assertions de l'authendcité de la lettre en les remplaçant par des

formulations de caractère conjectural61.
En mai 1630, la Congrégation de l'Index met à exécution la décision

du Saint-Office et confie la surveillance de la correction de l'ouvrage à

Riccardi62. En décembre 1630, le maître du Sacré Palais rapporte à la

Congrégation de l'Index que les corrections nécessaires ont été effectuées

et les cardinaux donnent feu vert à la publication63. Dans le
nouveau titre de l'ouvrage, l'expression Veritas vindicata a été remplacée par
celle de coniectatio<A. De cette affaire, Inchofer est sorti avec une dette de
reconnaissance à l'égard de Riccardi, mais surtout avec une amitié qui les

liera jusqu'à la mort du maître du Sacré Palais, en 1639. On verra ainsi le

jésuite chargé de prononcer l'oraison funèbre du dominicain, ce qui n'est

pas rien étant donné l'autorité théologique dont jouissait Riccardi à

57 INCHOFER Melchior, Epistolae B[eatae] virginis Mariae ad Messanenses Veritas
vindicata ac plurimis gravissimorum scriptorum testimoniis et rationibus erudite illustrata,
Messina [1629].

58 ACDF, Index, Protocolli FF, f. 174sqq.
59 Décrets du 11 septembre et du 15 novembre 1629, ACDF, Index, Diarii I. 4, pp.

21-22. 24.
60 Des mémoires rédigés par Inchofer en sa défense se trouvent dans le dossier de

l'Index relatif à cette affaire (cf. note 58) ainsi que dans le volume ARSI, FG 675.
61 ACDF, SO, Censurai librorum 1626-1640, fascicule 21, f. 386 (597 de la numération

moderne en bas de page): censure autographe de Riccardi avec signatures des
qualificateurs.

62 ACDF, Index, Diarii I. 4, pp. 34—35.
63 Ibid., p. 41.
64 INCHOFER Melchior, De epistola B[eatae] Virginis Mariae ad Messanenses coniecta-

tio plurimis rationibus et verisimilitudinibus locuples, Viterbo 1632.



314 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

Rome65. Aussi, Inchofer a pu entrer dans les grâces de quelques cardinaux,

dont peut-être Francesco Barberini, et obtenir par ce biais la
réalisation d'un vœu qu'il avait exprimé dans une lettre adressée à Leone Al-
lacci le premier juillet 1629: rester à Rome pour profiter de tout ce que la

ville offrait au point de vue de l'érudition66.

Lorsqu'il est confronté avec le problème du Dialogue de Galilée, en
été 1632, Riccardi trouve donc en Inchofer un allié précieux, puisque ce
dernier avait enseigné les mathématiques et continuait de s'intéresser à

cette discipline67. Il est difficile de savoir, étant donné les problèmes liés
à la nature précise de la «commission spéciale», si le jésuite hongrois
avait déjà été sollicité en août 1632 et si c'est à lui que Riccardi se réfère
lors d'un entretien avec l'ambassadeur de Toscane Niccolini68. Il faut
d'ailleurs remarquer qu'on semble avoir également demandé, à ce
moment-là, l'avis d'Orazio Grassi, protagoniste de la longue polémique avec
Galilée au sujet des comètes, et que le mathématicien jésuite aurait
essayé, en suscitant l'étonnement de ses interlocuteurs, de leur faire
comprendre l'efficacité des arguments apportés par le philosophe dans le

Dialogué®. Quant au contenu du rapport remis par Riccardi et Oreggi au

pape, en vue de la séance du Saint-Office du 23 septembre 1632, il ne
semble pas avoir demandé d'intervention particulière d'un expert en
mathématiques et donc d'Inchofer.

65 INCHOFER Melchior, Oratio funebris qua reverendissimo patri F. Nico/ao Riccardio
Ordinis Praedicatorum sacri Palatii apost[olici] magistro in aede sanctae Mariae ad Mi-
nervam Primo die Iunij, altero ab emortuali, praesente funere parentabat, Roma 1639,

p. VI. A relever que, au même endroit, Inchofer témoigne du lien d'amitié qui le lie à

Riccardi ainsi qu'à Alessandro Boccabella qui, le 23 septembre 1632, a présenté le

rapport de la «commission spéciale» au pape, cf. ci-dessus note 52.
66 Roma, Biblioteca vallicelliana, Ms B 38(1), f. 224—226, publiée dans: ALLACCI

Leone, Apes Urbanae, sive de Viris Illustribus, qui ab anno MDCXXX. per totum
MDCXXXII. Romae adfuerunt, ac Typis aliquid evulgarunt, Roma 1633 (réimpression
Lecce 1998, avec préface de Michel-Pierre LERNER), 27-29. Cf. la lettre citée dans la

note 10 du travail de CERBU Th., «Melchior Inchofer» (ci-dessus note 11).
67 Dans la lettre du premier juillet 1629 (cf. note précédente), Inchofer demandait

à Allacci de lui procurer les éphémérides réalisées par Andrea Argoli, professeur de

mathématiques à la Sapien^a de Rome de 1622 à 1624. Dans la notice consacrée à

Inchofer par Allacci dans les Apes urbanae (cf. note précédente), p. 190, figurent plusieurs
inédits du jésuite consacrés à l'astronomie mathématique.

68 «quel Gesuita l'ha proposto egli stesso et è suo confidente, et assicura che ca-
mina con retta intenzione», OG, XIV, lettre 2302, lignes 35—37.

69 «essendo stato richiesto in Roma l'anno passato che cosa mi paresse del suo li-
bro intorno al moto délia terra, procurai con ogni sforzo mitigare gli animi inaspriti
verso di lui e renderli capaci dell'efficacia degli argomenti da lui apportati», lettre du 22

septembre 1633, OG, XV, 273. Pour l'attitude de Grassi bien plus favorable à Galilée
de ce qu'on ne croit d'habitude, voir OG, XIII, lettres 1661 et 1663.



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 315

En revanche, l'expertise rédigée par le jésuite hongrois en vue de la
séance du 21 avril 1633 a une importance décisive. Le texte d'Inchofer
répond implicitement à la question de savoir si Galilée a enfreint la
prescription reçue en 1616 de ne jamais plus tenir, enseigner ou défendre,
verbalement ou par écrit, l'héliocentrisme70. L'avis du jésuite est structuré
en deux parties: la première et plus importante concerne le mouvement
de la terre, la deuxième l'immobilité du soleil au centre de l'univers. La
conclusion d'Inchofer est que Galilée non seulement enseigne et défend
l'héliocentrisme, mais qu'en réalité on peut aller jusqu'à affirmer qu'il le
tient pour vrai71.

Au cœur de l'argumentation qui fonde cette assertion se trouve une
analyse très précise de la stratégie adoptée par Galilée en jouant sur la
double signification, instrumentale et réaliste, de la notion d'hypothèse.
Selon Inchofer, le philosophe prétend qu'il se limite à proposer — comme
le veulent le titre de son ouvrage et la préface — des arguments en faveur
des deux systèmes du monde ptoléméen et copernicien, sans se décider

pour l'un ou l'autre d'entre eux72. En réalité, il adopte l'hypothèse du
mouvement de la terre comme principe physique, en abandonnant le
terrain de l'astronomie mathématique, et s'efforce, grâce à une argumentation

qui explique les observations relatives à la rotation des taches solaires

et au phénomène des marées, de démontrer la réalité de
l'héliocentrisme. Si Galilée avait vraiment voulu se tenir sur le terrain hypothétique,

il aurait fallu qu'il apporte également une solution, une réfutation
des arguments avancés en faveur du mouvement de la terre73.

On trouve un écho de l'argumentation d'Inchofer — qui ne fait d'ailleurs

qu'appliquer les principes de la dispute scolastique74 — dans le texte

70 Cette question, posée aux experts en vue de la séance du 21 avril 1633, est par
contre reprise explicitement dans l'avis de Zaccaria Pasqualigo, PG, 148-149.

71 Dans le dossier judiciaire de Galilée, les deux parties de l'expertise ont été
interverties: la première est celle publiée dans PG, 141-148 (ff. 99-103), la deuxième celle
des pages 139-141 (ff. 96-97).

72 Voici le titre complet du Dialogue de Galilée: «Dialogo di Galileo Galilei Linceo
[...] dove ne i congressi di quattro giornate si discorre sopra i due massimi sistemi del
mondo tolemaico, é copernicano; Proponendo indeterminatamente le ragioni Filosofiche, e

Naturali tanto per l'una quanto per l'altra parte» (souligné par moi, F.B.).
73 PG, 144—5, numéros 2 à 5. En particulier, Inchofer affirme: «Si Galilaeus hypo-

thetice volebat agere, tantum afferre debebat rationes quae videntur suadere motum
terrae, sed, iis deinde solutis, contrarium aut supponere aut probare aut certe non con-
futare. Et haec quidem dico si non pure mathematice agatur, sed, quemadmodum
Galilaeus facit, physicae disputationes interserantur; alioqui mathematico sufficit sola sup-
positio, absque ulla probatione rei quae supponitur et accipitur», ibid., n. 4.

74 KENNY Athony/PINBORG Jan, «Medieval Philosophical Literature», dans: The
Cambridge History of Later Medieval Philosophy, Cambridge e.a. 1982, 21-29.



316 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

de l'abjuration de Galilée, lorsque le philosophe avoue qu'il «apporte en
faveur [de l'héliocentrisme] des raisons pleines d'efficacité sans avancer
aucune solution.». L'expertise de Zaccaria Pasqualigo confirme pleinement
celle d'Inchofer sur ce point, en mettant en évidence la stratégie démonstrative

adoptée par Galilée75. Même si le théologien théatin ne va pas
jusqu'à affirmer, comme Inchofer, que la façon d'argumenter du Dialogue

prouve l'adhésion de Galilée à l'héliocentrisme, les avis des deux experts
concordent pour affirmer que le philosophe est véhémentement suspect
de tenir le mouvement de la terre pour vrai. Sur cette base, le 16 juin
1633 Urbain VIII prononcera le verdict d'abjuration de Galilée comme
véhémentement suspect d'hérésie.

Mais se pose alors, comme nous l'avons indiqué au début, le
problème de la légitimité théologique du verdict pontifical. En effet, dans le
cadre du Tribunal romain de l'Inquisition, seules les propositions qui portent

atteinte à la foi peuvent être abjurées. Le crime d'hérésie, avec les

lourdes peines qu'il comporte, ne subsiste que si la foi catholique a été
effectivement mise en question76. Tel semble être le cas de Galilée dont
la condamnation à l'abjuration montre que la cosmologie de l'Écriture
était considérée par le souverain pontife comme appartenant à la foi, du
moins indirectement. Contrairement à ce que le pape Barberini semble
avoir affirmé en 1624, la doctrine copernicienne mériterait donc la censure

non pas de téméraire, mais d'hérétique ou, du moins, de erronea in fide,
c'est-à-dire d'opposée de façon médiate ou indirecte à la foi.

Or, cette issue du procès n'était point acquise dès le départ en raison
de la situation théologiquement ambiguë créée par le décret de l'Index de
1616. D'ailleurs, un membre anonyme du Tribunal du Saint-Office avait
fait remarquer, en septembre 1632, qu'une définition doctrinale concernant

l'héliocentrisme lui paraissait assez improbable77. Peut-être s'agissait-il

du commissaire Ippolito Maria Lanci qui, en octobre 1632, s'était
montré peu favorable à trancher la question de l'héliocentrisme en vertu
de la seule autorité de l'Écriture sainte78.

Le verdict d'Urbain VIII soulève donc un problème essentiel. En
effet, la sentence du 22 juin 1633 ainsi que quelques autres documents is-

75 PG, 150-152.
76 BERETTA F., Galilée devant le Tribunal (note 4), 204. Cf. ACDF, SO, St. st.

Old, premier fascicule, doc. «No XIII».
77 OG, XIV, lettre 2297, lignes 17-23.
78 OG, XIV, lettre 2316, lignes 21-47. Contrairement à ce qu'indique Favaro dans

la note de la p. 401, il s'agit de Lanci et non pas de Vincenzo Maculano, car ce dernier
prête serment comme commissaire du Saint-Office seulement le 22 décembre 1632,
ACDF, SO, Décréta 1632, f. 195.



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 317

sus du Saint-Office montrent que le la proscription de l'héliocentrisme
en 1616 était considérée comme étant le fondement de la condamnation
de la personne de Galilée en 163379. Mais le verdict d'abjuration présupposait

une censure théologique à la fois plus précise et plus stricte que
celle publiée par le décret de l'Index de 1616. Ceci ressort de la sentence
de condamnation qui se rapporte à la censure d'hérésie qu'avaient
formulée en 1616 les qualificateurs du Tribunal, mais que Paul V n'avait
précisément pas entérinée officiellement. Aucune discussion sur ce point
n'ayant eu lieu au sein du Saint-Office en 1633, c'est bien le verdict

d'abjuration prononcé par le pape Barberini qui confère au système du monde
héliocentrique un nouveau statut doctrinal.

Urbain VIII le fera lui-même savoir à l'ambassadeur du grand-duc de
Toscane lors d'un entretien du 19 juin 1633. Le pape annonce que le sort
de Galilée a été décidé: ce dernier ne s'en sortira pas sans punition
personnelle. Quant à la doctrine copernicienne, on ne pourra pas éviter sa

proscription, car elle est erronée et contraire à l'Écriture dictée par
Dieu80. La diffusion universelle de la sentence et de l'abjuration de Galilée,

voulue expressément par le pape Barberini, relèvent de la même
logique81. Mais ces textes, étant donné la situation ambiguë dont il sont
issus — car ils présupposent et en même temps entérinent officiellement l'opposition

entre l'héliocentrisme et la foi chrétienne —, demandaient une
explication. Elle fut confiée au jésuite Inchofer, comme le montre la page
de titre de son Tractatus sjllepticus qui manifeste dans toute sa visibilité
baroque le magistère «géocentrique» du pape Barberini.

Après avoir aligné une longue série d'arguments scripturaires et pa-
tristiques, Inchofer propose dans les chapitres centraux de son ouvrage
une justification doctrinale de l'abjuration de Galilée. Dans les chapitres
sept à dix, il passe en revue les arguments qui permettent d'affirmer que
le mouvement du soleil et la stabilité de la terre au centre de l'univers
appartiennent à la foi. Puis, dans le onzième chapitre, il applique la cri-
tériologie théologique pour définir le statut doctrinal précis de chaque
proposition. Globalement, il en ressort que le géocentrisme est objet de

79 Voir la lettre du commissaire Maculano citée à la note 55, ainsi que la lettre du
cardinal Antonio Barberini à l'inquisiteur de Florence du 2 juillet 1633: «faccia leggere
la medesima sentenza, et abiura, perché venghi a notifia d'ogn'uno, et il castigo di lui
sia di esempio a gli altri, acciô s'astenghino da tale eccesso, né ardischino aderire aile

opinioni contro la Sacra scrittura et reprobate, come è questa, dalla Santa Sede Aposotlica»,
DG, 30 (souligné par moi, F.B.).

80
«quanto alla sua causa, non si potrà far di meno di non prohibir quell'opinione,

perché è erronea e contraria aile Sacre Scritture dettate ex ore Dein, OG, XV, lettre 2550.
81 Voir ci-dessus, note 6.



318 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

foi, bien qu'indirectement, puisqu'il s'agit d'une doctrine enseignée par
l'Écriture, mais dont la connaissance n'est pas indispensable au salut82.

Dans le douzième chapitre du Tractatus sjllepticus, Inchofer applique
ces principes - implicitement mais sans possibilité de doute - au cas du
philosophe toscan et il fournit en même temps une clé de compréhension

pour la décision d'Urbain VIII de faire connaître universellement la

sentence de condamnation et l'abjuration de Galilée. Le théologien
jésuite établit d'abord qu'il est interdit non seulement de disputer de la
vérité de foi que représente le géocentrisme, mais même de la mettre en
doute. Puis il introduit une distinction entre hypothèses purement
mathématiques ou instrumentales, et hypothèses qui sont équivalentes à des

principes physiques. La doctrine copernicienne peut être utilisée comme
hypothèse du premier type en tant qu'instrument de pur calcul astronomique,

comme le permet le décret de la Congrégation de l'Index de 1620.

Elle peut également être utilisée en l'appliquant aux phénomènes
physiques. Mais dans ce cas, une distinction fondamentale s'impose et,
avec elle, la plus grande prudence. Car on peut se tenir au niveau du pur
raisonnement et obtenir par voie de déduction à partir de l'hypothèse
héliocentrique, et même si on sait qu'elle est fausse dans la réalité, une
explication des phénomènes qu'on observe dans la nature. Mais il faut
absolument éviter le glissement de cette utilisation purement argumentative

vers un autre type de raisonnement, en essayant de prouver par voie de
démonstration la vérité de l'hypothèse héliocentrique, car cela représente un
paralogisme en philosophie et contredit la foi83. Pour s'expliquer, Inchofer

se réfère à la dispute scolastique «in utramque partem», au cours de

laquelle on peut développer par voie d'argumentation des thèses

philosophiques, telle l'éternité de l'univers ou la mortalité de l'âme humaine,
qu'on sait être opposées à la vérité selon la foi, car on prête toujours à

celle-ci un assentiment très ferme. Mais dans le domaine des systèmes du
monde ce procédé est plus dangereux, car les mathématiciens pourraient
avoir la tentation de vouloir prouver la vérité de l'hypothèse cosmologique

qu'ils ont retenue84.

C'est à l'intérieur de cette argumentation quelque peu alambiquée
qu'Inchofer introduit des allusions évidentes au cas du Dialogue de Galilée.

Il est toutefois à relever qu'il ne le situe pas d'emblée du côté de

l'application interdite de l'hypothèse copernicienne, mais qu'il fait allusion

aux explications héliocentriques du phénomène des marées et des

82 INCHOFER M., Tractatus sjllepticus (note 11), 45-47.
83 Ibid., 49. Cf. la citation ci-dessous, note 87.
84 Ibid., 50.



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 319

taches solaires, exposées par le philosophe dans le Dialogue, du côté de la

première utilisation, purement argumentative et donc licite, de l'hypothèse
copernicienne, même appliquée aux phénomènes physiques85. Toutefois,
le jésuite souligne en faisant allusion à quelques ouvrages «rédigés en
langue vulgaire» - dont sans doute le livre de Galilée86 — les dangers d'un
glissement vers le procédé démonstratif*1.

Le Tractatus sjllepticus se trouve donc en retrait par rapport à

l'expertise d'Inchofer, dans laquelle, comme nous l'avons vu, le censeur
jésuite avait essayé grâce à la même façon d'argumenter de prouver
l'adhésion de Galilée à l'héliocentrisme. Il est d'ailleurs à remarquer que ces

pages du Tractatus sjllepticus qui discutent le problème de la licéité de
l'utilisation des hypothèses cosmologiques ne se trouvaient pas dans une
première version manuscrite de l'ouvrage88. Cela invite à situer la rédaction

définitive de ce chapitre en même temps que le procès, voire après

85 Ibid., 49.
86 Dans l'expertise remise au Tribunal, Inchofer avait critiqué l'usage de l'italien

par Galilée, qui rendait ses thèses accessibles, au delà du cercle restreint des savants, à

une multitude facilement influençable, PG, 144, no 1.
87 «In usu putationis Copernicanae, quae modo supra dicto permittitur, si minime

obnoxii esse velimus, ita operabimur, ut semper Veritas opposita illis principiis, ex qui-
bus ipsa putatio deducitur, mente firmiter retineatur; ut de iisdem nihil demonstratum
haberi censeatur, neque enim ulla est demonstratio contra Verum, praesertim Fide
contentum; sed rationes duntaxat calculares hypothetice tantum ducantur verae ex vi
consequentiae, non consequentis respectu positionum. Ubi tamen diligenter cavendum
ne ex uno genere fiat transitus in aliud, ex deductione videlicet calculi, argumentum ad

principia seu positiones tanquam veras. Ob quam etiam causam minus recte Reipubli-
cae consulunt, qui praecepta hue spectantia, et in doctis Scholis usurpanda, lingua vul-
gari edunt, et passim ad omnium maie feriatorum notitiam dimanare volunt, ut hinc
occasionem ex uno in aliud praecipitandi offendant», Tractatus sjllepticus, 56.

88 Une version manuscrite de l'ouvrage d'Inchofer est conservée dans le volume
Ms. 1331, ff. 147—182, de la Biblioteca casanatense à Rome. Le titre original «Tractatus
in quo quid de mobilitate vel immobilitate terrae sentiendum sit secundum S[acram]
Scrip[tura]m et S[anctos] Patres, quave certitudine alterutra sent[enti]a tenenda sit eius-
demque opposita quam censuram mereatur iuxta Theologorum doctrinam et régulas a
Sanctis Patribus traditas ostenditur» a été modifié dans le manuscrit en «Brevis Tractatus

in quo quid de Terra solisque motu vel statione sentiendum sit secundum S[acram]
Scrip[tura]m et S[anctos] Patres, quave certitudine alterutra sent[enti]a tenenda sit
ostenditur», ibid., f. 147, qui est assez proche du titre de l'imprimé. — Le manuscrit
présente quelques passages repris littéralement dans l'imprimé, mais également des
différences importantes qui concernent aussi bien le texte que l'organisation de la
matière. Ceci concerne en particulier le chapitre 11 de l'imprimé, qui se trouve aux ff.
166-167 du manuscrit et qui présente des différences et des ajouts substantiels.
Manquent en effet la discussion du statut des hypothèses mathématiques et physiques, ainsi

que les références à la doctrine du Concile Latran V dont il sera question ci-dessous.



320 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

la condamnation du philosophe89. En effet, dans ses allusions au Dialogue
Inchofer se limite à évoquer le grave danger d'un glissement de la pure
dispute argumentative vers la démonstration, sans affirmer que ce
glissement a effectivement eu lieu dans l'ouvrage de Galilée, ce qui correspond
au verdict d'abjuration pour véhémente suspicion d'hérésie, verdict qui
ne comporte pas de preuve de l'adhésion à la doctrine condamnée.

Le texte d'Inchofer permet en même temps de justifier Fimprimatur
donné par Riccardi à un livre dont le caractère démonstratif ne serait pas
d'emblée évident. Relevons aussi qu'Inchofer se réfère à plusieurs reprises,

bien qu'implicitement, aux thèmes de la Lettre à Christine de

Lorraine. Cet écrit de Galilée qui touche à la problématique de l'exégèse
scripturaire n'a pas été corps du délit lors du procès, mais Inchofer a

attiré l'attention sur son existence dans l'expertise remise au Tribunal91 et il
en a probablement reçu une copie de Riccardi92.

Dans la rédaction définitive du douzième chapitre du Tractatus sjllep-
ticus, Inchofer a également inséré un rappel aux dispositions du décret
Apostolici regiminis promulgué par le Concile de Latran V (1513), qui
impose aux enseignants de philosophie de réfuter les opinions contraires à

la foi. Lorsqu'on expose les doctrines des philosophes, il est indispensable
de réaffirmer en même temps la vérité de la doctrine chrétienne et

d'apporter une solution, c'est-à-dire une réfutation des thèses qui lui sont
opposées93. Selon Inchofer, ce principe s'applique également aux
mathématiciens, de même que la condamnation généralisée des assertions

philosophiques contraires à la foi formulée par le Concile comprend

89 La mise au point du manuscrit définitif, qui ne nous est pas connu, aurait pu
avoir lieu pendant le mois de juillet 1633, puisque le premier des rapports des réviseurs
de la Compagnie remonte au 5 août 1633, cf. GORMAN M.J., A Matter of Faith? (note
11), 295, note 35. A cette époque, l'ouvrage d'Inchofer a également trouvé son titre
définitif de «.Tractatus syllepticus» qui, comme le montre le titre corrigé du manuscrit
conservé, ainsi que la préface adressée au lecteur dans l'imprimé, signifie un traité bref,
condensé, dans l'attente de plus amples traités consacrés au même sujet.

90 Tractatus syllepticus, 53 en haut de la page, 54 et passim.
91 PG, 140-141.
92 Qui l'avait à son tour reçue de Filippo Magalotti, début septembre 1632, OG,

XIV, lettre 2296, lignes 40-71.
93 «Addo etiam, permitti in eo Decreto similium principiorum explanationem, ad-

dita nempe Veritatis religionis Christianae manifestatione, solutisque Argumentis con-
trariis; quia nunquam Philosophiae praecepta commode traduntur, nisi quam gentilis
superstitio docuit, collata cum Fidei Veritate falsitas destruatur. Eo maxime, quod cum
Aristotelis Philsophia in Scholas introducta sit, vix quae bene ipse dixit, rectius expli-
cantur, quam refutando ea, in quibus male sentit», Tractatus syllepticus, 57-58.



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 321

également l'héliocenttisme94. Ces dispositions qui doivent guider
l'enseignement des philosophes dignes du nom de chrétiens sont également
rappelées à la fin du Tractatus95, ainsi que dans la préface et dans la
dédicace de l'ouvrage, adressé à «Dieu et à tous ceux qui aiment la
philosophie chrétienne et catholique»96.

C'est donc le décret Apostolici regiminis, appliqué par Inchofer au cas
de l'héliocentrisme, qui fournit une justification doctrinale à la condamnation

de Galilée. Car c'est faute d'avoir apporté une solution, c'est-à-
dire une réfutation des arguments avancés en faveur du mouvement de la

terre, que le philosophe s'est rendu véhémentement suspect d'adhérer à

l'héliocentrisme. Or, cette doctrine est virtuellement hérétique puisque,
comme Inchofer l'a montré dans les chapitres précédents, elle s'oppose à

la cosmologie de l'Écriture qui, elle, appartient à la foi, bien
qu'indirectement. L'interaction de ces deux principes justifie l'abjuration de
Galilée. En même temps, c'est le décret Apostolici regiminis, et en particulier

ses dispositions disciplinaires concernant la surveillance de

l'enseignement philosophique, qui ont dû inspirer l'ordre d'Urbain VIII de faire
connaître la sentence de condamnation de Galilée à tous les professeurs
de mathématiques et de philosophie de la Chrétienté.

Toutefois, le Tractatus syllepticus d'Inchofer ne suffit pas pour résoudre

entièrement le problème que nous avons posé. En effet, les principes
de critériologie théologique qu'il expose fournissent sans doute une

justification virtuelle de la condamnation de Galilée — qui n'est pas mentionnée
dans l'ouvrage - mais c'est bien le verdict d'abjuration prononcé par
Urbain VIII qui en représente la mise en œuvre effective. Inchofer le reconnaît
lui-même dans un autre traité, resté inédit, rédigé pour défendre le Siège

apostolique contre les attaques des «néopythagoriciens» qui soutiennent
le mouvement de la terre97. A la fin de l'ouvrage, le théologien jésuite
indique que parmi les raisons qui lui permettent d'appliquer la censure
d'hérésie à l'héliocentrisme, la plus forte qui suffirait à elle seule à défaut
de toutes les autres, est la condamnation de Galilée à abjurer la doctrine

94 Tractatus syllepticus, 56-58. Dans l'index de l'ouvrage, l'entrée: «Doctrina de motu
Terrae et Statione Solis implicite prohibita a Leone X» renvoie à la page 57 du Tractatus.

95 Ibid., 91-92.
96 Voici le texte complet de la dédicace, que j'ai repris comme titre de ma

contribution: «Magno Domino, Qui fecit ilium (Solem) et in sermonibus eius festinavit iter
(Ecclesiastici 43), Qui fundavit Terram super stabilitatem suam (Psal. 103), et Omnibus

Christianae, Catholicaeque Philosophiae amantibus. D. D.».
97 Vindiciarum S. Sedis Apostolicae, Sacrorum Tribunalium et Authoritatum adversus

Neopythagoraeos Terrae motores, et Solis statores [libri duo], Roma, Biblioteca casa-
natense, Ms 182.



322 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

copernicienoe98. Dans une note qui précède son texte, Inchofer précise
qu'il ose affirmer que Phéliocentrisme a été condamné comme hérétique
non sans avoir consulté préalablement ceux à qui cela revient de droit99.

Si cet écrit inédit d'Inchofer nous permet de connaître - en guise de
commentaire de la page de titre du Tractatus sjllepticus — les intentions du

pape Barberini et de son entourage immédiat, la censure d'hérésie appliquée

à Phéliocentrisme ne faisait pas l'unanimité ni dans le Saint-Office —

nous Pavons vu —, ni même dans la Compagnie de Jésus. En témoignent
entre autres les réserves exprimées par Christoph Scheiner dans son
approbation préalable du Tractatus sjllepticus, publiée récemment100. Scheiner

reproche à son confrère Inchofer d'affirmer de façon trop absolue

que Phéliocentrisme appartient à la foi, car cela ne lui semble pas être le

cas et qu'il s'agit d'un sujet soumis à débat101.

98 «Altera deinde succedit authoritas Sacrorum in Urbe Tribunalium, ac praesertim
eius post alia, quod causas fidei cognoscit, et in haereticam pravitatem iure inquirit.
Enimvero cum ab hinc biennio, quo tempore Sylleptica scriberemus, fuissent nonnulli
qui Copernicanum Systema verbo et scriptis pugnarent, maiorum philosophiam eleva-

rent; non sunt passi Judices eius Tribunalis immunes gliscere disceptationem, sed avo-
catam ad suum forum et legitime cognitam, cum haereseos nota reiecerunt, plane dam-
naverunt. Neque id solum, sed qui fortasse pertinacius disceptaret, vere an simulate,
hominem sontem renunciarunt, et ex iuris formula de uehementi suspectum dixerunt.
Atqui hac uel sola suffragatione, si ceterae authoritates [desiderarentur] censura haec

nostra constantissime regeretur», ibid., ff. 106v°-107r°.
" «Sententiam de Terrae motu et Solis statione haereticam esse asserimus tum

quia, praeterquam quod ita sentiamus, id postulabat et ratio instituti quam in Sylleptico
tractatu secuti sumus, et vis solutionis argumentorum, quae refellimus; turn quia ea est
sententia Sacrorum Tribunalium, quae Galilaeum tanquam de uehementi suspectum,
retractare coegit, sententiam uero eiusdem tanquam haereticam damna[uit]: quae omnia

nos modeste insinuamus sine cuiusquam praeiudicio, idque non inconsultu eorum
ad quos spectat», ibid., f. 1. Il s'agit de la note adressée aux réviseurs de la Compagnie,
qui s'opposeront toutefois, avec succès, à la publication de l'ouvrage: étant donné la
caractère quasi-officiel qu'allait assumer un tel livre s'il était publié à Rome, avec
l'accord des autorités suprêmes de la Compagnie et de l'Eglise, l'argumentation
présentée par Inchofer leur semblait manquer de la solidité nécessaire, ce qui allait nuire à

la cause ainsi qu'à la réputation que l'auteur s'était acquise avec son Tractatus sjllepticus,
ARSI, FG 655, ff. 198-203.

100 GORMAN M. J., A Matter of Faith? (note 11), 314—6. Sur la censure préalable
dans la Compagnie, voir: BALDINI Ugo, Legem impone subactis. Studi su filosofïa e

scienza dei Gesuiti in Italia 1540-1632, Roma 1992, 75—119.
101 «Auetor nimis absolute videtur asseverare, Solis motum et Terrae statum esse

de Fide, videntur modifïcanda, cum sint in Quaestione, et re vera de Fide non videan-
tur esse. Oporteret item paucis indicare, quidnam sit esse aliquid de Fide», GORMAN

(note 10), 315. Comme nous ne connaissons pas le manuscrit du Tractatus sjllepticus
soumis aux réviseurs de la Compagnie, il est difficile de déterminer si Inchofer a adapté

son texte selon les remarques de Scheiner. Toutefois, une comparaison entre le

chapitre 11 de l'imprimé (pp. 45-47) et le chapitre correspondant d'une première version



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 323

Ces réserves ne portent pas, il faut bien le remarquer, sur l'opposition

à l'héliocentrisme, mais sur la censure théologique précise que mérite

cette doctrine. Elles expliquent peut-être pourquoi Inchofer fut préféré

à Scheiner comme expert lors du procès de Galilée, puis comme
auteur d'une justification théologique de son abjuration. On sait que
Scheiner poursuivait depuis de longues années une polémique
scientifique avec Galilée au sujet de la nature des taches solaires et de la
primauté de leur découverte. Le Dialogue comportait une réfutation des thèses

de Scheiner qui y était assez maltraité. De plus, les observations
relatives aux tâches solaires utilisées par Galilée comme l'un des principaux
appuis de son argumentation en faveur de la vérité du mouvement de la

terre étaient tirées, sans le dire, de la Rosa ursina, ouvrage que Scheiner
venait de publier en 1630102.

Dès 1632, Scheiner avait préparé une réponse à Galilée qui comportait

une discussion détaillée des observations relatives aux taches solaires
et de leur possible utilisation comme preuve de l'héliocentrisme. En juillet

1633, il en avait soumis le manuscrit à l'approbation du maître du
Sacré Palais103. La parution de cet écrit avait été annoncée dans la notice
consacré à Scheiner par Leone Allacci dans les Apes Urbanae, ouvrage
bio-bibliographique rédigé pour célébrer le pontificat des Barberini. La
notice des Apes fait également état de deux autres livres projetés par le

mathématicien jésuite pour réfuter les erreurs de Galilée tant au point de

vue philosophique que théologique, et pour rétablir la vérité du géocen-

manuscrite de l'ouvrage (ff. 164v°—165v°, cf. ci-dessus, note 88) montre que la
substance de l'argumentation a été reprise, en partie même littéralement, dans la version
définitive. Ce sont donc les censures théologiques relativement précises que contient le

chapitre 11 de l'imprimé qui ne devaient pas paraîtres suffisantes à Scheiner. Aussi, la

remarque concernant la supériorité de l'Écriture par rapport à l'intellect humain -
qu'on trouve à la p. 57, premier paragraphe, de l'imprimé - dont Scheiner souhaitait la

modération, a peut-être amené Inchofer à la remplacer par une citation d'Augustin qui
affirme le même principe. Le jésuite hongrois ne semblerait donc pas avoir été amené
à adapter substantiellement son texte suite aux réserves exprimée par son confrère.

102 SCHEINER Christoph, Rosa Ursina sive Sol [...], Bracciano 1626—1630. Au sujet
de cette problématique, voir GALILEI G., Dialogo (note 25), t. 2, 720-734, avec les

précisions qu'apporte BlANCHI Luca, Galileo fra Aristotele, Clavio e Scheiner. La nuo-
va edizione del Dialogo e il problema delle fonti galileiane, dans: Rim'sia di storia délia

filosofia 54 (1999), 189-227, en particulier 210—213. D'ailleurs, dans l'expertise d'In-
chofer (PG, 143), ainsi que dans le Tractatus syllepticus (par ex. p. 49 au milieu) il y a

quelques allusions à Scheiner.
103 OG, XV, lettre 2588, ligne 3. Comme le montre cette lettre, il s'agit de

l'ouvrage: SCHEINER Christoph, Prodromus pro sole mobili, et terra stabili, contra academi-
cum florentinum Galilaeum a Galilaeis, [Prague] 1651.



324 «Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.»

trisme104. Scheinet aurait été invité à publier ces traités par le pape lui-
même ainsi que par les supérieurs de la Compagnie, et c'est à ces écrits
qu'Inchofer fait probablement allusion dans le Tractatus syllepticus lorsqu'il

annonce la parution d'ouvrages plus étendus que son bref traité105.

Toutefois, de ces trois livres projetés ne sera publié que celui
concernant la réfutation des arguments en faveur de l'héliocentrisme tirés
des taches solaires, et ceci à titre posthume, en 1651108 Ce texte,
consacré presque entièrement à la polémique scientifique, n'évoque les
arguments d'ordre théologique que dans un bref passage. Et là encore, Scheiner

semble se tenir sur une prudente réserve, car il souligne certes à loisir
que sa propre théorie géocentrique est conforme à l'Écriture et à son
interprétation par les Pères de l'Église, tandis que les tenants de
l'héliocentrisme ont contre eux la Bible et les décrets de la Congrégation de

l'Index, mais cette doctrine n'est notée par le mathématicien jésuite d'aucune

censure théologique précise107. Ceci reflète probablement la même
réserve exprimée à l'égard du traité d'Inchofer et peut-être aussi, au delà
de l'ardente polémique scientifique avec Galilée, le souhait de préserver
une certaine indépendance des recherches astronomiques par rapport au
doctrines des théologiens et aux thèses de la philosophie naturelle
classique108.

Ce fut donc à Melchior Inchofer qu'on confia la tâche de fournir une
justification doctrinale de la condamnation de Galilée. Et ceci d'autant
plus facilement qu'il semblait avoir déjà tout prêt, comme le montrent les

104 ALLACCI L., Apes (note 66), 68—71: 70. On a récemment étudié l'évolution, au
fil des événements de l'année 1633, de la notice consacrée à Galilée dans les Apes
Urbanise de Leone Allacci: CERBU Thomas/LERNER Michel-Pierre, La disgrâce de Galilée
dans les Apes Urbanae: sur la fabrique du texte de Leone Allacci, dans: Nuncius. Annali
di storia délia sciences 15 (2000), 589-610. L'annonce des trois ouvrages de Scheiner fait
partie d'une troisième couche rédactionnelle, cf. BAV, Vat. lat. 7075, f. 139, numéro
73. Il est toutefois à relever que ce passage, qu'on retrouve dans l'imprimé à la p. 70,
attribue à tort le titre de Prodromus au deuxième ouvrage, comportant une réfutation
plus générale de l'héliocentrisme, cf. la note suivante.

105 OG, XV, lettre 2588, lignes 5-7. Cf. la préface du Tractatus syllepticus, ainsi que
la conclusion: «Haec modo pro instituto theologico, et brevitate Tractationis, satis esse

remur, dum alii pro systemate usitato Mathematice velitantur, relicturi nihilominus et
nobis Provinciae partem, post implendam», 93.

106 SCHEINER Ch., Prodromus (note 103).
107 Ibid., 66-67. Je remercie Ottavio Besomi et Mario Helbing d'avoir attiré mon

attention sur ce passage du Prodromus.
108 A ce propos, voir BALDINI U., Legem (note 100), 98—101, et GORMAN M.J., A

Matter of Faith? (note 11), 304—307. Quant à une possible adhésion de Scheiner à

l'héliocentrisme, dont sembleraient témoigner les lettres OG, XIII, 1754, lignes 35—39,

et OG, XV, 2681, ligne 11, elle devait sans doute être très secrète.



«Omnibus Christianae [...] Philosophiae amantibus. D. D.» 325

Apes urbanae d'Allacci, un traité théologique prouvant que l'immobilité
de la terre appartient à la foi109. Mais en dépit des efforts de l'ami de Ric-
cardi, qui se retrouva censeur de Galilée et écrivain au service du
géocentrisme pontifical, l'ambiguïté du verdict prononcé par Urbain VIII le
16 juin 1633 ne devait pas être supprimée, et avec elle la question de la

légitimité doctrinale de l'abjuration infligée au philosophe toscan.

109 Parmi les titres d'ouvrages d'Inchofer en attende d'être publiés figure le suivant:
«An sit de fide terram esse immobilem, ubi affirmativa multis ostenditur», BAV, Vat.
lat. 7075, f. 122, numéro 14. A relever que le mot «Tractatus» qui figure dans les Apes,
p. 190, ne se trouve pas dans le manuscrit. Peut-être a-t-il été ajouté par l'imprimeur,
Ludovico Grignani, qui est le même pour les Apes urbanae et pour le Tractatus syllepticus.



Mülchioris Inchofer.
E SOCIETATE 1ESV

A V S T R I A C I,
TRACTATVS SYLLEPTICVS,

In quo,

QVID DE. TERRAE, $OLLSQ_MOTV, VEL STATIONE,
ftcundum S. Saipturam, Sc bmüos Patres lenticndum,

quauc ccttitudineahcrutra fintemiattntnda fit,
breuiter oftcitdStur,

R O M M,
nanus MDCXXXÜI.

S K PÉR 10 &rM PBMM IS SV.

111. 1. Page de titre du Tractatus syllepticus d'lnchofer,
Roma, Biblioteca casanatense



111. 2. Basilique vaticane, baldaquin du Bernin,
soubassement antérieur droit


	"Omnibus Christianae, Catholicaeque Philosophiae amantibus. D.D." : le Tractatus syllepticus de Melchior Inchofer, censeur de Galilée

