Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 3

Artikel: Vérité des philosophes et vérité des théologiens selon Tommaso
Campanella o.p.

Autor: Lerner, Michel-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760913

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MICHEL-PIERRE LERNER

Vérité des philosophes et vérité des théologiens
selon Tommaso Campanella o.p.

Le 28 aott 1592, Tommaso Campanella (1568-1639), alors agé de 24 ans,
est conduit au Couvent de San Domenico Maggiore, a Naples, devant le
Provincial et d’autres Péres de 'Ordre dominicain pour entendre la sen-
tence concluant le premier des nombreux proceés qu’il aura a connaitre. Il
lui est enjoint, sous peine d’un chatiment plus sévére (a savoir les neuf
mois qu’il vient de passer dans la prison du Nonce a Naples), de s’en te-
nir désormais aux doctrines de saint Thomas dans les disputes, sermons
et legons, et de répudier les enseignements de Telesio qu’il avait défen-
dus dans un ouvrage paru en 1591 sans autorisation de ses supérieurs.
De plus, ordre lui est donné de regagner dans les huit jours la Province
de Cosenza qu’il a quittée presque trois ans plus tot — ce qu’il se gardera
bien de faire, prenant au contraire le chemin inverse, en direction du
nord de I'Ttalie.

La méme année 1592, Robert Bellarmin, en qualité de Consulteur de
la Congrégation de I'Index, propose d’ajouter Bernardino Telesio (1509—
1588) a la liste des auteurs interdits pour trois de ses ouvrages: le Liber de
natura, le Liber de somno et le Liber quod animal universum ab una anima gu-
bernetur?. La proposition de Bellarmin est rapidement entérinée, et I'Index

! Le texte de cette décision frappant Campanella a été publié pour la premiére fois
par V. SPAMPANATO dans: Vita di Giordano Bruno, con documenti editi e inediti
(1921), réimprimé avec préface de N. ORDINE, Paris-Turin 2000, 572, note 4; voir aussi
L. FIRPO, I processi di Tommaso Campanella, a cura di E. CANONE, Rome 1998, 52-53.

? Texte inédit publié par P. GODMAN, The Saint as Censor. Robert Bellarmine bet-
ween Inquisition and Index, Leyde-Boston-Cologne 2000, 274, no 13: «Censura libro-
rum et Propositionum Bellarminiana: «In litera B [...] addi possent Bernardini Tilesii
Libri de natura, item Liber de somno, item Liber, quod animal universum ab una anima gu-
bernetun». — Consulteur a I'Index depuis 1587, Bellarmin sera nommé cardinal en 1599
et, simultanément, membre de la Congrégation de I’Inquisition (ou Saint-Office) et de
celle de 'Index.



282 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

librorum prohibitorum publié par Clément VIII en 1596, suspend les trois
ceuvres précitées «donec corrigantun’.

Le 7 novembre 1595, peu aprés que Campanella eut abjuré de vebe-
menti au Couvent de Santa Maria sopra Minerva, 2 Rome, la Congréga-
tion de I'Index décide d’interdire son livrte Filosophia [sic] sensibus demon-
strata publiée chez Orazio Salviani 2 Naples en 15914, Dans ce gros ou-
vrage, composé en hate deux ans plus tot, le jeune moine avait pris la
défense de Telesio contre les critiques de Giacomo Antonio Marta, un
éleve des jésuites, dans son Pugnaculum Aristotelis adversus principia Berar-
dini [sic] Telesii paru a Naples en 1587°. Une défense, on I'a vu en com-
mengant, que les supérieurs de son ordre avaient réprouvée, invitant
Campanella a revenir 2 la saine philosophie de Thomas d’Aquin.

Que reprochait-on a Telesio? Bellarmin ne souffle mot des doctrines
jugées contraires a 'orthodoxie qui sous-tendent sa proposition de con-
damner trois ouvrages du philosophe cosentin. En fait, on n’a guére de
chances de se tromper en avangant que I'antiaristotélisme affiché de Te-
lesio est la raison principale de cette condamnation®. Dans une lettre du
15 octobre 1592 ou 1l fait état de sa rencontre a Florence avec Campa-
nella — il vient de lui faire visiter la Lawurengiana dont il est le biblio-
thécaire — Baccio Valori (1535-1606) se montre bien informé. Il a appris
qu’a Rome certaines personnes veulent interdire Telesio, au motif que sa
position «porte préjudice a la théologie scolastique fondée sur Aristote,

3¢t J.M. DE BUJANDA, Index des livres interdits, IX, Index de Rome 1590, 1593,
1596, Sherbrooke-Genéve 1994, 935 (no 112). Les ouvrages de Telesio dénoncés par
Bellarmin figuraient déja dans I’Index imprimé en 1593, mais non promulgué (cf. 7bid.,
866). Le De natura rerum, titre donné sans plus de précision, vise sans doute dans l’es-
prit des censeurs romains les trois éditions qu’a connu cet ouvrage: a savoir les deux
premiéres en deux livres parues 2 Rome en 1565, puis a2 Naples en 1570, et la troisiéme
en neuf livres, Naples 1586. Le De somno et le Quod animal universum ab unica animae sub-
stantia gubernatur sont deux traités posthumes, publiés par A. PERSIO a Venise en 1590.

* Voir L. SPRUIT, I processi campanelliani tra Padova e Calabria: documenti inediti
dall’archivio dell’Inquisizione romana, Bruniana & Campanelliana (= B & C), 6 (2000),
165-177, en part. 169. Orazio Salviani avait également publié le De rerum natura iuxta
propria principia libri IX de Telesio en 1586. — La Philosophia sensibus demonstrata ne sera
jamais inscrite nommément a I'Index; mais elle le sera implicitement avec toutes les
autres ceuvres du dominicain en vertu d’un décret pris en 1603 par le Maitre du Sacré
Palais Giovanni Maria Guanzelli da Brisighella (voir E. CANONE, L’editto di proibi-
zione delle opere di Bruno e Campanella, B & C, 1 [1995], 43-61).

5 Sur ce personnage (1559-1629), voir la notice biographique de F. DE PAOLA en
téte de son édition: Il carteggio del napoletano Jacopo Antonio Marta con la corte d’In-
ghilterra (1611-1615), Lecce 1984, 9-31.

6 Voir M.-P. LERNER, «Aristote oublieux de lui-méme selon B. Telesion, Les études
philosophiques, 1986, 371-389.



Vérité des philosophes et vérité des théologiens 283

qu’il critique trés fortement»’. Et il ajoute que Fra Tommaso, «jeune
homme d’esprit mir et dont le savoir est divers et profond [...], court
quelque danger pour étre lui aussi de cette école»®.

Mais Telesio était suspect depuis plus longtemps. Son orthodoxie
avait été questionnée peu apres la parution, en 1565, du De natura iuxta
propria principia liber primus et secundus. Dans une lettre du 28 avril 1570
adressée au cardinal Flavio Orsini, le philosophe fait lui-méme état de
certaines critiques circulant 2 Cosenza contre son livre: livre pourtant
publié avec toutes les autorisations requises, et méme a I’en croire forte-
ment approuvé par le dominicain Tommaso de Vio (homonyme du com-
mentateur bien connu d’Aristote et de Thomas), qui aurait souhaité que
le De natura fGt lu dans tous les couvents des fréres précheurs! Deux
doctrines, selon Telesio, lui étaient particulierement reprochées: d’une
part sa thése de la mortalité de 'ame (plus précisément, de I’ame corpo-
relle qu’il désigne par le terme de spiritus®), et d’autre part sa négation des
intelligences motrices du ciel’®. D’autres propositions censément «contre
la religion» étaient critiquées, mais le philosophe cosentin est muet sur
leur contenu'!,

7 Lettre 4 Lorenzo Usimbardi (Secrétaire d’Etat du Grand-Duc de Florence) citée
par A. D’ANCONA dans: Opere di Tommaso Campanella, 2 vol., Turin 1854, vol. 1,
LXXV: «pregiudichi alla Teologia scolastica fondata in Aristotele da lui cosi ripro-
vato»; voir aussi la lettre du 15 octobre 1592 écrite par Campanella au Grand Duc,
dans: Lettere, a cura di V. Spampanato, Bari 1927, no 3, 5. En 1631, dans les «Risposte
alle censure dell’Ateismo triunfaton, ce dernier se souviendra de sa visite a la Bibliothé-
que de San Lorenzo en 1592, et de I'impression trés forte qu’elle lui avait faite (cf.
Opuscoli inediti, a cura di L. FIRPO, Florence 1951, 53, et la note ad locum sur Baccio
Valori).

8 Ibid.: «giovane di senno maturo, e di varia dottrina e recondita [...], corre qualche
risico conseguente ancor esso della medesima scuola». Il est probable que Campanella
a informé Valori de la condamnation que lui avaient infligé ses supérieurs dominicains
moins de deux mois auparavant, verdict auquel il avait refusé de se soumettre en ga-
gnant le nord de I'Italie. — Comme en écho aux propos de Valori, le cardinal Francesco
Maria Del Monte (1549-1627) dénoncera lui aussi le penchant de Campanella pour les
«chimere e pazzie» de Telesio (voir lettre du 26 septembre 1592 au Grand-Duc de
Toscane, citée dans: N. BADALONI, Tommaso Campanella, Milan 1965, 80, note 172.

? Sur cette question, voir les études récentes de L. SPRUIT, «Elementi aristotelici e
polemica anti-peripatetica nella dottrina dell’anima divina di Telesion, Verifiche, 1992,
351-370, et R. BONDI, Spinitus e anima in Bernardino Telesio, Giornale critico della filo-
sofia italiana (= GCFI) 72 (1993), 405-417.

10 La cyclophorie est selon lui une propriété sui generis du ciel igné, ce qui dispense
de recourir a des anges moteurs: voir M.-P. LERNER, «La physique céleste de Telesio:
problémes d’interprétation», dans: Atti del Convegno internazionale di studi su B. Te-
lesio (Cosenza 12-13 maggio 1989), Accademia cosentina, Cosenza 1990, 83-115.

1 Cf. G. DE MIRANDA, Una lettera inedita di Telesio al cardinale Flavio Orsini,
GCFI 72 (1993), 361-375, en part. 373-375. Il est probable que Telesio a voulu passer



284 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

Dans le Pugnaculum cité plus haut, Marta, qui se pose aussi en garant
de I'orthodoxie catholique, adresse d’autres critiques 4 Telesio sur le ter-
rain de la foi. Outre sa doctrine de ’dme, jugée expressément «non ca-
tholique» au motif qu’elle ne fait jouer aucun rdle a Vanima intellectiva
dans la formation de I’lhomme, Marta lui reproche de faire de la chaleur
utérine la cause efficiente de la génération de ’homme, ce qui reviendrait
a nier la transmission du péché originel par Adam'2 De méme, en refu-
sant de considérer avec Aristote que l’eau est un des quatre éléments
constitutifs des corps naturels, I’auteur du De natura irait contre les déci-
sions du concile de Trente sur le baptéme®.

Pour autant, les erreurs de Telesio ne justifiaient pas aux yeux des
cardinaux-censeurs I'interdiction absolue de ses ceuvres, puisque seule la
suspension de trois d’entre elles avait été décidée par la Congrégation de
I'Index. Autrement dit, ces ceuvres pouvaient étre théoriquement remises
en circulation aprés correction. En fait, les publications officielles des
corrections pour les livres condamnés 2 Rome étaient rarissimes — celle
effectuée en 1620 pour le De revolutionibus de Nicolas Copernic suspendu
quatre ans plus tot est justement une de ces exceptions. Mais la possibi-
lité d’une correction demeurait, et on connait des cas ou I'auteur a pu ob-
tenir satisfaction de son vivant!®. S’agissant de Telesio, officiellement
condamné cinq ans aprés sa mort, on a gardé trace de deux demandes de
révision. L’une date de 1601, due a I'initiative conjointe de représentants
de la ville de Cosenza et d’Orazio Telesio, neveu de Bernardino. Direc-
tement adressée au Cardinal Agostino Valerio (ou Valier) fraichement

sous silence les critiques touchant le lien (qu’il mettait a mal) entre aristotélisme et
doctrine scolastique.

12 Pugnaculum Aristotelis, op. cit. (note 5), 12, 15, 45.

13 Ibid., 91. Marta écrit: «On nie que Peau soit ’humeur de la terre: en effet, c’est
un grand corps de nature élémentaire, comme le soutiennent tous les docteurs qui
commentent la Genése, et comme le saint concile de Trente le déclare au chapitre Dx
baptéme [...]». La critique de Marta est a priori surprenante. Il semble pourtant bien
faire allusion au Deuxiéme Canon De sacramento baptismi dudit concile: «Si quelqu’un
dit que I’eau vraie et naturelle n’est pas chose nécessaire pour le baptéme [...]»: voir H.
DENZINGER, Symboles et définitions de la foi catholique, éds P. HUNERMANN/]. HOF-
MANN, Paris 1996, no 1615, 435.

4 Ce sera par exemple le cas du jésuite Théophile Raynaud (1583-1663): voir M.-
P. LERNER, L’dincertaine et changeante fortune» posthume de Campanella entre do-
minicains et jésuites, B & C 4 (1998), 369-399, en part. 392, n. 63 — mais sur le poids
de plus en plus faible accordé en France aux condamnations d’ouvrages prononcées
par Rome 2 partir de la seconde moitié du XVIle siécle, voir F. WAQUET, Le modéle
frangais et I’Italie savante (1660-1750), Rome 1989, 283-288.



Vérité des philosophes et vérité des théologiens 285

nommé membre de la Congrégation de I'Index', cette requéte n’aboutira
jamais, et les ouvrages de Telesio, traités de facto comme des ouvrages
condamnés absolument!S, resteront inscrits 4 'Index jusqu’en 19007

L’autre initiative en ce sens, la premiére chronologiquement, re-
monte a2 1600. Elle est le fait d’un disciple de Telesio désireux d’obtenir
des autorités de Padoue la correction du De rerum natura en vue de sa re-
mise en circulation. Or, loin d’étre satisfaite, cette demande déclenchera
au contraire une sévére censure — partielle, puisqu’elle ne porte que sur
les onze premiers chapitres du livre I, mais accompagnée de considé-
rations générales qui méritent d’étre relevées pour la réaction de rejet
qu’elles traduisent vis-a-vis d’une doctrine tenue pour sacrilége, le mot
n’est pas trop fort, au regard du respect di a Aristote.

Dans leur préambule, les censeurs rappellent Iutilité que la doctrine
d’Aristote a apporté, apporte et continuera d’apporter a toutes les insti-
tutions enseignantes et a la République des lettres: une doctrine que tous
les hommes sérieux («gravissimi viri»), qu’ils soient paiens ou chrétiens,
se sont employés a apprendre, a interpréter et a défendre. Or, si tant
d’hommes séparés par le temps, par ’espace et par les mceurs, se sont
accordés sur la vérité de cette doctrine, n’est-ce pas la preuve qu’Aristote
a été divinement établi comme maitre universel regardant tout ce qui est
connaissable par la lumiére naturelle («divinitus videtur velut magister
orbis pro rebus lumine naturali cognoscendis constitutus»)? En effet,
«toute sagesse vient du Seigneur Dieu» (Eccl. 1,1), et la vérité, d’ou qu’elle
provienne, a sa source dans le Saint-Esprit. Aprés avoir invoqué le juge-
ment prononcé par le théologien dominicain espagnol Melchior Cano
(1509-1560), au livte X de ses Loci theologici, contre ceux qui critiquent
ou rejettent le Prince des Péripatéticiens’®, les critiques de Telesio rejet-
tent avec force son affirmation selon laquelle la doctrine d’Aristote serait

15 Sur A. VALIER, évéque de Vérone, nommé cardinal par Grégoire XIII en 1572,
mort en 1606, et auteur d’un De cautione adhibenda in edendis libris, voir .M. DE BU-
JANDA, op. cit. (note 3), 286, 290, 292, etc.; voir aussi G. FRAGNITO, La Bibbia al rogo.
La censura ecclesiastica e i volgarizzamenti della Scrittura (1471-1605), Bologne 1997,
ad ind.

16 C’est-a-dire que des exemplaires saisis de ses ceuvres furent brilés sans égard a
la clause suspensive de I'Index: pour un bucher a Naples en 1610, voir P. LOPEZ, In-
quisizione, stampa e censura nel regno di Napoli tra 500 e ’600, Naples 1974, 215-
217.

17 Voir L. FIRPO, Filosofia italiana e Controriforma IV La proibizione di Telesio,
Rivista di filosofia 42 (1951), 30-47, en part. 45-47.

18 1 ’autorité de M. CANO, qui participa au concile de Trente, et 4 qui I’on doit le
fondamental De locis theologicis libri XII, Salamanque 1536 (nombreuses rééditions
jusqu’au XVIIIe siécle: nous citerons d’aprés une édition publiée 42 Bassano en 1746),
est quelque peu détournée par les censeurs de Telesio, comme on le verra plus bas.



286 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

contraire tout 4 la fois aux sens, 2 la raison et méme aux Ecritures Sain-
tes!?. La derniére assertion est réfutée sur la base de I'Ecriture, et plus
précisément d’Epitre aux Romains, 1,20: «Invisibilia Dei per ea quae fac-
ta sunt, etc.». D’aprés les censeurs padouans, Aristote, avec d’autres phi-
losophes grecs (non nommés), parvient bien 4 la connaissance de Dieu et
de ses attributs appropriés («propria ex communibus Dei attributa») par
Péchelle des étres créés! Et si I'apbtre a pu juger inexcusables les phi-
losophes, ce n’est pas pour leur doctrine contraire a 'Ecriture, mais en
raison du faux culte qu’ils rendaient 2 Dieu. Enfin, les sacrés conciles et
les souverains pontifes ont fait si grand cas de la doctrine d’Aristote que
lorsqu’elle semble s’écarter du droit chemin — comme sur la question de
'unité de I'intellect, de I'ame forme du corps et de sa mortalité — ils ont
prescrit qu'on la raméne dans le bon sens®. Faute de connaitre tout cela,
Telesio s’est montré aussi mauvais philosophe que théologien.

Cette censure du De rerum natura, qui tient a I’évidence I'ceuvre du
philosophe de Cosenza suspendue sept ans plus t6t pour fondamentale-
ment inamendable?, n’a pas recueilli seulement la signature de treize
théologiens. Deux laics, philosophes de profession, ont été enr6lés dans
cette affaire. Si 'un d’entre eux, Camillo Belloni, titulaire de la premiére
chaire extraordinaire de philosophie a2 Padoue depuis 1591, n’a pas laissé
un grand nom?, 'autre philosophe sera des plus célebres. Lui-méme ob-
jet d’'une dénonciation de la part de I'Inquisiteur de Venise en date du 10
mai 1598 relative a ses legons sur le De anima d’Aristote, sommé par un
décret de I'Inquisition en 1599 de commenter le texte susdit du Stagirite
conformément a la vérité catholique et aux décisions des saints conciles,
Cesare Cremonini n’hésita pas a censurer Telesio et 2 méler sa voix a cel-

Y Voir De rerum natura iuxta propria principia libri IX, Naples 1586, «A Ferdinand
Carrafay, sign.t 2, et L. FIRPO, art. cit. (note 17), 41.

20 Ibid.: «Sacra Concilia et Summi Pontifices tanti fecerunt doctrinam Aristotelis, ut
eam ad bonum sensum, si quando a recto tramite aberrare videatur, doceant revocan-
dam, ut de unitate intellectus et eiusdem informatione et mortalitate».

2l C’est bien du reste le jugement que formuleront explicitement le 17 novembre
1601 les membres de la Congrégation de I'Index: «quamvis huiusmodi librorum expur-
gatio censeatur impossibilis [...]», ajoutant que méme dans le cas ol ses ceuvres seraient
corrigées, le nom de Telesio ne pourrait pas étre effacé de 'Index: «ex indice auctor
nequaquam deleri poterit» (cf. L. FIRPO, art. at. [note 17], 46).

2 Pas de notice dans le Dizionario biografico degli Italiani, Rome 1960. — Entré
en conflit avec Cremonini, il sera écarté de sa chaire de Padoue en 1606, pour y étre
réintégré en 1622. Il meurt en 1631 (cf. L. FIRPO, art. cit. [note 17], 37).



Vérité des philosophes et vérité des théologiens 287

les de théologiens comme les Péres Cesare Lippi et Felice Pranzani qui
interviendront plus tard contre lui en qualité d’Inquisiteurs?.

La place exceptionnelle reconnue par les censeurs de Telesio a Aris-
tote — établi en vertu d’une grice divine comme référence absolue pour
tout ce qui est connaissable par la lumiére naturelle et confirmé dans ce
statut par les conciles et les papes qui ont seulement réclamé une saine
interprétation de ses enseignements sur I'dme — est évidemment plus
intéressante pour la résistance a toute nouveauté doctrinale qu’elle justi-
fie, que pour son exactitude historique discutable. Il reste que derriére
cette quasi-déification du Stagirite, le décret de 1599 est significatif d’une
situation de fait dans I'Italie d’alors, 4 savoir la prééminence indiscutée —
et donc indiscutable — reconnue a la doctrine aristotélicienne (qui admet
en fait une grande diversité d’interprétations) non seulement par les
grands ordres religieux, mais aussi par les philosophes, du moins par la
presque totalité de ceux qui occupent des chaires universitaires*. Et si
sur certains points, les théologiens lancent des ultimatums aux philoso-
phes, les éléments de doctrine en jeu sont bien circonscrits et ne remet-
tent pas en cause dans leur esprit le fondement philosophique sur lequel
repose la théologie scolastique. C’est pourquoi la querelle de I'im-
mortalité de I’ame, qui allait réveiller et nourrir un long débat autour de
la question de savoir s’il y a une démonstration d’ordre rationnel di-
stincte, et opposable 2 une vérité de foi se traduira finalement par un
échec de la tentative de I’Eglise d’imposer aux philosophes un enseigne-
ment conforme a ses vues. Sur ce point, en effet, la plupart des aris-
totéliciens continueront de maintenir sans qu’il leur en coute que la vé-
rité selon la philosophie ne correspond pas au credo des théologiens®.

2 Sur ces théologiens et sur les premiers démélés de Cremonini avec le Saint-Of-
fice romain, voir L. FIRPO, art. cit. (note 17), 36-37; A. POPPI, Cremonini, Galilei e gli
inquisitori del Santo a Padova, Padoue 1993, Doc. VIII-IX, 58-61, et L. SPRUIT,
«Cremonini nelle carte del Sant’Uffizio romano», dans: Cesare Cremonini. Aspetti del
pensiero e scritti (Atti del Convegno di studio [Padova, 26-27 febbraio 1999]), a cura
di E. RIONDATO/A. POPPI, 2 vol., Padoue 2000, vol. 1, 193-205.

2 Parmi les trés rares exceptions, mentionnons la chaire de philosophie platoni-
cienne occupée a la Sapienza de Rome successivement par Francesco Patrizi (1529-
1597) et par Iacopo Mazzoni (1548-1598). Comme on le sait, Patrizi, antiaristotélicien
déclaré, eut lui aussi de nombreux démélés avec I'Inquisition: voir M. MUCILLO, «Il
platonismo all’Universita di Roma: Francesco Patrizi», dans: Roma e lo Studium Urbis.
Spazio urbano e cultura dal Quattro al Seicento (Pubblicazioni degli archivi di Stato,
Saggi 22), Rome 1992, 200-247; voir aussi F. PATRIZI, Nova de Universis philosophia.
Materiali per un’edizione emendata, a cura di A. PULIAFITO-BLEUEL, Florence 1993.

5 Selon J. MONFASANI, «Aristotelians, Platonists, and the Missing Ockhamists:
Philosophical Liberty in Pre-Reformation Italy», Renaissance Quarterly 46 (1993), 247-
276, une des raisons de cette situation tient, dans I'Italie de la Renaissance, 4 ’absence



288 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

Paradoxalement, il n’en ira pas de méme pour la question de I'hélio-
centrisme — qui pourtant ne concernait pas directement un dogme de la
foi chrétienne. Dans ce cas, 'Eglise de Rome réussira 4 imposer pendant
pres d’un siécle et demi son point de vue aux philosophes (et aux astro-
nomes) qui relevaient directement ou indirectement de sa juridiction.
C’est que douter de 'immobilité de la Terre ne remettait pas seulement
en cause l'exégése traditionnelle de certains passages scripturaires, mais
le fondement méme de la physique aristotélicienne, et avec lui toute la
hiérarchie regue des sciences. D’ou les prises de position précoces contre
Copernic, bien connues maintenant, de la part de certains théologiens
catholiques dés la fin des années 1540 — dans la méme période ou leurs
confréres protestants s’en prennent a ’héliocentrisme copernicien® — et,
plus tard, les attaques contre Galilée?’. Attaques qui rencontrent la pleine
approbation des philosophes aristotéliciens, quand ils ne sont pas eux-
mémes a leur origine et qu’ills alimentent plus d’une fois en recourant a
Pautorité de 'Ecriture. Sur ce terrain aussi, Campanella marquera sa dif-
férence.

Mais revenons précisément a Campanella que nous avons trouvé en
commengant aux prises avec ses premiers juges. D’ou est venue sa voca-
tion, et pourquoi est-il sorti si tot du droit chemin que ’écrasante majo-
rité de ses confréres, formés selon le méme moule, suivaient sans his-
toire? Ecoutons ce qu’il dit lui-méme 2 ce sujet.

En 1582, il a alors environ 14 ans et demi, le sermon d’un frére pré-
cheur qui lui enseigna les premiéres notions de logique, mais surtout la
fascination exercée sur lui par les personnalités des saints Thomas et Al-
bert le Grand, I'incitent a entrer dans I'ordre dominicain. Aprés avoir
rédigé un résumé des cours de logique, de physique, et sur le De anima

de facultés de théologie comparables a celles existant dans 'Europe du Nord: les colle-
gia theologorum des universités italiennes ne pouvaient.pas en tenir lieu (cf. 7bid, 252sq.).
Voir aussi, pour la période ultérieure, U. BALDINI, «Die Philosophie an der Universi-
titen», dans: Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie des 17. Jahr-
hunderts, Band I. Allgemeine Themen. Iberische Halbinsel. Italien. Hrsg. von J.-P.
SCHOBINGER, Bale 1998, 661-668.

% Nous pensons ici a I’écrit composé par le dominicain Giovanmaria Tolosani (ca
1470-1549) dans les années mémes ou Melanchthon prenait position contre la doctrine
héliocentrique: voir E. GARIN, «Alle origini della polemica anticopernicana», dans:
Rinascite e rivoluzioni. Movimenti culturali dal XIV al XVIII secolo, Rome-Bari 1976,
283-295.

% Voir notre étude «L’hérésier héliocentrique: du soupgon 2 la condamnation»,
dans: Sciences et religions de Copernic a Galilée (1540-1610), Ecole frangaise de
Rome, Rome 1999, 69-91.



Vérité des philosophes et vérité des théologiens 289

qui lui ont été dispensés conformément au cursus en vigueur®, le jeune
Campanella se montre insatisfait. Ce n’est pas la vérité qui lui semble
avoir élu domicile dans les enseignements de l’école péripatéticienne,
mais plutot son contraire. La lecture des commentateurs grecs, latins et
arabes d’Aristote ne diminue pas ses doutes. L’'impuissance de ses mai-
tres a répondre a ses interrogations le pousse a des lectures hors pro-
gramme: Platon, Pline, Galien, les stoiciens, les disciples de Démocrite,
et surtout les télésiens, tous auteurs dont il confronte les enseignements
avec ceux du «livre du monde» en vue de déterminer ce qu’il y a de vrai
et de faux dans les «copies» des hommes par rapport a I'original. Parmi
les auteurs cités, celui qui lui apporte la réponse la plus satisfaisante est
Telesio, le seul, dit Campanella, qui I'ait alors comblé tant par sa liberté
de philosopher («libertas philosophandi») que parce qu’il s’en rapportait
directement 2 la nature, et non aux discours des hommes?.

Ces breves indications tirées de l'autobiographie intellectuelle que
Campanella dicta 2 Gabriel Naudé en 1632 suffisent pour comprendre a
la fois la sanction qui le frappa en 1592 et pourquoi il refusa de s’y sou-
mettre. Comme il 'avait déja écrit dans la Philosophia sensibus demonstrata
— et comme il continuera de le croire aprés 1600 en dépit de la condam-
nation de certaines ceuvres télésiennes dont il diminue la portée, con-
vaincu qu’il sera rendu justice a leur auteur aprés qu’elles auront été cor-
rigées®® — Telesio est et reste a ses yeux un philosophe chrétien que
I'Eglise devrait préférer au philosophe paien Aristote, tant pour le con-
tenu intrinséque de sa doctrine physique que pour la conformité qu’elle a
avec I'Ecriture®. Plus tard, dans le De gentilismo non retinendo (composé’

2 Sur le cursus d’études suivi par notre dominicain, voir M.-P. LERNER, «Campa-
nella juge d’Aristoter, dans: Platon et Aristote a la Renaissance (XVIe Colloque inter-
national de Tours), Paris 1976, 335-357, en part. 335-337.

B Cf. De libris propriis et recta ratione studendi syntagma (Paris 1642), cap. 1, art. 1,
dans: Tommaso Campanella, a cura di G. ERNST. Introduzione di N. BADALONI (Cen-
to libri per Mille anni), Rome 1999, 358. Voir aussi le poéme «Al Telesio Cosentino»
(Le Poesie, a cura di F. GIANCOTTI, Turin 1998, 278-282). Campanella y loue le grand
«Telesio, ch’uccide Aristotile, tiranno degli ingegni umani».

3 De gent., art. 2, 48: «[...] Telesius non est prohibitus, quia contradicit Aristoteli,
alioquin prohibendus esset S. Justinus & Basilius & Beda [...] sed quia sunt quaedam du-
bia in eo clarificanda, & ideo dicitur in Indice, donec expurgetur |...] sed cum expurgabi-
tur, ab omnibus amplectetur, zelo veritatis non autem auaritiae & ambitionis, vanique
timoris spiritu ductis».

31 Philosophia sensibus demonstrata, Naples 1591, 378. — Au chapitre X de la Monar-
chia di Spagna, dont le noyau remonte a 1598, Campanella soutient que Telesio non
seulement n’est pas nuisible 4 Eglise, mais qu’il peut conforter les Etats. En effet,
puisque «les nouvelles sciences rendent le royaume plus admirable, il faut ouvrir des
écoles platoniciennes et stoiciennes qui sont plus proches des chrétiens que ne l'est



290 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

vers 1609), Campanella écrira que les erreurs et les hérésies dont abon-
dent les écrits du Stagirite rendent i la fois incompréhensible et inac-
ceptable la valeur que les scolastiques prétent 4 sa doctrine. La place
éminente que lui a reconnu saint Thomas — €levé au rang de Docteur de
I’Eglise en 1567 et dont la grande édition des Opera omnia de 1570, enri-
chie des commentaires de Cajetan, est devenue le texte de référence dans
toutes les écoles dominicaines — n’est en rien une garantie de la qualité
intrinséque de sa philosophie, qui a été au contraire, selon lui, massive-
ment rejetée par les Péres de I’Eglise dans les premiers siécles du chuis-
tianisme.

Parmi les nombreux arguments que Campanella énonce a ’appui de
cette theése®?, je m’arréterai sur les raisons qu’il tire de certains décrets
concilaires, notamment du cinquiéme concile du Latran, pour confirmer
le caractére selon lui fonciérement contraire a la raison et a la vérité
chrétienne de la #o#a/ité de la philosophie d’Aristote.

Au cours de sa huitiéme session, par la bulle Apostolici regiminis soli-
citudo du 19 décembre 1513, le concile du Latran a condamné la doctrine
qui tient pour «vrai au moins selon la philosophie [que] I’ame intellective
[est] mortelle ou unique en tous les hommes» et qui ne veut voir dans
I'immortalité de I’ime individuelle qu’une croyance relevant de la foi.
Déclarant pour sa part selon une formule devenue célébre que «la vérité
ne peut aucunement étre contraire a la vérité» («verum vero minime con-
tradicit), le concile a invité les chrétiens a tenir pour une «vérité de la foi
éclairée» que I’ame intellective «par soi et essentiellement forme du corps
humain [est] immortelle, sujette a la multiplicité des corps selon la mul-
tiplicité dans lesquels elle est infusée, effectivement multipliée et sujette a
étre multipliée dans I'avenir». En outre, il est prescrit 2 tous les pro-
fesseurs de philosophie enseignant dans les Universités de rendre mani-
feste dans leurs cours cette vérité de la religion chrétienne et de réfuter,
dans la mesure du possible, les arguments philosophiques contraires

Aristote. Et la philosophie télésienne, en particulier, est excellente, puisqu’elle est con-
forme a la doctrine des saints Péres [...]. Il faut savoir ensuite que les nouvelles
doctrines nuisent 4 ’Etat quand elles s’opposent 2 la religion, comme celle de Luther,
mais qu’elles ne lui nuisent pas quand elles s’accordent avec elle, comme le fait la doc-
trine de Telesio ou celle que j’ai puisée dans la lecture des saints Péres» (voir: Monar-
chie d’Espagne et Monarchie de France, éd. crit. avec trad. fr. par G. ERNST, Paris
1997, 97 et 101).

32 Voir Apologia pro Galileo, texte latin et trad. fr. par M.-P. LERNER, Paris 2001,
Introd., LXVII-LXXVII.



Vérité des philosophes et vérité des théologiens 291

(«philosophorum argumenta, cum omnia solubilia existant, pro viribus
excludere atque resolverey)®.

Selon Campanella, la legon a tirer de cette injonction est beaucoup
plus large. En s’en prenant au «semeur de zizanie, a I'antique ennemi du
genre humain», le concile a ordonné aux scolastiques d’abandonner la
philosophie d’Aristote alors dominante dans les écoles et en politique, et
souhaité I’élaboration d’une nouvelle philosophie et I'instauration des
sciences dont le fondement est a chercher «dans la théologie et les sacrés
canons»**. Les piliers de cette réforme seront la Bible et la nature, les
deux codices de Dieu®, seuls livres véridiques avec les écrits des Péres, du
moins lorsque ceux-ci s’inspirent directement des ouvrages divins®.

Qu’a travers sa condamnation en 1513 des philosophi (et plus particu-
licrement des disciples d’Averroés), I'Eglise ait visé le Stagirite en per-
sonne, c’est ce dont Campanella ne veut pas douter un instant. Il est im-
possible en effet de qualifier d’hérétiques les disciples sans porter sur
leur inspirateur la méme note d’hérésie. A I'objection selon laquelle entre
I’Aristote @rabe et ’Aristote «hrétien il y a une différence qu'on ne peut
nier sans remettre en question le sens méme de la scolastique, et plus
particuliérement I’ceuvre de saint Thomas, une des gloires de I'Ordre au-
quel il appartient, Campanella répondrait, en accord avec ses analyses de
la Philosophia sensibus demonstrata, qu’il n’y a pas et qu’il ne peut pas y avoir
«christianisationy d’Aristote, puisque sur des points essentiels le philoso-
phe grec est en contradiction absolue avec la foi chrétienne, et qu’il im-
porte au salut de renverser absolument sa doctrine «selon les préceptes

33 Voir H. DENZINGER, Symboles et définitions de la foi catholique, gp. at. (note
13), no 1440-1441, 400-401, et les extraits plus longs de la Bulle cités par G. DI NA-
POLI dans: L’'immortalitd dell’anima nel Rinascimento, Turin 1963, 220-221. — Sur le
climat qui a présidé a la rédaction de la bulle Apostolici regiminis et sur sa portée doc-
trinale, voir J. MONFASANI, art. ¢it. (note 25), 259sq., et N.H. MINNICH, «The Func-
tion of Sacred Scripture in the Decrees of the Fifth Lateran Council (1512-1517)»,
repris dans: The Catholic Reformation: Council, Churchmen, Controversies (CS 403], Alders-
hot 1993, Etude no I11, 319-329, en part. 326-327. Voir aussi P.F. GRENDLER, «Intel-
lectual Freedom in Italian Universities: The Controversy over the Immortality of the
Soul», dans: J.M. DE BUJANDA éd., Le contréle des idées @ la Renaissance, Genéve 1996,
31-48. Les travaux de B. NARDI et E. GILSON sur cette question restent fondamentaux.

3 De gent., art. 1,9: «Quapropter quaerentibus undenam instaurandae scientiae sint,
respondet Conc. ex Theologia, & Sacris canonibus».

3 Le théme de la nature livre de Dieu» et temple vivant ou le philosophe doit
chercher les manifestations de Dieu comme créateur, est un leit-motiv chez Campa-
nella (voir Apologia pro Galileo, ed. cit. [note 32], 40 et notes ad /oc.).

3% De gent., art. 1,9-10. Mais les erreurs des saints et des Péres, lorsqu’ils contredi-
sent I’expérience, sont dénoncées avec insistance (/bid., 10 et art. 3,54-55).



292 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

des conciles et des Peres»’’. A cet égard, Campanella n’observe aucune
limitation dans ses anathémes antiaristotéliciens, en net contraste avec
son confreére Melchior Cano abondamment cité dans le De gentilismo. Cet-
tes, Cano reconnait sans ambage les erreurs d’Aristote, et il dénonce vi-
goureusement certains philosophes trop attachés a sa doctrine, notam-
ment en Italie, des philosophes pourtant réputés chrétiens dont il dit, se-
lon une formule qui agrée particuliérement 2 Campanella, que pour eux
«Averroes est Paul, Alexandre d’Aphrodise Pierre et Aristote le Christ»?®.
Mais Cano estime que, par respect pour saint Thomas, il ne faut pas con-
damner aveuglément le Stagirite®.

Campanella a pour sa part une autre conception du respect di i saint
Thomas. Elle consiste a rejeter toute affinité entre sa doctrine et celle
d’Aristote, a imputer 4 la fatalité la domination de l’aristotélisme du vi-
vant de Thomas, et a voir dans ses commentaires du Stagirite non le
signe de I’élection du meilleur des philosophes, mais le résultat d’une
nécessité de I'histoire*’. En d’autres termes, «saint Thomas n’est pas aris-

37 Ibid., art. 1,16-18: aprés avoir énuméré une quinzaine de propositions tirées
d’Aristote et de certains de ses disciples, Campanella écrit: «Haec sunt, quae necessario
neganda & destruenda veniunt in Aristotelismo, iuxta Conciliorum & PP. praecepta.
Item omnes conclusiones ab his infectis radicibus, ut S. Concilium monet, nascentes.
Atqui his non negatis statim corruit omnis Resp. & Regnum, & Ecclesia. Ergo necessa-
rio explodenda». — En rejetant en tant que grave fauteur d’hérésie I’aristotélisme
condamné en 1513 par le concile du Latran, Campanella rejoint jusqu’a un certain
point la dénonciation d’A. POSSEVINO dans sa «Risposta di Teodoro Eugenio di Fa-
magosta all’Aviso mandato fuori dal signore Antonio Quirino» [...], Bologne 1606: sur
ce libelle publié par le célébre jésuite sous pseudonyme, voir G. PIAIA, «Aristotelismo,
<heresia e giurisdizionalismo nella polemica del P. Antonio Possevino contro lo Studio
di Padova», Quaderni per la storia dell’'Universita di Padova 6 (1973), 125-145, en part.
132-137.

38 De locis theologicis libri XII, lib. 1X, cap. 9, ed. cit. (note 18), 263, col. b. Cano cri-
tique aussi ceux qui ne tiennent pas Platon seulement pour «iviny, mais qui font de lui
un Diew (#b7d.). Sur Melchior Cano, qui participa au concile de Trente, voir J. QUE-
TIE/]. ECHARD, § criptores Ordinis Praedicatorum recensiti, 2 vol., Paris 1719-1721, vol. 2,
176a-178a, et P.A. WALZ, I domenicani al Concilio di Trento, Rome 1961, 241 et 246—
249. Sur le De locis theologicis, voir B. NEVEU, L’erreur et son juge. Remarques sur les
censures doctrinales a ’époque moderne, Naples 1993, 273-276.

3 Ibid., lib. X, cap. 5 («Quibus finibus Aristotelis auctoritas circumscribenda»),
275-277. — Comme on le voit, les censeurs de la Congrégation diocésaine de Padoue
se prévalaient indament de Cano dans leur éloge dithyrambique d’Aristote.

0 De gent., art. 2, 30sq. La thése de Campanella est que le langage aristotélicien uti-
lisé par Thomas n’est qu’une enveloppe (un «vase») qui n’a pas d’incidence sur la
substance de sa doctrine. Dans I’Apologia pro Galileo (ed. cit. [note 32], 86, et note 9,
233), il soutient que Thomas a été censuré précisément lorsqu’il a paru reprendre 2 son
compte des opinions aristotéliciennes, comme le montrent certains des articles con-
damnés en 1277 par Etienne Tempier; voir 4 ce sujet les excellentes analyses de



Vérité des philosophes et vérité des théologiens 293

totélicien»*! et il est hérétique de soutenir que la théologie chrétienne a
en Aristote un quelconque fondement ou méme un soutien. Campanella
se dit convaincu que sa tentative d’instauration des sciences, congue dans
le prolongement de sa lecture de Telesio, est conforme a plusieurs pre-
scriptions formulées dans divers conciles remontant parfois au XII¢
siécle, comme le concile de Reims en 1148 qui s’en est pris 2 Abélard et 2
Gilbert de la Porrée, «tous deux péripatéticiens». Mais il invoque égale-
ment d’autres décisions hostiles selon lui au Stagirite, comme le synode
de Paris (1204), la bulle de Grégoire IX Parens scientiarum promulguée le
13 avril 1231, les Articles condamnés i Paris en 1277, et enfin le concile
de Vienne réuni sous Clément V en 1311-1312, auquel la bulle Apostolici
regiminis fait du reste explicitement référence*?. Selon Campanella, arra-
cher Pivraie aristotélicienne semée dans le champ du christianisme est
une tiche toujours d’actualité, puisque I'appropriation thomiste d’Aris-
tote n’a pu prévenir ni la révolte des philosophes, ni la multiplication des
hérésies, ni la rebellion des politiques. Ce faisant, il a la conviction de
contribuer aussi i la réforme générale de 'Eglise qui lui parait indispen-
sable et qu’il s’estime étre le seul a pouvoir mettre en ceuvre®.

Reprenant a son compte I'axiome conciliaire «le vrai ne contredit pas
le vrai» pleinement conforme avec la doctrine thomiste formulée dans la
Summa contra gentiles sur le rapport entre vérité de la raison et vérité de la
foi*, Campanella soutient qu’il ne peut pas y avoir contradiction entre

L. BIANCHI, «La Apologia pro Galileo e la condanna di Tommaso d’Aquino», Intersezioni
2 (1982), 179-190.

4 Ibid., 41 sq. Campanella reprend presque verbatim le jugement qu’il avait formulé
sur ce point précis dans la Philosophia sensibus demonstrata, 9: «Nec est Aristotelis assecla
hic sanctus, sed Christi et sacrorum theologorumny.

42 Les rédacteurs de la bulle de 1513 rappellaient la définition de I"dime rationnelle
ou intellective «comme véritablement et par elle-méme forme du corps humain» don-
née par le concile de Vienne pour réfuter une erreur attribuée au moine franciscain
Pierre de Jean Olivi (Constitution Fidei catholicae): voir DENZINGER, ed. cit. (note 13),
no 902, 320-321. Sur cet auteur, voir les études réunies par A. BOUREAU/S. PIRON,
éds., Pierre de Jean Olivi (1248-1298). Pensée scolastique, dissidence spirituelle et so-
ciété, Paris 1999. — Campanella a enrichi son répertoire de décisions conciliaires «anti-
aristotéliciennes» dans la Disputatio in Prologum instauratarum scientiarum aprés sa ren-
contre a Paris avec Jean de Launoy (voir: Tommaso Campanella en France au XVIle
siecle, Naples 1995, 71sq.); sur la Bulle Parens scientiarum de Grégoire IX, voir L. BIAN-
CHI, Censure et liberté intellectuelle a I'Université de Paris (XIIle-XIVe siécles), Paris
1999, 103-116.

# Voir par exemple ce qu'il écrit au Pape Paul V précisément dans les années ou il
rédige le De gentilismo (lettres de septembre 1606 et de mars [?] 1607, dans: Lettere, ed.
cit. [note 7], nos 9 et 10, 38sq. et 50sq.).

¥ Voir Summa contra gentiles, 1 T: «La vérité de la raison n’est pas contraire a la vé-
rité de la foi chrétienne». Thomas écrit: «Si la vérité de la foi chrétienne dépasse la ca-



294 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

les enseignements tirés du livre de Dieu, qui est sa sagesse créée, et la vé-
rité de I’Ecriture, qui est sa sagesse révélée. En ce sens, la vérité des phi-
losophes et celle des théologiens ne font qu’une. Encore faut-il que les
théologiens sachent lire correctement le livre du monde a I’aide des sens
et-de la raison, donnés par Dieu a chaque homme, ou du moins qu’ils
laissent les philosophes se livrer a cette activité (dont Dieu lui-méme a
reconnu le bien fondé, selon le dit fort connu d’Eccl. 3,11) sans leur im-
poser l'autorité d’Aristote comme un #ec plus ultra, alors que les données
nouvelles de ’ethnographie, de la géographie et de ’astronomie ont am-
plement démontré que le monde n’est plus comme on le croyait au IV€
siécle avant Jésus-Christ.

C’est en développant cet argument entre autres, que Campanella
s’efforce en 1616 dans ’Apologia pro Galileo de convaincre les autorités de
PEglise de ne pas condamner I'héliocentrisme et de laisser Galilée pour-
suivre librement ses recherches, dont les résultats, diment étayés sur
I'expérience et la raison ne sauraient a ptiori étre contraires aux paroles
de Dieu révélées dans I'Ecriture. Liberté de philosopher qu’il avait déja
réclamée pour Telesio et qu’il souhaite pouvoir mettre en ceuvre pour
son propre compte, en dehors du cadre ou plutét carcan de la philoso-
phie scolastique imposé plus vigoureusement que jamais de son temps
aux ordres religieux®.

Campanella est convaincu que si I'Eglise reconnaissait 'exercice de
cette liberté philosophique, non seulement elle honorerait comme il con-
vient 'Esprit Saint a qui ce serait faire injure d’entraver la recherche sur
les ceuvres de Dieu, comme si toutes les vérités avaient été déja décou-
vertes*, mais elle en tirerait plus concrétement profit sur le terrain «poli-
tique» dans le conflit qui 'oppose aux protestants qu’elle pourrait faire

pacité de la raison humaine, ce que la raison posséde naturellement de maniére innée
ne peut cependant pas étre contraire a cette vérité. Car c’est un fait que ce qui est na-
turellement inscrit dans la raison est absolument vrai, au point qu’il n’est méme pas
possible de penser que c’est faux. De méme, ce qui est tenu par la foi, puisque Dieu I'a
confirmé de maniére si évidente, il n’est pas permis de croire que c’est faux. Et comme
seul le faux est contraire au vrai — c’est évident pour qui examine les définitions du
vrai et du faux — il est impossible que la vérité de la foi soit contraire aux principes que
la raison connait naturellement» (trad. par C. Michon, Paris 1999, t. 1, 154).

# Voir ed. cit. (note 32), XCV-CXIIL

4 Voir «Discorsi universali del governo ecclesiastico» (c. 1612], éd. L. FIRPO, dans:
Scritti scelti di Giordano Bruno e di Tommaso Campanella, Turin 1949, 496: «Non si
deve proibire libro di alta e nuova dottrina [...]; perché [...] si da reputazione alli libri
proibiti, e occasione di apostatare all’ autore, danno alla republica, se son buoni, e scan-
dalo alla fede cattolica; e si toglie la liberta di filosofare; e questo voglion li scrittori
moderni, che son copiatori, non scrittori, ni/ altum sapientes, ed € ingiuria al Senno Eter-
no (secondo S. Leone dice) il pensare che si € arrivata ogni sua verita [...]».



Vérité des philosophes et vérité des théologiens 295

rentrer dans son giron. Comme on le sait, ce fut la une des missions que
notre dominicain s’était assignée, assimilant sans retenue dans un amal-
game hardi Aristote, Mahomet, Luther, Machiavel et I’Antéchrist. Voici
par exemple en quels termes exaltés, et au risque d’inquiéter ses augustes
lecteurs — ici le Pape Paul V et des cardinaux — le prophéte Campanella
s’exprimait en 1607 dans son style unique:

«Je suis né, moi, contre les écoles de ’Antéchrist, contre Aristote posant
que le monde est éternel, et que les équinoxes, les astres et les mouvements
[célestes] conservent immuablement le méme ordre, la méme disposition et
le méme cours. C’est de gens comme ceux-la que I'apétre Pierre a dit: dl
viendra des imposteurs artificieux qui diront: Qu’est devenue la promesse
de son aveénement? Car depuis que nos péres sont dans le sommeil de la
mort, toutes choses demeurent en méme état qu’elles étaient au commen-
cement du monde (2 Petr 3—4). Or, moi je montre qu’elles ne demeurent
pas au méme état, et que Serafino (Firmano)*” dit vrai, 2 savoir qu’Atistote
et Averroes sont une des sept tétes de ’Antéchrist [...].

En vérité, I'éternité du monde soutenue par Atristote, et la mortalité
des ames [individuelles] — car pour lui il y a une seule 4me immortelle [pour
tous les hommes] qui soit immortelle —, la dérision de 'enfer, du paradis et
du purgatoire dont Platon, les Stoiciens et Pythagore avaient soutenu I’exis-
tence, la négation enfin de la providence touchant les étres singuliers, tout
cela a été la zizanie de notre siécle. Les studieux qui sont imbus de ces doc-
trines tournent 'Evangile en dérision, et Machiavel avec Aristote et Aver-
roes ont décrété que la religion est une invention des prétres et une trom-
perie des peuples. Et la ou Mahomet et Luther n’ont pas d’empire, autre-
ment dit en Italie et en Espagne, la régnent Machiavel et les Politiques.

De la vient que le monde entier est au pouvoir de ’Antéchrist dont la
derniére téte se redresse, lui 2 qui Aristote, Machiavel et Luther ont préparé
une chaire. S. Thomas n’a pas pu entraver ce mal, quand il a donné un bon
sens au texte d’Aristote pour qu’il ne semble pas aller contre PEcriture, et
pour qu’il ne soit pas du poison pour nous, comme c’était le cas avant lui.
Car tous les studieux, et méme Cajetan, se gaussent de Thomas en déclarant
qu’il n’a pas compris Aristote, et ils se mettent a 1’école d’Averroés,
d’Alexandre et d’autres qui enseignent I’athéisme [- ]

Tel est, Saint Pére, cet Aristote qui m’a opprimé dans ma foi et qui m’a
toujours rendu odieux [aux autres], et les prétres de la sainte Eglise m’ont

47 Serafino DA FERMO, ou FIRMANO (1496-1540), participa comme théologien i la
huitiéme session du concile du Latran. Il est I'auteur d’une Brevis in Apocalypsim D.
Toannis Apostolici enarratio, dont on trouve une version italienne dans ses Opere spiri-
tuali, Piacenza 1570. Campanella le cite fréquemment dans les Articuli prophetales (cf.
éd. G. ERNST, Florence 1977, ad ind.) et dans le De gentilismo non retinendo.



296 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

hai 4 cause de lui, moi qui défendais 'Ecriture contre la gueule de ’An-

téchrist [...]»*%.
De tels propos avaient a priori de quoi laisser sceptiques les lecteurs de
Campanella. On ne connait pas de réaction «officielle» de la part des des-
tinataires de cette lettre, mais le jugement de Kaspar Schoppe (1576—
1649) sur ces idées du dominicain qu’il était bien placé pour connaitre,
est sans doute représentatif de I’accueil qu’elles auraient regues en haut
lieu:

«S1 la philosophie péripatéticienne ne reposait pas sur des fondements vrais,
il n’est aucunement probable que Dieu aurait permis qu’elle enfonce des ra-
cines si profondes dans I’Eglise, en sorte que toute la théologie scolastique,
et en premier lieu les écrits du trés saint Thomas d’Aquin, reposent sur les
principes, les axiomes et les doctrines d’Aristote. Car ce que tu dis touchant
saint Thomas, qu’il a été seulement un commentateur ou un interpréte
d’Aristote, et qu’il n’a ni approuvé, ni réfuté ses doctrines physiques, n’est
pas correctement dit. Il y a en effet dans la théologie de nombreux ensei-
gnements qui reposent sur des doctrines naturelles et morales de la philo-
sophie péripatéticienne qui sont tenues pour certaines et indubitables, et
qu’il faudrait tous renverser si 'on renversait les principes d’Aristote. Il est
également excessif de faire d’Aristote le précurseur de I’Antéchrist: car il
s’en ensuivrait que les théologiens scolastiques, qui a défaut d’avoir intro-
duit Aristote dans les écoles du Christ 'ont assurément fait régner dans les
chaires, ont pavé la voie a ’Antéchrist, ce qu’il parait quasiment impie de
croire, au jugement tous les hommes, venant de saints docteurs si nom-
breux et si importants»®.

*8 Cf. Lettere, no 11, 65-66.

# Ces lignes de SCHOPPE, qui fut un temps ami et soutien de Campanella, datent
de 1609: «Si philosophia peripatetica minus veris fundamentis inniteretur, certe nullo
modo probabile est permissurum fuisse Deum ut tam altas in Ecclesia radices ageret ut
tota Scholasticorum Theologia, in primis sanctissimi Thomae Aquinatis scripta, super
Arigtotelis principia axiomata et placita extruerentur. Nam quod tu dicis D. Thomam
esse tantum expositorem sive interpretem Aristotelis, ceterum eius placita physica ne-
que probasse neque improbasse, nequaquam satis dictum videtur; nam plurima sunt in
Theologia, quae placitis naturalibus et moralibus Philosophiae peripateticae veluti ex-
ploratis et indubitatis innituntur, quae omnia everti oporteret eversis Aristotelis prin-
cipiis. Etiam illud satis durum est, quod Aristotelem Antichristi praecursorem facis;
nam hinc efficeretur Scholasticos Theologos, qui Aristotelem si minus in scholas
Christi induxerunt, in Cathedra certe confirmarunt, viam Antichristo muniisse, quod
de tot tamque sanctis Doctoribus credere omnium iudicio paene impium videtur»
(texte cité par L. AMABILE, Fra Tommaso Campanella ne’ Castelli di Napoli, in Roma
e in Parigi, 2 vol., Naples 1887, vol. 2, doc. 155, 47). Sur les rapports mouvementés
entre Schoppe et Campanella, voir M. D’ADDIO, Il pensiero politico di Gaspare
Scioppio e il machiavellismo del Seicento, Milan 1962, passim.



Vérité des philosophes et vérité des théologiens 297

En développant dans les années 1608-1609 la thése selon laquelle la
«fortune» du Stagirite dans I’Occident chrétien était le fruit d’une pure
contingence historique, non le résultat d’'une symbiose providentielle en-
tre la doctrine d’Aristote et la théologie élaborée par Thomas d’Aquin®,
Campanella faisait d’abord violence a la réalité des faits, comme ne man-
queront pas de le remarquer des auteurs comme Jean de Launoy et le
dominicain Vincent Baron®'. Mais surtout il se plagait a contre courant
de la tendance idéologique dominante dans 'Eglise de son temps. Bien
loin de seulement pouvoir envisager ’abandon de son lien privilégié avec
la philosophie aristotélicienne consacré par Thomas d’Aquin au profit de
la doctrine que lui proposait Campanella, la théologie romaine des an-
nées 1610-1630 se trouvait dans une phase de raidissement sur des
positions traditionnelles, notamment sur le terrain cosmologique.

La demande adressée par un Foscarini, un Galilée, un Campanella et
méme par un Kepler aux théologiens catholiques pour qu’ils cessent
d’invoquer Aristote contre les faits et qu’ils libérent leur exégese scrip-
tuaire de la tutelle qu’il fait peser sur elle — notamment dans le champ de
la nature ou la théologie devrait s’interdire a priori de légiférer — s’est vue
opposer de sa tutelle leur interprétation de Ecriture s’agissant d’un do-
maine ou la théologie n’aurait pas lieu selon eux d’exercer sa souverai-
neté, s’est vue imposer une fin de non recevoir catégorique. Pour con-
firmer ce fait qui ne donne généralement pas lieu a contestation, je citerai
deux témoignages peu connus illustrant cette position de raidissement.

En 1618, deux ans aprés la mise a 'Index du De revolutionibus orbium
coelestium, Kepler avait répondu a la Disputatio de situ et quiete terrae que
Francesco Ingoli, consulteur de la Congrégation de I'Index, lui avait en-
voyée ainsi qu’a Galilée dans I'espoir de les convaincre de leur erreur
copernicienne. Kepler avait refusé 'argument d’autorité tiré de 'Ecriture
que le théologien Ingoli ne s’était pas fait faute d’invoquer, car selon lui
la théologie n’avait justement pas voix au chapitre dans une question
d’ordre naturel®>. A quoi Ingoli — visant peut-étre aussi certaines affirma-

0 Voir De gentilismo non retinendo, art. 2, 36—47. La réaction indignée des théolo-
giens de Padoue contre I’antiaristotélisme de Telesio (voir supra) donne une indication
de ’accueil que le jugement de Campanella sur le Stagirite ne pouvait manquer a priori
de susciter.

3! Voir J. HEADLEY, Tommaso Campanella and the Transformation of the World,
Princeton 1997, 145-179; voir aussi supra (note 42), et «L’dncertaine et changeante
fortunew, art. cit. (note 14), 379-380.

52 KEPLER, Responsio ad Ingoli disputationem de systemate, dans: ]. KEPLER, Gesam-
melte Werke, eds. W. VON DICK/M. CASPAR/F. HAMMER, Miinich, 1937—: voir vol.
20,1, 168-180, en part. 180: «Illud [...] cavebit omnis astronomus qui Christum amat,
ut sicut ipse libere vult uti ratiocinationibus suis in materijs astronomicis sine inter-



298 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

tions de Galilée sur le statut de la théologie dans la Lettre a Christine de
Lorraine — avait répondu en mettant les points sur les 1:

«[...] chez nous, la théologie impose aux philosophes et aux autres scientifi-
ques cette régle de ne pas contredire, ni obscurcir, la vérité avec leurs rai-
sonnements. En effet, puisque la théologie est la science supréme qui re-
pose pour I’essentiel sur des principes révélés par la vérité premiére et su-
préme, il n’y a pas lieu de s’étonner qu’a titre de science architectonique elle
ait pouvoir de commander aux sciences inférieures, et par conséquent aussi
a I’astronomie, afin que celle-ci ne s’insurge pas contre la vérité des Ecritu-
res. Voir S. Thomas [Somme de théologie], 1€ partie, qu. I, art. 5».%

Quatre ans apres 'abjuration de Galilée, un autre auteur confirmait (sans
apparemment les connaitre) les propos d’Ingoli dans un texte publié a
Rome. Il s’agit de Giacomo Accarisi (1599-1653), docteur en théologie et
qualificateur de I'Inquisition romaine, qui publie en 1637, en qualité de
professeur de philosophie ordinaire a la Sapienza®, le discours inaugural
de son cours consacré au De caelo d’Aristote sous le titre Terrae quies solis-

gue motus. Demonstratur primum Theologicis, tum pluribus philosophicis rationibus.
Disputatio [...| Habita [...] Tertio Decimo Kalend. Decembris MDCXXXVT.

pellatione theologorum, sic ubi temperet, ne jura theologica, materiamque fidei et mo-
rum involet, suisque rationibus ultra subiecti sui metas progressus in haeresin prola-
batur».

5% Le opere di Galileo Galilei, edizione nazionale a cura di A. FAVARO/I. DEL
LONGO, nelle éd., Florence 1968, vol. 5, 324-325 (trad. fr. par F. RUSSO dans: Galilée.
Aspects de sa vie et de son ceuvre, Paris 1968, 342-343): la théologie occupe le rang le
plus élevé parmi les sciences en raison de la sublimité de son objet et du caractére ré-
vélé de ses enseignements. Mais cette «royauté» ne lui donne aucun magistére sur les
sciences inférieures, et en particulier elle ne saurait prétendre imposer quoi que ce soit
aux professeurs d’astronomie qui se fondent sur leurs propres observations et dé-
monstrations.

54 ([...] theologia apud nos imponit modum philosophis et alijs scientificis, ne suis
ratiocinationibus veritatem oppugnent, aut obscurent, cum enim sit scientia superior,
et quae plerumque innititur principijs revelatis a prima et summa veritate, non est mi-
rum si ut architectonica potest inferioribus scientijs, et sic etiam astronomiae, impe-
rare, ne contra veritatem Scripturatum se extollat. Videatur D. Thomas in prima parte
q. X? (sic) art. 5n. (cf. Replicationes Francisci Ingoli Ravennatis de situ et motu terrae contra
Copernicum ad loannis Kepleri Caesari mathematici impugnationes, texte inédit publié par M.
BUCCIANTINI, Contro Galileo. Alle origini dell’Affaire, Florence 1995, 205.)

55 Voir la notice d’A. PETRUCCI dans: DBI, op. . (note 22), Rome 1960, t. 1, 69—
70, et E. CONTE, éd., I maestri della Sapienza di Roma dal 1514 al 1787. I rotuli e altre
fonti (Fonti per la storia d’Italia, no 116. Studi e fonti per la Storia dell’Universita di
Roma. Nuova serie: 1), 2 vol,, Rome 1991, vol. 1, 246-277 passim: Accarisi enseigna a
la Sapienza de 1635 a 1643.

5 Réimprimé en 1639 avec d’autres discours par les soins des jésuites de Dillingen
sous le titre Praelectiones, Philosophicae, et Orationes S.D.IN. Urbani VIII. Pontifis Max.
auspicifs habitae.



Vérité des philosophes et vérité des théologiens 299

Dans cet écrit — dont la page de titre s’orne d’un globe terrestre accom-
pagné des mots «Ponderibus librata suis» (Ovide, Métamorphoses 1,13),
en écho évident a la gravure de la page de titre du Tractatus syllepticus de
Melchior Inchofer (Rome 1633)5” —, Accarisi ne se contente pas de redire
que Iimmobilité de la terre est une vérité de I'Ecriture et qu’en consé-
quence tout philosophe chrétien doit se rallier a cette vérité. Invoquant
par deux fois la Bulle Apostolici regiminis, qui selon lui s’applique aussi
bien aux philosophes qu’aux mathematici, Accarisi énonce le caractére
inébranlable du principe selon lequel il faut reconnaitre «’autorité de
I’Eglise romaine également dans les matiéres physiques», faute de quoi il
ne serait pas possible de définir I'immortalité de I’dame rationnelle, sujet
appartenant a la classe des naturalia®®. Le droit chemin est celui qui méne
«a Templis ad Lycea» ou encore «a Salomone ad Aristotelem». Fort de
cette conviction, Accarisi se permet de critiquer Galilée, Kepler et Wil-
liam Gilbert®, pour conclure sur le célébre passage d’Ecclésiaste 3,11
paraphrasé de la fagon suivante: «Deum quidem hominum disputationi-
bus Mundum tradidisse, verum tamen illos, sine illius afflatu Numinis, non

57 Voir sur ce point F. BERETTA, «Le procés de Galilée et les Archives du Saint-
Office. Aspects judiciaires et théologiques d’une condamnation célébre», Revue des scien-
ces philosophiques et théologiques 83 (1999), 441-490, en part. 485, et ici-méme, dans ce
volume.

58 Terrae quies solisque motus, 10: «Quare inconcussum illud manere debet, Romanae
auctoritatem Ecclesiae in rebus etiam Physicis admittendam, quod ex ea docemur, quia
nisi esset, neque Animam rationalem (quid proferre nefas est) immortalem esse defi-
nire posset; quandoquidem haec inter ea, quae maxime naturalia sunt connumeretur.

5 Ibid., 12. — Dans une lettre du 19 avril 1636 a son ami Galilée, le bénédictin Be-
nedetto Castelli, professeur de mathématiques a la Sapienza de 1627 a 1642 (cf. I
maestri della Sapienza, vol. 1, 215 a 277 passim), mentionne les cours de son collégue
Accarisi auxquels il assiste parfois, ironisant sur les arguments qu’il avance pour réfu-
ter Copernic (cf. Le opere di Galileo Galilei, ed. ¢it. [note 53], vol. 16, no 3288, 418).
F. Micanzio informera Galilée de Venise le 13 février 1638 qu’un certain Frangois van
Weert, ingénieur hollandais de son état, avait préparé une réfutation en frangais du
discours d’Accarisi: «Il nostro ingegnero qui ha scritto in lingua francese una risposta
ad un discorso accademico di un tale Giacomo Acarisio contra il sistema Copernicano:
la risposta é buona, ma tutta cavata dai Dialoghi, ecceto ove risponde ai luochi delle
scritture, quali rissolve bene; e se si stampara, come credo, canonizara il consiglio del
S.r Galileo 2 Madama [...]» (cf. lettre no 3678, ed. at. [note 53], vol. 17, 287). A ma
connaissance, le discours de van Weert n’a jamais été imprimé. Sur Frangois van
Weert, qui avait également traduit en flamand le Dialggo de Galilée (traduction restée
inédite), voir la notice de C. DE WAARD dans: Nieuw Nederlandsch Biografisch Woor-
denboek, t. 3 (Leyde 1914), col. 1398, et les indications sommaires de H.A.M. SNEL-
DERS, «Science and Religion in the Seventeenth Century: the case of the Northern
Netherlands», dans: C.S. MAFFIOLI & L.C. PALM, éds, Italian Scientists in the Low
Countries in the XVIIth and XVIIIth centuries, Amsterdam-Atlanta 1989, 65-77, en
part. 67-68.



300 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

inventuros id quod summus idem rerum Archltcctus operatus est ab ini-
tio, usque ad finem»®.

Giacomo Accarisi, qui se faisait la ’écho d’une doctrine exprimée par
des théologiens parlant plus ou moins «ex ore pontificis»®!, confirmait
ainsi le glas des espoirs que Galilée et quelques autres avaient noutrri tou-
chant leur capacité de convaincre I'élite de 'Eglise de la validité de leurs
arguments. Pendant un certain temps encore, la liberté philosophique
devra chercher ailleurs qu’en Italie ou s’exercer. Quant a la demande
adressée par Campanella aux pontifes romains d’accorder aux chrétiens
la /ibertas philosophand: et surtout de le désigner pour mettre en ceuvre la
nouvelle alliance censément souhaitée par les Péres du concile du Latran
entre la théologie et la philosophie — il ne pouvait s’agir i ses yeux, selon
le programme du De gentilismo non retinendo, que d’une théologie antisco-
1ast1que nourrie de la seule doctrine des Péres de lEghsc et des saints,
alliée a une philosophie délivrée d’Aristote et fondée uniquement sur les
deux «livres» du monde —, elle sera un échec complet.

60 Ibid., 20. Sur 'usage que Galilée fait de cet important texte biblique 3 la fin du
Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo (éds. O. BESOMI/M. HELBING, 2 to-
mes, Padoue 1988: cf. t. 1, 504, et t. 2, 902), voir L. BIANCHI, «Galileo fra Aristotele,
Clavio e Scheiner. La nuova edizione del Dialogo e il problema delle fonti galileiane»,
Rivista di storia della filosofia 54 (1999), 189-227, en part. 218sq.

61 Je pense a Melchior Inchofer, déja cité, et surtout Agostino Oreggi, théologien
personnel d’Urbain VIII: voir L. BIANCHI, «Agostino Oreggi, Qualificatore del Dia-
logo, e i limiti della conoscenza scientifican, et F. BERETTA, «Urbain VIII Barberini
protagoniste de la condamnation de Galilée», études a paraitre dans: ]. MONTESI-
NOs/C. SOLIS, éds., «Largo campo di filosofare» (Actes du Symposium Galileo 2001].



	Vérité des philosophes et vérité des théologiens selon Tommaso Campanella o.p.

