
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 3

Artikel: Vérité des philosophes et vérité des théologiens selon Tommaso
Campanella o.p.

Autor: Lerner, Michel-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michel-Pierre Lerner

Vérité des philosophes et vérité des théologiens
selon Tommaso Campanella o.p.

Le 28 août 1592, Tommaso Campanella (1568-1639), alors âgé de 24 ans,
est conduit au Couvent de San Domenico Maggiore, à Naples, devant le
Provincial et d'autres Pères de l'Ordre dominicain pour entendre la
sentence concluant le premier des nombreux procès qu'il aura à connaître. Il
lui est enjoint, sous peine d'un châtiment plus sévère (à savoir les neuf
mois qu'il vient de passer dans la prison du Nonce à Naples), de s'en
tenir désormais aux doctrines de saint Thomas dans les disputes, sermons
et leçons, et de répudier les enseignements de Telesio qu'il avait défendus

dans un ouvrage paru en 1591 sans autorisation de ses supérieurs.
De plus, ordre lui est donné de regagner dans les huit jours la Province
de Cosenza qu'il a quittée presque trois ans plus tôt — ce qu'il se gardera
bien de faire, prenant au contraire le chemin inverse, en direction du
nord de l'Italie1.

La même année 1592, Robert Bellarmin, en qualité de Consulteur de
la Congrégation de l'Index, propose d'ajouter Bernardino Telesio (1509—

1588) à la liste des auteurs interdits pour trois de ses ouvrages: le Liber de

natura, le Liber de somno et le Liber quod animal Universum ab una anima gu-
bernetur2. La proposition de Bellarmin est rapidement entérinée, et l'Index

1 Le texte de cette décision frappant Campanella a été publié pour la première fois
par V. SPAMPANATO dans: Vita di Giordano Bruno, con documenti editi e inediti
(1921), réimprimé avec préface de N. ORDINE, Paris-Turin 2000, 572, note 4; voir aussi
L. FlRPO, I processi di Tommaso Campanella, a cura di E. CANONE, Rome 1998, 52-53.

2 Texte inédit publié par P. GODMAN, The Saint as Censor. Robert Bellarmine
between Inquisition and Index, Leyde-Boston-Cologne 2000, 274, no 13: «Censura libro-
rum et Propositionum Bellarminiana: <In litera B [...] addi possent Bernardini Tilesii
Libri de natura, item Uber de somno, item Uber, quod animal Universum ab una anima gu-
berneturm. — Consulteur à l'Index depuis 1587, Bellarmin sera nommé cardinal en 1599

et, simultanément, membre de la Congrégation de l'Inquisition (ou Saint-Office) et de

celle de l'Index.



282 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

librorum prohibitorum publié par Clément VIII en 1596, suspend les trois
œuvres précitées «donec corrigantur»3.

Le 7 novembre 1595, peu après que Campanella eut abjuré de

vehement! au Couvent de Santa Maria sopra Minerva, à Rome, la Congrégation

de l'Index décide d'interdire son livre Filosophia [sic] sensibus demon-

strata publiée chez Orazio Salviani à Naples en 15914. Dans ce gros
ouvrage, composé en hâte deux ans plus tôt, le jeune moine avait pris la

défense de Telesio contre les critiques de Giacomo Antonio Marta, un
élève des jésuites, dans son Pugnaculum Aristotelis adversus principia Berar-

dini [sic] Te/esii paru à Naples en 15875. Une défense, on l'a vu en
commençant, que les supérieurs de son ordre avaient réprouvée, invitant
Campanella à revenir à la saine philosophie de Thomas d'Aquin.

Que reprochait-on à Telesio? Bellarmin ne souffle mot des doctrines
jugées contraires à l'orthodoxie qui sous-tendent sa proposition de
condamner trois ouvrages du philosophe cosentin. En fait, on n'a guère de

chances de se tromper en avançant que l'antiaristotélisme affiché de
Telesio est la raison principale de cette condamnation6. Dans une lettre du
15 octobre 1592 où il fait état de sa rencontre à Florence avec Campanella

- il vient de lui faire visiter la Laurenpiana dont il est le
bibliothécaire — Baccio Valori (1535—1606) se montre bien informé. Il a appris
qu'à Rome certaines personnes veulent interdire Telesio, au motif que sa

position «porte préjudice à la théologie scolastique fondée sur Aristote,

3 Cf. J.M. De BUJANDA, Index des livres interdits, IX, Index de Rome 1590, 1593,
1596, Sherbrooke-Genève 1994, 935 (no 112). Les ouvrages de Telesio dénoncés par
Bellarmin figuraient déjà dans l'Index imprimé en 1593, mais non promulgué (cf. ibid.,
866). Le De natura rerum, titre donné sans plus de précision, vise sans doute dans l'esprit

des censeurs romains les trois éditions qu'a connu cet ouvrage: à savoir les deux
premières en deux livres parues à Rome en 1565, puis à Naples en 1570, et la troisième
en neuf livres, Naples 1586. he De somno et leQuod animal Universum ab unica animae
substantia gubernatur sont deux traités posthumes, publiés par A. PERSIO à Venise en 1590.

4 Voir L. SPRUIT, I Processi campanelliani tra Padova e Calabria: documenti inediti
dall'archivio dell'Inquisizione româna, Bruniana & Campanelliana B & C), 6 (2000),
165—177, en part. 169. Orazio Salviani avait également publié le De rerum natura iuxta
propria principia libri IX de Telesio en 1586. — La Philosophia sensibus demonstrata ne sera
jamais inscrite nommément à l'Index; mais elle le sera implicitement avec toutes les

autres œuvres du dominicain en vertu d'un décret pris en 1603 par le Maître du Sacré
Palais Giovanni Maria Guanzelli da Brisighella (voir E. CANONE, L'editto di proibi-
zione delle opere di Bruno e Campanella, B <& C, 1 [1995], 43-61).

5 Sur ce personnage (1559—1629), voir la notice biographique de F. DE PAOLA en
tête de son édition: Il carteggio del napoletano Jacopo Antonio Marta con la corte d'In-
ghilterra (1611—1615), Lecce 1984, 9-31.

6 Voir M.-P. LERNER, «Aristote <oublieux de lui-même) selon B. Telesio», Les études

philosophiques, 1986, 371-389.



Vérité des philosophes et vérité des théologiens 283

qu'il critique très fortement»7. Et il ajoute que Fra Tommaso, «jeune
homme d'esprit mûr et dont le savoir est divers et profond [...], court
quelque danger pour être lui aussi de cette école»8.

Mais Telesio était suspect depuis plus longtemps. Son orthodoxie
avait été questionnée peu après la parution, en 1565, du De natura iuxta
propria principia liber primus et secundus. Dans une lettre du 28 avril 1570
adressée au cardinal Flavio Orsini, le philosophe fait lui-même état de

certaines critiques circulant à Cosenza contre son livre: livre pourtant
publié avec toutes les autorisations requises, et même à l'en croire fortement

approuvé par le dominicain Tommaso de Vio (homonyme du
commentateur bien connu d'Aristote et de Thomas), qui aurait souhaité que
le De natura fût lu dans tous les couvents des frères prêcheurs! Deux
doctrines, selon Telesio, lui étaient particulièrement reprochées: d'une

part sa thèse de la mortalité de l'âme (plus précisément, de l'âme corporelle

qu'il désigne par le terme de Spiritus9), et d'autre part sa négation des

intelligences motrices du ciel10. D'autres propositions censément «contre
la religion» étaient critiquées, mais le philosophe cosentin est muet sur
leur contenu11.

7 Lettre à Lorenzo Usimbardi (Secrétaire d'État du Grand-Duc de Florence) citée

par A. D'ANCONA dans: Opere di Tommaso Campanella, 2 vol., Turin 1854, vol. 1,

LXXV: «pregiudichi alla Teologia scolastica fondata in Aristotele da lui cosi ripro-
vato»; voir aussi la lettre du 15 octobre 1592 écrite par Campanella au Grand Duc,
dans: Lettere, a cura di V. Spampanato, Bari 1927, no 3, 5. En 1631, dans les «Risposte
aile censure àeW'Ateismo triunfato.», ce dernier se souviendra de sa visite à la Bibliothèque

de San Lorenzo en 1592, et de l'impression très forte qu'elle lui avait faite (cf.
Opuscoli inediti, a cura di L. FlRPO, Florence 1951, 53, et la note ad locum sur Baccio
Valori).

8 Ibid.-, «giovane di senno maturo, e di varia dottrina e recondita [...], corre qualche
risico conseguente ancor esso délia medesima scuola». Il est probable que Campanella
a informé Valori de la condamnation que lui avaient infligé ses supérieurs dominicains
moins de deux mois auparavant, verdict auquel il avait refusé de se soumettre en
gagnant le nord de l'Italie. - Comme en écho aux propos de Valori, le cardinal Francesco
Maria Del Monte (1549-1627) dénoncera lui aussi le penchant de Campanella pour les
«chimere e pazzie» de Telesio (voir lettre du 26 septembre 1592 au Grand-Duc de
Toscane, citée dans: N. BADALONI, Tommaso Campanella, Milan 1965, 80, note 172.

9 Sur cette question, voir les études récentes de L. SPRUIT, «Elementi aristotelici e

polemica anti-peripatetica nella dottrina dell'anima divina di Telesio», Verifiche, 1992,
351—370, et R. BONDI, Spiritus e anima in Bernardino Telesio, Giornale critico délia filo-
sofia italiana GCFI) 72 (1993), 405-417.

10 La cyclophorie est selon lui une propriété suigeneris du ciel igné, ce qui dispense
de recourir à des anges moteurs: voir M.-P. LERNER, «La physique céleste de Telesio:
problèmes d'interprétation», dans: Atti del Convegno internazionale di studi su B.
Telesio (Cosenza 12-13 maggio 1989), Accademia cosentina, Cosenza 1990, 83-115.

11 Cf. G. DE MIRANDA, Una lettera inedita di Telesio al cardinale Flavio Orsini,
GCFI 72 (1993), 361-375, en part. 373-375. Il est probable que Telesio a voulu passer



284 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

Dans le Pugnaculum cité plus haut, Marta, qui se pose aussi en garant
de l'orthodoxie catholique, adresse d'autres critiques à Telesio sur le
terrain de la foi. Outre sa doctrine de l'âme, jugée expressément «non
catholique» au motif qu'elle ne fait jouer aucun rôle à l'anima intellectiva
dans la formation de l'homme, Marta lui reproche de faire de la chaleur
utérine la cause efficiente de la génération de l'homme, ce qui reviendrait
à nier la transmission du péché originel par Adam12. De même, en refusant

de considérer avec Aristote que l'eau est un des quatre éléments
constitutifs des corps naturels, l'auteur du De natura irait contre les
décisions du concile de Trente sur le baptême13.

Pour autant, les erreurs de Telesio ne justifiaient pas aux yeux des
cardinaux-censeurs l'interdiction absolue de ses œuvres, puisque seule la

suspension de trois d'entre elles avait été décidée par la Congrégation de
l'Index. Autrement dit, ces œuvres pouvaient être théoriquement remises

en circulation après correction. En fait, les publications officielles des

corrections pour les livres condamnés à Rome étaient rarissimes — celle
effectuée en 1620 pour le De revolutionibus de Nicolas Copernic suspendu
quatre ans plus tôt est justement une de ces exceptions. Mais la possibilité

d'une correction demeurait, et on connaît des cas où l'auteur a pu
obtenir satisfaction de son vivant14. S'agissant de Telesio, officiellement
condamné cinq ans après sa mort, on a gardé trace de deux demandes de

révision. L'une date de 1601, due à l'initiative conjointe de représentants
de la ville de Cosenza et d'Orazio Telesio, neveu de Bernardino.
Directement adressée au Cardinal Agostino Valerio (ou Valier) fraîchement

sous silence les critiques touchant le lien (qu'il mettait à mal) entre aristotélisme et
doctrine scolastique.

12 Pugnaculum Aristote lis, op. cit. (note 5), 12, 15, 45.
13 Ibid., 91. Marta écrit: «On nie que l'eau soit l'humeur de la terre: en effet, c'est

un grand corps de nature élémentaire, comme le soutiennent tous les docteurs qui
commentent la Genèse, et comme le' saint concile de Trente le déclare au chapitre Du
baptême [...]». La critique de Marta est a priori surprenante. Il semble pourtant bien
faire allusion au Deuxième Canon De sacramento baptismi dudit concile: «Si quelqu'un
dit que l'eau vraie et naturelle n'est pas chose nécessaire pour le baptême [...]»: voir H.
DENZ1NGER, Symboles et définitions de la foi catholique, éds P. HÜNERMANN/J. HOF-
MANN, Paris 1996, no 1615, 435.

14 Ce sera par exemple le cas du jésuite Théophile Raynaud (1583-1663): voir M.-
P. LERNER, L'«incertaine et changeante fortune» posthume de Campanella entre
dominicains et jésuites, B & C 4 (1998), 369-399, en part. 392, n. 63 - mais sur le poids
de plus en plus faible accordé en France aux condamnations d'ouvrages prononcées
par Rome à partir de la seconde moitié du XVIIe siècle, voir F. WAQUET, Le modèle
français et l'Italie savante (1660-1750), Rome 1989, 283-288.



Vérité des philosophes et vérité des théologiens 285

nommé membre de la Congrégation de l'Index15, cette requête n'aboutira
jamais, et les ouvrages de Telesio, traités de facto comme des ouvrages
condamnés absolument16, resteront inscrits à l'Index jusqu'en 190017.

L'autre initiative en ce sens, la première chronologiquement,
remonte à 1600. Elle est le fait d'un disciple de Telesio désireux d'obtenir
des autorités de Padoue la correction du De rerum natura en vue de sa
remise en circulation. Or, loin d'être satisfaite, cette demande déclenchera
au contraire une sévère censure — partielle, puisqu'elle ne porte que sur
les onze premiers chapitres du livre I, mais accompagnée de considérations

générales qui méritent d'être relevées pour la réaction de rejet
qu'elles traduisent vis-à-vis d'une doctrine tenue pour sacrilège, le mot
n'est pas trop fort, au regard du respect dû à Aristote.

Dans leur préambule, les censeurs rappellent l'utilité que la doctrine
d'Aristote a apporté, apporte et continuera d'apporter à toutes les
institutions enseignantes et à la République des lettres: une doctrine que tous
les hommes sérieux («gravissimi viri»), qu'ils soient païens ou chrétiens,
se sont employés à apprendre, à interpréter et à défendre. Or, si tant
d'hommes séparés par le temps, par l'espace et par les mœurs, se sont
accordés sur la vérité de cette doctrine, n'est-ce pas la preuve qu'Aristote
a été divinement établi comme maître universel regardant tout ce qui est
connaissable par la lumière naturelle («divinitus videtur velut magister
orbis pro rebus lumine naturali cognoscendis constitutus»)? En effet,
«toute sagesse vient du Seigneur Dieu» (Eccl. 1,1), et la vérité, d'où qu'elle
provienne, a sa source dans le Saint-Esprit. Après avoir invoqué le
jugement prononcé par le théologien dominicain espagnol Melchior Cano

(1509—1560), au livre X de ses Loci theologici, contre ceux qui critiquent
ou rejettent le Prince des Péripatéticiens18, les critiques de Telesio rejettent

avec force son affirmation selon laquelle la doctrine d'Aristote serait

15 Sur A. VALIER, évêque de Vérone, nommé cardinal par Grégoire XIII en 1572,
mort en 1606, et auteur d'un De cautione adhibenda in edendis libris, voir J.M. DE Bu-
JANDA, op. cit. (note 3), 286, 290, 292, etc.; voir aussi G. FraGNITO, La Bibbia al rogo.
La censura ecclesiastica e i volgarizzamenti délia Scrittura (1471—1605), Bologne 1997,
ad ind.

16 C'est-à-dire que des exemplaires saisis de ses œuvres furent brûlés sans égard à

la clause suspensive de l'Index: pour un bûcher à Naples en 1610, voir P. LOPEZ, In-
quisizione, stampa e censura nel regno di Napoli tra '500 e '600, Naples 1974, 215-
217.

17 Voir L. FlRPO, Filosofia italiana e Controriforma IV La proibizione di Telesio,
Rivista difilosofia 42 (1951), 30-47, en part. 45—47.

18 L'autorité de M. CANO, qui participa au concile de Trente, et à qui l'on doit le

fondamental De locis theologicis libri XII, Salamanque 1536 (nombreuses rééditions
jusqu'au XVIIIe siècle: nous citerons d'après une édition publiée à Bassano en 1746),
est quelque peu détournée par les censeurs de Telesio, comme on le verra plus bas.



286 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

contraire tout à la fois aux sens, à la raison et même aux Écritures Saintes19.

La dernière assertion est réfutée sur la base de l'Écriture, et plus
précisément d'Épître aux Romains, 1,20: «Invisibilia Dei per ea quae facta

sunt, etc.». D'après les censeurs padouans, Aristote, avec d'autres
philosophes grecs (non nommés), parvient bien à la connaissance de Dieu et
de ses attributs appropriés («propria ex communibus Dei attributa») par
l'échelle des êtres créés! Et si l'apôtre a pu juger inexcusables les

philosophes, ce n'est pas pour leur doctrine contraire à l'Écriture, mais en
raison du faux culte qu'ils rendaient à Dieu. Enfin, les sacrés conciles et
les souverains pontifes ont fait si grand cas de la doctrine d'Aristote que
lorsqu'elle semble s'écarter du droit chemin — comme sur la question de

l'unité de l'intellect, de l'âme forme du corps et de sa mortalité — ils ont
prescrit qu'on la ramène dans le bon sens20. Faute de connaître tout cela,
Telesio s'est montré aussi mauvais philosophe que théologien.

Cette censure du De rerum natura, qui tient à l'évidence l'œuvre du
philosophe de Cosenza suspendue sept ans plus tôt pour fondamentalement

inamendable21, n'a pas recueilli seulement la signature de treize
théologiens. Deux laïcs, philosophes de profession, ont été enrôlés dans

cette affaire. Si l'un d'entre eux, Camillo Belloni, titulaire de la première
chaire extraordinaire de philosophie à Padoue depuis 1591, n'a pas laissé

un grand nom22, l'autre philosophe sera des plus célèbres. Lui-même objet

d'une dénonciation de la part de l'Inquisiteur de Venise en date du 10

mai 1598 relative à ses leçons sur le De anima d'Aristote, sommé par un
décret de l'Inquisition en 1599 de commenter le texte susdit du Stagirite
conformément à la vérité catholique et aux décisions des saints conciles,
Cesare Cremonini n'hésita pas à censurer Telesio et à mêler sa voix à cel-

19 Voir De rerum natura iuxta propria principia libri IX, Naples 1586, «A Ferdinand
Carrafa», sign.-J- 2, et L. FlRPO, art. cit. (note 17), 41.

20 Ibid.: «Sacra Concilia et Summi Pontifïces tanti fecerunt doctrinam Aristotelis, ut
eam ad bonum sensura, si quando a recto tramite aberrare videatur, doceant revocan-
dam, ut de unitate intellectus et eiusdem informatione et mortalitate».

21 C'est bien du reste le jugement que formuleront explicitement le 17 novembre
1601 les membres de la Congrégation de l'Index: «quamvis huiusmodi librorum expur-
gatio censeatur impossibilis [...]», ajoutant que même dans le cas où ses oeuvres seraient
corrigées, le nom de Telesio ne pourrait pas être effacé de l'Index: «ex indice auctor
nequaquam deleri poterit» (cf. L. FlRPO, art. cit. [note 17], 46).

22 Pas de notice dans le Dizionario biografico degli Italiani, Rome 1960. - Entré
en conflit avec Cremonini, il sera écarté de sa chaire de Padoue en 1606, pour y être
réintégré en 1622. Il meurt en 1631 (cf. L. FlRPO, art. cit. [note 17], 37).



Vérité des philosophes et vérité des théologiens 287

les de théologiens comme les Pères Cesare Lippi et Felice Pranzani qui
interviendront plus tard contre lui en qualité d'Inquisiteurs23.

La place exceptionnelle reconnue par les censeurs de Telesio à Aris-
tote — établi en vertu d'une grâce divine comme référence absolue pour
tout ce qui est connaissable par la lumière naturelle et confirmé dans ce
statut par les conciles et les papes qui ont seulement réclamé une saine

interprétation de ses enseignements sur l'âme — est évidemment plus
intéressante pour la résistance à toute nouveauté doctrinale qu'elle justifie,

que pour son exactitude historique discutable. Il reste que derrière
cette quasi-déification du Stagirite, le décret de 1599 est significatif d'une
situation de fait dans l'Italie d'alors, à savoir la prééminence indiscutée —

et donc indiscutable - reconnue à la doctrine aristotélicienne (qui admet
en fait une grande diversité d'interprétations) non seulement par les

grands ordres religieux, mais aussi par les philosophes, du moins par la

presque totalité de ceux qui occupent des chaires universitaires24. Et si

sur certains points, les théologiens lancent des ultimatums aux philosophes,

les éléments de doctrine en jeu sont bien circonscrits et ne remettent

pas en cause dans leur esprit le fondement philosophique sur lequel
repose la théologie scolastique. C'est pourquoi la querelle de
l'immortalité de l'âme, qui allait réveiller et nourrir un long débat autour de
la question de savoir s'il y a une démonstration d'ordre rationnel
distincte, et opposable à une vérité de foi se traduira finalement par un
échec de la tentative de l'Eglise d'imposer aux philosophes un enseignement

conforme à ses vues. Sur ce point, en effet, la plupart des
aristotéliciens continueront de maintenir sans qu'il leur en coûte que la
vérité selon la philosophie ne correspond pas au credo des théologiens25.

23 Sur ces théologiens et sur les premiers démêlés de Cremonini avec le Saint-Office

romain, voir L. FlRPO, art. cit. (note 17), 36-37; A. POPPI, Cremonini, Galilei e gli
inquisitori del Santo a Padova, Padoue 1993, Doc. VIII—IX, 58—61, et L. SPRUIT,
«Cremonini nelle carte del Sant'Uffizio romano», dans: Cesare Cremonini. Aspetti del
pensiero e scritti (Atti del Convegno di studio [Padova, 26-27 febbraio 1999]), a cura
di E. RlONDATO/A. POPPI, 2 vol., Padoue 2000, vol. 1, 193-205.

24 Parmi les très rares exceptions, mentionnons la chaire de philosophie platonicienne

occupée à la Sapienza de Rome successivement par Francesco Patrizi (1529—

1597) et par Iacopo Mazzoni (1548-1598). Comme on le sait, Patrizi, antiaristotélicien
déclaré, eut lui aussi de nombreux démêlés avec l'Inquisition: voir M. MUCILLO, «Il
platonismo all'Università di Roma: Francesco Patrizi», dans: Roma e lo Studium Urbis.
Spazio urbano e cultura dal Quattro al Seicento (Pubblicazioni degli archivi di Stato,
Saggi 22), Rome 1992, 200-247; voir aussi F. PATRIZI, Nova de Universis philosophia.
Materiali per un'edizione emendata, a cura di A. PULIAFITO-BLEUEL, Florence 1993.

25 Selon J. MONFASANI, «Aristotelians, Platonists, and the Missing Ockhamists:
Philosophical Liberty in Pre-Reformation Italy», Renaissance Quarterly 46 (1993), 247-
276, une des raisons de cette situation tient, dans l'Italie de la Renaissance, à l'absence



288 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

Paradoxalement, il n'en ira pas de même pour la question de l'hélio-
centrisme — qui pourtant ne concernait pas directement un dogme de la

foi chrétienne. Dans ce cas, l'Eglise de Rome réussira à imposer pendant
près d'un siècle et demi son point de vue aux philosophes (et aux
astronomes) qui relevaient directement ou indirectement de sa juridiction.
C'est que douter de l'immobilité de la Terre ne remettait pas seulement
en cause l'exégèse traditionnelle de certains passages scripturaires, mais
le fondement même de la physique aristotélicienne, et avec lui toute la
hiérarchie reçue des sciences. D'où les prises de position précoces contre
Copernic, bien connues maintenant, de la part de certains théologiens
catholiques dès la fin des années 1540 — dans la même période où leurs
confrères protestants s'en prennent à l'héliocentrisme copernicien26 — et,
plus tard, les attaques contre Galilée27. Attaques qui rencontrent la pleine
approbation des philosophes aristotéliciens, quand ils ne sont pas eux-
mêmes à leur origine et qu'ils alimentent plus d'une fois en recourant à

l'autorité de l'Écriture. Sur ce terrain aussi, Campanella marquera sa
différence.

Mais revenons précisément à Campanella que nous avons trouvé en

commençant aux prises avec ses premiers juges. D'où est venue sa vocation,

et pourquoi est-il sorti si tôt du droit chemin que l'écrasante majorité

de ses confrères, formés selon le même moule, suivaient sans
histoire? Écoutons ce qu'il dit lui-même à ce sujet.

En 1582, il a alors environ 14 ans et demi, le sermon d'un frère
prêcheur qui lui enseigna les premières notions de logique, mais surtout la

fascination exercée sur lui par les personnalités des saints Thomas et
Albert le Grand, l'incitent à entrer dans l'ordre dominicain. Après avoir
rédigé un résumé des cours de logique, de physique, et sur le De anima

de facultés de théologie comparables à celles existant dans l'Europe du Nord: les collegia

theologorum des universités italiennes ne pouvaient pas en tenir lieu (cf. ibid, 252sq.).
Voir aussi, pour la période ultérieure, U. BALDINI, «Die Philosophie an der Universitäten»,

dans: Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie des 17.

Jahrhunderts, Band I. Allgemeine Themen. Iberische Halbinsel. Italien. Hrsg. von J.-P.
Schobinger, Bâle 1998, 661-668.

26 Nous pensons ici à l'écrit composé par le dominicain Giovanmaria Tolosani (ca

1470—1549) dans les années mêmes où Melanchthon prenait position contre la doctrine
héliocentrique: voir E. GARIN, «Aile origini délia polemica anticopernicana», dans:
Rinascite e rivoluzioni. Movimenti culturali dal XIV al XVIII secolo, Rome-Bari 1976,
283-295.

27 Voir notre étude «L'<hérésie> héliocentrique: du soupçon à la condamnation»,
dans: Sciences et religions de Copernic à Galilée (1540-1610), École française de

Rome, Rome 1999, 69—91.



Vérité des philosophes et vérité des théologiens 289

qui lui ont été dispensés conformément au cursus en vigueur28, le jeune
Campanella se montre insatisfait. Ce n'est pas la vérité qui lui semble
avoir élu domicile dans les enseignements de l'école péripatéticienne,
mais plutôt son contraire. La lecture des commentateurs grecs, latins et
arabes d'Aristote ne diminue pas ses doutes. L'impuissance de ses maîtres

à répondre à ses interrogations le pousse à des lectures hors

programme: Platon, Pline, Galien, les stoïciens, les disciples de Démocrite,
et surtout les télésiens, tous auteurs dont il confronte les enseignements
avec ceux du «livre du monde» en vue de déterminer ce qu'il y a de vrai
et de faux dans les «copies» des hommes par rapport à l'original. Parmi
les auteurs cités, celui qui lui apporte la réponse la plus satisfaisante est
Telesio, le seul, dit Campanella, qui l'ait alors comblé tant par sa liberté
de philosopher («libertas philosophandi») que parce qu'il s'en rapportait
directement à la nature, et non aux discours des hommes29.

Ces brèves indications tirées de l'autobiographie intellectuelle que
Campanella dicta à Gabriel Naudé en 1632 suffisent pour comprendre à

la fois la sanction qui le frappa en 1592 et pourquoi il refusa de s'y
soumettre. Comme il l'avait déjà écrit dans la Philosophia sensibus demonstrata

- et comme il continuera de le croire après 1600 en dépit de la condamnation

de certaines œuvres télésiennes dont il diminue la portée,
convaincu qu'il sera rendu justice à leur auteur après qu'elles auront été

corrigées30 — Telesio est et reste à ses yeux un philosophe chrétien que
l'Eglise devrait préférer au philosophe païen Aristote, tant pour le contenu

intrinsèque de sa doctrine physique que pour la conformité qu'elle a

avec l'Écriture31. Plus tard, dans le De gentilismo non retinendo (composé

28 Sur le cursus d'études suivi par notre dominicain, voir M.-P. LERNER, «Campanella

juge d'Aristote», dans: Platon et Aristote à la Renaissance (XVIe Colloque
international de Tours), Paris 1976, 335-357, en part. 335-337.

29 Cf. De libris propriis et recta ratione studendi syntagma (Paris 1642], cap. 1, art. 1,
dans: Tommaso Campanella, a cura di G. ERNST. Introduzione di N. BADALONI (Cento

libri per Mille anni), Rome 1999, 358. Voir aussi le poème «Al Telesio Cosentino»
(Le Poesie, a cura di F. GlANCOTTI, Turin 1998, 278-282). Campanella y loue le grand
«Telesio, ch'uccide Aristotile, tiranno degli ingegni umani».

30 De gent., art. 2, 48: «[...] Telesius non est prohibitus, quia contradicit Aristoteli,
alioquin prohibendus esset S. Justinus & Basilius & Beda [...] sed quia sunt quaedam dubia

in eo clarificanda, & ideo dicitur in Indice, donec expurgetur [...] sed cum expurgabi-
tur, ab omnibus amplectetur, zelo veritatis non autem auaritiae & ambitionis, vanique
timoris spiritu ductis».

31 Philosophia sensibus demonstrata, Naples 1591, 378. - Au chapitre X de la Monorchia

di Spagna, dont le noyau remonte à 1598, Campanella soutient que Telesio non
seulement n'est pas nuisible à l'Église, mais qu'il peut conforter les États. En effet,
puisque «lés nouvelles sciences rendent le royaume plus admirable, il faut ouvrir des

écoles platoniciennes et stoïciennes qui sont plus proches des chrétiens que ne l'est



290 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

vers 1609), Campanella écrira que les erreurs et les hérésies dont abondent

les écrits du Stagirite rendent à la fois incompréhensible et
inacceptable la valeur que les scolastiques prêtent à sa doctrine. La place
éminente que lui a reconnu saint Thomas — élevé au rang de Docteur de

l'Église en 1567 et dont la grande édition des Opera omnia de 1570, enrichie

des commentaires de Cajetan, est devenue le texte de référence dans

toutes les écoles dominicaines - n'est en rien une garantie de la qualité
intrinsèque de sa philosophie, qui a été au contraire, selon lui, massivement

rejetée par les Pères de l'Église dans les premiers siècles du
christianisme.

Parmi les nombreux arguments que Campanella énonce à l'appui de

cette thèse32, je m'arrêterai sur les raisons qu'il tire de certains décrets

concilaires, notamment du cinquième concile du Latran, pour confirmer
le caractère selon lui foncièrement contraire à la raison et à la vérité
chrétienne de la totalité de la philosophie d'Aristote.

Au cours de sa huitième session, par la bulle Apostolici regiminis soli-
citudo du 19 décembre 1513, le concile du Latran a condamné la doctrine
qui tient pour «vrai au moins selon la philosophie [que] l'âme intellective
[est] mortelle ou unique en tous les hommes» et qui ne veut voir dans

l'immortalité de l'âme individuelle qu'une croyance relevant de la foi.
Déclarant pour sa part selon une formule devenue célèbre que «la vérité
ne peut aucunement être contraire à la vérité» («verum vero minime con-
tradicit»), le concile a invité les chrétiens à tenir pour une «vérité de la foi
éclairée» que l'âme intellective «par soi et essentiellement forme du corps
humain [est] immortelle, sujette à la multiplicité des corps selon la

multiplicité dans lesquels elle est infusée, effectivement multipliée et sujette à

être multipliée dans l'avenir». En outre, il est prescrit à tous les
professeurs de philosophie enseignant dans les Universités de rendre manifeste

dans leurs cours cette vérité de la religion chrétienne et de réfuter,
dans la mesure du possible, les arguments philosophiques contraires

Aristote. Et la philosophie télésienne, en particulier, est excellente, puisqu'elle est
conforme à la doctrine des saints Pères [...]. Il faut savoir ensuite que les nouvelles
doctrines nuisent à l'Etat quand elles s'opposent à la religion, comme celle de Luther,
mais qu'elles ne lui nuisent pas quand elles s'accordent avec elle, comme le fait la
doctrine de Telesio ou celle que j'ai puisée dans la lecture des saints Pères» (voir: Monarchie

d'Espagne et Monarchie de France, éd. crit. avec trad. fr. par G. ERNST, Paris
1997, 97 et 101).

32 Voir Apologia pro Galileo, texte latin et trad. fr. par M.-P. LERNER, Paris 2001,
Introd., LXVII-LXXVII.



Vérité des philosophes et vérité des théologiens 291

(«philosophorum argumenta, cum omnia solubilia existant, pro viribus
excludere atque resolvere»)33.

Selon Campanella, la leçon à tirer de cette injonction est beaucoup
plus large. En s'en prenant au «semeur de zizanie, à l'antique ennemi du

genre humain», le concile a ordonné aux scolastiques d'abandonner la

philosophie d'Aristote alors dominante dans les écoles et en politique, et
souhaité l'élaboration d'une nouvelle philosophie et l'instauration des
sciences dont le fondement est à chercher «dans la théologie et les sacrés
canons»34. Les piliers de cette réforme seront la Bible et la nature, les

deux codices de Dieu35, seuls livres véridiques avec les écrits des Pères, du
moins lorsque ceux-ci s'inspirent directement des ouvrages divins36.

Qu'à travers sa condamnation en 1513 des philosophi (et plus
particulièrement des disciples d'Averroès), l'Eglise ait visé le Stagirite en
personne, c'est ce dont Campanella ne veut pas douter un instant. Il est
impossible en effet de qualifier d'hérétiques les disciples sans porter sur
leur inspirateur la même note d'hérésie. A l'objection selon laquelle entre
l'Aristote <arabe> et l'Aristote <chrétien> il y a une différence qu'on ne peut
nier sans remettre en question le sens même de la scolastique, et plus
particulièrement l'œuvre de saint Thomas, une des gloires de l'Ordre
auquel il appartient, Campanella répondrait, en accord avec ses analyses de
la Philosophia sensibus demonstrates, qu'il n'y a pas et qu'il ne peut pas y avoir
<christianisation> d'Aristote, puisque sur des points essentiels le philosophe

grec est en contradiction absolue avec la foi chrétienne, et qu'il
importe au salut de renverser absolument sa doctrine «selon les préceptes

33 Voir H. DENZINGER, Symboles et définitions de la foi catholique, op. cit. (note
13), no 1440—1441, 400-401, et les extraits plus longs de la Bulle cités par G. Dl NA-
POLI dans: L'immortalità dell'anima nel Rinascimento, Turin 1963, 220-221. — Sur le
climat qui a présidé à la rédaction de la bulle Apostolici regiminis et sur sa portée
doctrinale, voir J. MONFASANI, art. cit. (note 25), 259sq., et N.H. MlNNICH, «The Function

of Sacred Scripture in the Decrees of the Fifth Lateran Council (1512-1517)»,
repris dans: The Catholic Reformation: Council, Churchmen, Controversies (CS 403], Alders-
hot 1993, Étude no III, 319-329, en part. 326-327. Voir aussi P.F. GRENDLER,
«Intellectual Freedom in Italian Universities: The Controversy over the Immortality of the
Soul», dans: J.M. De BUJANDA éd., Le contrôle des idées à la Renaissance, Genève 1996,
31-48. Les travaux de B. NARDI et É. GlLSON sur cette question restent fondamentaux.

34 De gent., art. 1,9: «Quapropter quaerentibus undenam instaurandae scientiae sint,
respondet Conc. ex Theologia, & Sacris canonibus».

35 Le thème de la nature «livre de Dieu» et temple vivant où le philosophe doit
chercher les manifestations de Dieu comme créateur, est un leit-motiv chez Campanella

(voir Apologia pro Galileo, ed. cit. [note 32], 40 et notes ad loci).
36 De gent., art. 1,9-10. Mais les erreurs des saints et des Pères, lorsqu'ils contredisent

l'expérience, sont dénoncées avec insistance (ibid., 10 et art. 3,54—55).



292 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

des conciles et des Pères»37. A cet égard, Campanella n'observe aucune
limitation dans ses anathèmes antiaristotéliciens, en net contraste avec
son confrère Melchior Cano abondamment cité dans le De gentilismo. Certes,

Cano reconnaît sans ambage les erreurs d'Aristote, et il dénonce

vigoureusement certains philosophes trop attachés à sa doctrine, notamment

en Italie, des philosophes pourtant réputés chrétiens dont il dit,
selon une formule qui agrée particulièrement à Campanella, que pour eux
«Averroès est Paul, Alexandre d'Aphrodise Pierre et Aristote le Christ»38.

Mais Cano estime que, par respect pour saint Thomas, il ne faut pas
condamner aveuglément le Stagirite39.

Campanella a pour sa part une autre conception du respect dû à saint
Thomas. Elle consiste à rejeter toute affinité entre sa doctrine et celle

d'Aristote, à imputer à la fatalité la domination de l'aristotélisme du
vivant de Thomas, et à voir dans ses commentaires du Stagirite non le

signe de l'élection du meilleur des philosophes, mais le résultat d'une
nécessité de l'histoire40. En d'autres termes, «saint Thomas n'est pas aris-

37 Ibid., art. 1,16-18: après avoir énuméré une quinzaine de propositions tirées
d'Aristote et de certains de ses disciples, Campanella écrit: «Haec sunt, quae necessario

neganda & destruenda veniunt in Aristotelismo, iuxta Conciliorum & PP. praecepta.
Item omnes conclusiones ab his infectis radicibus, ut S. Concilium monet, nascentes.
Atqui his non negatis statim corruit omnis Resp. & Regnum, & Ecdesia. Ergo necessario

explodenda». — En rejetant en tant que grave fauteur d'hérésie l'aristotélisme
condamné en 1513 par le concile du Latran, Campanella rejoint jusqu'à un certain
point la dénonciation d'A. POSSEVINO dans sa «Risposta di Teodoro Eugenio di Fa-

magosta all'Aviso mandato fuori dal signore Antonio Quirino» [...], Bologne 1606: sur
ce libelle publié par le célèbre jésuite sous pseudonyme, voir G. PlAIA, «Aristotelismo,
<heresia> e giurisdizionalismo nella polemica del P. Antonio Possevino contro lo Studio
di Padova», Quaderni per la storia dell'Vniversità di Padova 6 (1973), 125—145, en part.
132-137.

38 De Ions tbeologicis libri XII, lib. IX, cap. 9, ed. cit. (note 18), 263, col. b. Cano
critique aussi ceux qui ne tiennent pas Platon seulement pour <divin>, mais qui font de lui
un <Dieu> {ibid.). Sur Melchior Cano, qui participa au concile de Trente, voir J. QUÉ-
TIF/J. ÉCHARD, Scriptores Ordinis Praedicatorum recensiti, 2 vol., Paris 1719-1721, vol. 2,

176a-178a, et P.A. WALZ, I domenicani al Concilio di Trento, Rome 1961, 241 et 246-
249. Sur le De locis tbeologicis, voir B. NEVEU, L'erreur et son juge. Remarques sur les

censures doctrinales à l'époque moderne, Naples 1993, 273-276.
39 Ibid., lib. X, cap. 5 («Quibus finibus Aristotelis auctoritas circumscribenda»),

275—277. - Comme on le voit, les censeurs de la Congrégation diocésaine de Padoue
se prévalaient indûment de Cano dans leur éloge dithyrambique d'Aristote.

40 De gent., art. 2, 30sq. La thèse de Campanella est que le langage aristotélicien utilisé

par Thomas n'est qu'une enveloppe (un «vase») qui n'a pas d'incidence sur la
substance de sa doctrine. Dans \Apologia pro Galileo {ed. cit. [note 32], 86, et note 9,
233), il soutient que Thomas a été censuré précisément lorsqu'il a paru reprendre à son

compte des opinions aristotéliciennes, comme le montrent certains des articles
condamnés en 1277 par Etienne Tempier; voir à ce sujet les excellentes analyses de



Vérité des philosophes et vérité des théologiens 293

totélicien»41 et il est hérétique de soutenir que la théologie chrétienne a

en Aristote un quelconque fondement ou même un soutien. Campanella
se dit convaincu que sa tentative d'instauration des sciences, conçue dans
le prolongement de sa lecture de Telesio, est conforme à plusieurs
prescriptions formulées dans divers conciles remontant parfois au XIIe
siècle, comme le concile de Reims en 1148 qui s'en est pris à Abélard et à

Gilbert de la Porrée, «tous deux péripatéticiens». Mais il invoque également

d'autres décisions hostiles selon lui au Stagirite, comme le synode
de Paris (1204), la bulle de Grégoire IX Parens scientiarum promulguée le
13 avril 1231, les Articles condamnés à Paris en 1277, et enfin le concile
de Vienne réuni sous Clément V en 1311—1312, auquel la bulle Apostolici
regiminis fait du reste expbcitement référence42. Selon Campanella, arracher

l'ivraie aristotébcienne semée dans le champ du christianisme est
une tâche toujours d'actualité, puisque l'appropriation thomiste d'Aris-
tote n'a pu prévenir ni la révolte des philosophes, ni la multiplication des

hérésies, ni la rebellion des politiques. Ce faisant, il a la conviction de
contribuer aussi à la réforme générale de l'Eglise qui lui paraît indispensable

et qu'il s'estime être le seul à pouvoir mettre en œuvre43.

Reprenant à son compte l'axiome conciliaire «le vrai ne contredit pas
le vrai» pleinement conforme avec la doctrine thomiste formulée dans la
Summa contra gentiles sur le rapport entre vérité de la raison et vérité de la
foi44, Campanella soutient qu'il ne peut pas y avoir contradiction entre

L. BlANCHI, «La Apologia pro Galileo e la condanna di Tommaso d'Aquino», Interseçioni
2 (1982), 179-190.

41 Ibid., 41 sq. Campanella reprend presque verbatim le jugement qu'il avait formulé
sur ce point précis dans la Philosophia sensibus demonstrata, 9: «Nec est Aristotelis assecla
hic sanctus, sed Christi et sacrorum theologorum».

42 Les rédacteurs de la bulle de 1513 rappellaient la définition de l'âme rationnelle
ou intellective «comme véritablement et par elle-même forme du corps humain» donnée

par le concile de Vienne pour réfuter une erreur attribuée au moine franciscain
Pierre de Jean Olivi (Constitution Fidei catholicae): voir DENZINGER, ed. cit. (note 13),
no 902, 320-321. Sur cet auteur, voir les études réunies par A. BOUREAU/S. PlRON,
éds., Pierre de Jean Olivi (1248-1298). Pensée scolastique, dissidence spirituelle et
société, Paris 1999. - Campanella a enrichi son répertoire de décisions conciliaires
«antiaristotéliciennes» dans la Disputatio in Prologum instauratarum scientiarum après sa
rencontre à Paris avec Jean de Launoy (voir: Tommaso Campanella en France au XVIIe
siècle, Naples 1995, 71sq.); sur la Bulle Parens scientiarum de Grégoire IX, voir L. BlANCHI,

Censure et liberté intellectuelle à l'Université de Paris (XlIIe-XIVe siècles), Paris
1999, 103-116.

43 Voir par exemple ce qu'il écrit au Pape Paul V précisément dans les années où il
rédige le De gentilismo (lettres de septembre 1606 et de mars P] 1607, dans: Lettere, ed.

cit. [note 7], nos 9 et 10, 38sq. et 50sq.).
44 Voir Summa contra gentiles, I 7: «La vérité de la raison n'est pas contraire à la

vérité de la foi chrétienne». Thomas écrit: «Si la vérité de la foi chrétienne dépasse la ca-



294 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

les enseignements tirés du livre de Dieu, qui est sa sagesse créée, et la
vérité de l'Écriture, qui est sa sagesse révélée. En ce sens, la vérité des

philosophes et celle des théologiens ne font qu'une. Encore faut-il que les

théologiens sachent lire correctement le livre du monde à l'aide des sens

et de la raison, donnés par Dieu à chaque homme, ou du moins qu'ils
laissent les philosophes se livrer à cette activité (dont Dieu lui-même a

reconnu le bien fondé, selon le dit fort connu d'Eccl. 3,11) sans leur

imposer l'autorité d'Aristote comme un nec plus ultra, alors que les données
nouvelles de l'ethnographie, de la géographie et de l'astronomie ont
amplement démontré que le monde n'est plus comme on le croyait au IVe
siècle avant Jésus-Christ.

C'est en développant cet argument entre autres, que Campanella
s'efforce en 1616 dans Apologia pro Galileo de convaincre les autorités de

l'Église de ne pas condamner l'héliocentrisme et de laisser Galilée
poursuivre librement ses recherches, dont les résultats, dûment étayés sur
l'expérience et la raison ne sauraient a priori être contraires aux paroles
de Dieu révélées dans l'Écriture. Liberté de philosopher qu'il avait déjà
réclamée pour Telesio et qu'il souhaite pouvoir mettre en œuvre pour
son propre compte, en dehors du cadre ou plutôt carcan de la philosophie

scolastique imposé plus vigoureusement que jamais de son temps
aux ordres religieux45.

Campanella est convaincu que si l'Église reconnaissait l'exercice de

cette liberté philosophique, non seulement elle honorerait comme il
convient l'Esprit Saint à qui ce serait faire injure d'entraver la recherche sur
les œuvres de Dieu, comme si toutes les vérités avaient été déjà
découvertes46, mais elle en tirerait plus concrètement profit sur le terrain
«politique» dans le conflit qui l'oppose aux protestants qu'elle pourrait faire

pacité de la raison humaine, ce que la raison possède naturellement de manière innée
ne peut cependant pas être contraire à cette vérité. Car c'est un fait que ce qui est
naturellement inscrit dans la raison est absolument vrai, au point qu'il n'est même pas
possible de penser que c'est faux. De même, ce qui est tenu par la foi, puisque Dieu l'a
confirmé de manière si évidente, il n'est pas permis de croire que c'est faux. Et comme
seul le faux est contraire au vrai - c'est évident pour qui examine les définitions du
vrai et du faux — il est impossible que la vérité de la foi soit contraire aux principes que
la raison connaît naturellement» (trad, par C. Michon, Paris 1999, t. 1, 154).

45 Voir ed. cit. (note 32), XCV-CXIII.
46 Voir «Discorsi universali del governo ecclesiastico» (c. 1612], éd. L. FlRPO, dans:

Scritti scelti di Giordano Bruno e di Tommaso Campanella, Turin 1949, 496: «Non si
deve proibire libro di alta e nuova dottrina [...]; perché [...] si dà reputazione alli libri
proibiti, e occasione di apostatare ail' autore, danno alla republica, se son buoni, e scan-
dalo alla fede cattolica; e si toglie la libertà di filosofare; e questo voglion li scrittori
modérai, che son copiatori, non scrittori, nil altum sapientes, ed è ingiuria al Senno Eter-
no (secondo S. Leone dice) il pensare che si è arrivata ogni sua verità [...]».



Vérité des philosophes et vérité des théologiens 295

rentrer dans son giron. Comme on le sait, ce fut là une des missions que
notre dominicain s'était assignée, assimilant sans retenue dans un amalgame

hardi Aristote, Mahomet, Luther, Machiavel et l'Antéchrist. Voici
par exemple en quels termes exaltés, et au risque d'inquiéter ses augustes
lecteurs - ici le Pape Paul V et des cardinaux - le prophète Campanella
s'exprimait en 1607 dans son style unique:

«Je suis né, moi, contre les écoles de l'Antéchrist, contre Aristote posant
que le monde est éternel, et que les equinoxes, les astres et les mouvements
[célestes] conservent immuablement le même ordre, la même disposition et
le même cours. C'est de gens comme ceux-là que l'apôtre Pierre a dit: <11

viendra des imposteurs artificieux qui diront: Qu'est devenue la promesse
de son avènement? Car depuis que nos pères sont dans le sommeil de la

mort, toutes choses demeurent en même état qu'elles étaient au commencement

du monde> (2 Petr 3-4). Or, moi je montre qu'elles ne demeurent

pas au même état, et que Serafino (Firmano)47 dit vrai, à savoir qu'Aristote
et Averroès sont une des sept têtes de l'Antéchrist [...].

En vérité, l'éternité du monde soutenue par Aristote, et la mortalité
des âmes [individuelles] - car pour lui il y a une seule âme immortelle [pour
tous les hommes] qui soit immortelle -, la dérision de l'enfer, du paradis et
du purgatoire dont Platon, les Stoïciens et Pythagore avaient soutenu
l'existence, la négation enfin de la providence touchant les êtres singuliers, tout
cela a été la zizanie de notre siècle. Les studieux qui sont imbus de ces
doctrines tournent l'Évangile en dérision, et Machiavel avec Aristote et Averroès

ont décrété que la religion est une invention des prêtres et une tromperie

des peuples. Et là où Mahomet et Luther n'ont pas d'empire, autrement

dit en Italie et en Espagne, là régnent Machiavel et les Politiques.
De là vient que le monde entier est au pouvoir de l'Antéchrist dont la

dernière tête se redresse, lui à qui Aristote, Machiavel et Luther ont préparé
une chaire. S. Thomas n'a pas pu entraver ce mal, quand il a donné un bon
sens au texte d'Aristote pour qu'il ne semble pas aller contre l'Écriture, et

pour qu'il ne soit pas du poison pour nous, comme c'était le cas avant lui.
Car tous les studieux, et même Cajetan, se gaussent de Thomas en déclarant
qu'il n'a pas compris Aristote, et ils se mettent à l'école d'Averroès,
d'Alexandre et d'autres qui enseignent l'athéisme [...].

Tel est, Saint Père, cet Aristote qui m'a opprimé dans ma foi et qui m'a
toujours rendu odieux [aux autres], et les prêtres de la sainte Église m'ont

47 Serafino DA FERMO, ou FIRMANO (1496-1540), participa comme théologien à la
huitième session du concile du Latran. Il est l'auteur d'une Brevis in Apocalypsim D.
Ioannis Apostolici enarratio, dont on trouve une version italienne dans ses Opere spiri-
tuali, Piacenza 1570. Campanella le cite fréquemment dans les Articuli prophetales (cf.
éd. G. ERNST, Florence 1977, ad ind.) et dans le De gentilismo non retinendo.



296 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

haï à cause de lui, moi qui défendais l'Écriture contre la gueule de
l'Antéchrist [.,.]»48.

De tels propos avaient a priori de quoi laisser sceptiques les lecteurs de

Campanella. On ne connaît pas de réaction «officielle» de la part des
destinataires de cette lettre, mais le jugement de Kaspar Schoppe (1576—

1649) sur ces idées du dominicain qu'il était bien placé pour connaître,
est sans doute représentatif de l'accueil qu'elles auraient reçues en haut
lieu:

«Si la philosophie péripatéticienne ne reposait pas sur des fondements vrais,
il n'est aucunement probable que Dieu aurait permis qu'elle enfonce des
racines si profondes dans l'Église, en sorte que toute la théologie scolastique,
et en premier lieu les écrits du très saint Thomas d'Aquin, reposent sur les

principes, les axiomes et les doctrines d'Aristote. Car ce que tu dis touchant
saint Thomas, qu'il a été seulement un commentateur ou un interprète
d'Aristote, et qu'il n'a ni approuvé, ni réfuté ses doctrines physiques, n'est

pas correctement dit. Il y a en effet dans la théologie de nombreux
enseignements qui reposent sur des doctrines naturelles et morales de la

philosophie péripatéticienne qui sont tenues pour certaines et indubitables, et
qu'il faudrait tous renverser si l'on renversait les principes d'Aristote. Il est
également excessif de faire d'Aristote le précurseur de l'Antéchrist: car il
s'en ensuivrait que les théologiens scolastiques, qui à défaut d'avoir introduit

Aristote dans les écoles du Christ l'ont assurément fait régner dans les

chaires, ont pavé la voie à l'Antéchrist, ce qu'il paraît quasiment impie de

croire, au jugement tous les hommes, venant de saints docteurs si
nombreux et si importants»49.

48 Cf. Lettere, no 11, 65-66.
49 Ces lignes de SCHOPPE, qui fut un temps ami et soutien de Campanella, datent

de 1609: «Si philosophia peripatetica minus veris fundamentis inniteretur, certe nullo
modo probabile est permissurum fuisse Deum ut tam altas in Ecclesia radices ageret ut
tota Scholasticorum Theologia, in primis sanctissimi Thomae Aquinatis scripta, super
Ari§totelis principia axiomata et placita extruerentur. Nam quod tu dicis D. Thomam
esse tantum expositorem sive interpretem Aristotelis, ceterum eius placita physica ne-
que probasse neque improbasse, nequaquam satis dictum videtur; nam plurima sunt in
Theologia, quae placitis naturalibus et moralibus Philosophiae peripateticae veluti ex-
ploratis et indubitatis innituntur, quae omnia everti oporteret eversis Aristotelis prin-
cipiis. Etiam illud satis durum est, quod Aristotelem Antichristi praecursorem facis;
nam hinc efficeretur Scholasticos Theologos, qui Aristotelem si minus in Scholas
Christi induxerunt, in Cathedra certe confirmarunt, viam Antichristo muniisse, quod
de tot tamque Sanctis Doctoribus credere omnium iudicio paene impium videtur»
(texte cité par L. AMABILE, Fra Tommaso Campanella ne' Castelli di Napoli, in Roma
e in Parigi, 2 vol., Naples 1887, vol. 2, doc. 155, 47). Sur les rapports mouvementés
entre Schoppe et Campanella, voir M. D'ADDIO, Il pensiero politico di Gaspare
Scioppio e il machiavellismo del Seicento, Milan 1962, passim.



Vérité des philosophes et vérité des théologiens 297

En développant dans les années 1608—1609 la thèse selon laquelle la
«fortune» du Stagirite dans l'Occident chrétien était le fruit d'une pure
contingence historique, non le résultat d'une symbiose providentielle entre

la doctrine d'Aristote et la théologie élaborée par Thomas d'Aquin50,
Campanella faisait d'abord violence à la réalité des faits, comme ne
manqueront pas de le remarquer des auteurs comme Jean de Launoy et le

dominicain Vincent Baron51. Mais surtout il se plaçait à contre courant
de la tendance idéologique dominante dans l'Église de son temps. Bien
loin de seulement pouvoir envisager l'abandon de son lien privilégié avec
la philosophie aristotélicienne consacré par Thomas d'Aquin au profit de
la doctrine que lui proposait Campanella, la théologie romaine des
années 1610—1630 se trouvait dans une phase de raidissement sur des

positions traditionnelles, notamment sur le terrain cosmologique.
La demande adressée par un Foscarini, un Galilée, un Campanella et

même par un Kepler aux théologiens catholiques pour qu'ils cessent
d'invoquer Aristote contre les faits et qu'ils libèrent leur exégèse scrip-
tuaire de la tutelle qu'il fait peser sur elle — notamment dans le champ de
la nature où la théologie devrait s'interdire a priori de légiférer — s'est vue
opposer de sa tutelle leur interprétation de l'Écriture s'agissant d'un
domaine où la théologie n'aurait pas lieu selon eux d'exercer sa souveraineté,

s'est vue imposer une fin de non recevoir catégorique. Pour
confirmer ce fait qui ne donne généralement pas heu à contestation, je citerai
deux témoignages peu connus illustrant cette position de raidissement.

En 1618, deux ans après la mise à l'Index du De revolutionibus orbium

coelestium, Kepler avait répondu à la Disputatio de situ et quiete terrae que
Francesco Ingoli, consulteur de la Congrégation de l'Index, lui avait
envoyée ainsi qu'à Galilée dans l'espoir de les convaincre de leur erreur
copernicienne. Kepler avait refusé l'argument d'autorité tiré de l'Écriture

que le théologien Ingoli ne s'était pas fait faute d'invoquer, car selon lui
la théologie n'avait justement pas voix au chapitre dans une question
d'ordre naturel52. A quoi Ingoli — visant peut-être aussi certaines affirma-

50 Voir De gentilismo non retinendo, art. 2, 36-47. La réaction indignée des théologiens

de Padoue contre l'antiaristotélisme de Telesio (voir supra) donne une indication
de l'accueil que le jugement de Campanella sur le Stagirite ne pouvait manquer a priori
de susciter.

51 Voir J. HEADLEY, Tommaso Campanella and the Transformation of the World,
Princeton 1997, 145-179; voir aussi supra (note 42), et «L'dncertaine et changeante
fortune)», art. cit. (note 14), 379-380.

52 KEPLER, Responsio ad Ingoli disputationem de sjstemate, dans: J. KEPLER, Gesammelte

Werke, eds. W. VON DlCK/M. CASPAR/F. HAMMER, Miinich, 1937-: voir vol.
20,1, 168-180, en part. 180: «Illud [...] cavebit omnis astronomus qui Christum amat,
ut sicut ipse libéré vult uti ratiocinationibus suis in materijs astronomicis sine inter-



298 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

tions de Galilée sur le statut de la théologie dans la Lettre à Christine de

Lorraine53 — avait répondu en mettant les points sur les i:

«[...] chez nous, la théologie impose aux philosophes et aux autres scientifiques

cette règle de ne pas contredire, ni obscurcir, la vérité avec leurs
raisonnements. En effet, puisque la théologie est la science suprême qui
repose pour l'essentiel sur des principes révélés par la vérité première et
suprême, il n'y a pas heu de s'étonner qu'à titre de science architectonique elle
ait pouvoir de commander aux sciences inférieures, et par conséquent aussi
à l'astronomie, afin que celle-ci ne s'insurge pas contre la vérité des Écritures.

Voir S. Thomas [Somme de théologie], lere partie, qu. I, art. 5».54

Quatre ans après l'abjuration de Galilée, un autre auteur confirmait (sans

apparemment les connaître) les propos d'Ingoli dans un texte publié à

Rome. Il s'agit de Giacomo Accarisi (1599—1653), docteur en théologie et
qualificateur de l'Inquisition romaine, qui publie en 1637, en qualité de

professeur de philosophie ordinaire à la Sapienza55, le discours inaugural
de son cours consacré au De caelo d'Aristote sous le titre Terrae quies solis-

que motus. Demonstraturprimum Theologicis, tum pluribusphilosophicis rationibus.

Disputatio [...] Habita [...] Tertio Decimo Kalend. Decembris MDCXXXVP6.

pellatione theologorum, sic ubi temperet, ne jura theologica, materiamque fidei et mo-
rum involet, suisque rationibus ultra subiecti sui metas progressus in haeresin prola-
batur».

53 Le opere di Galileo Galilei, edizione nazionale a cura di A. FAVARO/I. Del
LONGO, nelle éd., Florence 1968, vol. 5, 324—325 (trad. fr. par F. RUSSO dans: Galilée.
Aspects de sa vie et de son œuvre, Paris 1968, 342—343): la théologie occupe le rang le

plus élevé parmi les sciences en raison de la sublimité de son objet et du caractère
révélé de ses enseignements. Mais cette «royauté» ne lui donne aucun magistère sur les
sciences inférieures, et en particulier elle ne saurait prétendre imposer quoi que ce soit
aux professeurs d'astronomie qui se fondent sur leurs propres observations et
démonstrations.

54 «[...] theologia apud nos imponit modum philosophis et alijs scientifîcis, ne suis
ratiocinationibus veritatem oppugnent, aut obscurent, cum enim sit scientia superior,
et quae plerumque innititur principijs revelatis a prima et summa veritate, non est mi-
rum si ut architectonica potest inferioribus scientijs, et sic etiam astronomiae, impe-
rare, ne contra veritatem Scripturafum se extollat. Videatur D. Thomas in prima parte
q. Xa (sic) art. 5». (cf. R«plicationes Francisci Ingoli Ravennatis de situ et motu terrae contra
Copernicum ad Ioannis Keplers Caesari mathematics impugnationes, texte inédit publié par M.
BUCCIANTINI, Contro Galileo. Alle origini dell'Affaire, Florence 1995, 205.)

55 Voir la notice d'A. PETRUCCI dans: DBI, op. cit. (note 22), Rome 1960, t. 1, 69-
70, et E. CONTE, éd., I maestri délia Sapienza di Roma dal 1514 al 1787. I rotuli e altre
fonti (Fonti per la storia d'Italia, no 116. Studi e fond per la Storia dell'Università di
Roma. Nuova serie: 1), 2 vol., Rome 1991, vol. 1, 246-277 passim'. Accarisi enseigna à

la Sapienza de 1635 à 1643.
56 Réimprimé en 1639 avec d'autres discours par les soins des jésuites de Dillingen

sous le titre Praelectiones, Philosophicae, et Orationes S.D.N. Urhani VIII. Pontifis Max.
auspicijs habitae.



Vérité des philosophes et vérité des théologiens 299

Dans cet écrit - dont la page de titre s'orne d'un globe terrestre accompagné

des mots «Ponderibus librata suis» (Ovide, Métamorphoses 1,13),

en écho évident à la gravure de la page de titre du Tractatus sjlleptiens de

Melchior Inchofer (Rome 1633)57 -, Accarisi ne se contente pas de redire

que l'immobilité de la terre est une vérité de l'Écriture et qu'en
conséquence tout philosophe chrétien doit se rallier à cette vérité. Invoquant
par deux fois la Bulle Apostolici regiminis, qui selon lui s'applique aussi
bien aux philosophes qu'aux mathematici, Accarisi énonce le caractère
inébranlable du principe selon lequel il faut reconnaître (d'autorité de

l'Église romaine également dans les matières physiques», faute de quoi il
ne serait pas possible de définir l'immortalité de l'âme rationnelle, sujet
appartenant à la classe des naturalia58. Le droit chemin est celui qui mène

«a Templis ad Lycea» ou encore «a Salomone ad Aristotelem». Port de

cette conviction, Accarisi se permet de critiquer Galilée, Kepler et
William Gilbert59, pour conclure sur le célèbre passage d'Ecclésiaste 3,11

paraphrasé de la façon suivante: «Deum quidem hominum disputationi-
bus Mundum tradidisse, verum tarnen illos, sine illius afflatu Numinis, non

57 Voir sur ce point F. BERETTA, «Le procès de Galilée et les Archives du Saint-
Office. Aspects judiciaires et théologiques d'une condamnation célèbre», Revue des sciences

philosophiques et théologiques 83 (1999), 441-490, en part. 485, et ici-même, dans ce
volume.

58 Terrae quies solisque motus, 10: «Quare inconcussum illud manere debet, Romanae
auctoritatem Ecclesiae in rebus etiam Physicis admittendam, quod ex ea docemur, quia
nisi esset, neque Animam rationalem (quid proferre nefas est) immortalem esse definite

posset; quandoquidem haec inter ea, quae maxime naturalia sunt connumeretur».
59 Ibid., 12. — Dans une lettre du 19 avril 1636 à son ami Galilée, le bénédictin

Benedetto Castelli, professeur de mathématiques à la Sapienza de 1627 à 1642 (cf. I
maestri délia Sapienza, vol. 1, 215 à 277 passim), mentionne les cours de son collègue
Accarisi auxquels il assiste parfois, ironisant sur les arguments qu'il avance pour réfuter

Copernic (cf. Le opere di Galileo Galilei, ed. cit. [note 53], vol. 16, no 3288, 418).
F. Micanzio informera Galilée de Venise le 13 février 1638 qu'un certain François van
Weert, ingénieur hollandais de son état, avait préparé une réfutation en français du
discours d'Accarisi: «Il nostro ingegnero qui ha scritto in lingua francese una risposta
ad un discorso accademico di un taie Giacomo Acarisio contra il sistema Copernicano:
la risposta è buona, ma tutta cavata dai Dialoghi, ecceto ove risponde ai luochi delle

scritture, quali rissolve bene; e se si stamparà, come credo, canonizarà il consiglio del
S.r Galileo a Madama [...]» (cf. lettre no 3678, ed. cit. [note 53], vol. 17, 287). A ma
connaissance, le discours de van Weert n'a jamais été imprimé. Sur François van
Weert, qui avait également traduit en flamand le Dialogo de Galilée (traduction restée

inédite), voir la notice de C. De WAARD dans: Nieuw Nederlandsch Biografisch Woor-
denboek, t. 3 (Leyde 1914), col. 1398, et les indications sommaires de H.A.M- SNEL-

DERS, «Science and Religion in the Seventeenth Century: the case of the Northern
Netherlands», dans: C.S. MAFFIOLI & L.C. PALM, éds, Italian Scientists in the Low
Countries in the XVIIth and XVIIIth centuries, Amsterdam-Atlanta 1989, 65-77, en

part. 67-68.



300 Vérité des philosophes et vérité des théologiens

inventuros id quod summus idem rerum Architectus operatus est ab initio,

usque ad fïnem»60.

Giacomo Accarisi, qui se faisait là l'écho d'une doctrine exprimée par
des théologiens parlant plus ou moins «ex ore pontifïcis»61, confirmait
ainsi le glas des espoirs que Galilée et quelques autres avaient nourri
touchant leur capacité de convaincre l'élite de l'Église de la validité de leurs

arguments. Pendant un certain temps encore, la liberté philosophique
devra chercher ailleurs qu'en Italie où s'exercer. Quant à la demande
adressée par Campanella aux pontifes romains d'accorder aux chrétiens
la libertas philosophandi et surtout de le désigner pour mettre en œuvre la

nouvelle alliance censément souhaitée par les Pères du concile du Latran
entre la théologie et la philosophie — il ne pouvait s'agir à ses yeux, selon
le programme du De gentilismo non retinendo, que d'une théologie antisco-
lastique nourrie de la seule doctrine des Pères de l'Église et des saints,
alliée à une philosophie délivrée d'Aristote et fondée uniquement sur les

deux «livres» du monde —, elle sera un échec complet.

60 Ibid., 20. Sur l'usage que Galilée fait de cet important texte biblique à la fin du
Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo (éds. O. BeSOMI/M. HELBING, 2

tomes, Padoue 1988: cf. t. 1, 504, et t. 2, 902), voir L. BlANCHI, «Galileo fra Aristotele,
Clavio e Scheiner. La nuova edizione del Dialogo e il problema delle fonti galileiane»,
Rivista di storia délia filosofîa 54 (1999), 189—227, en part. 218sq.

61 Je pense à Melchior Inchofer, déjà cité, et surtout Agostino Oreggi, théologien
personnel d'Urbain VIII: voir L. BlANCHI, «Agostino Oreggi, Qualifïcatore del Dialogo,

e i limiti délia conoscenza scientifica», et F. BERETTA, «Urbain VIII Barberini
protagoniste de la condamnation de Galilée», études à paraître dans: J. MONTESI-
NOS/C. SOLÎS, éds., «Largo campo di filosofare» (Actes du Symposium Galileo 2001].


	Vérité des philosophes et vérité des théologiens selon Tommaso Campanella o.p.

