
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

Ada Neschke-Hentschke: Le Timée de Platon. Contributions à l'histoire de sa

réception/Piatos Timaios. Beiträge %u seiner Reqeptionsgeschichte. Louvain-Paris:
Editions Peeters 2000. XLIV + 348 pp. (Bibliothèque philosophique de Lou-
vain 53). ISBN: 2-87723-493-2.

Le Timée peut se vanter d'être le plus commenté de tous les dialogues de

Platon. On l'avait discuté pendant le vivant de son auteur. Après la mort du
Maître, les premiers platonistes ont débattu son interprétation entre eux, tandis
qu'Aristote a soumis l'ouvrage à des critiques sévères. Toujours objet de vif
intérêt de la part des philosophes de n'importe quelle école de pensée, le Timée

est devenu un texte-clef pour les philosophes platonisants de l'antiquité
tardive et jusqu'à nos jours il est resté un document incontournable de la philosophie

ancienne. Mélange étrange de cosmologie, de théologie, d'anthropologie,
de physiologie, de psychologie, d'épistémologie, de philosophie politique, le
Timée de Platon a rendu ses lecteurs perplexes: souvent il les a ravis, parfois il
les a dégoûtés, jamais il ne les a laissés indifférents.

L'histoire de la réception du Timée fait donc une partie intégrale de l'histoire

du platonisme, c'est-à-dire de l'histoire de la philosophie. Le présent
volume réunit les actes d'un colloque consacré à cette histoire, un colloque qui
s'insère dans un programme de recherche dirigé par Ada Neschke-Hentschke
et dédié à l'étude de la réception de la philosophie de Platon. Les actes
consistent en quatorze contributions. Une Introduction en deux volets comprend
un essai intitulé «Le Timéé de Platon comme manifeste du Démiurge platonicien»,

ainsi qu'un tour d'horizon du contenu du volume. L'Introduction est
agrémentée d'une «Bibliographie sélective» qui compte une centaine de titres:

Les contributions se partagent en quatre groupes en ordre chronologique.
A. Antiquité grecque: 1) M. Vegetti traite Galien et son attitude admi-

rative mais nuancée vers le Timée, surtout en matière de psychologie; 2) K. Ni-
kulin, sous l'intitulé «Plotinus on Eternity», commente Ennéades III 7, qu'il
caractérise comme «un commentaire explicite du Timée» (p. 17), même si «dans le
Timée il y a peu de choses au sujet de l'éternité» (p. 16); 3) J. Halfwassen
discute le Nachleben du Démiurge parmi les platonistes jusqu'à Plotin; 4) A. Ler-
nould décrit la structure du Timée telle que Proclus l'a dégagée dans son grand
commentaire sur le dialogue.

B. Antiquité latine: 5) E. Rudolph étudie quelques aspects du commentaire

de Calcidius, qui, après Cicéron, a traduit le Timée en latin; 6) W. Mesch
traite Boèce et la conception boétienne de l'éternité.

C. Moyen âge et Renaissance: 7) Z. Kaluza parle de la connaissance de la

philosophie politique de Platon manifestée par l'auteur anonyme d'un
commentaire sur le Timée, écrit au XlVe siècle et pas encore publié; 8) l'étude de

A. Etienne est consacré à Marsile Ficin et la théologie philosophique entre le

platonisme et le christianisme; 9) F. Mariani Zini discute quelques aspects des



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 223

Hymni naturales de Michel Marulle, poète érudit du XVe siècle, qui doit plus à

Lucrèce qu'à Platon.
D. Epoques moderne et contemporaine: 10) W. Rod soutient une thèse

selon laquelle «Platon a offert un stimulus plutôt que des doctrines aux
scientifiques et aux philosophes de l'époque moderne» (p. 253); 11) J.-F. Pradeau
discute Giuseppe Bartoli, «polygraphe prolixe et intriguant» du XVIIIe siècle

(p. 259), qui a réfléchi à propos des idées politiques du Timée et du Critias; 12)
G. Betegh se consacre à A.N. Whitehead et à A.E. Taylor; 13) L. Brisson
donne un exposé sur le rôle des mathématiques dans la cosmologie platonicienne;

14) K. Gloy, dans «Piatons Timaios und die Gegenwart», célèbre le

dialogue en tant que document fondateur de la philosophie de la nature.
Mme Neschke-Hentschke affirme que le volume «comble une lacune dans

la recherche platonicienne» (p. IX), et selon M. Etienne les actes du colloque
offrent au lecteur un «panorama de l'histoire complexe de la réception du
Timée à travers les siècles» (p. XXXVIII). Mais la liste des contributions suffit à

indiquer qu'il ne s'agit pas de combler une lacune ni de donner un panorama:
il s'agit des lacunes plurielles et hétéroclites, il s'agit des perspectives partielles
et discontinues. M. Etienne lui-même avoue franchement que «l'on aurait pu
s'attendre ici à ce qu'une contribution portât sur l'un ou l'autre membre de
l'<Ecole de Chartres) ayant glosé le Timéé» (p. XXXIV). De même, on aurait

pu s'attendre à un essai à propos d'Aristote, à quelques remarques au sujet des
Pères de l'Eglise, à une discussion de la controverse sur la possibilité d'une
création ex nihilo — chaque lecteur du volume se serait sans doute attendu à

trouver quelque chose de différent. Mais on a beau s'attendre à un panorama,
les actes d'un colloque ne présentent jamais une histoire continue et homogène,

les participants à un colloque ne forment pas une équipe de recherche.
Soyons donc contents si nous trouvons trois cent pages de lecture diversifiée
et passionnante.

Y a-t-il quand-même des conclusions générales à tirer? Quelle était
l'importance du Timée pendant les siècles?

M. Etienne fait remarquer que «le Timée tend aujourd'hui à être considéré
comme une contribution importante à la réflexion épistémologique sur le statut

de la (science physique») (p. XXX). Mme Neschke-Hentschke fait remarquer

que le Timée s'inscrit «dans la tradition de la (physique) ancienne, comprise

comme cosmogonie ou comme cosmologie, c'est-à-dire une philosophie
de la nature qui s'avère spéculative et non pas empirique» (p. X). Une
«physique» qui n'est pas empirique — mais qui s'appuie sur les sciences
mathématiques. Car, d'après M. Etienne, «l'un des traits distinguant le Timée de Platon

d'autres écrits anciens de philosophie de la nature est l'utilisation faite
des mathématiques. Nombre de chercheurs ont d'ailleurs souligné, à ce titre,
l'intérêt de la physique platonicienne par rapport à la physique aristotélicienne,

peu versée dans les considérations mathématiques» (p. XXXVI).
Il ne faut pas exagérer l'aspect mathématique du Timée, qui se borne de

fait à la stéréométrie et à la théorie des cinq solides réguliers. J'oserais même
dire que la physique d'Aristote, bien qu'elle ne fasse que très peu d'appel aux
mathématiques (pour des raisons aussi connues qu'intelligibles), se montre



224 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

plus ouverte aux considérations mathématiques que la physique de Platon.
Notons que les Platoniciens de l'antiquité tardive, qui révéraient le Tintée et
toute sa cosmologie, se sont trouvés obligés à supplémenter les idées du
dialogue par une lecture approfondie de VAlmageste de Ptolémée, ouvrage
vraiment mathématisé. Quant à Kepler et Descartes et leurs collègues, afin de fonder

la physique mathématisée de la période moderne, ils ont dû rejeter (comme

le montre M. Rod) la physique géométrisée de Platon.
Si l'on parle de «la tradition de la physique ancienne», on pourrait se

demander si la formule «non-empirique» soit tout à fait appropriée. Certes, la

spéculation jouait toujours un rôle important dans la physique grecque. Certes,

les données empiriques dont les scientifiques de l'antiquité se sont servi,
n'étaient que trop souvent approximatives, mal décrites, même imaginaires.
Néanmoins, la spéculation grecque à propos de l'univers, sa nature et son
histoire, était toujours contrôlée, du moins en principe, par un respect pour
l'observation empirique — et ceci non pas seulement dans les écoles «empiristes»
d'un Aristote ou d'un Epicure, mais aussi au sein du platonisme le plus stricte,
dans les recherches d'un Proclus. Après tout, s'il fallait comprendre le monde,
il fallait aussi «sauver les phénomènes».

Mme Neschke-Hentschke parle des grandes innovations du Timée. D'abord,
elle affirme que «Platon est le premier qui a interprété le monde comme un
être vivant» (p. XII). Ensuite, elle fait remarquer que c'est dans le Timée que
Platon s'est efforcé, pour la première fois, de considérer la nature du corps (p.
XIV). En troisième heu, il y a le Démiurge divin. Le Démiurge, insiste-t-elle,
n'est pas une nouveauté dans le Timée, et surtout pas une nouveauté introduite
de façon ad hoc: tout au contraire, «la figure du Démiurge se trouve partout
dans l'oeuvre de Platon» (p. XVIII). Pourtant — et voici ce que souligne
l'intitulé de son essai —, le Démiurge est le concept-clef du Timée. Or, c'est
précisément la conception du Démiurge divin et de l'activité démiurgique sur
le monde et sur les corps qui explique la double réception accordée au Timée,

d'un côté comme paradigme d'une philosophie ou d'une science de la nature,
de l'autre comme paradigme d'une théologie creationniste (p. XXVII).

Si l'on n'est pas convaincu que les idées épistémologiques du Timée avaient

une influence déterminante sur la spéculation européenne, si l'on n'est pas
entièrement persuadé que la conception platonicienne de la physique dominait
la pensée occidentale - bref, si de ce côté-là on reste lâchement orthodoxe en

pensant à Aristote plutôt qu'à Platon, il serait pourtant difficile à nier que
c'est surtout à la conception d'une physique théologique créationniste que le
Timée doit sa renommée et sa gloire. Le dialogue a offert à ses lecteurs une
sorte de summa, courte et paraphé par un grand philosophe. La somme de la

summa est l'idée d'un être divin responsable d'un beau monde, bien ordonné
et accessible à la curiosité scientifique. Le Timée devait séduire un savant pour
lequel une telle idée était, pour ainsi dire, axiomatique; et pendant deux mille
ans une telle idée était, de fait, axiomatique pour presque tout savant
européen.

Si la conception d'une physique théologique explique, du moins partiellement,

la grande importance du Timée pour l'histoire de la pensée philoso-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 225

phico-scientifïque, elle explique également pourquoi, à la différence de la Ré-

publique ou du Théétète — ou de la Physique d'Aristote —, le Timée a perdu presque

tout intérêt pour un philosophe contemporain.
Jonathan Barnes

Alexander Schroeter-Reinhard: Die Ethica des Peter Abaelard. Übersetzung,

Hinführung und Deutung. Freiburg Schweiz: Univ.verlag 1999. 494 S. (Dokimion
21). ISBN: 3-7278-1215-X.

Der Titel vorliegender Studie, die 1998 von der Theologischen Fakultät der
Universität Freiburg, Schweiz, als Dissertation angenommen wurde, hält, was
er verspricht, wenngleich auch nicht in der angegebenen Ordnung. Im Zentrum

der geradezu spannend geschriebenen Untersuchung steht die zwischen
1135 und 1139 von Peter Abaelard verfaßte Ethica, die er zugleich im Rekurs
auf das delphische Orakel «Scito te ipsum» nannte. Diese wird, nach kurzen
methodischen Vorbemerkungen (1—23), in einem ersten über dreihundert Seiten
umfassenden Teil, überschrieben mit «Der geschichtliche Rahmen der Ethica»
(25-363), auf ihre historischen Wurzeln und die Umstände ihrer Entstehung
hin untersucht sowie in einem zweiten, weitaus kürzeren Part (365—388) in
ihrer Wirkungsgeschichte mit allzu dürftigen Strichen skizziert. Doch der Reihe
nach:

Im ersten Teil werden die Ethik ebenso wie ihr Autor, zunächst in ihrer
kontextuellen Verankerung und in ihrer geschichtlichen Kontinuität (2-5), vorgestellt.

Erfreulicherweise versteht der Vf. darunter nicht eine bloße Einordnung
der Ethica in die den Menschen und sein Werk allzu sehr perspektivisch
einengende, reine Geistesgeschichte. Vielmehr geht es ihm um eine auch den

politischen (26-42), wirtschaftlich-sozialen (43-83) sowie geistig-religiösen
Gang der europäischen Geschichte in den Blick nehmende und werkimmanente

bzw. konkret lebensweltliche Konturierung (86—363, nicht 83, wie das

Inhaltsverzeichnis angibt). Dabei werden Etienne de Garlande, Suger von St-
Denis und Louis VI. ebenso vorgestellt wie der «Aufschwung der Städte» (44-
48), die «vielschichtige Gesellschaft» (48—73) sowie die sich neu formierenden
Intellektuellen» (73—79). Das offensichtliche Bemühen, Abaelard und sein Werk
in jenes Gitternetz einzubeziehen, das die Koordinaten von Raum und Zeit
bilden, dient durchaus nicht dazu, Werk und Autor historisch zu relativieren,
sondern im Gegenteil: ihr spezifisches Gesicht und ihr theologisches Gewicht
allererst in ihrer innovativen sowie Raum und Zeit übergreifenden Bedeutung
zu signieren. Der «Aufbruch im 12. Jahrhundert» (86—112) muß hier ebenso

genannt werden, wie der «Blick auf die Theologie» (112-211) nicht fehlen
darf: auf Rationalisierung und Verinnerlichung, auf die damals vorherrschende
wissenschaftliche Methode, auf die variationsreiche Predigtliteratur ebenso
wie auf die sich entwickelnde ars disputandi, auch auf die monastische und
schulische Theologie überhaupt, namentlich auf Anselm von Laon, Wilhelm
von St-Thierry, Bernhard von Clairvaux und, nicht zu vergessen, auf Hugo
von St-Victor. Erst auf diesem mehrdimensionierten Hintergrund zeigt sich
der «Moraltheologe Abaelard» (211-282), erst jetzt läßt sich seine hermeneuti-



226 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

sehe Methode bestimmen, wie sie exemplarisch in Sic et Non entfaltet wird,
erst jetzt gewinnen die Korrespondenz und die Problemata Heloissae ihr
spezifisches Gewicht und erwirbt der Exeget Abaelard sein spirituelles Gesicht.
Überdies wird deutlich, daß und wie Abaelard seine Ethik zunächst «im
partnerschaftlichen Dialog» (236-252) entfaltet und schließlich in den Collationes

entscheidet (268—282). In der Tat: Mit Abaelard «machte die Weltgeschichte
einen Ruck», wie der Vf., auf Flasch (Einführung 1987, 93) rekurrierend,
resümieren und schließlich hinzufügen kann: «aber einen Ruck, der nicht aus dem
Nichts», sondern aus der Zeit selbst kam: «vergleichbar etwa mit der
beginnenden Gotik, bei deren Bauzeugen unser Blick zuerst auf das Neue gezogen
wird und erst nachher vielleicht ihre romanischen Wurzeln erfaßt» (363). Überdies:

im konkreten Blick auf die Ethica und auf Grund minutiöser Textanalyse
gelingt dem Vf. der überzeugende Nachweis, daß es sich bei der Ethica eben
nicht, wie der Titel suggerieren könnte, um ein primär philosophisches,
sondern um ein genuin theologisches, näherhin um ein moraltheologisches Werk
handelt. Dabei wird ein Philosophie- und Theologieverständnis geltend
gemacht, das nicht antagonistisch von außen und gleichsam sachfremd an den
Text herangetragen, sondern das aus dem Werk Abaelards selbst herausgearbeitet

wird. Mehr noch: Der Vf. vermag mittels zahlreicher Querverweise zu
anderen Werken und Stellungnahmen Abaelards aufzuzeigen, daß in der Ethik
die zentralen Themen der gesamten Theologie Abaelards artikuliert werden:
die Moral einer Person, «die sich voll und ganz von Gott in die Verantwor-
tung gezogen und von ihm abhängig weiß» (362). Hier wird «eine vom
vernünftigen Menschen ausgehende autonome Ethik in einen biblisch-neutesta-
mentlichen und theologischen Kontext gestellt [...], ohne dabei den
Anwendungsbereich der praktisch gelebten Moral ganz auszublenden» (362).

Der zweite Teil, mit «Epilog» überschrieben, ist allerdings allzu kurz
geraten. Hier sollte die Wirkungsgeschichte der Ethik aufgezeigt werden. Der
Wunsch bleibt Desiderat. Überdies vermag der Vf. nicht einsichtig zu machen
(374), warum ausgerechnet in diesem zweiten Teil die Übersetzung einer Schrift
Abaelards geboten wird, die nach der Datierung von John Marenbon (1997),
der sich dabei auf Constant Mews (1985) stützt, rund fünf Jahre vor der Ethica
verfaßt wurde, nämlich die Übertragung des dritten Teils der Sententie Parisien-
ses (377-388, von Luscombe als Sententie Parisienses I bezeichnet). Translation
wie Reflexion der genannten Partien der Sententie Parisienses gehören allesamt
und klarerweise in den ersten, nicht in den zweiten Teil vorliegender Studie.
Indes: Die Übersetzung der Sententie Parisienses ist gelungen, ebenso wie die
sich daran anschließende und die gesamte Studie abschließende Neuübersetzung

der Ethica (389—452). Der Vf. rekurriert dabei — im Unterschied (nicht
«im Gegensatz»!) zu der inzwischen in vielerlei Hinsicht überholten Verdeutschung

von Ferdinand Hommel aus dem Nachkriegsjähr 1947 — auf die
mustergültige Edition von Scito te ipsum, die 1971 Edward Luscombe vorlegte. Sie

enthält die längere Version des ersten Buches und das Fragment des zweiten
Buches der Ethik. Die Übersetzungsarbeit selbst stellt eine Gratwanderung
dar zwischen dem Bemühen, einerseits dem Text von damals, andererseits der
Leserin, dem Leser von heute gerecht zu werden. Dabei gilt die Regel: Die



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 227

verständliche ist der wörtlichen Übertragung vorzuziehen. Und bemerkenswert:

kein einziges lateinisches Wort wird in den deutschen Text übernommen,

nicht ein einziges Mal wird ein lateinischer Begriff in Klammern gesetzt
und damit als im Grunde unübersetzbarer Fachterminus signiert. Wir wissen
spätestens seit Peschs berechtigter Kritik an einer Thomas-Übersetzung, wie
riskant solch eine Radikalübersetzung ist. Und dennoch: insgesamt gelingt es

dem Vf., kramp fige Verdeutschungsversuche ebenso zu vermeiden wie auf
jeden verstellend-irritierenden Kothurn zu verzichten. Statt dessen wird sprachlich

variiert, und zwar aus der unausgesprochenen, weil zu Recht für
selbstverständlich gehaltenen Einsicht, das zur Rede stehende Grundwort verlange
wegen seiner mehrdimensionalen Bedeutung nach einer Übersetzung durch
verschiedene deutsche Vokabeln. Gelingt es dem Übersetzer, die Fremdheit
des Textes aufzuheben? Nein, wie sollte so etwas auch erreicht werden, ohne
den Autor des Textes selbst zu verraten («traduttore traditore»)? Die Fremdheit

aber wird durch umsichtiges Übersetzen und intensives Interpretieren des

Textes erschlossen, und zwar so, daß die Leserin, der Leser teilnehmen kann
an jener spannenden Suchbewegung, die über die Reflexion des Guten und
Bösen, der Miß- und Beachtung der Gebote Gottes, der aktuellen Sünde (317—

347) und der Reue, Beichte, Vergebung und Buße (347—359) schließlich die
Intention, die exponierte Bedeutung der Gesinnung und der Absicht in der
Ethik neu entdeckt und deutlich genug formuliert. Abaelard differenziert streng
zwischen der konkreten Tat und der Intention, aus der heraus die Tat
vollzogen wird. Diese sei bei der Bewertung entscheidend, jene laufe lediglich mit.
So bemesse Gott z.B. unsere Schuld entsprechend unserer Absicht, nicht aber
nach dem aus der Intention folgenden Akt: «Veraciter in intentione nostra rea-
tum pensât». Abaelard untergräbt jenen seinerzeit vorherrschenden einseitigen
Objektivismus, der ethisches Handeln lediglich als äußere Entsprechung einer
objektiven Ordnung interpretierte. Dabei behauptet Abaelard keineswegs, daß
eine schlechte Handlung durch Unwissenheit des Handelnden dank eben dieser

Unwissenheit zu einer guten werde, wie ihm Wilhelm von St-Thierry und
Bernhard von Clairvaux vorwerfen zu müssen meinten. Für Abaelard ist ein
Werk nur dann moralisch gut, wenn a) die Absicht gut ist und b) das Werk
dem Willen Gottes entspricht. Da Sünde für Abaelard nicht in einem
objektiven Tatbestand, sondern in der Zustimmung zum Bösen (consensus mali)
und der darin sich ausdrückenden Verachtung Gottes (contemptus dei)
besteht, betont er allerdings, daß derjenige, der unbeabsichtigt, möglicherweise
sogar in bester Absicht, mithin das Gute wollend, objektiv falsch handelt,
dadurch nicht schuldig wird. Abaelard wagt in diesem Zusammenhang ein
provozierendes und in seiner theologischen Wirkungsgeschichte kaum zu
überschätzendes Beispiel zu bringen: Sofern jene, die Jesus ans Kreuz geschlagen
haben, glaubten, ein gottgefälliges Werk zu verrichten, haben sie keine Sünde

begangen.
Es spricht nicht gegen, sondern für die Seriosität des Vf.s, wenn dieser

die Bedeutung der Argumentation Abaelards u.a. auch auf ihre Aktualität hin
befragt und z.B. daraufhinweist, daß es heute — angesichts globaler Ungerechtigkeiten,

namentlich der Tatsache, daß «850 Millionen Menschen auf dieser



228 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

ser Welt in Hunger und Not» leben - längst nicht mehr ausreicht, «den einzelnen

Menschen für alles und immer dann zu entschuldigen, wenn er nicht
gegen sein Gewissen verstößt» (18). Hatte Thomas von Aquin unter den
Bedingungen seiner Zeit diese Grenzen der conscientia im engeren Sinne nicht auch
schon erkannt? Jedenfalls ist dem Aquinaten nicht einfachhin die Lehre des

Abaelard zu unterschieben. Dieser wird von jenem bestätigt, ja, aber auch
korrigiert (STh I—II q 19 a 5 und 6!). Der Blick auf die Wahrheit der Dinge darf
nicht abgelenkt, sondern muß geschärft werden. Sofern jeder Mensch das

göttliche Gesetz zu erkennen und zu wählen vermag, kann keineswegs in dem
Wahrnehmen des Gewissensurteils Schuld liegen, wohl aber darin, die Anamnese

des Seins auszublenden, die innere Stimme zu überhören und insgesamt
nicht genügend das Gewissen zu sensibilisieren. «Delicta quis intelligit? Ab
occultis meis munda me» Ps 18 (19),13. Es wäre in diesem Kontext aufschlußreich,

einmal der wechselnden und verästelten Auslegungsgeschichte des

zitierten Psalms nachzugehen. Der Ubersetzung sind «Anmerkungen» (453—470)

angefügt. Ein Personen- und Sachregister fehlt. Das umfangreiche
Literaturverzeichnis (471-494) ist sorgfältig und gerade im Blick auf die Werke Abae-
lards (471-473) übersichtlich gestaltet. Der Vf. legt eine Studie vor, deren Lektüre

Freude macht.
Manfred Gerwing

Henrik Wels: Die Disputatio de anima rationali secundum substantiam des

Nicolaus Baldelli S.J. nach dem Pariser Codex B.N. lat. 16627. Amsterdam-Philadelphia:

B.R. Grüner Publishing Co. 2000. 153 S. (Bochumer Studien zur
Philosophie 30). ISBN: 90-6032-357-2.

Anzuzeigen ist die Teiledition einer 1609/10 am Collegio Romano der Jesuiten

gehaltenen De anima-Vorlesung. Die philosophische Mediävistik erweitert
seit Jahrzehnten kontinuierlich ihre Textgrundlage durch Handschrifteneditionen.

Dagegen macht die weit vorauseilende bibliographische Erschließungsleistung

großer Gelehrter wie Friedrich Stegmüller, Ramön Cenal, Charles Lohr,
Eduardo Moore u.a. die das ganze letzte Jahrhundert über andauernde
Stagnation in der editorischen Aufarbeitung der gefährdeten Papierhandschriften
der posttridentinischen Scholastik (16.—18. Jh.) nur desto beklemmender fühlbar.

Die Namen der im 20. Jh. editorisch überhaupt bedachten Jesuitenphilosophen

lassen sich an einer Hand abzählen: Luis Molina, Francisco Suärez,
Marcin Smiglecki, Georgius Forro und Juan de Lugo. Obwohl das

philosophiehistorische Interesse sich in den letzten Jahren sogar verstärkt der
frühneuzeitlichen Schulphilosophie zuwendet, meint man immer noch, an dem
genug zu haben, was seinerzeit zu drucken aus diesen oder jenen Gründen für
opportun befunden worden ist. Daß eine als Magisterarbeit an der FU Berlin
bei Wolfgang Hübener entstandene Studie jetzt einen völlig unbekannten
Jesuitenphilosophen ans Licht zieht, ist also sehr ungewöhnlich. Es ist dem
glücklichen Umstand zu verdanken, daß die Handschrift bisher dem großen
Cremonini in Padua zugeschrieben wurde. Wels hat sie ihm mit überzeugenden

Argumenten aberkannt und in Nicolaus Baldeiii (1573-1655) den vermut-



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus 229

liehen Verfasser ermittelt. «Es scheint eine Ironie der Geschichte, daß ein Text,
dessen Hauptziel es ist, in Norditalien verbreitete averroistische und alexand-
ristische Tendenzen auf ganzer Linie zu widerlegen, jahrhundertelang unter dem
Namen eines jener Autoren, die er angreift, in der Bibliothek schlummerte» (S.

45).
In dem edierten Teil diskutiert und bejaht werden drei anthropologische

Thesen, zu welchen von Seiten der Kirche dogmatische Entscheidungen
vorlagen: Erstens ist die menschliche Seele, wie auf dem Konzil von Vienne 1311

gegen den Averroismus festgestellt wurde, eine den Leib informierende Form.
Zweitens ist sie, wie auf dem V. Laterankonzil 1513 gegen den Alexandrismus
festgestellt wurde, trotzdem unsterblich. Drittens sind die (gegen Averroes)
numerisch verschiedenen menschlichen Seelen auch alle gleich. In diesem Punkt
schließt sich Baldelli den Scholastikern an, welche eine dem entgegenstehende
Entscheidung des Pariser Bischofs Tempier von 1277 als kirchenrechtlich
unmaßgeblich zurückwiesen.

Die Einleitung beleuchtet zwei konkurrierende philosophische Schulmilieus:

den orthodoxen, über die Anthropologie jedoch in sich entzweiten, Aris-
totelismus Paduas und den durch die Abhängigkeit vom kirchlichen Lehramt
aufgelockerten Aristotelismus am Collegio Romano. Das Verhältnis Baldellis
zu den von ihm fleißig benutzten Werken von Toletus, Fonseca und den Co-
nimbricensern wird gut analysiert. Man hätte sich hier allerdings den Vergleich
auch mit der von Sebastian Castellote veranstalteten und 1991 abgeschlossenen

dreibändigen Edition von Suärez' De anima-Kommentar gewünscht Wels'
Edition ist philologisch sorgfältig. Abgesehen von kleineren Versehen (S. 104
Z. 485 ist statt «errare» offenbar zu lesen «asserere»; Z. 488 statt «conveniant»:
convincant; Z. 495 statt «quaecumque»: «quacumque»; S. 105 Z. 519 statt «hu-
mani»: «huiusmodi»; S. 123 Z. 227 und Z. 231 statt «sine aequali»: «inaequali»),
bleiben jedoch, da sie sich auf das einzige bekannte Manuskript stützt, bei der
Textkonstitution unvermeidlich unsichere Stellen. Besonders hervorzuheben
ist die gründliche Verifikation der gehäuften und dadurch, daß Baldelli sie selber

weitgehend aus zweiter Hand hat, häufig entstellten scholastischen
Referenzen. Wels befolgt hier die für Gebrauchszwecke doch vielleicht etwas zu
penible Sitte, Aristoteles und Porphyrios nur nach der lateinischen Juntina zu
zitieren.

Was die ausgewertete Forschungsliteratur betrifft, fehlt leider die 1992
erschienene magistrale Abhandlung «Legem impone subactis». Studi su filosofia e

scien^a dei Gesuiti in Italia, 1540-1632 des italienischen Gelehrten Ugo Baldini.
Weder trifft es zu, daß der Galilei-Forscher William A. Wallace «der bisher
einzige» ist (S. 15), der den philosophischen Manuskriptbestand des Collegio
Romano gesichtet hätte, noch stimmt es, daß Manuskripte von Baldeiiis
Philosophievorlesungen «bisher nicht bekannt» wären (S. 16). Bei Baldini findet
sich bereits der Nachweis für einen Teil der Logik von 1606 (derzeit in seinem

Privatbesitz) und für De generatione et corruptione (UB Messina Ms. FN 546).
Die fehlende Berücksichtigung Baldinis erschüttert zwar Wels' Zuschreibung
des Texts an Baldelli nicht, und Wels wird auch damit Recht haben, daß er
den handschriftlichen Vermerk «in collegio romano», auf den er seine Zu-



230 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Schreibung stützt, auf das Collegio Romano der Jesuiten bezieht. Gleichwohl
hätte der Punkt eine Diskussion verdient, da auch die Franziskaner ein «Collegium

Romanum» hatten. Schon das Ordensprofil der in der Handschrift
zitierten Scholastiker deutet auf eine jesuitische Provenienz, den Ausschlag
hätte hier indessen doch erst die Tendenz des uns jetzt präsentierten Textes
gegeben. Während dieser mit allen Jesuiten verteidigt, daß die Unsterblichkeit
der Seele auch beweisbar sei, hat Eberhard Kessler schon 1988, in seinem

Beitrag zur Cambridge History of Renaissance Philosophy, auf den für die
Franziskanerschule auch des 17. Jahrhunderts typischen Fideismus hingewiesen.

In den repräsentativen De anima-Dlsputationen der italienischen Fran-
ziskanerkonventualen Mastri und Belluto von 1643 werden die braven
philosophischen Unsterblichkeitsbeweise jedenfalls gleich dutzendweise zerpflückt.

Daß in dem Punkt, der für jede rationale Psychologie die Hauptsache ist,
sich in der von Wels vorgelegten Edition die Jesuitenscholastik also mehr von
ihrer «konservativen» Seite zeigt, liegt auch an der Persönlichkeit des prä-
sumptiven Verfassers. Sowohl in dem ihm jetzt zugeschriebenen als auch in
einem gesicherten Text, dem philosophisch beachtlichen De superslitione-Traktat
im Rahmen seiner 1637/44 veröffentlichten Moraltheologie, bekundet Baldelli
eine für den katholischen Theologen des 17. Jahrhunderts ungewöhnliche
Versiertheit in Autoren wie Plotin, Plinius, Galen, Albertus Magnus usw. Er hat
den renaissancetypischen Interessenhorizont. Wels' verdienstvolle Edition
leistet daher vor allem zur Erforschung der Philosophie des 16. Jahrhunderts
ihren Beitrag.

Sven K. Knebel

Britta Glatzeder: Perspektiven der Wünschbarkeit. Nietzsches frühe Metaphysikkritik,

Berlin: Philo Verlagsgesellschaft 2000. 186 S. ISBN: 3-8257-0177-8.

«Von den ersten und letzten Dingen» — so heißt das erste Hauptstück des

ersten Bandes von Menschliches-Allzumenschliches (abgekürzt als MAM), das aus
34 Abschnitten besteht. Auf diesen 55 Seiten im zweiten Band der Kritischen

Studienausgabe der Sämtlichen Werke von Friedrich Nietzsche findet man das viel
kommentierte Programm einer historischen Philosophie, die Nietzsche der
traditionellen Metaphysik entgegensetzt. «Aus den wenigen Textfragmenten
des ersten Hauptstücks von MAM ist ein Schlüssel zu Nietzsches gesamter
Philosophie zu gewinnen.» (S. 17) Die Arbeit ist in vier Teile gegliedert: I. Die
Stellung von MAM in Nietzsches Philosophie; II. Exposition und Analyse des

ersten Haupstücks von MAM; III. Motive und Hintergründe von Nietzsches
Metaphysikkritik; IV: Das Experiment. Welche Konzeption von Metaphysik
ist das Objekt von Nietzsches Kritik? Manche Interpreten werden an Piaton
oder an die eigentümliche Verbindung von Piatonismus und Christentum
denken. Doch es gibt gute Gründe, vor Piaton zurückzugehen. Nietzsche gilt
als einflußreicher Entdecker der Bedeutung der vorplatonischen Philosophie,
zu der er in seiner frühen und unveröffentlichten Abhandlung Die Philosophie
im tragischen Zeitalter der Griechen auch Sokrates zählt; die Philosophen vor Piaton

gelten ihm als die reinen und originellen Vertreter der Metaphysik. Diese



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus 231

Abhandlung, Nietzsches Vorlesungsaufzeichnungen (die nur im vierten Band
der zweiten Abteilung der Kritischen Gesamtausgabe zu finden sind), weitere
Notizen aus dem Nachlaß und die Geburt der Tragödie bilden die häufigsten
Referenztexte für die vorliegende Deutung. Während die Schriften der mittleren
Periode, die mit AL4M beginnt, meist entweder textimmanent oder
retrospektiv, aus der Optik der dritten Periode, interpretiert werden, versucht die
Verfasserin das genannte Hauptstück als Anknüpfung und Weiterführung
früherer Gedanken zu verstehen. Sie tut dies jedoch auf eine völlig undogmatische

Weise; gelegentlich gibt es auch Stellen aus dem Spätwerk und insbesondere

aus dem Nachlaß der achtziger Jahre, welche — etwa aus dem Umkreis
der späteren Stellungnahme zur Geburt der Tragödie und der geplanten
Neubearbeitung von MAM — frühere Gedanken wiederholen und ergänzen (vgl.
S. 30). Als zentrales Motiv wird die Verdrängung des Werdens (vgl. S. 166 und
169) herausgearbeitet - diese Flucht vor dem Werden, dem Chaos und dem
Schrecken der Wirklichkeit hat, außer Heraklit, bereits Anaxagoras und vor
allem Parmenides in Versuchung geführt. Dabei wird Parmenides als Prototyp
des traditionell-statischen Metaphysikers dargestellt, der sich von «Begriffsmumien»

irreführen lasse, Sein und Werden als absolute Gegensätze verstehe
und einzig das unwandelbare und zeitlose Sein als real akzeptiere. Das Sein ist
jedoch nur das Resultat von Wunsch und Abstraktion; in dieser Auszeichnung
des Seins manifestiert sich das, was Nietzsche auch in seinem Aufsatz Über
Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne als das «Anthropomorphische aller
Erkenntnis» bezeichnet (vgl. S. 94). Nietzsche überträgt diese Kritik auf die
Annahme einer Außenwelt, die zur anthropomorphen Projektion erklärt wird. In
seinen Ausführungen über Heraklit lassen sich zwei Argumente für das Werden

erkennen: ein sprachtheoretisches Argument, das besagt, daß wir uns
durch die Sprache täuschen lassen und dem grammatischen Glauben an
Subjekte und Dinge erliegen, und ein wahrnehmungstheoretisches Argument, das

besagt, daß wir durch unser kurzes Leben und unseren «kurzen Blick» Konstanz

erdichten, wo es in Wirklichkeit (wie etwa eine Zeitrafferaufnahme zeigt)
weder Beständigkeit noch exakte Wiederholung gibt. Dieses Argument wurde
in einer Festrede des Zoologen Karl Ernst von Baer im Jahre 1860 behandelt
(vgl. S. 101 f.). Ohne die Frage der Exegese der frühgriechischen Texte weiter
klären zu müssen, lassen sich die Motive und Argumente aus der
Antikenrezeption weiterverfolgen. Zu den weitergeführten Motiven gehören das
Problem der Entstehung aus Gegensätzen, d.h. die Fragestellung: «Wie kann
etwas aus seinem Gegensatz entstehen » (vgl. MAM 1 und MAM II, II Der
Wanderer und sein Schatten 67, Jenseits von Gut und Böse 3 und 34, Göthen-Dämmerung,

«Vernunft» 4), die Thesen zur Genese der Sprache als vermeintlicher
Wissenschaft (vgl. MAM 11) und die Auffassung der Metaphysik als Wissenschaft

von den Grundirrtümern, die aber fälschlich für Wahrheiten gehalten
werden, und das tragische Verhältnis von Erkenntnis und Glück (vgl. MAM 9

und 34). Nicht nur Nietzsches Identifikation mit Heraklits «Alles fließt»,
sondern auch die Bestätigung des dynamischen Charakters der Wirklichkeit durch
die Naturforschung und die nachkantische Philosophie von Friedrich Albert
Lange (vgl. S. 113-122, 147) und Schopenhauer haben Nietzsche in der An-



232 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

nähme bestätigt, die Wirklichkeit (das «Ding an sich») sei für die am Leitfaden
der Logik und der Kausalität orientierte Erkenntnis unzugänglich. Später wird
er die Annahme eines «An-sich» völlig verwerfen. Bei genauerem Hinsehen
erweist sich das Projekt der Erkenntnis der Welt als zwiespältig: Indem die
Erkenntnis darauf drängt, ins Innerste der Wirklichkeit einzudringen,
vermehrt sie unsere Ignoranz. Mit dem Anspruch, uns die Welt bekannter und
vertrauter zu machen, vertieft sie das Fremde und Befremdliche derselben.
Die Wirklichkeit erweist sich als das, was sich der Erkenntnis hartnäckig
entzieht. Wir können die Wahrheit suchen, aber nicht besitzen, wie N. in
Erinnerung an Lessing sagt. Da wir die Wahrheit nicht entbehren, aber auch nicht
finden können, müssen wir sie erfinden. Es gibt nur subjektive Wahrheit. Aus
dem Verzicht auf Erkenntnis des Dinges ergibt sich ein Krisenbewußtsein, das
Ähnlichkeit hat mit Heinrich von Kleists Kant-Krise (vgl. S. 126) und das von
Nietzsche später zur Diagnose des Nihilismus verschärft wird. Die
wissenschaftliche Lehre vom souveränen Werden (vgl. S. 129) ist wahr, aber tödüch
(vgl. S. 123ff.) « die entsetzliche Konsequenz des Darwinismus, den ich übrigens

für wahr halte» (S. 124). Deshalb muß die Kunst (im weitesten Sinne
verstanden) als Gegengewicht zur intellektuellen Redlichkeit dienen. Sie bietet
eine Möglichkeit, «trotz der Erkenntnis zu leben» (vgl. S. 133). «Wir haben die
Kunst, um nicht an der Wahrheit zugrunde zugehen» (S. 134). Nietzsche
versucht diese Lösung, die nicht ohne interne Schwierigkeiten ist und den
tragischen Konflikt zwischen Leben und Erkennen eher verschärft als entspannt,
zu ersetzen durch eine Neukonzeption der Erkenntnis als perspektivische
Verfälschung. Diese Umdeutung ist nur möglich, wenn Irrtum, Verfälschung etc.
nicht mehr als Oppositionsbegriffe zu Wahrheit, sondern als form-, sinn- und
weltschaffender Prozeß (vgl. S. 156) verstanden werden.

Die Arbeit besticht durch die Klarheit der Darstellungen und die
übersichtlichen Zusammenfassungen. Sie gibt eine philosophiehistorische
Interpretation; diese wird durch reiche und prägnante Stellennachweise etabliert.
Allerdings gibt es auch in dieser Arbeit Lücken; so wird etwa die Zwiespältigkeit

des Projekts der Erkenntnis nicht mit der vielleicht besten Stelle im
Nachlaß belegt. «Die Entwicklung der Wissenschaft löst das (Bekannte) immer
mehr in ein Unbekanntes auf: sie will aber gerade das Umgekehrte und geht
von dem Instinkt aus, das Unbekannte auf das Bekannte zurückzuführen »

{Nachgelassene Fragmente, KSA 12, 5 [14]). Was Nietzsche in diesem Abschnitt
als «widerspruchsvolle Vorstellung» bezeichnet, ließe sich zweckmässiger als

Konflikt zwischen zwei divergierenden Konzeptionen von Erkenntnis
charakterisieren, nämlich als Konflikt zwischen Erkenntnis durch Bekanntschaft
und Assimiliation auf der einen Seite, und Erkenntnis durch fortschreitendes
Problematisieren und externe oder distanzierte Betrachtungsweise auf der
anderen Seite. Es ist offensichtlich, daß sich die Verfasserin nicht an Begriffen
und Debatten der zeitgenössischen systematischen Philosophie orientieren
will. Hier liegen die Grenzen der vorliegenden Studie. Es wird z.B. kein
Versuch unternommen, die zeitgenössische Theorie der Wahrheit oder die
Erkenntnistheorie als Mittel der Analyse heranzuziehen. Es wird lediglich
behauptet, Nietzsche hätte den Begriff von Wahrheit als Korrespondenz aufge-



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus 233

ben oder als inkohärent erwiesen (vgl. S. 41, 119 Anm. 35, S. 121 und 146) —

eine These, welche in der Nietzsche-Literatur höchst umstritten ist, was etwa
aus dem zwar zitierten, aber kaum ausgewerteten Buch von Maudemarie Clark
hervorgeht. Die irreführende These, Irrtum könne auch in einem anderen Sinne

als in Opposition zu Wahrheit konzeptualisiert werden (übernommen von
Kaulbach und Claesges, vgl. S. 156, Anm. 130), wird kaum weiter analysiert,
geschweige denn kritisch untersucht. Ist es überhaupt sinnvoll, einen Begriff
von Irrtum «jenseits des Wahr-Falsch-Dualismus als autonomen Begriff»
(S. 157) zu explizieren? Thesen dieser Art, die vereinfacht formuliert besagen,
ein (oder jeder?) Irrtum könne auch wahr und eine (jede?) Wahrheit auch
falsch sein, haben viel zum unvorteilhaften Image von Nietzsche als Wirrkopf
und Vorläufer postmoderner Beliebigkeit beigetragen. Die Arbeitshypothese
des Rezensenten, daß Wahrheit bei Nietzsche häufig für einen epistemologi-
schen (und nicht semantischen) Begriff steht und z.B. den Grad der Bestätigung

einer Aussage bezeichnet, würde die irritierende Rede von mehr oder
weniger wahren oder falschen Thesen in eine plausible Auffassung übersetzen.
Weiter wäre zu berücksichtigen, daß es externe Aussagen gibt (etwa solche
über den Sprachrahmen und den semantischen Begriff von Wahrheit), die
eher pragmatisch (z.B. als nützliche Fiktionen) als empirisch bestätigt werden.
Mit Rücksicht auf solche Unterscheidungen von mehr oder weniger gut
bestätigten Aussagen und internen und externen Sätzen würde der reich
dokumentierte Kampf Nietzsches gegen irreführende Gegensätze oder unhaltbare
Dualismen durchaus Sinn machen. Dies würde ein Licht werfen auf folgende
Zusammenfassung: «Es gibt bessere und schlechtere Weisen des Verfälschens

und Fingierens — die Metaphysik rangiert in Nietzsches Rangliste der
Kunstformen am unteren Ende» (S. 165). Wie nämlich dieses Fazit zeigt, gibt
es für Nietzsche eine Chance, zwischen leistungsfähigeren und inferioren
Perspektiven zu unterscheiden. Anhaltspunkte findet man auf Seite 60 und
dort auch in der Anmerkung 50, wo das Modell von Maß und Messen und
Gerechtigkeit als epistemische Tugend erwähnt wird. Diese Chance, Perspektiven
zu korrigieren und zu verbessern, würde verloren gehen, wenn alle Wahrheiten

(gleichermaßen) Irrtümer oder Verfälschungen wären. Die Autorin unterläßt

es, den offenbar unangetasteten Status der «kleinen unscheinbaren
Wahrheiten» {MAM 3) bei Nietzsche zu erläutern. Wäre es nicht möglich, daß Nietzsche

für solche Wahrheiten am Begriff der Korrespondenz festhalten könnte
oder sogar sollte? Setzt die Metapher von Projektionen (vgl. S. 46 und 96) ebenfalls

das Modell von Wahrheit als (verfehlter) Korrespondenz voraus? Wer die

nötige Geduld aufbringt, die philologisch disziplinierte und anregende Arbeit
von Britta Glatzeder im Detail zu studieren und den Stellennachweisen
nachzugehen, wird den Eindruck erhalten, daß Nietzsche zusätzlich eine über die

textgenaue Rekonstruktion hinausführende kritische Prüfung seiner Philosophie

verdienen würde.
Jean-Claude Wolf



234 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

Ruth Abbey: Nietzsche's Middle Period. Oxford: University Press 2000. 208 p.
ISBN: 0-19-513408-7.

Die zu besprechende Neuerscheinung ist eine überarbeitete Doktordissertation,

welche die Bücher der mittleren Periode, die als «reich und fruchtbar»
bezeichnet werden, einer genauen Lektüre unterzieht. Die Autorin weist auf
frühere Arbeiten hin, welche der mittleren Periode gewidmet sind, etwa auf
die Studie von Peter Heller: Von den ersten und letzten Dingen, Berlin 1972. Zum
gleichen Textbereich vgl. auch Ulrich Claesges: Der maskierte Gedanke. Nietzsches

Aphorismenreihe Von den ersten und letzten Dingen (Nietzsche in der
Diskussion), Würzburg 1999. Eine Studie, welche der mittleren Periode gewidmet
war, stammt von dem durch seine Kulturgeschichte über den Neid bekannt
gewordenen Autor Helmut Schoeck: Nietzsches Philosophie des «Menschlich-All-
Zumenschlichen». Kritische Darstellung der Aphorismen-Welt der mittleren
Schaffenszeit als Versuch einer Neuorientierung des Gesamtbildes, Tübingen 1948.

Das Buch von Abbey ist eine Fundgrube an Belegstellen für die von ihr
behandelten konkreten Themen aus den Werken von Menschliches-Allzumenschliches

bis zum vierten Buch der Fröhlichen Wissenschaft. In den ersten beiden
Kapiteln werden allgemeine Merkmale wie der Naturalismus, der Rationalismus,

die Aufmerksamkeit für Gewohnheit und Gemeinschaftsleben (die nicht
nur pejorativ charakterisierte «Herde») dargelegt und der Behandlung im
späteren Werk gegenübergestellt. Diese Gegenüberstellung wird in den folgenden
Kapiteln fortgesetzt. Die generellen Themen der Metaphysik werden knapp
behandelt. So wird etwa konstatiert, daß Nietzsches Bekenntnis zum
Determinismus irreführend ist und in letzter Konsequenz unvereinbar wäre mit
seinen richtungweisenden Aufforderungen zur Selbstbejahung und zu einem
Leben ohne Selbsthaß und Scham. Bei N. zeichnet sich ein ähnliches Problem ab

wie bei Spinoza: Ein scharfer Kritiker der Willensfreiheit ist zugleich ein
glühender Befürworter der Selbstbefreiung des Menschen aus zahlreichen Zwängen

und Mechanismen des emotionalen Lebens. Auch die Konzentration auf
konkrete Themen wie Freundschaft und Frauen rücken den Nuancenreichtum
und die überraschende «open-mindedness» des «mittelalterlichen» N. in ein helles

Licht. Mit Erfolg weist Abbey manche Berufungen auf N. zurück, die sich
bei genauerem Hinsehen nur als Zitate oder Paraphrasen aus bestimmten Phasen

seines Werkes entpuppen. (Die Phaseneinteilung geht auf einen Vorschlag
von Lou André-Salomé zurück und wird in der Sekundärliteratur bis heute
mutatis mutandis übernommen.) Es gibt einen N. der mittleren Phase, bei dem
kaum vom Wille zur Macht und gar nicht von Dionysos die Rede ist. Auch der
verbreitete Eindruck, N. habe manche Behauptungen weder entwickelt noch
begründet, läßt sich durch manche Belege in den Werken der mittleren Periode

relativieren. Hier finden sich nämlich oft die Motive und Erklärungen für
Sachverhalte, auf die später nur noch angespielt wird. Keine Periode ist so
geeignet wie die zweite oder mittlere, die Subtilität von N.s psychologischen
Beobachtungen und Reflexionen zu vermitteln. Diese Subtilität drückt sich unter

anderem darin aus, daß N. die Extreme einer moralisierenden Beschreibung

ebenso vermeidet wie die Illusion einer absoluten Wertfreiheit. Es gibt
jedoch Aspekte, die in der Darstellung von Abbey zu kurz kommen, obwohl



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 235

sie alles andere als nebensächlich sind, sondern den Charakter von
phasenübergreifenden Leitmotiven haben. Die mittlere Schaffenszeit ist und bleibt
überschattet von Problemstellungen, die sich bei N. in allen Phasen finden,
nämlich den nagenden Zweifeln an der Möglichkeit und dem Wert von
Erkenntnis. Das Denken N.s richtet sich immer wieder gegen sich selber, gegen
den ins Fleisch schneidenden Geist, gegen den Schatten einer sich wandelnden,

unsoliden, unzuverlässigen und gegenüber allem Sinn und Leben letztlich
indifferenten Wirklichkeit. Die «gefährlichen Vielleicht» machen alle Schriften
N.s zu einem Minenfeld, zu einem Risiko der Überproblematisierung, des

Vernunft- und Erkenntnissuizids. Es gibt keine vollständig idyllische und
abgeklärte Phase in N.s Schaffen; der Stachel des Selbsteinwandes und die
Drohung der Selbstaufhebung sind immer präsent — man denke nur an die Para-
doxien des frühen Erkenntnisverbotes und des späteren Perspektivismus —,

wenn auch nicht an allen Textstellen gleichermaßen sichtbar und entwickelt.
Es ist verblüffend, daß Abbey bei ihrer Skizze zum Problem der Willensfreiheit

mit keinem Wort darauf eingeht, daß gerade der Glaube an eine (absolute)
Willensfreiheit unter den Kandidaten für lebenswichtige und lebensförderliche
Grundirrtümer firmiert. Die Thematik von Irrtum und Selbsttäuschung wird
von Abbey weitgehend ausgeblendet, sieht man von ihrem gehaltvollen dritten
Kapitel über Egoismus und Eitelkeit ab. Ausgerechnet in diesem Kapitel zeichnet

sie anhand einer Fülle von Belegen aus den publizierten Werken der
mittleren Phase das Bild einer Ausgewogenheit im Urteil - eine Überlegenheit und
Balance, die von N. wohl eher gefordert als jemals tatsächlich erreicht wurde.
Wir verdanken N. tiefe Einsichten in das Verhältnis von Selbstaffirmation und
der Fähigkeit, Gutes zu tun. Wie Abbey überzeugend darlegt, erstreckt sich
N.s Plädoyer eines Egoismus der Selbstaffirmation nicht auf die Eitelkeit; diese

wird vielmehr an den meisten Stellen und in Ubereinstimmung mit der
Tradition und Konvention ungünstig beurteilt. Eitelkeit ist eine kontraproduktive
Strategie, welche das angestrebte Ziel der Selbstbejahung und der Überwindung

von Scham und Selbsthaß verfehlt. N. selber, wie er uns unter anderem
in seinen Briefen und in den Zeugnissen Dritter begegnet, ist und bleibt aber
eine Person, die sich in keiner Lebensphase von extremen Schwankungen des

Selbstwertgefühls befreit hat. Er hat selber höchst ungünstige Strategien der
Kommunikation und der Freundschaft (wie z.B. völlig überstürzte Heiratsanträge)

gewählt. Hat er praktiziert, was er propagiert oder bewundert hat? So-
krates und Epikur werden panegyrisch porträtiert, doch hat er in ihrem Geiste
gearbeitet oder gelebt? Wir finden bei N. eine Vision der Selbstaufklärung und
Selbsterlösung, ein Bild des entspannten und ernüchterten Denkens, aber handelt

es sich letztlich um mehr als um einen flüchtigen Tagtraum? Hat N. seine
für die mittlere Phase charakteristische Sympathie für Sokrates auch

umgesetzt in eine Praxis des sokratischen Philosophierens, oder hat er es nicht
eher bei einem Bekenntnis und dem Ausdruck von Bewunderung bewenden
lassen? Ist der proteushafte Stilreichtum Ausdruck von Meisterschaft und
Reichtum oder ein Symptom von Verlegenheit und begrifflich-argumenativer
Erschöpfung? Auch Abbey erliegt zum Teil einem Schema der Interpretation,
wenn sie z.B. meint, N. sei in den späteren Werken weit skeptischer gegen-



236 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

über der Erreichbarkeit von Selbsterkenntnis als in der mittleren Phase. Dieses

Schema mag Abbeys Deutung von Abschnitt 48 in der Morgenröte illustrieren.

«(Erkenne dich selbst) ist die ganze Wissenschaft. — Erst am Ende der
Erkenntnis aller Dinge wird der Mensch sich selber erkannt haben. Denn die Dinge

sind nur die Grenzen des Menschen.» Abbey macht darauf aufmerksam,
daß Selbsterkenntnis in dieser Phase als Grenzbegriff fungiert und daß in
diesem Abschnitt die Innen-Außen und Selbst-Andere-Dichotomie relativiert wird
(vgl. S. 22). Da sie aber davon ausgeht, daß die Skepsis gegenüber der
Selbsterkenntnis im Spätwerk zunimmt, da auch die Skepsis gegenüber der
Erkenntnisleistungen von Sprache und Vernunft zunehme, deutet sie den Abschnitt
48 im Rahmen einer N. attribuierten positiven Einstellung zum Sokratischen
Projekt einer sich selber erforschenden Lebensform. Dabei übersieht sie
jedoch ganz andere Deutungsmöglichkeiten. Im besagten Abschnitt liegt ein Hinweis

darauf vor, daß alles Wissen zusammenhängend ist, daß es kein
punktuelles, isoliertes Wissen gibt. Dies paßt auch zur Bedeutung, die N. an einer
anderen Stelle der Kohärenz des Denkens beimißt (vgl. Fröhliche Wissenschaft
114; vgl. aber auch 54, wo die Beweiskraft der Kohärenz in Frage gestellt
wird). N. scheint auf den ersten Blick im bereits erwähnten Abschnitt 48
Selbsterkenntnis sehr hoch einzuschätzen. Doch dies ist ein zweideutiger, vielleicht
ironischer Abschnitt, bestehend aus zwei Sätzen. Wenn es nämlich so ist, daß

wir uns erst am Ende der Erkenntnis aller Dinge erkennen werden, so werden
wir, sofern wir ohnehin nie an dieses Ende gelangen, uns nie selber
(vollständig) erkennen. Die Stelle kann als Ausdruck von Skepsis verstanden werden.

Radikale Skepsis in Bezug auf die Möglichkeit von vollständiger
Selbsterkenntnis wird im zweiten Buch der Morgenröte wiederholt aufgegriffen (vgl.
Morgenröte 115 und 116.) Die radikale Sprachkritik meldet sich ebenfalls an,
etwa in Morgenröte 120. Sie ist keine Besonderheit des Spätwerks, wie Abbey
glaubt. Bemerkungen zu den Grenzen der Selbstkontrolle, wie sie in Morgenröte
109 thematisch werden, stehen ebenfalls in engem Zusammenhang mit den
Grenzen der Selbsterkenntnis. Eine weitere Erklärung für die Schwierigkeit, ja
Unmöglichkeit von Selbsterkenntnis besteht darin, daß man zu sich selber
gewöhnlich zu wenig Distanz hat, um sich als Problem sehen zu können — und
erst letzteres wäre eine Erkenntnis, welche mehr ist als nur Bezugnahme auf
Bekanntes. Die grundlegende Unterscheidung von Bekanntschaft und
Erkenntnis wird in Fröhliche Wissenschaft 355 ausgeführt. Aus solchen Überlegungen

würde folgen, daß wir — überspitzt gesagt - uns selber und jene, mit
denen wir am vertrautesten sind, am wenigsten erkennen. Vertrautheit und Grad
der Erkenntnis verhalten sich umgekehrt proportional. Überlegungen, die zu
solchen Schlußfolgerungen führen, sind in den Schriften der mittleren Phase

angelegt und zum Teil auch in diesem Sinne ausgeführt. Abbeys These, N. stehe

in den Werken der mittleren Phase dem Projekt der Selbsterkenntnis weniger

mißtrauisch gegenüber als in der letzten Periode, bedarf also einer erneuten

Überprüfung.
Wie sehr N. seine Lobreden zum Geist der Aufkärung und der sokratischen

Lebensführung auch in der mittleren Periode problematisiert und attak-
kiert, deuten Stellen aus dem Nachlaß an. Der Nachlaß wird aber von Abbey



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 237

ignoriert - eine Haltung, die mit dem mangelhaften Stand der englischen
Übersetzung des Nachlasses teilweise erklärt, aber nicht gerechtfertigt werden kann.
Abbey hat zwar überzeugend nachgewiesen, daß man die zweite Phase gegenüber

den Meisterwerken wie jenseits von Gut und Böse und zur Genealogie der Moral

nicht in allen Belangen als weniger reif oder fortgeschritten darstellen kann.
Doch diese Werke der dritten Phase können zum Teil auch als verschärfte
Fortsetzung der Aufklärungsarbeit gedeutet werden. Sie enthalten gelegentlich
Selbstkritik gegenüber der «Zarathustra-Phase». Abbey hat überdies die
Auffassung nicht widerlegt, die sich in den Studien von Clark, Richardson, Poell-
ner, Haies und Welshon kristallisiert und die besagt, daß N. in der systematischen

und kohärenten Formulierung seines Perspektivismus in den genannten
Schriften der dritten Perspektive markante Fortschritte gemacht hat. Diese im
weitesten Sinne «analytische Rezeption» von N. wird durch Abbeys gründliche
Lektüre nicht konkurrenziert oder gar verdrängt. Ihre textnahe Lektüre ist zu
empfehlen als Antidoton gegen eine essentialistische Lesart von N., welche
seine Position mit einigen Parolen des Spätwerkes identifiziert oder gar seine

gesamte Tendenz auf einige übersteigerte und wahnhafte Züge im Spätwerk
festlegen möchte. Abbey hat nicht übertrieben, wenn sie den Eigenwert und
das hohe Interesse der Werke der mittleren Periode untersucht und bestätigt.

Jean-Claude Wolf

Bernard N. Schumacher: Une philosophie de l'espérance. La pensée de Josef Pieper
dans le contexte du débat contemporain sur l'espérance. Fribourg: Eds Universitaires;
Paris: Cerf 2000. 288 p. ISBN: 2-8271-0831-3 [Traduction allemande: Rechenschaft

über die Hoffnung. Josef Pieper und die zeitgenössische Philosophie. Mainz: Matthias

Grünewald Verlag, 2000, 288 p.]. ISBN: 3-7867-2278-1.

La tragédie humaine symbolisée par Hiroshima et Auschwitz et le désarroi qui
l'accompagne ont façonné les récentes discussions sur l'espérance. Quelle
sorte d'espérance humaine est à même de résister à de tels chocs existentiels?
La philosophie tend à éluder la question de l'espérance, qu'elle relègue aux
domaines de la sociologie, de la psychologie et de la théologie. Dans sa
signification philosophique, l'espérance se présente comme une attitude humaine
fondamentale et un principe moteur de l'être humain historico-temporel «en
route». En tant que pionnier du renouveau actuel de l'éthique des vertus, le

philosophe allemand Josef Pieper (1904-1997) a contribué de manière significative

à une théorie de la vertu en général, et notamment de la vertu
d'espérance sur un arrière-fonds de menace constituée par la possibilité de l'auto-
destruction de l'humanité. La philosophie de Pieper est encore insuffisamment
connue hors de son Allemagne natale, bien que les traductions de ses œuvres
ne cessent de se multiplier (en anglais, italien, espagnol, français, etc.). L'étude
de B. Schumacher (à l'origine une thèse de doctorat de l'Université de

Fribourg) se propose d'une part d'analyser l'espérance humaine telle qu'elle est

conçue par Pieper dans l'ensemble de son corpus philosophique, et d'autre

part de l'insérer dans le contexte plus vaste du débat actuel sur l'espérance.



238 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

L'auteur présente une analyse systématique et originale de la question, en
élargissant le débat à différentes écoles de la philosophie contemporaine: existentialistes

(Bollnow, Camus, Jaspers, Marcel, Sartre), néo-marxistes (Bloch), phé-
noménologues (Heidegger, Middendorf), personnalistes (Landsberg),
philosophes analytiques et anglo-saxons (Day, Godfrey). Il tient compte également
des apports de la neurophysiologie, de la psychologie et de la psychiatrie.

L'origine et la finalité de la nature humaine servent de points de référence
fondamentaux à la construction d'une théorie de l'espérance. L'auteur
confronte avec perspicacité l'apport de Pieper et celui de J.-P. Sartre et de E. Bloch
(ch. 1). Tout en partageant certains principes, Sartre et Pieper aboutissent à

des conclusions radicalement différentes sur la nature humaine et l'espérance:
ils soutiennent tous deux que l'espérance représente le principe de la liberté de

l'agir et la réalisation d'un bien librement choisi. Fidèle à son point de vue
d'athée, Sartre nie l'existence d'une nature humaine, «puisqu'il n'y a pas de
Dieu pour la concevoir» (37). Le sartrien n'admet pas que l'espérance
fondamentale ait un but final déterminé; ainsi de par sa liberté absolue, il doit choisir

sa propre nature et ses propres valeurs (46). Pour Pieper, au contraire, la

nature humaine implique un certain déterminisme indéterminé. Bien que
l'intellect soit ordonné à la vérité fondamentale et la volonté au bien universel
dans sa poursuite du bonheur, l'être humain est libre de choisir les buts
intermédiaires ainsi que les moyens nécessaires pour atteindre les buts intermédiaires

et finaux (49). Le défi du matérialisme dialectique biochien (Principe
Espérance) engage du reste Pieper à approfondir ses réflexions sur l'espérance.
Bloch considère que l'essence du sujet ne peut se développer que dans un
processus historico-temporel ouvert, dynamisé par l'espérance (63). L'ontologie
du devenir de Pieper s'exprime différemment. Il caractérise l'être humain par
une incertitude existentielle quant à sa propre réalisation, sachant que celle-ci
consiste à mener une vie vertueuse fondée aussi bien sur les vertus naturelles-
morales que surnaturelles-théologiques. Cette incertitude ne peut être surmontée

que par l'espérance.
L'auteur aborde les caractéristiques de l'espérance humaine, dont Pieper

décrit sommairement six traits (ch. 2): elle est accompagnée d'un minimum de

certitude; son objet est un bien désiré qui ne se réalise pas nécessairement et
dont l'obtention implique une certaine difficulté; pour être atteinte, elle
requiert une aide extérieure et implique une attente. Afin de brosser un tableau
plus complet de l'espérance, l'auteur se réfère à d'autres penseurs pour d'autres
questions, telles que la typologie de l'espérance et sa relation avec l'attente; et
le lien entre la certitude, la croyance et la confiance.

L'auteur examine ensuite la distinction, couramment acceptée dans le
débat contemporain, entre deux types d'espérance (ch. 3): l'espérance commune
ou l'espoir et l'espérance fondamentale. Ces deux types d'espérance possèdent
certains traits communs, mais diffèrent selon leur finalité, leur objet propre,
leur degré d'enracinement dans la personne et leur expression grammaticale.
Le premier — l'espoir - tombe lorsqu'il est confronté à des situations-limites
(catastrophes, mort); alors que la seconde — l'espérance fondamentale - est

unique et reste intacte même lorsque tous les espoirs sont détruits. Les visions



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 239

de Bloch et de Pieper sur ces deux genres d'espérance divergent nettement.
Tandis que pour Bloch l'espérance fondamentale vise à l'épanouissement de la

société par la praxis, au salut politique à travers la révolution sociale (109),

pour Pieper, elle ne s'acquiert pas par l'effort, mais elle est reçue comme un
don gratuit, et elle n'est accomplie qu'au-delà de la mort et de la temporalité.

L'espérance fondamentale et le désespoir fondamental peuvent se manifester

dans des situations-limites, telles que des confrontations déconcertantes
avec la maladie et la mort, les épreuves et les chocs existentiels (ch. 4). Ils
expriment deux attitudes existentielles qui se fondent sur deux métaphysiques:
l'une est ouverte à la réalité comme un don, l'autre est fermée sur elle-même
et se coupe du monde (137). L'auteur relève de manière très intéressante que
l'acedia ou l'ennui — particulièrement dans un monde dominé et motivé par le
travail à la place des loisirs — est à la racine de l'attitude de désespoir et est
étroitement lié à l'absurde, au néant et à l'angoisse (137—144).

La notion d'espérance est remise en question de façon extrême par la
réalité de la mort (ch. 5), vue comme «l'anti-utopie par excellence» (149, cf.
Bloch, op. cit.). En riposte aux métaphysiques du nihilisme, Pieper propose
une métaphysique de l'être et de l'amour enracinée dans une ontologie de la
bonté de la création (158). L'auteur souligne que l'affirmation piepérienne
selon laquelle Dieu est la raison de l'espérance fondamentale est commune à de

nombreux philosophes contemporains ayant traité de l'espérance (Alfaro, Ed-
maier, Evans, Godfrey, Marcel, Scherer, Unamuno). La philosophie néomarxiste
du progrès de Bloch répond différemment à ce problème: niant un au-delà de
la mort, il place le problème de la mort personnelle au niveau de l'espèce. La

personne humaine continue à vivre seulement à travers une eschatologie
sécularisée, un royaume de Dieu messianique terrestre sans Dieu (188). L'auteur
critique cette solution, car elle ne prend pas au sérieux la possibilité de l'auto-
destruction de l'espèce humaine qui anéantirait l'objet même de l'espérance
biochienne.

Les deux réponses extrêmes à l'anti-espérance, symbolisée par Hiroshima
et Auschwitz, sont l'optimisme du progrès et le pessimisme de la décadence et
du nihilisme (ch. 6). L'auteur analyse soigneusement les arguments avancés

par Kant soutenant le progrès constant de l'humanité, comme ceux de K.
Lorenz et de T. de Chardin. Puisqu'il est ouvert aux données de la croyance (comme

sources de la réflexion philosophique), Pieper ne s'enferme pas comme
Bloch dans une notion d'espérance aplatie s'exprimant dans une religion
sociale matérialiste qui cherche le progrès d'une «transcendance sans transcendance»

(expression biochienne que l'auteur utilise d'ailleurs fréquemment). Il
ne défend pas non plus exagérément une notion religieuse du progrès, telle

que l'évolutionnisme de T. de Chardin. En outre, il s'oppose au désespoir
nihiliste basé sur l'absurdité de l'existence personnelle et sociale, tout en
reconnaissant l'incertitude causée par la possibilité d'un totalitarisme mondial ou
d'une catastrophe thermonucléaire. Pieper répond par une via media qui fournit

une raison d'espérer en un futur personnel et communautaire enraciné en
un «Tu» absolu (235).



240 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

En guise de conclusion, l'analyse minutieuse de Schumacher n'omet pas
une critique des faiblesses et des lacunes de la conception piepérienne de

l'espérance. 1) l'auteur complète et approfondit la description des caractéristiques

de l'espérance - qui serait superficielle chez Pieper — par une étude
systématique des différents aspects de la passion et de la vertu d'espérance.
Toutefois, l'étude de Schumacher aurait pu être enrichie d'une analyse des
passions et des vertus associées à l'espérance, telles que la peur et la force, la

tristesse et la patience. 2) l'auteur remarque que les écrits de Pieper sur l'espérance

n'intègrent pas les profondes réflexions sur le bonheur que l'on trouve
dans le reste de son œuvre. Pour mieux comprendre l'approche des vertus,
adoptée de même par Schumacher, il aurait pu approfondir d'avantage le lien
entre les deux notions d'espérance et celles de bonheur (incomplet ou ultime)
et la défendre contre la critique kantienne. 3) Schumacher constate que dans
les premiers écrits de Pieper, l'objet de l'espérance devait être reçu par la
révélation divine. Après 1935, Pieper assouplit cette exigence, que Schumacher

qualifie «d'insuffisamment philosophique», selon laquelle l'espérance nécessite
d'être comprise dans sa profondeur (théologique), tout en niant cependant
l'existence d'une vertu naturelle de l'espérance fondamentale (123—124). Bien
qu'il se réfère à l'expérience religieuse pré-philosophique dans sa réflexion sur
l'espérance (approche philosophique valable), sa solution plausible n'efface

pas les limites d'une compréhension philosophique qui reste silencieuse au sujet

du mystère de l'au-delà de la mort (177). Schumacher s'éloigne de la
conception piepérienne de la vertu d'espérance comme exclusivement théologale,
et conçoit une façon de parler raisonnablement de la vertu naturelle d'espérance

qui accompagne la passion d'espoir (127, 238).
En somme, Schumacher tisse un exposé magistral sur la place de la theoria

et de la praxis, du déterminisme et de la liberté, de la passion et de la cognition,

de la dimension individuelle et communautaire dans la poursuite des objets

espérés. L'accent mis sur Pieper apporte cohérence et profondeur au
débat contemporain sur l'espérance. La réflexion de Schumacher est intéressante
à plusieurs égards. Elle représente non seulement la plus vaste étude sur la

question de l'espérance chez Pieper à ce jour (comme l'indique la riche
bibliographie), mais aussi une excellente analyse sur l'espérance en tant que telle. Il
s'agit d'un traité philosophique détaillé digne d'être loué pour ses propres
mérites: il invite non seulement à lire les textes de Pieper en proposant une clef
de lecture, mais il présente également une approche interdisciplinaire et
contemporaine de l'espérance humaine.

Craig Steven Titus

Michael Sandel: Le libéralisme et les limites de la justice. Paris: Editions du Seuil

1999, 333 p. (La Couleur des idées). ISBN: 2-02-032630-2.

Le livre de Michael Sandel, Liberalism and the Limits ofJustice, dont l'édition
originale en anglais date de 1982, est une des oeuvres-clefs qui a inauguré le
débat entre libéraux et communautariens. Près de vingt ans après sa première
parution, les lecteurs francophones peuvent enfin le découvrir en traduction



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 241

française, accompagné d'un article de 1994 qui a été retravaillé et qui fait
figure de réponse au Political Liberalism (1993, trad. fr. 1995) de John Rawls.
Confié aux bons soins de Jean-Fabien Spitz, observateur avisé de la discussion
anglo-américaine, le travail de traduction rend fidèlement le livre de M.Sandel.

Avec Charles Taylor, Alasdair Maclntyre et Michael Walzer, Michael Sandel

est l'un des principaux représentants du communautarisme philosophique.
Renouant avec une forme de critique de l'individualisme libéral qui, dans les
années soixante, trouvait plutôt sa source d'inspiration chez Karl Marx, les

philosophes communautariens des années quatre-vingt ont tenté par leurs
critiques de mettre en exergue ce qu'ils considèrent comme étant des faiblesses
minant les fondements mêmes du libéralisme. S'inspirant plutôt pour leur
compte d'Aristote et de G.W.F. Hegel, ils soulignent le caractère constitutif
des liens sociaux pour l'identité des personnes. Dans cette optique, les fins

que poursuivent les individus sont en quelque sorte déjà données par le
contexte. Dès lors, l'identité de l'individu se manifeste plutôt par une forme de

compréhension de soi révélant des attachements communautaires préalables
que par des choix volontaires individuels. Alors que, selon Sandel, la question
morale typique de l'agent au sens libéral est «Quelles fins vais-je choisir?»,
celle de l'agent au sens communautarien serait plutôt «Qui suis-je?» (p. 99 et
aussi p. 226). Pour le dire brièvement, le sujet communautarien est enraciné,
alors que le sujet libéral qui peut sans cesse remettre en question ses choix, est
désincarné (ou encore désengagé). Pour les communautariens, l'individu libéral

est en quelque sorte le symptôme du «malaise» de la société moderne.
Certes, il est libre de choisir son genre de vie, mais il est aussi et surtout isolé
et sans contexte donneur de sens (cf. Ch. Taylor, Le Malaise de la modernité,

Cerf, 1994). Dans son ouvrage, Sandel est toutefois assez loin des bilans très

généraux sur la nature et les causes d'un prétendu «malaise de la modernité».
Son entreprise consiste plutôt à traquer le plus grand philosophe politique
contemporain, John Rawls, pour tenter de faire avouer à son oeuvre une
conception certes voilée, mais qui n'en serait pas moins détectable, d'un individu
libéral désincarné et conçu comme simple support d'un système de désirs.
Pour y parvenir, Sandel s'applique à reconstruire pas à pas certaines des thèses
fondamentales de la Théorie de la justice TJ, 1971) de Rawls portant sur la

priorité du juste sur le bien, la position originelle, le rejet de toute idée de

mérite préinstitutionnel, le contrat hypothétique, la conception de la communauté.

Sandel considère l'oeuvre de Rawls comme représentant la forme
contemporaine la plus éminente de ce qu'il appelle le «libéralisme déontologique»
(pp. 38-39), c'est-à-dire de cette forme de libéralisme affirmant la primauté de
la justice et visant à garantir l'inviolabilité de certains droits individuels.
S'agissant de l'idée de priorité du juste sur le bien, Sandel souligne qu'il
convient d'en distinguer deux sens différents. Au sens moral, le respect de la pluralité

et de la distinction entre les personnes nous contraint à considérer certains
droits individuels comme inviolables. C'est là une thèse que Rawls développe
en opposition à l'utilitarisme. Le juste est prioritaire au sens où les considérations

relatives au bien-être agrégé des individus ne peuvent jamais justifier le



242 Besprechungen — Rezensionen - Comptes-Rendus

sacrifice de (ou avoir la priorité sur) certains droits individuels. En accord
avec une telle interprétation, Sandel considère comme erronée une conception
du communautarisme qui défendrait l'idée que les droits «devraient se fonder
sur les valeurs ou les préférences dominantes dans une société donnée à un
moment donné» (p. 270, voir aussi p. 12). En tous les cas, si c'était effectivement

ce que l'on devrait entendre par communautarisme, Sandel ne se
reconnaîtrait pas sous cette étiquette. A ses yeux, ainsi qu'il le précise davantage
dans la préface et l'article ajoutés à son texte originel, la vraie controverse
entre libéraux et communautariens porte plutôt sur la seconde interprétation
de la priorité du juste sur le bien. En voici la teneur: au sens épistémologique, la

priorité du juste signifie que «la justification des principes de justice spécifiant
nos droits ne dépend d'aucune conception particulière de la vie bonne» (p.
269, voir aussi p. 13 et p. 43). La justice doit donc être déduite de manière
indépendante de toute conception du bien. Le souhait de respecter l'égalité morale

et l'autonomie des individus engage Rawls à fournir une justification
neutre des principes de justice et à considérer une telle conception de la justice
comme la «première vertu des institutions sociales» (TJ, § 1, p. 29, nous citons
d'après la traduction française). Car, si les principes de justice devaient
présupposer une conception particulière du bien, ils serviraient alors à imposer la

conception du bien de certains individus à d'autres individus.
Sandel estime que «pour que la justice soit la première des vertus, il faut

que certaines choses soient vraies à propos de nous. Il faut que nous soyons
des créatures d'un certain genre, et que nous soyons liés au contexte humain
d'une certaine manière. Nous devons être situés à une certaine distance du

contexte dans lequel nous sommes placés (...)» (p. 255). Historiquement, c'est
Emmanuel Kant qui fournit à cet égard une première formulation de la position

déontolgique. D'un point de vue pratique, le sujet transcendantal est pour
Kant un présupposé nécessaire de la liberté, car seul un sujet conçu comme
indépendant et antérieur aux déterminations du monde sensible peut échapper
à l'hétéronomie. Seuls les choix d'un être qui n'est pas entièrement empirique
peuvent être autonomes. En conséquence, Kant considère que «la société est

disposée au mieux lorsqu'elle est gouvernée par des principes ne présupposant
aucune conception particulière du bien» (p. 34). Car sinon elle ne respecterait
pas l'autonomie des individus et les traiterait comme des objets (ou moyens)
plutôt que comme des sujets (ou fins). Ainsi la thèse de la primauté de la

justice tire son origine de l'idéalisme transcendantal kantien. Mais, Rawls n'est
kantien que par l'analogie de certains de ses arguments avec ceux de Kant et

non au sens propre. Sa démarche consisterait à maintenir la thèse kantienne de
la primauté de la justice tout en évacuant son fondement métaphysique (le
postulat du sujet transcendantal) au profit d'un fondement empirique de type
humien (the circumstances ofjustice). Selon Sandel, l'idée de position originelle
constituerait donc «la réponse de Rawls à Kant» (p. 53). Mais, cette entreprise
ne parviendrait pas à surmonter les inévitables tensions naissant de références
à la fois kantiennes et humiennes.

Tel qu'il le reconstruit, le moi rawlsien est selon Sandel «dépouillé de tous
les attributs qui lui sont donnés de manière contingente, [il] acquiert une sorte



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 243

de Statut supra-empirique [et est] essentiellement désencombré, défini à

l'avance, et donné antérieurement à ses propres fins» (p. 147). Parmi d'autres,
deux thèses-clefs de la TJ nous donneraient des indices fiables quant à une
telle conception de la personne. En premier lieu: le rejet par Rawls de toute
idée de mérite préinstitutionnel. Selon un argument intuitif de Rawls, l'individu

ne mérite pas davantage les talents naturels qu'il possède de naissance

que les circonstances sociales qui ont marqué ses débuts dans l'existence.
D'un point de vue moral, l'un et l'autre facteurs sont tout aussi arbitraires (cf.
TJ, § 12, p. 104). Sandel en conclut dès lors que «dans l'analyse rawlsienne,
toutes les propriétés naturelles sont contingentes et, en principe, détachables
du moi» (p. 126). La priorité du moi sur ses fins (ses propriétés, etc.) qui est
parallèle et sert à fonder à la manière de Kant la priorité du juste sur le bien,
introduirait incidemment l'idée d'un moi constitué antérieurement et
indépendamment de ses fins. Une seconde thèse de Rawls peut être avancée pour
étayer cette reconstruction d'un moi présentant de grandes similitudes avec le

sujet transcendantal kantien. Il s'agit du postulat d'indifférence mutuelle entre
les partenaires de la position originelle. Selon Sandel, ce postulat signale avant
tout les frontières qui, sur le plan cognitif, séparent la pluralité des individus.
Rawls semble ainsi se placer dans la tradition de l'antipaternalisme libéral,
concevant l'individu comme étant en principe toujours le mieux à même de
connaître son propre bien. Les attachements qui, au sein d'une communauté
(famille, village, nation), peuvent lier un individu à autrui, ne jouent donc
aucun rôle constitutif dans l'identité de la personne. De manière assez
polémique, Sandel en conclut que, dans une société ordonnée selon les principes
du libéralisme déontologique, «les citoyens sont non pas des égoïstes mais des

étrangers parfois bienveillants». La primauté de la justice se trouverait finalement

justifiée par le fait que «nous ne nous connaissons pas assez les uns les

autres pour nous gouverner ensemble par la seule règle du bien commun»
(p. 265).

Alain Boyer

Matthias Leder: Was heißt es, eine Person sein? Paderborn: mentis Verlag
1999. 430 S, ISBN: 3-89785-047-8.

Gegen Ende seines Buches schreibt Matthias Leder:
«Wenn Sie, lieber Leser, auf dem vorgesehenen Weg hier angekommen

sind, haben wir ein beträchtliches Stück Weg gemeinsam zurückgelegt und eine

Menge Zeit miteinander verbracht. Ich möchte Ihnen für Ihre Ausdauer, Ihre
Geduld, Ihr Interesse und Ihre Bereitschaft danken, sich auf das Thema
einzulassen, das ich mir ausgesucht habe. Hin und wieder wird sie auf die Probe
gestellt worden sein, Ihre Geduld; vermutlich werden Sie sich mal gelangweilt
haben und mal amüsiert, einiges empfanden Sie als anregend, anderes als
banal. Manchmal wird das Lesen mühsam gewesen sein, Sie werden den Kopf
geschüttelt haben über meine Unklarheiten und Ungereimtheiten, an anderen

Passagen hatten Sie vielleicht auch ein wenig Freude. Einige Überlegungen könnten

Ihnen neu gewesen sein, in anderen Bereichen haben Sie meine mangelnde



244 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

Kenntnisse festgestellt, und in Vielem werden Sie, natürlich, anderer Meinung
sein. Sie haben sich viel Zeit genommen für das, was ich für mitteilungswert
hielt.» (409)

In den allermeisten Punkten wird man mit Leder übereinstimmen. Es ist
tatsächlich viel Zeit und Ausdauer, die man für die Lektüre dieses Buches
aufzubringen hat; bei einem Umfang von über 400 Seiten versteht sich das von
selbst. Auch ist das Thema, das sich Leder ausgesucht hat, ohne Zweifel
interessant (unlängst ist das dritte Buch von Lynne Rudder Baker erschienen:
Persons and Bodies, Cambridge UP 2000, das ich nur wärmstens empfehlen kann).
Und es gibt Stellen, die amüsant sind. So zum Beispiel jene Passage, wo Leder
im Zusammenhang mit Handlungsbeschreibungen dieses Beispiel anführt: «Ich
versuche, meiner Frau unter dem Tisch auf den Fuß zu treten, um ihr irgendeinen

Wink zu geben, treffe dabei jedoch meine Schwiegermutter» - und dann
kommentiert: «Es gibt mindestens drei Arten, seiner Schwiegermutter auf den
Fuß zu treten: Man kann es absichtlich tun, man kann jemand anderen treffen
wollen, oder man kann geschubst worden sein.» Oder jener Passus über
Entscheidungstheorien, wo dem Leser plötzlich ein Angebot winkt, das er eigentlich

nicht ausschlagen darf, er dennoch zögert, und Leder ihn prompt
erwischt: «Was gibt es noch zu überlegen? Geben Sie sich einen Ruck und werden

Sie Millionär.» Nicht nur das macht Freude bei der Lektüre dieses Buches;
Leder ist durchs Band verständhch, er breitet Positionen und Gegenpositionen

säuberlich aus und ist in der Argumentation stets auf Klarheit bedacht.
Und Freude bereiten insbesondere auch jene Abschnitte in Teil 3, in denen
ein wirklich schönes Szenario rund um Harry Frankfurt, George Watson und
Charles Taylor aufgebaut wird.

Wie Leder selbst vermutet, gibt es in seinem Buch, wie in nahezu jedem
anderen auch, Gedankengänge, die banal anmuten. Und natürlich findet man
Stellen, die langweilen; aber auch das ist bei einem Buch von einem solchen
Umfang wohl kaum zu vermeiden. Doch müßte dieses Buch vielleicht gar
nicht diesen Umfang haben. Zahlreiche Punkte werden unglaublich ausführlich

und bisweilen unnötig ausführlich dargelegt. So vor allem in Teil 2, wo es

um Formen rationalen Handelns geht, und hier insbesondere um das Thema
«Ursachen und Gründe». Auf rund 100 Seiten werden die klassischen Positionen

präsentiert (z.B. das Logische-Beziehungs-Argument sowie das Gute-Grün-
de-Argument) und die Theorien von Donald Davidson, Fred Dretske und
Daniel Dennett diskutiert. Sicher, für Leders Überlegungen mögen diese
Ansätze relevant sein. Doch will einem nicht recht einleuchten, weshalb sie
dermaßen detailgetreu nachgezeichnet werden - zumal er sowohl in der Darstellung

wie auch in der Kritik dieser Theorien letztlich kaum über das

hinausgelangt, was auch im deutschsprachigen Raum (dank der Arbeiten von Ansgar
Beckermann, Peter Lanz und Peter Bieri, um drei zu nennen) bereits bekannt
ist und sich in einschlägigen Einführungen mittlerweile ziemlich bequem
nachlesen läßt. Insbesondere bleibt auf diese Weise mitunter verborgen,
welchen systematischen Nutzen Leder aus all diesen Darstellungen ziehen möchte.
Typisch dafür ist der Abschnitt über Dretske (9Iff.). Auch hier wird
eingehend dargelegt, welcher Verhaltensbegriff im Spiel ist und welche Auffas-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 245

sung von Verursachen, in welchem Sinn mentale Repräsentationen Verhalten
zu erklären vermögen, und natürlich, welche Schwächen Dretskes Ansatz
allenfalls aufweist. Was letzteres angeht, gelingt es Leder auf überzeugende Weise,

einen Teil der Kritik, die an Dretske herangetragen wurde, zu entkräften.
Doch bleibt eben unklar, was für Konsequenzen diese partielle Verteidigung
Dretskes für Leders eigenes Unterfangen hat. Dabei verweisen einige seiner
Punkte (114ff.) zumindest indirekt in eine Richtung, die von David Papineau,
vor allem aber von Ruth Garrett Millikan verfolgt wurde (und wird) und die
einzuschlagen vielleicht auch für Leder lohnend gewesen wäre (so z.B. für seine

Überlegungen zur Naturalisierung des Selbst in Teil 4). Nicht, daß Leder zu
guter Letzt auch noch den biologistischen Ansatz von Frau Millikan hätte
darlegen sollen. Bloß wünschte man sich an Stellen wie diesen, der Autor hätte
sein systematisches Interesse deutlicher dargelegt und weniger Zeit damit
verbracht, derart ausführlich darzulegen, was Dretske sagt (umso mehr, als Dretske

ein Autor ist, den selbst zu lesen ein reines Vergnügen ist und der hinsichtlich

dessen, was er sagt, wenig zu deuten aufgibt).
Leders hermeneutische Bemühungen sind aber nicht in jedem Fall nur

platzraubend; in einigen Fällen sind sie überaus hilfreich. So in Teil 3, der ihm
(wie er selbst schreibt) besonders wichtig ist und der im Kern über Willensfreiheit

handelt. Konkret werden hier die Ansätze u.a. von Peter Strawson,
Thomas Nagel und Harry Frankfurt im Spannungsfeld deterministischer bzw.
indeterministischer Konzeptionen kritisch durchleuchtet. Dies tut Leder einmal

mehr auf der Basis einer detaillierten Rekonstruktion dieser Positionen.
Und dieses wiederum tut er einmal mehr gewissenhaft; offenbar hegt ihm
daran, daß die Ansätze sozusagen im eigenen Recht zur Geltung kommen. Und
daran ist freilich nichts auszusetzen. Nur scheint das hermeneutische
Verfahren an dieser Stelle auch seinen Preis zu haben. Denn so gelangen unverhofft

eine Reihe von Begriffen ins Spiel, die man im Blick auf die Anlage des

Buches noch nicht erwartet hätte. In der Tat häuft sich in diesem Teil plötzlich

und in zuweilen unterschiedlichen Zusammenhängen die Rede von
«Personen», von «Personalität», von «Menschen», «menschlichen Wesen», «Menschsein»,

von «uns», «unserer Person», der «Person des Handelnden», aber auch
von «freien Personen», von «moralisch verantwortlichen Personen» oder von
«echten Personen». Damit sei keineswegs gesagt, daß im jeweiligen Kontext
unklar wäre, worüber Leder spricht, wenn er solcherlei Begrifflichkeiten bemüht.
Unklar aber ist, ob er zum Zeitpunkt, da er so spricht, glaubt, seine leitende
Frage, was es heißt, eine Person %u sein, bereits beantwortet zu haben. Genau
genommen dürfte das nicht der Fall sein. Bereits die Anlage des Buches spricht,
wie angedeutet, dagegen. Davon abgesehen, beschränkt sich Leder in diesem
Teil erklärtermaßen auf ein einzelnes, jedoch zentrales (und womöglich
wesentliches) Merkmal von uns und unseresgleichen, nämlich auf die, verkürzt
gesagt, Autonomie. Doch bleibt die besagte Unklarheit bestehen - wenigstens,
solange dieses Merkmal wie selbstverständlich als eine Eigenschaft von Personen

aufgefaßt wird und es mithin doch eher um die Frage geht, was es heißt,
daß Personen autonom sind, und nicht z.B. darum, was es heißt, daß menschliche

Tiere autonom sind. Ginge es um letzteres (und damit vielleicht in Richtung



246 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

der Frage, was es heißt, eine Person zu sein), so würde dieser dritte Teil auch
darüber berichten, um was für eine (ontologische) Kategorie es sich bei
Personen handelt, bzw. in welchem Verhältnis diese Kategorie zu biologischen
Kategorien steht, woraus Personen eigentlich bestehen, bzw. wodurch sie
konstituiert werden und von dergleichen mehr. Darüber handelt jener Teil aber
nicht, und so bleibt auch in dessen «Nachlese: Wie frei sind wir?» (313ff.)
unklar, wie in der von Leder mehrfach benutzten Wendung «uns, unsere Körper,
unsere Gehirne, unser Verhalten» die Kommata zu deuten sind.

In gewisser Hinsicht zieht sich dieses Problem in den letzten Teil des
Buches hinein, der vom Selbst handelt. In Anlehnung an Dennett charakterisiert
Leder zunächst das Selbst als ein intentionales System zweiter Stufe — als ein
System, dessen Verhalten sich in der intentionalen Strategie beschreiben,
erklären und voraussagen läßt und das diese intentionale Strategie selbst anwenden

kann. Sodann versucht Leder zu zeigen, daß ein solches System über die
«beiden» Fähigkeiten verfügt, anderen und sich selbst gegenüber die intentionale

Einstellung einzunehmen und daß diese Fähigkeiten auf das Engste
miteinander verknüpft sind. In diesem Zusammenhang greift Leder auf eine Reihe

empirischer Untersuchungen zurück, die viel Interessantes zur Aneignung,
Entwicklung und Struktur von Fähigkeiten dieser Art aussagen. So geht es unter

anderem darum, wie die sog. Fähigkeit zur intentionalen Selbstreferenz
erworben wird, wie das Wissen um sich selbst (und um andere) beschaffen ist,
welches die Quellen dieses Wissens sind, welche physiologischen sowie
kognitiven Prozesse für das Gewinnen solch selbstbezogener Informationen
erforderlich sind, welche Wirkungen diese Informationen haben können, und
insbesondere, in welchem Sinn das besagte Wissen mit der Fähigkeit zur Empathie

zusammenhängt. Und schließlich stellt Leder, abermals im Anschluß an
Dennett, Gedanken über die Naturalisierung des Selbst an, bzw. darüber, wie
Selbstbezüglichkeit entstanden sein könnte und inwiefern sie für das entsprechende

System von Nutzen ist.
Daß Leder überhaupt auf empirische Untersuchungen zurückgreift, mag

angesichts seiner Charakterisierung des Selbst als intentionales System zweiter
Stufe erstaunen. Wie er selbst hervorhebt, ist ein System ein intentionales
System, insofern es in der intentionalen Perspektive betrachtet wird. Was ihm in
dieser Perspektive zugeschrieben wird, hängt weitgehend von unseren Interessen

ab; so gesehen ist der Entscheid, ein System als intentionales System
aufzufassen, weder richtig noch falsch, sondern bestenfalls pragmatisch gerechtfertigt.

Insbesondere stellt sich im Rahmen der intentionalen Einstellung die

Frage, ob das entsprechende System die ihm zugeschriebenen Eigenschaften
oder Fähigkeiten tatsächlich hat, nicht. Gleiches gilt natürlich auch für ein
intentionales System höherer Stufe. Für die Charakterisierung eines Systems als

ein System dieser Art ist es einerlei, ob es z.B. die Fähigkeit zur intentionalen
Selbstreferenz tatsächlich hat. Sicher, das spricht noch lange nicht dagegen, auf
empirischem Weg nach den besagten Fähigkeiten zu suchen und wenigstens
zeitweilig die instrumentalistische Attitüde gegenüber den in Rede stehenden
Systemen abzulegen. Nur ist dann genauestens darauf zu achten, was man während

dieses Zeitraumes tut.



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus 247

Soweit ich sehen kann, tut Leder das, was auch Dennett tut oder tun
würde. Davon zeugen jene Passagen, in denen er die für das Selbst konstitutiven

Fähigkeiten von Systemen durch deren Beschaffenheit sowie Funktionsweise

zu erklären versucht {physical und design stance), und es zeugen davon
auch jene Passagen, in denen Leder (im Blick auf die Naturalisierung des

Selbst) auf den evolutiven Nutzen der Selbstbezüglichkeit hinweist. Und
soweit ich sehen kann, zieht Leder (wie auch Dennett) eine wichtige Konsequenz

aus diesem Wechsel von der intentionalen Strategie hin zu empirischen
Theorien: Die Erklärungen, die diesen beiden Bereichen entstammen,
unterscheiden sich nicht zuletzt dadurch, daß ihre Explananda grundverschieden
sind (vgl. 336). Nimmt man diesen Punkt ernst, stellt sich aber sogleich die

Frage, was für ein Selbst spätestens ab dem 16. Kapitel (345ff.), da der besagte
Wechsel vollzogen wird, im Spiel ist. Ist dieses Selbst dasselbe Selbst wie jenes
eingangs des 15. Kapitels (328f.)? Dort wurde das Selbst als ein System aufgefaßt,

welches in der intentionalen Einstellung ein intentionales System zweiter
Stufe ist, und es wurde dieses Selbst, wiederum in der intentionalen Einstellung,

immerhin als ein Abstraktum charakterisiert, als ein theoretisches Kon-
strukt, mit dem im Rahmen der Alltagspsychologie (verstanden als ein
«rationalistischer Kalkül» [335]) mehr oder weniger gewinnbringend operiert wird.
Wird nun also im Explanandum empirischer Theorien ebenfalls auf dieses
Abstraktum Bezug genommen? Wenn ja, was könnte das bedeuten? Anders
gefragt: In welchem Verhältnis stünde dann das Selbst etwa zur Fähigkeit inten-
tionaler Selbstreferenz, von der Leder anhand empirischer Untersuchungen ja
zu zeigen versucht, daß bestimmte Systeme sie tatsächlich haben, und von der
er sagt, daß sie die notwendige und hinreichende Bedingung dafür ist,
überhaupt von einem Selbst sprechen zu können (245)? Falls die Explananda aber
verschieden sind, auf was wird dann in empirischen Theorien Bezug genommen,

wenn dort vom Selbst die Rede ist? Die Antwort könnte sein: Das Selbst
ist schlicht das Wissen um sich selbst (und um andere) als Träger mentaler
Zustände. Ein Selbst zu sein, würde demnach bedeuten, zur intentionalen
Selbstreferenz fähig zu sein. Tatsächlich redet Leder an manchen Stellen so (z.B.
406). Allerdings bin ich mir nicht sicher, ob das wirklich in seinem Sinn ist.
Denn würde diese Lesart zutreffen, wäre ab dem 16. Kapitel in der Tat nicht
mehr vom Selbst als einem Abstraktum die Rede. Es wäre davon die Rede,
daß ein kognitives System, welches über die Eigenschaft verfügt, ein Selbst zu
sein, ein System ist, das zur intentionalen Selbstreferenz fähig ist — und damit
ein System, das über eine Eigenschaft verfügt, die sich durchaus empirisch
nachweisen läßt (und die dem Interpretandum nicht nur heuristisch, d.h. zum
Zwecke des besseren Verständnisses, unterstellt wird). Dann aber würden
sich, wie schon angedeutet, erneut einige der Fragen stellen, die sich bereits
im dritten Teil (dort im Blick auf den Personenbegriff) aufgedrängt haben:
Welches ist, in einer solch empirischen Sichtweise, der ontologische Status des

Selbst? Wie hängt die Eigenschaft eines kognitiven Systems, ein Selbst zu sein,
mit den anderen Eigenschaften dieses Systems zusammen? Läßt sich diese
Eigenschaft durch jene restlos erklären? Oder ist sie wenigstens teilweise
autonom? — und dergleichen mehr. So oder so wäre unter diesen Vorzeichen nicht



248 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

mehr auf Anhieb klar, was Leder meint, wenn er sagt, daß unser Selbst auf
einem bestimmten kognitiven System basiert, daß dieses System unser Selbst
hervorbringt oder daß unser Selbst das Produkt eines solchen Systems ist (405).

Meine Bemerkungen sind ziemlich allgemeiner Art. Etliche der Anliegen,
die Leder mit der Frage, was es heißt, eine Person zu sein, verbindet und die
ihm besonders wichtig sind, sind dabei untergegangen. Entsprechend wurden
viele Punkte, die er hierfür ins Feld führt, mit keinem Wort erwähnt. Auf sie

eingehen hieße großangelegte Szenarien aus Positionen und Gegenpositionen
aufbauen. Wie gesagt, tut Leder das über den gesamten Text hinweg selber,
und er tut es, wie ebenfalls gesagt, auf vorbildliche Weise. Nicht zuletzt
deshalb sei das Buch vor allem jenen empfohlen, die sich dem Problem der
Personalität erstmals annähern möchten: ihnen werden verständlich und solide
die gegenwärtig wichtigsten Theorien über Personen im Kontext der
Handlungstheorie und der Philosophie des Geistes (v.a. Dennettscher Prägung)
präsentiert.

Klaus Petrus

Basil Studer: Mysterium caritatis. Studien %ur Exegese und gur Trinitätslehre in der

Alten Kirche. Roma: Pontificio Ateneo S. Anselmo, 1999. 480 S. (Studia Ansel-
miana 127). ISBN: 88-8139-087-6.

Après avoir publié en 1992 une collection de ses travaux portant principalement

sur la christologie et l'exégèse patrisdques (Dominus Salvator, Roma
1992), le Père Basil Studer OSB présente ici un recueil de 19 études ayant paru
entre 1991 et 1999 sur l'exégèse et la théologie trinitaire patristique. Ce volume

met à la disposition des lecteurs un ensemble de recherches qui
complètent utilement les livres publiés par l'A. durant la même période. L'ouvrage
a pour centre d'intérêt la doctrine trinitaire: il témoigne du développement des

études trinitaires qui a caractérisé les années 1990, dans le sillage du renouvellement

de la christologie. Après une table des publications récentes de B. Studer

(15-20), on y trouve 10 études sur l'histoire de l'exégèse (37-243), qui
touchent déjà plusieurs aspects de la doctrine de la Trinité, puis 9 études sur la

doctrine trinitaire des Pères (247-463). La réunion d'études d'exégèse et de

théologie trinitaire n'est pas arbitraire: elle met explicitement en lumière
l'enracinement biblique de la réflexion théologique patristique et, en particulier,
l'apport qu'une meilleure connaissance de l'exégèse patristique fournit à

l'intelligence du rapport de la pensée sotériologique et de la doctrine trinitaire des

auteurs antiques, afin de renouveler une théologie trinitaire devenue trop
souvent abstraite et peu spirituelle (23-24). Les enjeux sont énoncés dans le
discours programmatique qui sert d'introduction au recueil (23-33): le lien intime
de la théologie et de l'économie, la perspective sotériologique qui anime la

réflexion patristique sur la Trinité, le plein usage de l'Ecriture et la liturgie. Ce

propos met en relief l'ampleur d'une réflexion qui, loin de se limiter au «squelette»

des formules dogmatiques trinitaires conciliaires, se présente comme la

source de la vie chrétienne dans toute son étendue et sa profondeur (cf. 31—33).



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 249

La première partie réunit des travaux de portée générale (l'exégèse patris-
tique comme actualisation de l'Ecriture), deux études sur Origène (l'exégèse et
le mystère chez Origène, ainsi que la première lettre de Jean chez Origène),
mais c'est surtout saint Augustin qui s'y trouve à l'honneur, dans une série
d'études traitant la cognitio historialis de Porphyre dans la Cité de Dieu, la
spiritualité johannique d'Augustin, Paul comme modèle d'espérance dans la
prédication d'Augustin, ainsi que l'Eglise comme école du Seigneur chez Augustin

et dans la Règle de saint Benoît. Dans cette première partie déjà, deux études

sont consacrées à la théologie trinitaire augustinienne (sur le Dieu des livres

sapientiels chez Augustin et sur les lettres pauliniennes dans la théologie
trinitaire d'Augustin). Dans cet ensemble, un remarquable aperçu synthétique
de l'exégèse ancienne (97—127) mérite d'abord l'attention des exégètes et des

théologiens. B. Studer relativise l'importance que bien des auteurs attribuent à

la distinction de la lettre et de l'allégorie; cette distinction perd de son poids si
l'on se rappelle que, dans la lecture littérale comme dans la lecture allégorique,
l'exégèse patristique s'intéresse à ce que le livre biblique signifie pour le
lecteur. B. Studer souligne également l'origine paulinienne de l'exégèse patristique,

la primauté des res sur les verba chez les auteurs anciens, et l'unité de

l'exégèse et de la théologie. L'étude de la notion de mystère chez Origène (réalité

cachée à manifester, et symbole ou signe) manifeste également l'unité de la

réflexion antique dans laquelle l'interprétation de la Bible est fort voisine de

l'interprétation de la liturgie et de la prière, invitant à élargir une conception
trop étroite de l'exégèse (37—66). Pratiquée en vue de la prédication, en hen
avec la liturgie et dans la communauté ecclésiale à édifier, l'exégèse (la
théologie) antique se comprend dès lors essentiellement comme une «actualisation
de l'Ecriture sainte» pro nobis (122—127). Ce propos est fondamental pour la

théologie trinitaire.
Parmi les travaux consacrés à l'exégèse de saint Augustin, il faut relever

en particulier le thème de la connaissance historique que l'évêque d'Hippone
reprend de Porphyre, dans la Cité de Dieu (67—95). Augustin adopte la
méthode porphyrienne qui reconnaît la valeur de la recherche historique en
matière religieuse; mais, tandis que Porphyre avait exclu l'accès à une voie
universelle de salut par une historialis cognitio (De civ. Dei X,32,l), Augustin établit

de manière historique que cette voie universelle de salut réside dans le
christianisme. L'étude de la notion d'historia chez Augustin permet ainsi d'expliciter
le lien que la foi entretient avec l'histoire: il sera décisif pour percevoir l'unité
de la réflexion sur l'histoire du salut (économie) et sur la foi en la Trinité
divine. De son côté, l'étude des traits de Dieu dans les livres sapientiels chez

Augustin se concentre sur les noms de Dominus et Pater, et en particulier sur la

figure de Dieu comme paterfamilias (129—142). De ce thème du paterfamilias,
B. Studer retient surtout l'idée d'éducation et de «discipline paternelle» de

Dieu. Si le thème reflète évidemment une notion socio-culturelle romaine (qui
n'est du reste pas très éloignée de la tradition biblique et hellénistique), B. Studer

établit qu'Augustin s'inspire ici principalement de la Bible, pour manifester

l'autorité et l'amour de Dieu. Ces résultats sont détaillés par étude voisine
dans la seconde partie de l'ouvrage (265-289), qui souligne les traits de bonté



250 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

du Père et la «paternité gracieuse». Le thème de la disciplina paterna du Seigneur

se trouve par ailleurs étroitement lié à la conception de l'Eglise et de la
communauté liturgique comme schola, école du Seigneur où les chrétiens
apprennent la discipline de paix et de sagesse à l'écoute de l'Ecriture (199—243).
Enfin, l'étude des lettres de saint Paul dans la théologie trinitaire d'Augustin
(187-198) se révèle particulièrement intéressante. C'est avec saint Paul, en
effet, qu'Augustin établit trois principes majeurs de sa théologie trinitaire: les

prérogatives exclusives de la foi pour la connaissance de la Trinité, la possibilité
pour la raison d'atteindre les attributs essentiels de Dieu, et la connaissance
analogique de la Trinité, en miroir, par un exercice de l'esprit. Le thème
typiquement augustinien de l'Esprit-Saint comme Charité, et celui du Fils comme
Sagesse (Augustin est le premier auteur qui donne une telle importance à 1 Co
1,24) sont directement issus de la lecture de saint Paul. La conclusion,
convaincante, mérite d'être retenue: bien que fondée aussi sur la doctrine johan-
nique du Verbe et de Dieu-Charité, l'élaboration de la théologie trinitaire
d'Augustin, qui ne constitue pas une rupture mais qui se présente au contraire
comme profondément traditionnelle, est plus paulinienne que johannique («la
sua teologia trinitaria è più paolina che giovannea», 198).

La pensée de saint Augustin est bien honorée également dans la deuxième
partie de l'ouvrage où 4 études lui sont consacrées (Dieu Père et Seigneur
chez Augustin, sa théologie trinitaire, sa pneumatologie, histoire et foi chez

Augustin); on y trouve également des études sur saint Ambroise et Origène,
sur la réception du concile d'Éphèse (cette dernière étude, aux pages 247—263,
devrait être complétée par les travaux d'A. de Halleux), ainsi qu'une évaluation
critique du néonicénisme et un aperçu de la pneumatologie patristique.
Concernant Augustin, B. Studer écarte l'interprétation de Th. de Régnon trouvant
chez Augustin une rupture avec la pensée grecque et l'émergence d'une
conception occidentale traitant la Trinité à partir de l'unité d'essence: cette thèse,
reprise aujourd'hui encore par de nombreux auteurs à la suite de K. Rahner et
W. Kasper notamment, constitue une erreur historique et ne peut plus être
maintenue (291—294). B. Studer établit de façon convaincante que la théologie
trinitaire d'Augustin n'est pas «typiquement occidentale» mais «communément
traditionnelle» (293), en continuité avec les auteurs grecs et latins qui le
précèdent: le point de départ de la pensée d'Augustin n'est pas l'unité d'essence
mais les trois personnes qui sont un seul Dieu (294—300). Pour expliciter ce

point, B. Studer propose d'appliquer au Père la distinction élaborée par
Augustin à propos de la Sagesse et la Charité: le nom «Deus» désigne
communément les trois personnes, mais s'applique proprement au Père (300-302). La
pensée d'Augustin en ce domaine n'a rien d'une spéculation détachée de l'Ecriture:

il s'agit d'un exercice de l'esprit (exercitatio mentis) pour aimer la Trinité,
dans un propos sotériologique. La réception d'Augustin durcira de manière
unilatérale les traits de la polémique anti-arienne (insistant sur l'unité
d'essence), avec un accent qui n'est du reste pas typiquement occidental. Mais,
dans tous les cas, l'interprétation issue de Th. de Régnon ne rend pas compte
de la pensée du docteur africain: Augustin n'a pas développé une théologie
trinitaire occidentale, mais il représente en ce domaine la foi commune de l'Eg-



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus 251

lise antique (310). Ce résultat, qui n'est pas isolé dans les recherches actuelles,
nous paraît de première importance pour corriger en profondeur les schémas

d'interprétation qui régissent trop souvent les études d'histoire de la théologie
trinitaire. La pneumatologie d'Augustin présente des traits semblables (311—

327). Examinant le quinzième livre du De Trinita te, B. Studer établit que les
deux thèses majeures d'Augustin, à savoir l'identification de l'Esprit avec la
Charité et sa procession du Père et du Fils, sont le fruit d'une exercitatio mentis

qui, plus qu'à une analogie anthropologique déshistoricisée, doit sa valeur à

son propos biblique et sotériologique unissant la théologie et l'économie. La
pneumatologie d'Augustin place l'Esprit à la source de la vie chrétienne et de
l'union ecclésiale, visant à manifester que le fondement de l'existence
chrétienne et le hen des chrétiens résident dans la Charité dont le Père et le Fils
s'aiment éternellement.

Le propos sotériologique d'Augustin apparaît avec davantage de clarté
encore dans l'étude des rapports que la foi entretient avec l'histoire suivant le De
Trinitate (329-373). Reprenant le thème de la connaissance historique comme
base de la religion chrétienne (cf. 67—95), B. Studer synthétise l'importance de

cette connaissance historique pour la foi trinitaire: elle intervient dans l'acte
raisonnable par lequel le croyant se confie aux témoignages historiques de la

foi, mais aussi dans les événements historiques qui constituent l'objet de cette
foi, ainsi que dans l'intellectus fidei qui se réfère aux expériences historiques
(345-348, 372). Le thème central se trouve ainsi dans la correspondance de
l'économie et de la théologie chez Augustin: la dispensation du salut (mission
du Fils et de l'Esprit) manifeste et symbolise la réalité éternelle de la Trinité
(359-362, 373). Davantage qu'à l'examen des facultés de l'âme, c'est à ce
fondement sotériologique de notre connaissance de la Trinité que sont liés les

thèmes de l'Esprit comme Charité et sa procession du Père et du Fils. La
conclusion mérite d'être notée: la contribution principale d'Augustin ne réside

pas dans des spéculations trinitaires mais dans sa saisie profonde de la relation
entre l'économie et la théologie (368). Ici encore, Augustin ne représente pas
une rupture mais porte à son expression la plus achevée un thème traditionnel,

en Orient comme en Occident, dont B. Studer montre l'importance chez

Origène et Ambroise notamment (409-424).
Il faut relever enfin l'évaluation critique très intéressante du néonicénisme

(425-444). B. Studer critique l'insuffisance de la thèse historiographique
commune, telle qu'on la trouve aujourd'hui encore dans les plupart des

travaux, qui définit le néonicénisme par la formule trinitaire mia ousia, très hyposta-
seis. Au jugement de l'A., cette thèse limite arbitrairement le néonicénisme aux
années 380, en accordant trop d'importance au vocabulaire technique et en se

concentrant de façon exagérée sur le terme homoousios dans une interprétation
trop étroite (427-433). B. Studer propose de prendre en compte la théologie
trinitaire de façon plus complète (liturgie, exégèse biblique), en suggérant trois
thèmes où se noue la relation de l'économie et de la théologie: la filiation
divine du Christ (manifestée par sa filiation vécue dans l'humanité, par
l'obéissance), l'échange trinitaire des trois personnes divines (en lien à la

communion des fidèles dans l'Eglise), et le mystère de l'amour divin (don et



252 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

réponse d'amour des personnes). Cette critique apporte d'utiles éléments pour
renouveler non seulement les études historiques mais aussi l'intelligence
théologique de la réception de Nicée.

Bien que cet ouvrage ne constitue pas une synthèse, on n'a guère de peine
à percevoir les idées maîtresses qui permettent de nouer une vue synthétique
de la théologie trinitaire patristique: l'usage plein de l'Ecriture, la place de la

liturgie, le lien intime de l'économie et de la théologie, la visée sotériologique
de la pensée trinitaire des Pères, l'exercice spirituel que constitue la réflexion
théologique au service de la vie des chrétiens. Sur plusieurs questions, B. Stu-
der apporte des éléments importants pour renouveler les thèses communément

véhiculées, notamment sur l'apport d'Augustin et sur le caractère
traditionnel de sa pensée trinitaire. Sur un point, pourtant, nous hésitons à suivre
l'A.: B. Studer estime en effet que, à la suite de la pensée patristique (et
suivant le vocabulaire biblique, à quelques exceptions près, ainsi que la liturgie),
notre théologie contemporaine gagnerait à réserver le nom «Dieu» à la
personne du Père. Cette proposition présente des avantages, mais elle comporte
aussi le risque de refléter aujourd'hui une conception pré-relationnelle du Père

(le Père serait alors conçu purement et simplement comme «Dieu» et ne serait

pas découvert comme Père dans et par sa relation au Fils et à l'Esprit); cela

pourrait constituer un notable appauvrissement de la réflexion trinitaire. Sur le

plan historique, B. Studer critique la réception unilatérale d'Augustin dans la

tradition médiévale (primauté donnée à l'unité d'essence en Dieu); il explique
à ce sujet que Thomas d'Aquin a introduit un traité De Deo uno, de teneur
principalement philosophique, placé avant l'étude de la foi trinitaire (308).
Cette critique, qui reprend manifestement celle de Rahner, ne résiste pourtant
pas à un examen approfondi. L'expression De Deo uno ne se trouve du reste
pas chez Thomas d'Aquin, qui considère en réalité les attributs essentiels de la

Trinité, et cela dans une authentique perspective théologique et trinitaire (voir
G. Emery, «Essentialisme ou personnalisme dans le traité de Dieu chez saint
Thomas d'Aquin ?», RTh 98 [1998] 5-38). Pour manifester la spécificité
d'Augustin face à sa réception dans la théologie occidentale ultérieure, B. Studer
souligne que la réflexion augustinienne sur l'analogie tirée de l'âme humaine
constitue une exercitatio mentis visant à stimuler l'amour pour la Trinité (309 et

passim). Ici encore, il convient de ne pas céder aux schémas d'interprétation
simplifiés. Rappelons simplement que Thomas d'Aquin considère également
ses propres réflexions sur les analogies trinitaires, sur la notion de relation et
sur la notion de personne en Dieu, comme un exercice fondé sur l'Ecriture
pour la consolation des fidèles (ad fidelium quidem exercitium et solatium: Summa
contra Gentiles I, ch. 9). La pensée trinitaire de Thomas d'Aquin pourrait se
révéler bien plus proche d'Augustin que B. Studer ne le laisse entendre. Dans
tous les cas, les remarquables travaux de B. Studer fournissent d'importantes
impulsions non seulement pour la recherche patristique, mais aussi pour la
réflexion trinitaire contemporaine dans sa quête des idées organisatrices d'une
pensée systématique.

Gilles Emery



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 253

Juvénal Ilunga Muya, L'expérience de la pluralité. Un lieu théologique. Bonn: Bo-
rengässer 2000. 237 p. (Begegnung 9). ISBN: 3-923946-50-3.

L'expérience comme principe herméneutique et épistémologique occupe une
place centrale dans la théologie contemporaine. L'A. l'aborde dans sa figure
moderne de la pluralité avec pour objectif de l'établir comme un lieu théologique.

La pertinence et la fécondité du thème de l'expérience de la foi pour la
réflexion théologique se manifeste, de façon plus particulière, dès les années
70. Que l'on pense dans le monde anglo-saxon à G. Baum ou A. Dulles, pour
l'espace germanophone à G. Ebeling, H. Stirnimann, W. Kasper, ou en France,
l'oeuvre très originale de J.-P. Jossua.

L'élucidation du concept d'expérience par H.-G. Gadamer dans Vérité et

méthode (II, II, 3b) en révèle les articulations fondamentales et les enjeux décisifs.

La tâche proprement théologique sera de formuler les critères
d'évaluation de la valeur normative de l'expérience humaine, vécue à partir de la
tradition de la révélation, au sein de la temporalité et de l'historicité des
cultures et de la liberté. Quant à la pluralité, elle apparaît comme catégorie
distinctive de l'expérience postmoderne de la réalité, exaltant l'altérité et la
différence. Le but de l'ouvrage est alors d'argumenter la démarche théologique
de telle sorte que la pluralité ne soit pas neutralisée mais, au contraire, valorisée

et fondée comme élément structurant du réel et de la pensée en toutes
leurs dimensions, en particulier celle de l'ouverture à la transcendance.

La réflexion se développe en cinq chapitres très denses. Le premier (7—35)
détermine le lieu de la question et définit la problématique surtout à partir de
la structure narrative de l'expérience selon P. Ricoeur (20—35). Le deuxième
chapitre (36—78) envisage la pluralité comme catégorie radicalisée de la
postmodernité. Ce moment de la pensée ne remet, cependant, pas en cause les
acquis majeurs de la modernité elle-même, axés autour du procès d'individualisation

d'une subjectivité reconnue comme inviolable et consciente de son
autonomie. Le corollaire en est la progressive différenciation des sphères de
l'«être ensemble» et de l'activité humaine (politique, religieux, éthique, juridique,

économique etc.), chacune étant dotée de sa rationalité propre. En
revanche, est contestée la figure de la raison dans sa prétention universaliste,
avec ses dérives de violence totalitaire et d'instrumentalisation techno-scientifique

de la nature et des sociétés. L'analyse présentée ici part de la mise en
évidence par M. Weber du «polythéisme des valeurs» régnant dans le monde
moderne. Elle se poursuit par le rappel de l'abandon des visées de totalité dans
l'univers scientifique du XXe siècle (Einstein, Heisenberg, Gödel), soulignant
le caractère irréductible de la pluralité, jusqu'à la réflexion de J. Derrida sur la
déconstruction de la métaphysique et l'élaboration du concept philosophique
de «postmoderne» (par J.-F. Lyotard) qui débouche sur la visée éthique de la

justice dans Le différend (en 1983). Une idée de la justice et une pratique qui ne
serait pas liée à la valeur jugée ambiguë du consensus (contre J. Habermas).
Des considérations critiques (74-78) montrent qu'après la déconstruction, la

philosophie ne peut simplement renvoyer à l'autonomie et à l'hétérogénéité.
Elle a à manifester la dimension relationnelle au sein de la pluralité. Tel est
l'énoncé central de la thèse qui va développer une idée du tout comme unité



254 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

ouverte, conjointe à la conscience principielle des limites et de la diversité
dont la fonction est d'écarter le risque d'absolutiser un discours particulier.

Le chapitre 3 (79-109) est consacré à ce problème du rapport de la pluralité

à l'unité, dans l'horizon de la question de la vérité. L'A. reprend le
discours moderne de la critique de la métaphysique (Heidegger, Lévinas, Habermas)

pour dégager les conditions de l'accès à Dieu et celles d'un discours sur
l'Absolu qui sauvegarderait son altérité radicale. Il y va donc de la critique de

la métaphysique dans son rapport à la théologie. La réflexion doit-elle se porter

au-delà de la métaphysique ou se déployer en un nouveau «penser»
postmétaphysique? Pour l'A. il n'y a pas alternative mais complémentarité entre
l'analyse heideggerienne manifestant l'impossibilité d'identifier Dieu et l'Etre
selon l'onto-théologie moderne et la reconstruction éthique de la métaphysique

par E. Lévinas découvrant dans le «visage» la trace de l'Absolu. Il y va d'un
chemin qui mène vers l'Autre, en extériorité, par la voie de l'analogie (W.
Schulz), d'une relation où la pluralité inhérente à l'expérience de la réalité peut
être reliée à la question de l'unité.

Après cette élucidation de la précompréhension philosophique du
discours sur Dieu dans le cadre de la problématique envisagée, le chapitre 4

(110—135) étudie l'oeuvre de théologiens où l'expérience est l'élément décisif
de la constitution de la foi. L'A. en voit l'origine chez F. Schleiermacher et
son sentiment de dépendance absolue qu'il identifie à la conscience d'être en
relation avec Dieu. Pour P. Tillich, en écart par rapport à K. Barth, si l'expérience

n'est pas à la source de la théologie, elle en est cependant le medium

indispensable. Ce qui est manifesté par la méthode de corrélation entre la vérité
du message chrétien et l'interprétation de cette vérité dans toutes les dimensions

de l'expérience humaine de chaque génération, tant personnelle que
sociale. Puis est abordé le tournant anthropologique pris par K. Rahner et thé-
atisé dans le concept d'expérience transcendantale. Il débouche sur la com-
réhension de la théologie comme mystagogie, confrontation permanente entre
l'objectivité de la révélation (comme libre autocommunication de Dieu en sa

grâce de pardon et de communion) et la subjectivité humaine qui expérimente
le salut comme rencontre avec le Mystère de la vie. Enfin, dans l'oeuvre de
E. Schillébeeckx, l'expérience chrétienne est élevée au rang de principe
herméneutique de la théologie. Loin d'être le lieu de vérification de quelque chose

qui aurait été élaboré ailleurs, «le monde des expériences humaines est l'unique

entrée qui permette de déboucher sur quelque vérité que ce soit» (131). La
dernière partie de la grande christologie du théologien néerlandais, L'histoire
des hommes, récit de Dieu (en 1982) met en évidence, et développe concrètement,
le caractère médiatisé de toute expérience, celle de la foi en Jésus-Christ
comme révélation de Dieu étant paradigmatique à cet égard. Il montre
comment peut s'y manifester un novum radical dont la rencontre peut nous
transformer en ce qui concerne le plus profond de notre vie personnelle et sociale.
L'instance éthique acquiert ainsi une priorité herméneutique où le sens de la

responsabilité envers autrui constitue le critère de la fidélité à Dieu.
Trois principes structurent alors l'espace de l'expérience et du témoignage

chrétiens: la relation, donnée, à Dieu transcendant; la dignité de la personne



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 255

humaine; la fraternité humaine fondamentale. Comment seront-ils repris en
contexte de pluralité? C'est l'objet du chapitre 5: La théologie en régime de pluralité

(136-185). Il s'ouvre sur une analyse très pertinente de l'acte et de la
confession, plurielle, de la foi qui trouve son unité dans la visée du Christ vivant
aujourd'hui. Anthropologiquement, c'est l'identique conversion de tous les

croyants qui l'assure, ainsi que leur insertion dans l'Eglise confessant la foi à

la 1ère personne du pluriel: «nous croyons». Historiquement, dans la diversité
des époques et des cultures, les formes plurielles de la confession de foi
chrétienne auront pour principe d'unité leur capacité à converger dans la confession

de la pistis de Nicée-Constantinople reconnue, canoniquement et de façon
définitive, comme l'expression «pure et entière» de la foi des Apôtres par le
Concile de Chalcédoine en 451. Affirmer la pertinence théologique de l'expérience

de la pluralité amènera alors à déplacer la réflexion des couples
transcendance-immanence, nécessité-contingence, à un penser ensemble la liaison
irréductible de l'eschatologique et de l'historique. Le mystère de Dieu en son
altérité et la foi en l'incarnation du Fils de Dieu qui a pris chair dans l'histoire
trouveront leur expression dans une théologie narrative, plus proche du
témoignage des événements du salut et de la structure de l'expérience humaine.

L'apport de P. Ricoeur est évidemment décisif dans cette tâche, ainsi que celui
de E. Jüngel, J.-B. Metz, D. Mieth et E. Schillebeeckx. Ce dernier, dans sa

christologie, met en oeuvre et fonde la nécessaire articulation entre théologie
narrative et théologie argumentative dans un processus de complémentarité et
de réciprocité. Un exemple frappant en est donné en Le 10,27—37 où le récit
du bon samaritain apporte une réponse à la question argumentative du légiste.
La troisième partie de ce chapitre (156—185) envisage les formes concrètes de
la réalisation de la pluralité en abordant deux thématiques centrales de l'existence

chrétienne, la liberté et le scandale du mal.
La Conclusion générale (186—197) opère un vaste bilan de la recherche

sur le christianisme comme expérience de l'altérité reprenant la démarche à

partir du témoignage chrétien comme être présent au monde dans sa pluralité.
Comment comprendre la prétention chrétienne à l'universalité et l'affirmation
de l'unicité de la médiation du Christ pour le salut de tous les humains? C'est

par le recours à l'expérience narrative que nous pourrons saisir comment la

singularité chrétienne n'est ni particularisme, ni exclusivisme, mais bien
universelle et décisive. L'universalité du christianisme exige, de ce fait, une narration

de ce qu'est l'accomplissement humain en vue de donner à l'autre (espace
de l'intersubjectivité) et aux autres (espace du témoignage public) la possibilité
d'accéder à ce que nous disons de notre expérience. C'est dans le témoignage
de l'Eglise rendu au Royaume de Dieu qui a fait irruption dans l'histoire et par
le récit de Jésus de Nazareth que les hommes auront accès à cette universalité
(195). Le statut sotériologique de l'autre religion n'est pas élucidé, mais dans

l'expérience, comme lieu de rencontre, un espace de dialogue avec l'autre en
son altérité, est ouvert.

La démarche engagée dans cette thèse nous paraît pertinente et riche de

promesses. Elle prend en charge le tournant anthropologique consécutif au

développement de la modernité occidentale depuis le XVe siècle et le ressaisit



256 Besprechungen - Re2ensionen - Comptes-Rendus

dans l'expérience de la pluralité comme figure centrale de la «postmodernité.»
Elle l'établit en vrai lieu théologique interprétant notre relation à l'Altérité
transcendante de Dieu, par la médiation du Fils, Verbe incarné dans l'histoire
des hommes, transformant le rapport de chacun aux autres et au monde, pour
un avenir de justice et d'amour. L'ouvrage de J. Ilunga Muya constitue une
synthèse exemplaire. Elle définit une problématique précise, l'explore et l'ar-
gumente dans les domaines principaux où elle apparaît: la sociologie, la
philosophie et la théologie. La bibliographie (199—231) témoigne de la qualité d'une
recherche ouverte à toutes les grandes cultures occidentales, attentive aux
traditions confessionnelles catholique, protestante et orthodoxe. Près de 400
auteurs sont cités et leur contribution critiquement intégrée à la réflexion. Nous
ne pouvons que recommander cet ouvrage pour une introduction sérieuse aux
tâches et à la réflexion actuelles de la théologie. Signalons aussi le résumé
détaillé du travail en allemand (XI-XXXIX).

Quelques remarques terminales. La rédaction du texte est correcte, mais
malheureusement influencée parfois par le style, germanophone, anglophone
ou italophone, des sources. Surtout la répartition de la matière entre le texte et
les notes souffre d'un certain déséquilibre en faveur des notes, ce qui ne facilite

pas la lecture. Enfin, une question ne peut manquer d'être posée, J. Ilunga
Muya est prêtre congolais, or la pluralité analysée dans l'expérience humaine et
chrétienne n'apparaît pas dans la relation aux cultures africaines. Il promet
d'aborder la problématique en ce contexte (4) et s'en explique (38). Nous
exprimons le vif souhait d'une réalisation prochaine de ce projet.

Roger Berthouzoz

Jan-Heiner Tiick: Christologie und Theoditçee bei Johann Baptist Mets^. Ambivalentj
der Neuheit im Licht der Gottesfrage. Paderborn u.a.: Ferdinand Schöningh 1999.
295 S. ISBN: 3-506-79160-5.

Als Vater der «neuen» politischen Theologie und Diagnostiker der geistigen
Situation der Zeit ist Johann Baptist Metz seit etwa drei Jahrzehnten eine der
markantesten Gestalten deutschsprachiger Theologie - und nicht zuletzt weil
er sich bewußt der gängigen akademischen Theologieproduktion verweigert,
«keine reine Buch-Theologie und keine reine Kollegen-Theologie» (T.R.
Peters) schreiben will, sich eines eher essayistischen Stils bedient und kein
eigentliches Hauptwerk, sondern eher pointierte sprachmächtige Aufsätze zu den

theologischen Fragen der Zeit vorgelegt hat. Für die Auseinandersetzung mit
ihm gilt, was ein Schüler geschrieben hat: «Es ist schwer, ihn zu fassen und

angemessen darzustellen.» Viele Arbeiten über Metz' Werk bleiben in der Tat im
Zauber seiner Sprachmächtigkeit gefangen und kommen daher über die
Paraphrase nicht hinaus. Für die Auseinandersetzung mit Metz gilt auch, was dieser

selbst über seinen geistigen «Großvater» Ernst Bloch geschrieben hat: Oft
kann man nur im Widerspruch zu ihm von ihm lernen.

Vorliegende Tübinger Dissertation ist diesem Prinzip gefolgt. Sie würdigt
durchwegs Metz' Verdienste um die Gottesrede in der Welt von heute; aber



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 257

sie läßt sich nicht von seiner Sprachmächtigkeit blenden, sondern formuliert
eine berechtigte Anfrage an Metz. Die Hauptthese der Arbeit ist, daß die Chri-
stologie bei Metz spätestens seit der Wende zur «politischen Theologie» (1966),
besonders aber seit der Wahrnehmung von Auschwitz und dem Plädoyer für
eine theodizee-empfindliche Theologie (1978) in den Hintergrund tritt, so daß
die soteriologische Bedeutung des Kreuzes kaum noch zur Geltung gebracht
wird. Demgegenüber konfrontiert der Vf. Metz mit folgender Frage: «Hat
christliche Theologie, die den Zeitindex <nach Auschwitz) ernst nimmt,
zugleich aber an der universalen Heilsbedeutsamkeit Jesu Christi festhält, nicht
die Aufgabe, die versöhnende Kraft des Kreuzes angesichts zerrütteter Täter-
Opfer-Konstellationen zu bewähren?»

Nach einer Einleitung in Problemhorizont, Fragestellung und sprachliche
Form der Metzschen Theologie (11-21) folgt eine kritische Darstellung der
drei Hauptphasen: die Legitimierung der Neuzeit im Horizont der
Inkarnationstheologie (bis 1966, erster Teil: 22—84), die Ambivalenz neuzeitlicher
Emanzipationstheorien im Horizont der neuen politischen Theologie (bis 1978,
zweiter Teil: 85-154), «Auschwitz» als Anstoß zu einer theodizee-empfindli-
chen Theologie (ab 1978, dritter Teil: 155—220). Abgeschlossen wird die
Arbeit mit sieben Thesen des Vf. zu einer theodizee-nahen Christologie im Horizont

der radikalisierten Moderne nach Auschwitz (221-265). Bei der
kritischen Darstellung der Metzschen Theologie deckt der Vf. deren Schübe oder
Diskontinuitäten (K. Lehmann) auf, die für Metz freilich eine kohärente
«dialektische» Entwicklung darstellen. Der Hauptbruch wird markiert mit dem
Ubergang von der «inkarnatorischen» Legitimierung der Neuzeit (Theologie
der Welt) zur neuen politischen Theologie. In der ersten Phase wird nämlich
eine massive christologische Engführung konstatiert, die in der These von
dem biblisch-christlichen Ursprung der Neuzeit im allgemeinen und von deren
Geburt aus dem Geist christlich-thomanischen Denkens im besonderen zum
Ausdruck kommt. Der Vf. vermerkt zwar, daß Metz sich mit denjenigen, die
auf die theologische Ambivalenz der Neuzeit bzw. auf die katastrophische Seite

(«Auschwitz») der neuzeitlichen Fortschrittsgeschichte (Guardini, De Lu-
bac) oder auf deren nicht-christlichen Ursprung (Blumenberg) aufmerksam
gemacht haben, nicht näher auseinandersetzt, attestiert ihm aber eine durch und
durch christologische Grundlegung seiner Theologie der Welt (80-83): Die
Menschwerdung Jesu Christi wird als ein Ereignis von universaler Relevanz
betrachtet und geschichtstheologisch wie soteriologisch bedacht; Metz vertritt
hier eine christozentrische, den hermeneutischenVorrang des Neuen
Testamentes voraussetzende Sicht der Geschichte; die Passion Christi wird als Vorbild

für die Christen in der Welt von heute herausgestellt, alles Leiden wird als

Teilnahme am Leiden Christi verstanden und auf das Kreuz bezogen. Mit dem
Entwurf einer neuen politischen Theologie als handlungsorientierter Hermeneutik

der Glaubenstraditionen angesichts der neuzeitlichen Freiheitsgeschichte

verschiebt sich Metz' theologischer Horizont von der Inkarnationstheologie

zur Eschatologie. Akribisch analysiert der Vf. die wichtigsten
Kategorien der neuen politischen Theologie: Entprivatisierung, Zukunftsprimat,
Praxisprimat, eschatologischer Vorbehalt, Leidenserinnerung, narrative Theo-



258 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

logie, mystisch-politische Doppelverfassung der Nachfolge, Solidarität,
apokalyptisches Zeitbewußtsein Metz wird hier eine differenzierte Behandlung
der menschlichen Leidensgeschichte (als soziale Unterdrückungs- und politische

Gewaltgeschichte, als Schuldgeschichte und schließlich als eine Geschichte
der Toten) bescheinigt, die für eine an einem unfassenden Heils- und
Erlösungsverständnis orientierten Soteriologie weiterführend ist. Zugleich aber wird
konstatiert, wie wenig Metz die Kategorie memoria passionis, mortis et resur-
rectionis christologisch vertieft hat, wenn man von den eher narrativen Versuchen

im Synodendokument Unsere Hoffnung (1975) oder im Büchlein Zeit der

Orden? Zur Mystik und Politik der Nachfolge (1977) absieht. Das christologische
Defizit wird im dritten Teil der Arbeit zum dominierenden Sujet, da Metz
seine theodizee-empfindliche Theologie nach Auschwitz mit einer dezidierten
Kritik an trinitarischen Kreuzestheologien (Balthasar, Moltmann und Jüngel
u.a.) sowie mit einem Plädoyer für einen «biblischen» Monotheismus im Geist
der anamnetischen Vernunft und der Klagegebete Israels verbindet. Das Desiderat

einer Soteriologie, die den unschuldig Leidenden gerecht wird, führt
Metz nicht nur zur Kritik an der augustinischen Erlösungslehre, sondern auch

zu einer grundsätzlichen Infragestellung der trinitarischen Theo-Logik der
christlichen Gottesrede als «Hellenisierung» der biblischen Gottesrede und
Verrat am Geist Israels. Der Vf. zieht folgendes Fazit: «Der Gedanke jedenfalls,

an dem sich alle Varianten trinitarischer Kreuzestheologie entzünden, ist
der, daß dem Leiden, das Gott in seinem Sohn aus freien Stücken auf sich
genommen hat, um sich mit allen Leidenden zu identifizieren, eine erlösende
und rettende Kraft zukommt. Dieser Gedanke aber scheint bei Metz nahezu
erloschen. Es entsteht letztlich der Eindruck, als komme das Festhalten am
soteriologischen Potential des Geschehens von Golgotha angesichts der
Greuel des 20. Jahrhunderts einem theologischen Anachronismus gleich. Der
durchlittenen Erfahrung der Abwesenheit Gottes entspricht - so scheint es -
allein eine negative Theologie, die sich als klagende Rückfrage an Gott, den

Unbegreiflichen, artikuliert» (204). Auch in seinen jüngsten Arbeiten klammert
Metz kreuzestheologische oder soteriologische Überlegungen nahezu völlig aus:
«Über eine Erinnerung an den Verlassenheitsschrei Jesu am Kreuz hinaus
finden sich dort kaum Reflexionen, die die Frage nach der Vereinbarkeit von
Gottesglauben und realem Unheil im Horizont der Christologie bedenken
würden» (219). Metz ist sich des christologischen Defizits seiner Theologie
durchaus bewußt, hat aber in der Tat in den jüngsten Arbeiten nur sein
Plädoyer für eine theodizee-empfindliche Theologie und eine «Karsamtagschri-
stologie» reaffirmiert (vgl. z.B. seinen Essay «Auf dem Weg zur (geschuldeten
Christologie»», in: Jürgen Manemann/Johann Baptist Metz (Hgg.), Christologie
nach Auschwitz Stellungnahmen im Anschluß an Thesen von Tiemo Rainer
Peters. Münster 1998, 99-103; J.B. Metz, «Unterwegs zu einer Christologie nach
Auschwitz», in: StZ 218 [2000] 755-760). Demgegenüber schließt der Vf.
seine Untersuchung mit sieben Thesen zu einer theodizee-nahen Christologie
ab, die Auschwitz von Golgotha her zu bedenken versuchen und als
weiterführende Diskussionsanstöße zu betrachten sind, ohne die Differenz zwischen
christlichem und jüdischem Selbstverständnis einzuebnen. Diese Thesen ge-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 259

hen vielfach mit Metz über Metz hinaus und haben unterdessen eine beachtliche

Diskussion ausgelöst, auf die der Vf. im Nachwort der 2001 erschienenen

2. Auflage eingeht.
Verglichen mit anderen Dissertationen über Metz' Werk besticht diese

durch ihre analytische und synthetische Kraft. Sie legt die inneren Widersprüche
und Schübe der Metzschen Theologie offen, enthält scharfsinnige

Beobachtungen zu manchen bisher kaum wahrgenommenen Themen (wie etwa
die Haltung Metz' zur revolutionären Gewalt in den späten sechziger und den
frühen siebziger Jahren) und untermauert konsequent die Hauptthese vom
progressiven Zurücktreten der Christologie, des proprium christianum in der
Metzschen Theologie zugunsten eines theodizee-empfindlichen «biblischen»
Monotheismus. Auch wenn man hier und dort die Akzente anders setzen würde

(Bei der Erklärung des Zurücktretens der Christologie in der Metzschen
Theologie nach der Wahrnehmung von Auschwitz und der Theodizeefrage
verdiente m.E. die Kategorie des «jüdischen Korrektivs», von der Metz 1972
spricht, eine stärkere Beachtung; in diesem Zusammenhang wäre auch der
Frage nachzugehen, warum Metz die noch 1977 angekündigte Auslegung des

christlichen Credo unter dem Titel Der Glaube der Christen nach der
Auschwitz-Wende 1978 nicht mehr in Angriff genommen hat; wird Metz'
Diagnose von einem leidunempfindlichen Christentum im grossen und ganzen
der Christentumsgeschichte gerecht, in der viele Nachfolgegestalten das

Christentum als die Religion der «Barmherzigkeit» und des «Mitleids» eindrucksvoll

gelebt haben? Welche hermeneutische Relevanz kommt den wahren Zeugen

Christi angesichts des historischen Versagens einzelner Christen wie der
kirchlichen Institutionen zu? Findet sich die Diastase zwischen bezeugtem
und verratenem Glauben nicht auch im Judentum?), ist dem Vf. für diese
sachliche, scharfsinnige und den theologischen Diskurs der Neuzeit
weiterführende Untersuchung zu gratulieren. Metz' «jüdisches Korrektiv» entspringt,
besonders nach 1978, der tiefen Trauer darüber, daß man der Geschichte der
Theologie - genauso wie Georg Simmel es der Geschichte der Philosophie
vorgeworfen hat — die Leidensgeschichte der Menschheit so wenig ansieht und
anhört; daß Kirche und Synagoge mit dem Rücken zueinander lebten und die
erste mit der Zeit vergaß, wo sie ihre Wurzeln hat; daß Auschwitz, dieses
«Attentat auf alles, was uns hätte heilig sein müssen», möglich — und in Deutschland

möglich - war. «Korrektive», hielt Metz 1977 als Einführung in seine
«unzeitgemäßen Thesen zur Apokalyptik» fest, «übertreiben, um das als Gefahr
oder auch als Not Gefühlte bzw. Gesehene zu verdeutlichen. Das sollte bei
der Beurteilung dieser <Thesen> nicht vergessen werden». Man kann Metz in
der Tat nicht dankbar genug sein für die sprachliche Schärfe, mit der er seit
den siebziger Jahren das «empfindliche» Nachfolge-Christentum vertreten und
ein neues Verhältnis zur Glaubensgeschichte des jüdischen Volkes eingeklagt
hat. Metz hat erkannt, daß es, wie Karl Barth 1966 in seinem Testament
anmahnte, «schließlich nur eine tatsächlich große ökumenische Frage gibt: unsere

Beziehung zum Judentum». Seine Hauptthese, nämlich daß wir Theologie
als «Theodizee» betreiben, nach Jerusalem statt nach Athen schauen, an das

(monotheistische?) Juden-Christentum anknüpfen und vom hellenisierten (tri-



260 Besprechungen — Rezensionen - Comptes-Rendus

nitarischen?) Christentum vielfach Abschied nehmen sollten, ist allerdings,
wie diese Arbeit zeigt, kritisch zu hinterfragen. Läßt sich Theologie auf Theo-
dizee, auf negative Theologie reduzieren, das Gebet auf den Aspekt der Klage,
auf das an Gott gerichtete Schreien inmitten von Unrecht, Leid und Elend,
auf ein Gottvermissen im Karsamstag der Geschichte, auf eine Rückfrage an
Gott, die schließlich fast verstummt? Gewiß, nach Auschwitz ist eine Revision
der Christentums- und Theologiegeschichte nötig. Aber sollte dabei für Christen

nicht weiterhin gelten, daß Jesus Christus der hermeneutische Schlüssel
zur Rezeption des biblischen Monotheismus ist? Das Beklagen der sogenannten

Hellenisierung bzw. Theologisierung als christliche Auflösung des
monotheistischen Prinzips in die Trinitätstheologie hinein verkennt zum einen, daß
der Weg bis Chalcedon eher der Weg einer «rückläufigen Hellenisierung» (A.
Grillmeier) war, um den christlichen Glauben vor der Auflösung in den aria-
nischen Piatonismus zu retten, und zum anderen, daß die christologischen
und trinitarischen Dogmen nötig waren, um den Glauben an Gottes endgültige

Selbstoffenbarung in Jesus Christus angesichts des Polytheismus der
Römer und des Nationalmonotheismus der Juden im Denken der Griechen zum
Ausdruck zu bringen. Statt auf die Sachlogik der christlichen
Glaubensüberlieferung seit ihren Anfangen zu achten, scheint Metz die Christentumsgeschichte

nach dem bedauerlichen Ende des Juden-Christentums für eine

«Verfallsgeschichte» zu halten, für einen Verrat am Geist Israels. Schließlich wäre

noch zu fragen, ob die Umarmung des Judentums — will das der Hauptstrom

im Judentum überhaupt? Ist das nicht wieder eine neue subtilere Form
der Vereinnahmung? — durch ein Christentum, das sich nunmehr als «potenziertes

Judentum» versteht und auf das proprium christianum verzichtet, den
jüdisch-christlichen Dialog auf die Dauer wirklich zu fördern vermag. Es gibt
nicht nur eine «untergründig reaktionäre» oder «tendenziell antisemitische»
(T.R. Peters) Kritik an den Judaismen der Metzschen Theologie, sondern, wie
nicht zuletzt diese Dissertation bezeugt, auch eine seriöse, der sich Metz und
seine Schüler mit theologiehistorischem Problembewußtsein stellen sollten, statt
sich dagegen zu immunisieren.

Metz ist «ein genauso hellhöriger wie origineller, vielfach inspirierter wie
inspirierender Theologe» (T.R. Peters), einer, von dem man auch dann lernt,
wenn man meint, ihm widersprechen zu müssen, ein philosophierender Theologe

mit Gottespassion, der Gott angesichts der Katastrophen der Geschichte
bitter vermißt. Auch in der essayistischen Eigenart und der bewußten Einseitigkeit

eines «jüdischen Korrektivs» gehört seine Theologie zu den wichtigsten
Markierungen nachkonziliarer Theologie. Sie enthält, alles in allem, mehr
Diagnosen als Therapien, mehr Fragen als Antworten; aber gerade so stiftet sie jene

produktive geistige Unruhe, die zu neuen Ufern führen könnte. Auch dies

geht aus der Arbeit von Jan-Heiner Tück hervor.

Mariano Delgado


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

