Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

Ada Neschke-Hentschke: Le Timée de Platon. Contributions a [I’histoire de sa
réception/ Platos Timaios. Beitrdge wu seiner Regeptionsgeschichte. Louvain-Paris:
Editions Peeters 2000. XLIV + 348 pp. (Bibliothéque philosophique de Lou-
vain 53). ISBN: 2-87723-493-2.

Le Timée peut se vanter d’etre le plus commenté de tous les dialogues de Pla-
ton. On I’avait discuté pendant le vivant de son auteur. Aprés la mort du Ma-
itre, les premiers platonistes ont débattu son interprétation entre eux, tandis
qu’Aristote a soumis I'ouvrage a des critiques séveres. Toujours objet de vif
intérét de la part des philosophes de n’importe quelle école de pensée, le Timée
est devenu un texte-clef pour les philosophes platonisants de I’antiquité tar-
dive et jusqu’a nos jours il est resté un document incontournable de la philoso-
phie ancienne. Mélange étrange de cosmologie, de théologie, d’anthropologie,
de physiologie, de psychologie, d’épistémologie, de philosophie politique, ..., le
Timée de Platon a rendu ses lecteurs perplexes: souvent il les a ravis, parfois il
les a dégottés, jamais il ne les a laissés indifférents.

L’histoire de la réception du Timée fait donc une partie intégrale de I’his-
toire du platonisme, c’est-a-dire de I’histoire de la philosophie. Le présent vo-
lume réunit les actes d’un colloque consacré a cette histoire, un colloque qui
s’insére dans un programme de recherche dirigé par Ada Neschke-Hentschke
et dédié a ’étude de la réception de la philosophie de Platon. Les actes con-
sistent en quatorze contributions. Une Introduction en deux volets comprend
un essai intitulé «Le Timéé de Platon comme manifeste du Démiurge platoni-
cien», ainsi qu'un tour d’horizon du contenu du volume. L’Introduction est
agrémentée d’une «Bibliographie sélective» qui compte une centaine de titres:

Les contributions se partagent en quatre groupes en ordre chronologique.

A. Antiquité grecque: 1) M. Vegetti traite Galien et son attitude admi-
rative mais nuancée vers le Timée, surtout en matiére de psychologie; 2) K. Ni-
kulin, sous I'intitulé «Plotinus on Eternity», commente Ennéades 111 7, qu’il ca-
ractérise comme «un commentaire explicite du Timée» (p. 17), méme si «dans le
Timée 11 y a peu de choses au sujet de Iéternitén (p. 16); 3) J. Halfwassen dis-
cute le Nachleben du Démiurge parmi les platonistes jusqu’a Plotin; 4) A. Ler-
nould décrit la structure du Timée telle que Proclus I'a dégagée dans son grand
commentaire sur le dialogue.

B. Antiquité latine: 5) E. Rudolph étudie quelques aspects du commen-
taire de Calcidius, qui, aprés Cicéron, a traduit le Timée en latin; 6) W. Mesch
traite Boéce et la conception boétienne de ’éternité.

C. Moyen age et Renaissance: 7) Z. Kaluza parle de la connaissance de la
philosophie politique de Platon manifestée par I'auteur anonyme d’un com-
mentaire sur le Timée, écrit au XIVe siécle et pas encore publié; 8) I'étude de
A. Etienne est consacré a Marsile Ficin et la théologie philosophique entre le
platonisme et le christianisme; 9) F. Mariani Zini discute quelques aspects des



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 223

Hymni naturales de Michel Marulle, poéte érudit du XVe siecle, qui doit plus a
Lucréce qu’a Platon.

D. Epoques moderne et contemporaine: 10) W. Réd soutient une these
selon laquelle «Platon a offert un stimulus plutot que des doctrines aux scien-
tifiques et aux philosophes de I’époque moderne» (p. 253); 11) J.-F. Pradeau
discute Giuseppe Bartoli, «polygraphe prolixe et intriguant» du XVIIIe siecle
(p- 259), qui a réfléchi a propos des idées politiques du Timée et du Critias; 12)
G. Betegh se consacre a AN. Whitehead et a2 A.E. Taylor; 13) L. Brisson
donne un exposé sur le role des mathématiques dans la cosmologie platoni-
cienne; 14) K. Gloy, dans «Platons Timaios und die Gegenwart», célébre le
dialogue en tant que document fondateur de la philosophie de la nature.

Mme Neschke-Hentschke affirme que le volume «comble une lacune dans
la recherche platonicienne» (p. IX), et selon M. Etienne les actes du colloque
offrent au lecteur un «panorama de I’histoire complexe de la réception du T7-
mée a travers les sieclesy (p. XXXVIII). Mais la liste des contributions suffit a
indiquer qu’il ne s’agit pas de combler une lacune ni de donner un panorama:
il s’agit des lacunes plurielles et hétéroclites, il s’agit des perspectives partielles
et discontinues. M. Etienne lui-méme avoue franchement que «’on aurait pu
s’attendre ici a ce qu’une contribution portat sur 'un ou 'autre membre de
I'Ecole de Chartres) ayant glosé le Timéé» (p. XXXIV). De méme, on aurait
pu s’attendre a un essai a propos d’Aristote, a2 quelques remarques au sujet des
Péres de ’Eglise, a une discussion de la controverse sur la possibilité d’une
création ex nihilo — chaque lecteur du volume se serait sans doute attendu a
trouver quelque chose de différent. Mais on a beau s’attendre a un panorama,
les actes d’un colloque ne présentent jamais une histoire continue et homo-
gene, les participants a un colloque ne forment pas une équipe de recherche.
Soyons donc contents si nous trouvons trois cent pages de lecture diversifice
et passionnante.

Y a-t-il quand-méme des conclusions générales a tirer? Quelle était I'im-
portance du Timée pendant les siécles?

M. Etienne fait remarquer que «le Timée tend aujourd’hui a étre considéré
comme une contribution importante a la réflexion épistémologique sur le sta-
tut de la «science physiquew (p. XXX). Mme Neschke-Hentschke fait remar-
quer que le Timée s’inscrit «dans la tradition de la «physiquer ancienne, com-
prise comme cosmogonie ou comme cosmologie, c’est-a-dire une philosophie
de la nature qui s’avére spéculative et non pas empirique» (p. X). Une «phy-
sique» qui n’est pas empirique — mais qui s’appuie sur les sciences mathé-
matiques. Car, d’apreés M. Etienne, «’un des traits distinguant le Timée de Pla-
ton d’autres écrits anciens de philosophie de la nature est ... 'utilisation faite
des mathématiques. ... Nombre de chercheurs ont d’ailleurs souligné, a ce titre,
I'intérét de la physique platonicienne par rapport a la physique aristotélici-
enne, peu versée dans les considérations mathématiques» (p. XXXVI).

Il ne faut pas exagérer I'aspect mathématique du Timée, qui se borne de
fait a la stéréométrie et a la théorie des cinqg solides réguliers. J'oserais méme
dire que la physique d’Aristote, bien qu’elle ne fasse que trés peu d’appel aux
mathématiques (pour des raisons aussi connues qu’intelligibles), se montre



224 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

plus ouverte aux considérations mathématiques que la physique de Platon.
Notons que les Platoniciens de 'antiquité tardive, qui révéraient le Timée et
toute sa cosmologie, se sont trouvés obligés a supplémenter les idées du dia-
logue par une lecture approfondie de 1’A/mageste de Ptolémée, ouvrage vrai-
ment mathématisé. Quant a Kepler et Descartes et leurs collegues, afin de fon-
der la physique mathématisée de la période moderne, ils ont du rejeter (com-
me le montre M. Réd) la physique géométrisée de Platon.

St 'on parle de «la tradition de la physique ancienne», on pourrait se de-
mander si la formule «non-empirique» soit tout a fait appropriée. Certes, la
spéculation jouait toujours un role important dans la physique grecque. Cer-
tes, les données empiriques dont les scientifiques de I’antiquité se sont servi,
n’étaient que trop souvent approximatives, mal décrites, méme imaginaires.
Néanmoins, la spéculation grecque a propos de l'univers, sa nature et son his-
toire, était toujours controlée, du moins en principe, par un respect pour I’'ob-
servation empirique — et ceci non pas seulement dans les écoles «empiristes»
d’un Aristote ou d’un Epicure, mais aussi au sein du platonisme le plus stricte,
dans les recherches d’un Proclus. Apres tout, s’il fallait comprendre le monde,
il fallait aussi «sauver les phénomeénes».

Mme Neschke-Hentschke parle des grandes innovations du Timée. D’abord,
elle affirme que «Platon est le premier qui a interprété le monde comme un
étre vivant» (p. XII). Ensuite, elle fait remarquer que c’est dans le Timée que
Platon s’est efforcé, pour la premiére fois, de considérer la nature du corps (p.
XIV). En troisiéme lieu, il y a le Démiurge divin. Le Démiurge, insiste-t-elle,
n’est pas une nouveauté dans le Timée, et surtout pas une nouveauté introduite
de fagon ad hoc: tout au contraire, «la figure du Démiurge se trouve partout
dans I'oeuvre de Platon» (p. XVIII). Pourtant — et voici ce que souligne
I'intitulé de son essai —, le Démiurge est le concept-clef du Timée. Or, c’est
précisément la conception du Démiurge divin et de l'activité démiurgique sur
le monde et sur les corps qui explique la double réception accordée au Timde,
d’un c6té comme paradigme d’une philosophie ou d’une science de la nature,
de l’autre comme paradigme d’une théologie creationniste (p. XXVII).

Si on n’est pas convaincu que les idées épistémologiques du Timée avai-
ent une influence déterminante sur la spéculation européenne, si I’on n’est pas
entierement persuadé que la conception platonicienne de la physique dominait
la pensée occidentale — bref, si de ce coté-la on reste lachement orthodoxe en
pensant a Aristote plutot qu’a Platon, il serait pourtant difficile a nier que
c’est surtout a la conception d’une physique théologique créationniste que le
Timée doit sa renommée et sa gloire. Le dialogue a offert a ses lecteurs une
sorte de summa, courte et paraphé par un grand philosophe. La somme de la
summa est ’idée d’un étre divin responsable d’un beau monde, bien ordonné
et accessible a la curiosité scientifique. Le Timée devait séduire un savant pour
lequel une telle idée était, pour ainsi dire, axiomatique; et pendant deux mille
ans une telle idée était, de fait, axiomatique pour presque tout savant euro-
péen.

St la conception d’une physique théologique explique, du moins partielle-
ment, la grande importance du Timée pour I'histoire de la pensée philoso-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 225

phico-scientifique, elle explique également pourquoi, a la différence de la Ré-
publique ou du Théététe — ou de la Physigue d’Aristote —, le Timée a perdu pres-
que tout intérét pour un philosophe contemporain.

JONATHAN BARNES

Alexander Schroeter-Reinhard: Die Ethica des Peter Abaelard. Ubersetzung,
Hinfiihrung und Deutung. Freiburg Schweiz: Univ.verlag 1999. 494 S. (Dokimion
21). ISBN: 3-7278-1215-X.

Der Titel vorliegender Studie, die 1998 von der Theologischen Fakultit der
Universitiat Freiburg, Schweiz, als Dissertation angenommen wurde, hilt, was
er verspricht, wenngleich auch nicht in der angegebenen Ordnung. Im Zent-
rum der geradezu spannend geschriebenen Untersuchung steht die zwischen
1135 und 1139 von Peter Abaelard verfalite Ethica, die er zugleich im Rekurs
auf das delphische Orakel «Scito te ipsum» nannte. Diese wird, nach kurzen me-
thodischen Vorbemerkungen (1-23), in einem ersten Uber dreithundert Seiten
umfassenden Teil, iberschrieben mit «Der geschichtliche Rahmen der Ethica»
(25-363), auf ihre historischen Wurzeln und die Umstinde ihrer Entstehung
hin untersucht sowie in einem zweiten, weitaus kiirzeren Part (365-388) in ih-
rer Wirkungsgeschichte mit allzu durftigen Strichen skizziert. Doch der Reihe
nach:

Im ersten Teil werden die Ezhik ebenso wie thr Autor, zunichst in ihrer
kontextuellen Verankerung und in ihrer geschichtlichen Kontinuitit (2-5), vorge-
stellt. Erfreulicherweise versteht der Vf. darunter nicht eine bloBe Einordnung
der Ethica in die den Menschen und sein Werk allzu sehr perspektivisch
einengende, reine Geistesgeschichte. Vielmehr geht es ihm um eine auch den
politischen (26-42), wirtschaftlich-sozialen (43-83) sowie geistig-religiosen
Gang der europiischen Geschichte in den Blick nehmende und werkimma-
nente bzw. konkret lebensweltliche Konturierung (86-363, nicht 83, wie das
Inhaltsverzeichnis angibt). Dabei werden Etienne de Garlande, Suger von St-
Denis und Louis VI. ebenso vorgestellt wie der «Aufschwung der Stidte» (44—
48), die «vielschichtige Gesellschaft» (48—73) sowie die sich neu formierenden
Intellektuellen» (73-79). Das offensichtliche Bemiihen, Abaelard und sein Werk
in jenes Gitternetz einzubeziehen, das die Koordinaten von Raum und Zeit
bilden, dient durchaus nicht dazu, Werk und Autor historisch zu relativieren,
sondern im Gegenteil: ihr spezifisches Gesicht und ihr theologisches Gewicht
allererst in ihrer innovativen sowie Raum und Zeit ibergreifenden Bedeutung
zu signieren. Der «Aufbruch im 12. Jahrhundert» (86-112) muB} hier ebenso
genannt werden, wie der «Blick auf die Theologie» (112-211) nicht fehlen
darf: auf Rationalisierung und Verinnerlichung, auf die damals vorherrschende
wissenschaftliche Methode, auf die variationsreiche Predigtliteratur ebenso
wie auf die sich entwickelnde ars disputandi, auch auf die monastische und
schulische Theologie iiberhaupt, namentlich auf Anselm von Laon, Wilhelm
von St-Thierry, Bernhard von Clairvaux und, nicht zu vergessen, auf Hugo
von St-Victor. Erst auf diesem mehrdimensionierten Hintergrund zeigt sich
der «Moraltheologe Abaelard» (211-282), erst jetzt liBlt sich seine hermeneuti-



226 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

sche Methode bestimmen, wie sie exemplarisch in Sic ez Non entfaltet wird,
erst jetzt gewinnen die Korrespondenz und die Problemata Heloissae ihr spe-
zifisches Gewicht und erwirbt der Exeget Abaelard sein spirituelles Gesicht.
Uberdies wird deutlich, daBl und wie Abaelard seine Ezhik zunichst «im part-
nerschaftlichen Dialogy (236-252) entfaltet und schlieBlich in den Collationes
entscheidet (268-282). In der Tat: Mit Abaelard «machte die Weltgeschichte
einen Ruck», wie der Vf., auf Flasch (Einfithrung 1987, 93) rekurrierend, resi-
mieren und schlieBlich hinzufiigen kann: «aber einen Ruck, der nicht aus dem
Nichts», sondern aus der Zeit selbst kam: «vergleichbar etwa mit der begin-
nenden Gotik, bei deren Bauzeugen unser Blick zuerst auf das Neue gezogen
wird und erst nachher vielleicht ihre romanischen Wurzeln erfaBt» (363). Uber-
dies: im konkreten Blick auf die E#hica und auf Grund minutioser Textanalyse
gelingt dem Vf. der Gberzeugende Nachweis, dal es sich bei der Ethica eben
nicht, wie der Titel suggerieren kénnte, um ein primir philosophisches, son-
dern um ein genuin theologisches, niherhin um ein moraltheologisches Werk
handelt. Dabei wird ein Philosophie- und Theologieverstindnis geltend ge-
macht, das nicht antagonistisch von auBlen und gleichsam sachfremd an den
Text herangetragen, sondern das aus dem Werk Abaelards selbst herausgear-
beitet wird. Mehr noch: Der Vf. vermag mittels zahlreicher Querverweise zu
anderen Werken und Stellungnahmen Abaelards aufzuzeigen, daB3 in der Ezhik
die zentralen Themen der gesamten Theologie Abaelards artikuliert werden:
die Moral einer Person, «die sich voll und ganz von Gott in die Verantwor-
tung gezogen und von ihm abhingig weiB» (362). Hier wird «eine vom ver-
ninftigen Menschen ausgehende autonome Ethik in einen biblisch-neutesta-
mentlichen und theologischen Kontext gestellt [...], ohne dabei den Anwen-
dungsbereich der praktisch gelebten Moral ganz auszublenden» (362).

Der zweite Teil, mit «Epilog» tiberschrieben, ist allerdings allzu kurz ge-
raten. Hier sollte die Wirkungsgeschichte der Erhik aufgezeigt werden. Der
Wunsch bleibt Desiderat. Uberdies vermag der V. nicht einsichtig zu machen
(374), warum ausgerechnet in diesem zweiten Teil die Ubersetzung einer Schrift
Abaelards geboten wird, die nach der Datierung von John Marenbon (1997),
der sich dabei auf Constant Mews (1985) stiitzt, rund finf Jahre vor der Ethica
verfaBt wurde, nimlich die Ubertragung des dritten Teils der Sententie Parisien-
ses (377-388, von Luscombe als Sententie Parisienses 1 bezeichnet). Translation
wie Reflexion der genannten Partien der Semtentie Parisienses gehoren allesamt
und klarerweise in den ersten, nicht in den zweiten Teil vorliegender Studie.
Indes: Die Ubersetzung der Sententie Parisienses ist gelungen, ebenso wie die
sich daran anschlieBende und die gesamte Studie abschlieBende Neutiber-
setzung der Ethica (389-452). Der Vf. rekurriert dabei — im Unterschied (nicht
«im Gegensatzy»!) zu der inzwischen in vielerlei Hinsicht Gberholten Verdeut-
schung von Ferdinand Hommel aus dem Nachkriegsjahr 1947 — auf die mu-
stergiltige Edition von Scito te ipsum, die 1971 Edward Luscombe vorlegte. Sie
enthalt die lingere Version des ersten Buches und das Fragment des zweiten
Buches der Erhik. Die Ubersetzungsarbeit selbst stellt eine Gratwanderung
dar zwischen dem Bemiihen, einerseits dem Text von damals, andererseits der
Leserin, dem Leser von heute gerecht zu werden. Dabei gilt die Regel: Die



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 227

verstindliche ist der wortlichen Ubertragung vorzuziehen. Und bemerkens-
wert: kein einziges lateinisches Wort wird in den deutschen Text iibernom-
men, nicht ein einziges Mal wird ein lateinischer Begriff in Klammern gesetzt
und damit als im Grunde uniibersetzbarer Fachterminus signiert. Wir wissen
spitestens seit Peschs berechtigter Kritik an einer Thomas-Ubersetzung, wie
riskant solch eine Radikalibersetzung ist. Und dennoch: insgesamt gelingt es
dem Vf., krampfige Verdeutschungsversuche ebenso zu vermeiden wie auf je-
den verstellend-irritierenden Kothurn zu verzichten. Statt dessen wird sprach-
lich variiert, und zwar aus der unausgesprochenen, weil zu Recht fir selbst-
verstindlich gehaltenen Einsicht, das zur Rede stehende Grundwort verlange
wegen seiner mehrdimensionalen Bedeutung nach einer Ubersetzung durch
verschiedene deutsche Vokabeln. Gelingt es dem Ubersetzer, die Fremdheit
des Textes aufzuheben? Nein, wie sollte so etwas auch erreicht werden, ohne
den Autor des Textes selbst zu verraten («traduttore traditore»)? Die Fremd-
heit aber wird durch umsichtiges Ubersetzen und intensives Interpretieren des
Textes erschlossen, und zwar so, daBB die Leserin, der Leser teilnehmen kann
an jener spannenden Suchbewegung, die iber die Reflexion des Guten und
Bosen, der Mi3- und Beachtung der Gebote Gottes, der aktuellen Siinde (317—
347) und der Reue, Beichte, Vergebung und Bulle (347-359) schlieBlich die In-
tention, die exponierte Bedeutung der Gesinnung und der Absicht in der
Ethik neu entdeckt und deutlich genug formuliert. Abaelard differenziert streng
zwischen der konkreten Tat und der Intention, aus der heraus die Tat voll-
zogen wird. Diese sei bei der Bewertung entscheidend, jene laufe lediglich mit.
So bemesse Gott z.B. unsere Schuld entsprechend unserer Absicht, nicht aber
nach dem aus der Intention folgenden Akt: «Veraciter in intentione nostra rea-
tum pensat». Abaelard untergribt jenen seinerzeit vorherrschenden einseitigen
Objektivismus, der ethisches Handeln lediglich als duBere Entsprechung einer
objektiven Ordnung interpretierte. Dabei behauptet Abaelard keineswegs, dal3
eine schlechte Handlung durch Unwissenheit des Handelnden dank eben die-
ser Unwissenheit zu einer guten werde, wie ihm Wilhelm von St-Thierry und
Bernhard von Clairvaux vorwerfen zu missen meinten. Fir Abaelard ist ein
Werk nur dann moralisch gut, wenn a) die Absicht gut ist und b) das Werk
dem Willen Gottes entspricht. Da Suinde fir Abaelard nicht in einem ob-
jektiven Tatbestand, sondern in der Zustimmung zum Bdsen (consensus mali)
und der darin sich ausdrickenden Verachtung Gottes (contemptus dei) be-
steht, betont er allerdings, dall derjenige, der unbeabsichtigt, méglicherweise
sogar in bester Absicht, mithin das Gute wollend, objektiv falsch handelt, da-
durch nicht schuldig wird. Abaelard wagt in diesem Zusammenhang ein pro-
vozierendes und in seiner theologischen Wirkungsgeschichte kaum zu Gber-
schitzendes Beispiel zu bringen: Sofern jene, die Jesus ans Kreuz geschlagen
haben, glaubten, ein gottgefilliges Werk zu verrichten, haben sie keine Stinde
begangen.

Es spricht nicht gegen, sondern fiir die Seriositit des Vf.s, wenn dieser
die Bedeutung der Argumentation Abaelards u.a. auch auf ihre Aktualitit hin
befragt und z.B. darauf hinweist, da} es heute — angesichts globaler Ungerech-
tigkeiten, namentlich der Tatsache, daBl «850 Millionen Menschen auf dieser



228 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

ser Welt in Hunger und Not» leben — lingst nicht mehr ausreicht, «den einzel-
nen Menschen fiir alles und immer dann zu entschuldigen, wenn er nicht ge-
gen sein Gewissen verstoBt» (18). Hatte Thomas von Aquin unter den Bedin-
gungen seiner Zeit diese Grenzen der conscientia im engeren Sinne nicht auch
schon erkannt? Jedenfalls ist dem Aquinaten nicht einfachhin die Lehre des
Abaelard zu unterschieben. Dieser wird von jenem bestitigt, ja, aber auch kor-
rigiert (STh I-II q 19 a 5 #nd 6!). Der Blick auf die Wahrheit der Dinge darf
nicht abgelenkt, sondern mul} geschirft werden. Sofern jeder Mensch das
gottliche Gesetz zu erkennen und zu wihlen vermag, kann keineswegs in dem
Wahrnehmen des Gewissensurteils Schuld liegen, wohl aber darin, die Anam-
nese des Seins auszublenden, die innere Stimme zu iberhdren und insgesamt
nicht geniigend das Gewissen zu sensibilisieren. «Delicta quis intelligit? Ab
occultis meis munda me» Ps 18 (19),13. Es wire in diesem Kontext aufschluf3-
reich, einmal der wechselnden und verastelten Auslegungsgeschichte des zi-
tierten Psalms nachzugehen. Der Ubersetzung sind «<Anmerkungen» (453-470)
angefiigt. Ein Personen- und Sachregister fehlt. Das umfangreiche Literatur-
verzeichnis (471-494) ist sorgfiltig und gerade im Blick auf die Werke Abae-
lards (471-473) ubersichtlich gestaltet. Der Vf. legt eine Studie vor, deren Lek-
ture Freude macht.

MANFRED GERWING

Henrik Wels: D¢ Disputatio de anima rationali secundum substantiam des
Nicolaus Baldelli S.]. nach dem Pariser Codex B.N. lat. 16627. Amsterdam-Phila-
delphia: B.R. Griiner Publishing Co. 2000. 153 S. (Bochumer Studien zur Phi-
losophie 30). ISBN: 90-6032-357-2.

Anzuzeigen ist die Teiledition einer 1609/10 am Collegio Romano der Jesui-
ten gehaltenen De anima-Votlesung. Die philosophische Medidvistik erweitert
seit Jahrzehnten kontinuierlich ihre Textgrundlage durch Handschriftenediti-
onen. Dagegen macht die weit vorauseilende bibliographische ErschlieBungs-
leistung groBer Gelehrter wie Friedrich Stegmiiller, Ramon Ceiial, Charles Lohr,
Eduardo Moore u.a. die das ganze letzte Jahrhundert iiber andauernde Stag-
nation in der editorischen Aufarbeitung der gefihrdeten Papierhandschriften
der posttridentinischen Scholastik (16.—18. Jh.) nur desto beklemmender fiihl-
bar. Die Namen der im 20. Jh. editorisch iiberhaupt bedachten Jesuitenphilo-
sophen lassen sich an einer Hand abzihlen: Luis Molina, Francisco Suarez,
Marcin Smiglecki, Georgius Forro und Juan de Lugo. Obwohl das philoso-
phiehistorische Interesse sich in den letzten Jahren sogar verstirkt der frih-
neuzeitlichen Schulphilosophie zuwendet, meint man tmmer noch, an dem ge-
nug zu haben, was seinerzeit zu drucken aus diesen oder jenen Griinden fiir
opportun befunden worden ist. Dal3 eine als Magisterarbeit an der FU Berlin
bei Wolfgang Hibener entstandene Studie jetzt einen vollig unbekannten
Jesuitenphilosophen ans Licht zieht, ist also sehr ungewohnlich. Es ist dem
glicklichen Umstand zu verdanken, dafl die Handschrift bisher dem groflen
Cremonini in Padua zugeschrieben wurde. Wels hat sie thm mit iiberzeugen-
den Argumenten aberkannt und in Nicolaus Baldelli (1573-1655) den vermut-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 229

lichen Verfasser ermittelt. «<Es scheint eine Ironie der Geschichte, dal} ein Text,
dessen Hauptziel es ist, in Norditalien verbreitete averroistische und alexand-
ristische Tendenzen auf ganzer Linie zu widerlegen, jahrhundertelang unter dem
Namen eines jener Autoren, die er angreift, in der Bibliothek schlummerte» (S.
45).

In dem edierten Teil diskutiert und bejaht werden drei anthropologische
Thesen, zu welchen von seiten der Kirche dogmatische Entscheidungen vor-
lagen: Erstens ist die menschliche Seele, wie auf dem Konzil von Vienne 1311
gegen den Averroismus festgestellt wurde, eine den Leib informierende Form.
Zweitens ist sie, wie auf dem V. Laterankonzil 1513 gegen den Alexandrismus
festgestellt wurde, trotzdem unsterblich. Drittens sind die (gegen Averroes)
numerisch verschiedenen menschlichen Seelen auch alle gleich. In diesem Punkt
schlieBt sich Baldelli den Scholastikern an, welche eine dem entgegenstehende
Entscheidung des Pariser Bischofs Tempier von 1277 als kirchenrechtlich un-
maBgeblich zuriickwiesen.

Die Einleitung beleuchtet zwei konkurrierende philosophische Schulmi-
lieus: den orthodoxen, tiber die Anthropologie jedoch in sich entzweiten, Aris-
totelismus Paduas und den durch die Abhingigkeit vom kirchlichen Lehramt
aufgelockerten Aristotelismus am Collegio Romano. Das Verhiltnis Baldellis
zu den von ihm fleiBig benutzten Werken von Toletus, Fonseca und den Co-
nimbricensern wird gut analysiert. Man hitte sich hier allerdings den Vergleich
auch mit der von Sebastidn Castellote veranstalteten und 1991 abgeschlos-
senen dreibindigen Edition von Suarez’ De anima-Kommentar gewiinscht Wels’
Edition ist philologisch sorgfiltig. Abgesehen von kleineren Versehen (S. 104
Z. 485 ist statt «errare» offenbar zu lesen «asserere»; Z. 488 statt «conveniant»:
convincant; Z. 495 statt «quaecumque»: «quacumque»; S. 105 Z. 519 statt «hu-
mani»: «huiusmodi»; S. 123 Z. 227 und Z. 231 statt «sine aequali»: «inaequali»),
bleiben jedoch, da sie sich auf das einzige bekannte Manuskript stiitzt, bei der
Textkonstitution unvermeidlich unsichere Stellen. Besonders hervorzuheben
ist die griindliche Verifikation der gehiuften und dadurch, dafl Baldelli sie sel-
ber weitgehend aus zweiter Hand hat, hiufig entstellten scholastischen Refe-
renzen. Wels befolgt hier die fiir Gebrauchszwecke doch vielleicht etwas zu
penible Sitte, Aristoteles und Porphyrios nur nach der lateinischen Juntina zu
zitieren.

Was die ausgewertete Forschungsliteratur betrifft, fehlt leider die 1992 er-
schienene magistrale Abhandlung «Legem impone subactisy. Studi su filosofia e
scienza dei Gesuiti in Italia, 1540-1632 des italienischen Gelehrten Ugo Baldini.
Weder trifft es zu, da der Galilei-Forscher William A. Wallace «der bisher
einzige» ist (S. 15), der den philosophischen Manuskriptbestand des Collegio
Romano gesichtet hitte, noch stimmt es, dal Manuskripte von Baldellis Philo-
sophievorlesungen «bisher nicht bekannt» wiren (S. 16). Bei Baldini findet
sich bereits der Nachweis fiir einen Teil der Logik von 1606 (derzeit in seinem
Privatbesitz) und fir De generatione et corruptione (UB Messina Ms. FN 546).
Die fehlende Beriicksichtigung Baldinis erschiittert zwar Wels’ Zuschreibung
des Texts an Baldelli nicht, und Wels wird auch damit Recht haben, dal} er
den handschriftlichen Vermerk «in collegio romano», auf den er seine Zu-



230 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

schreibung stiitzt, auf das Collegio Romano der Jesuiten bezieht. Gleichwohl
hitte der Punkt eine Diskussion verdient, da auch die Franziskaner ein «Colle-
gium Romanum» hatten. Schon das Ordensprofil der in der Handschrift zi-
tierten Scholastiker deutet auf eine jesuitische Provenienz, den Ausschlag
hitte hier indessen doch erst die Tendenz des uns jetzt prisentierten Textes
gegeben. Wihrend dieser mit allen Jesuiten verteidigt, daB die Unsterblichkeit
der Seele auch beweisbar sei, hat Eberhard Kessler schon 1988, in seinem
Beitrag zur Cambridge History of Renaissance Philosophy, auf den fir die
Franziskanerschule auch des 17. Jahrhunderts typischen Fideismus hingewie-
sen. In den reprasentativen De anima-Disputationen der italienischen Fran-
ziskanerkonventualen Mastri und Belluto von 1643 werden die braven philo-
sophischen Unsterblichkeitsbeweise jedenfalls gleich dutzendweise zerpfliickt.
DaB in dem Punkt, der fiir jede rationale Psychologie die Hauptsache ist,
sich in der von Wels vorgelegten Edition die Jesuitenscholastik also mehr von
ithrer «konservativen» Seite zeigt, liegt auch an der Personlichkeit des pri-
sumptiven Verfassers. Sowohl in dem ihm jetzt zugeschriebenen als auch in ei-
nem gesicherten Text, dem philosophisch beachtlichen De superstitione-Traktat
im Rahmen seiner 1637/44 veroffentlichten Moraltheologie, bekundet Baldelli
eine fir den katholischen Theologen des 17. Jahrhunderts ungewdhnliche Ver-
siertheit in Autoren wie Plotin, Plinius, Galen, Albertus Magnus usw. Er hat
den renaissancetypischen Interessenhorizont. Wels’ verdienstvolle Edition lei-
stet daher vor allem zur Erforschung der Philosophie des 16. Jahrhunderts

thren Beitrag.
SVEN K. KNEBEL

Britta Glatzeder: Perspektiven der Wiinschbarkeit. Nietgsches frithe Metaphysik-
kritik, Berlin: Philo Verlagsgesellschaft 2000. 186 S. ISBN: 3-8257-0177-8.

«Von den ersten und letzten Dingen» — so heilit das erste Hauptstiick des er-
sten Bandes von Menschliches-Allzumenschliches (abgekirzt als MAM), das aus
34 Abschnitten besteht. Auf diesen 55 Seiten im zweiten Band der Kritischen
Studienausgabe der Simtlichen Werke von Friedrich Nietzsche findet man das viel
kommentierte Programm einer historischen Philosophie, die Nietzsche der
traditionellen Metaphysik entgegensetzt. «Aus den wenigen Textfragmenten
des ersten Hauptstiicks von M.AM ist ... ein Schlissel zu Nietzsches gesamter
Philosophie zu gewinnen.» (S. 17) Die Arbeit ist in vier Teile gegliedert: I. Die
Stellung von MAM in Nietzsches Philosophie; II. Exposition und Analyse des
ersten Haupsticks von MAM; III. Motive und Hintergriinde von Nietzsches
Metaphysikkritik; IV: Das Experiment. Welche Konzeption von Metaphysik
ist das Objekt von Nietzsches Kritik? Manche Interpreten werden an Platon
oder an die eigentimliche Verbindung von Platonismus und Christentum
denken. Doch es gibt gute Griinde, vor Platon zuriickzugehen. Nietzsche gilt
als einfluBreicher Entdecker der Bedeutung der vorplatonischen Philosophie,
zu der er in seiner frihen und unveroffentlichten Abhandlung Die Philosophie
im tragischen Zeitalter der Griechen auch Sokrates zihlt; die Philosophen vor Pla-
ton gelten thm als die reinen und originellen Vertreter der Metaphysik. Diese



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 231

Abhandlung, Nietzsches Vorlesungsaufzeichnungen (die nur im vierten Band
der zweiten Abteilung der Kritischen Gesamtausgabe zu finden sind), weitere
Notizen aus dem NachlaB und die Geburt der Tragidie bilden die hiufigsten Re-
ferenztexte fir die vorliegende Deutung. Wihrend die Schriften der mittleren
Periode, die mit MAM beginnt, meist entweder textimmanent oder retro-
spektiv, aus der Optik der dritten Periode, interpretiert werden, versucht die
Verfasserin das genannte Hauptstiick als Ankniipfung und Weiterfithrung fri-
herer Gedanken zu verstehen. Sie tut dies jedoch auf eine vollig undogmati-
sche Weise; gelegentlich gibt es auch Stellen aus dem Spitwerk und insbeson-
dere aus dem NachlaB der achtziger Jahre, welche — etwa aus dem Umkreis
der spiteren Stellungnahme zur Geburt der Tragidie und der geplanten Neube-
arbeitung von MAM - frithere Gedanken wiederholen und erginzen (vgl.
S. 30). Als zentrales Motiv wird die Verdringung des Werdens (vgl. S. 166 und
169) herausgearbeitet — diese Flucht vor dem Werden, dem Chaos und dem
Schrecken der Wirklichkeit hat, auBer Heraklit, bereits Anaxagoras und vor
allem Parmenides in Versuchung gefithrt. Dabei wird Parmenides als Prototyp
des traditionell-statischen Metaphysikers dargestellt, der sich von «Begriffs-
mumien» irrefithren lasse, Sein und Werden als absolute Gegensiitze verstehe
und einzig das unwandelbare und zeitlose Sein als real akzeptiere. Das Sein ist
jedoch nur das Resultat von Wunsch und Abstraktion; in dieser Auszeichnung
des Seins manifestiert sich das, was Nietzsche auch in seinem Aufsatz Uber
Wabrheit und Liige im auffermoralischen Sinne als das «Anthropomorphische aller
Erkenntnis» bezeichnet (vgl. S. 94). Nietzsche ubertrigt diese Kritik auf die An-
nahme einer AuBlenwelt, die zur anthropomorphen Projektion erklirt wird. In
seinen Ausfiihrungen tber Heraklit lassen sich zwei Argumente fiir das Wer-
den erkennen: ein sprachtheoretisches Argument, das besagt, daB wir uns
durch die Sprache tiuschen lassen und dem grammatischen Glauben an Sub-
jekte und Dinge erliegen, und ein wahrnehmungstheoretisches Argument, das
besagt, dal wir durch unser kurzes Leben und unseren «kurzen Blick» Kon-
stanz erdichten, wo es in Wirklichkeit (wie etwa eine Zeitrafferaufnahme zeigt)
weder Bestindigkeit noch exakte Wiederholung gibt. Dieses Argument wurde
in einer Festrede des Zoologen Karl Ernst von Baer im Jahre 1860 behandelt
(vgl. S. 101f.). Ohne die Frage der Exegese der frithgriechischen Texte weiter
kliren zu mussen, lassen sich die Motive und Argumente aus der Antiken-
rezeption weiterverfolgen. Zu den weitergefihrten Motiven gehoren das Pro-
blem der Entstehung aus Gegensitzen, d.h. die Fragestellung: «Wie kann et-
was aus seinem Gegensatz entstehen ... » (vgl. MAM 1 und MAM 11, II Der
Wanderer und sein Schatten 67, Jenseits von Gut und Bise 3 und 34, Gotzen-Déim-
merung, «Vernunft» 4), die Thesen zur Genese der Sprache als vermeintlicher
Wissenschaft (vgl. MAM 11) und die Auffassung der Metaphysik als Wissen-
schaft von den Grundirrtimern, die aber falschlich fiur Wahrheiten gehalten
werden, und das tragische Verhiltnis von Erkenntnis und Gluck (vgl. MAM 9
und 34). Nicht nur Nietzsches Identifikation mit Heraklits «Alles flieBt», son-
dern auch die Bestitigung des dynamischen Charakters der Wirklichkeit durch
die Naturforschung und die nachkantische Philosophie von Friedrich Albert
Lange (vgl. S. 113-122, 147) und Schopenhauer haben Nietzsche in der An-



232 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

nahme bestitigt, die Wirklichkeit (das «Ding an sich») sei fir die am Leitfaden
der Logik und der Kausalitit orientierte Erkenntnis unzuginglich. Spiter wird
er die Annahme eines «An-sich» vollig verwerfen. Bei genauerem Hinsehen
erweist sich das Projekt der Erkenntnis der Welt als zwiespiltig: Indem die
Erkenntnis darauf dringt, ins Innerste der Wirklichkeit einzudringen, ver-
mehrt sie unsere Ignoranz. Mit dem Anspruch, uns die Welt bekannter und
vertrauter zu machen, vertieft sie das Fremde und Befremdliche derselben.
Die Wirklichkeit erweist sich als das, was sich der Erkenntnis hartnickig ent-
zieht. Wir konnen die Wahrheit suchen, aber nicht besitzen, wie N. in Erin-
nerung an Lessing sagt. Da wir die Wahrheit nicht entbehren, aber auch nicht
finden kénnen, missen wir sie erfinden. Es gibt nur subjektive Wahrheit. Aus
dem Verzicht auf Erkenntnis des Dinges ergibt sich ein KrisenbewuBtsein, das
Ahnlichkeit hat mit Heinrich von Kleists Kant-Krise (vgl. S. 126) und das von
Nietzsche spiter zur Diagnose des Nihilismus verschirft wird. Die wissen-
schaftliche Lehre vom souverinen Werden (vgl. S. 129) ist wahr, aber todlich
(vgl. S. 123ff) « ... die entsetzliche Konsequenz des Darwinismus, den ich iibri-
gens fir wahr halte» (S. 124). Deshalb muBl die Kunst (im weitesten Sinne
verstanden) als Gegengewicht zur intellektuellen Redlichkeit dienen. Sie bietet
eine Moglichkeit, «trotz der Erkenntnis zu leben» (vgl. S. 133). «Wir haben die
Kunst, um nicht an der Wahrheit zugrunde zugehen» (S. 134). Nietzsche ver-
sucht diese Losung, die nicht ohne interne Schwierigkeiten ist und den tragi-
schen Konflikt zwischen Leben und Erkennen eher verschirft als entspannt,
zu ersetzen durch eine Neukonzeption der Erkenntnis als perspektivische Ver-
filschung. Diese Umdeutung ist nur moglich, wenn Irrtum, Verfilschung etc.
nicht mehr als Oppositionsbegriffe zu Wahrheit, sondern als form-, sinn- und
weltschaffender ProzeB} (vgl. S. 156) verstanden werden.

Die Arbeit besticht durch die Klarheit der Darstellungen und die tber-
sichtlichen Zusammenfassungen. Sie gibt eine philosophiehistorische Inter-
pretation; diese wird durch reiche und prignante Stellennachweise etabliert.
Allerdings gibt es auch in dieser Arbeit Liicken; so wird etwa die Zwiespiltig-
keit des Projekts der Erkenntnis nicht mit der vielleicht besten Stelle im
NachlaB3 belegt. «Die Entwicklung der Wissenschaft l16st das (Bekannte) immer
mehr in ein Unbekanntes auf: sie will aber gerade das Umgekehrte und geht
von dem Instinkt aus, das Unbekannte auf das Bekannte zuriickzufihren ... »
(Nachgelassene Fragmente, KSA 12, 5 [14]). Was Nietzsche in diesem Abschnitt
als «widerspruchsvolle Vorstellung» bezeichnet, lieBe sich zweckmissiger als
Konflikt zwischen zwei divergierenden Konzeptionen von Erkenntnis cha-
rakterisieren, nimlich als Konflikt zwischen Erkenntnis durch Bekanntschaft
und Assimiliation auf der einen Seite, und Erkenntnis durch fortschreitendes
Problematisieren und externe oder distanzierte Betrachtungsweise auf der an-
deren Seite. Es ist offensichtlich, daB sich die Verfasserin nicht an Begriffen
und Debatten der zeitgendssischen systematischen Philosophie orientieren
will. Hier liegen die Grenzen der vorliegenden Studie. Es wird z.B. kein Ver-
such unternommen, die zeitgendssische Theorie der Wahrheit oder die Er-
kenntnistheorie als Mittel der Analyse heranzuziehen. Es wird lediglich be-
hauptet, Nietzsche hitte den Begriff von Wahrheit als Korrespondenz aufge-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 233

ben oder als inkohirent erwiesen (vgl. S. 41, 119 Anm. 35, S. 121 und 146) -
eine These, welche in der Nietzsche-Literatur hochst umstritten ist, was etwa
aus dem zwar zitierten, aber kaum ausgewerteten Buch von Maudemarie Clark
hervorgeht. Die irrefilhrende These, Irrtum kénne auch in einem anderen Sin-
ne als in Opposition zu Wahrheit konzeptualisiert werden (iibernommen von
Kaulbach und Claesges, vgl. S. 156; Anm. 130), wird kaum weiter analysiert,
geschweige denn kritisch untersucht. Ist es iberhaupt sinnvoll, einen Begriff
von Irrtum «jenseits des Wahr-Falsch-Dualismus als autonomen Begriff»
(S. 157) zu explizieren? Thesen dieser Art, die vereinfacht formuliert besagen,
ein (oder jeder?) Irrtum koénne auch wahr und eine (jede?) Wahrheit auch
falsch sein, haben viel zum unvorteilhaften Image von Nietzsche als Wirrkopf
und Vorliufer postmoderner Beliebigkeit beigetragen. Die Arbeitshypothese
des Rezensenten, daB Wahrheit bei Nietzsche hiufig fiir einen epistemologi-
schen (und nicht semantischen) Begriff steht und z.B. den Grad der Bestiti-
gung einer Aussage bezeichnet, wiirde die irritierende Rede von mehr oder
weniger wahren oder falschen Thesen in eine plausible Auffassung tibersetzen.
Weiter wire zu beriicksichtigen, daBl es externe Aussagen gibt (etwa solche
tber den Sprachrahmen und den semantischen Begriff von Wahrheit), die
cher pragmatisch (z.B. als niitzliche Fiktionen) als empirisch bestitigt werden.
Mit Riicksicht auf solche Unterscheidungen von mehr oder weniger gut be-
stitigten Aussagen und internen und externen Sitzen wiirde der reich doku-
mentierte Kampf Nietzsches gegen irrefilhrende Gegensitze oder unhaltbare
Dualismen durchaus Sinn machen. Dies wirde ein Licht werfen auf folgende
Zusammenfassung: «Es gibt ... bessere und schlechtere Weisen des Verfil-
schens und Fingierens — die Metaphysik rangiert in Nietzsches Rangliste der
Kunstformen am unteren Ende» (S. 165). Wie namlich dieses Fazit zeigt, gibt
es fir Nietzsche eine Chance, zwischen leistungsfihigeren und inferioren
Perspektiven zu unterscheiden. Anhaltspunkte findet man auf Seite 60 und
dort auch in der Anmerkung 50, wo das Modell von Mal und Messen und Ge-
rechtigkeit als epistemische Tugend erwihnt wird. Diese Chance, Perspektiven
zu korrigieren und zu verbessern, wiirde verloren gehen, wenn alle Wahrhei-
ten (gleichermaBen) Irrtiimer oder Verfilschungen wiren. Die Autorin untet-
liBt es, den offenbar unangetasteten Status der «kleinen unscheinbaren Waht-
heiten» (M.AM 3) bei Nietzsche zu erliutern. Wire es nicht méglich, daB3 Nietz-
sche fiir solche Wahrheiten am Begriff der Korrespondenz festhalten konnte
oder sogar sollte? Setzt die Metapher von Projektionen (vgl. S. 46 und 96) eben-
falls das Modell von Wahrheit als (verfehlter) Korrespondenz voraus? Wer die
notige Geduld aufbringt, die philologisch disziplinierte und anregende Arbeit
von Britta Glatzeder im Detail zu studieren und den Stellennachweisen nach-
zugehen, wird den Eindruck erhalten, daB Nietzsche zusitzlich eine tber die
textgenaue Rekonstruktion hinausfithrende kritische Priifung seiner Philoso-
phie verdienen wirde.

JEAN-CLAUDE WOLF



234 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Ruth Abbey: Nietzsche’s Middle Period. Oxford: University Press 2000. 208 p.
ISBN: 0-19-513408-7.

Die zu besprechende Neuerscheinung ist eine Uberarbeitete Doktordisserta-
tion, welche die Bucher der mittleren Periode, die als «reich und fruchtbar
bezeichnet werden, einer genauen Lektiire unterzieht. Die Autorin weist auf
frihere Arbeiten hin, welche der mittleren Periode gewidmet sind, etwa auf
die Studie von Peter Heller: Von den ersten und letzten Dingen, Berlin 1972. Zum
gleichen Textbereich vgl. auch Ulrich Claesges: Der maskierte Gedanke. Nietz-
sches Aphorismenreihe Von den ersten und letzten Dingen (Nietzsche in der Dis-
kussion), Wiirzburg 1999. Eine Studie, welche der mittleren Periode gewidmet
war, stammt von dem durch seine Kulturgeschichte iiber den Neid bekannt
gewordenen Autor Helmut Schoeck: Nietzsches Philosophie des «Menschlich-All-
zumenschlichen». Kritische Darstellung der Aphorismen-Welt der mittleren Schaf-
fenszeit als Versuch einer Neuorientierung des Gesamtbildes, Tubingen 1948.
Das Buch von Abbey ist eine Fundgrube an Belegstellen fiir die von iht
behandelten konkreten Themen aus den Werken von Menschliches-Allzumensch-
liches bis zum vierten Buch der Friblichen Wissenschaft. In den ersten beiden
Kapiteln werden allgemeine Merkmale wie der Naturalismus, der Rationalis-
mus, die Aufmerksamkeit fur Gewohnheit und Gemeinschaftsleben (die nicht
nur pejorativ charakterisierte «Herde») dargelegt und der Behandlung im spi-
teren Werk gegeniibergestellt. Diese Gegentiberstellung wird in den folgenden
Kapiteln fortgesetzt. Die generellen Themen der Metaphysik werden knapp
behandelt. So wird etwa konstatiert, daB Nietzsches Bekenntnis zum Deter-
minismus irrefithrend ist und in letzter Konsequenz unvereinbar wire mit sei-
nen richtungweisenden Aufforderungen zur Selbstbejahung und zu einem Le-
ben ohne Selbsthall und Scham. Bei N. zeichnet sich ein dhnliches Problem ab
wie bei Spinoza: Ein scharfer Kritiker der Willensfreiheit ist zugleich ein gli-
hender Befiirworter der Selbstbefreiung des Menschen aus zahlreichen Zwin-
gen und Mechanismen des emotionalen Lebens. Auch die Konzentration auf
konkrete Themen wie Freundschaft und Frauen riicken den Nuancenreichtum
und die uberraschende «open-mindedness» des «mittelaltetlichen» N. in ein hel-
les Licht. Mit Erfolg weist Abbey manche Berufungen auf N. zuriick, die sich
bei genauerem Hinsehen nur als Zitate oder Paraphrasen aus bestimmten Pha-
sen seines Werkes entpuppen. (Die Phaseneinteilung geht auf einen Vorschlag
von Lou André-Salomé zuriick und wird in der Sekundairliteratur bis heute mu-
tatis mutandis Gbernommen.) Es gibt einen N. der mittleren Phase, bei dem
kaum vom Wille zur Macht und gar nicht von Dionysos die Rede ist. Auch der
verbreitete Eindruck, N. habe manche Behauptungen weder entwickelt noch
begriindet, 1dBt sich durch manche Belege in den Werken der mittleren Perio-
de relativieren. Hier finden sich nimlich oft die Motive und Erklirungen fir
Sachverhalte, auf die spiter nur noch angespielt wird. Keine Periode ist so ge-
eignet wie die zweite oder mittlere, die Subtilitit von N.s psychologischen
Beobachtungen und Reflexionen zu vermitteln. Diese Subtilitit driickt sich un-
ter anderem darin aus, dal N. die Extreme einer moralisierenden Beschrei-
bung ebenso vermeidet wie die Illusion einer absoluten Wertfreiheit. Es gibt
jedoch Aspekte, die in der Darstellung von Abbey zu kurz kommen, obwohl



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 235

sie alles andere als nebensichlich sind, sondern den Charakter von phasen-
ibergreifenden Leitmotiven haben. Die mittlere Schaffenszeit ist und bleibt
iiberschattet von Problemstellungen, die sich bei N. in allen Phasen finden,
nimlich den nagenden Zweifeln an der Moglichkeit und dem Wert von Er-
kenntnis. Das Denken N.s richtet sich immer wieder gegen sich selber, gegen
den ins Fleisch schneidenden Geist; gegen den Schatten einer sich wandeln-
den, unsoliden, unzuverlissigen und gegeniiber allem Sinn und Leben letztlich
indifferenten Wirklichkeit. Die «gefihrlichen Vielleicht» machen alle Schriften
N.s zu einem Minenfeld, zu einem Risiko der Uberproblematisierung, des
Vernunft- und Erkenntnissuizids. Es gibt keine vollstindig idyllische und ab-
geklirte Phase in N.s Schaffen; der Stachel des Selbsteinwandes und die Dro-
hung der Selbstaufhebung sind immer prisent — man denke nur an die Para-
doxien des frithen Erkenntnisverbotes und des spiteren Perspektivismus —,
wenn auch nicht an allen Textstellen gleichermaBen sichtbar und entwickelt.
Es ist verbliiffend, dal Abbey bei ihrer Skizze zum Problem der Willensfrei-
heit mit keinem Wort darauf eingeht, dal gerade der Glaube an eine (absolute)
Willensfreiheit unter den Kandidaten fur lebenswichtige und lebensférderliche
Grundirrtimer firmiert. Die Thematik von Irrtum und Selbsttiuschung wird
von Abbey weitgehend ausgeblendet, sieht man von ihrem gehaltvollen dritten
Kapitel iiber Egoismus und Eitelkeit ab. Ausgerechnet in diesem Kapitel zeich-
net sie anhand einer Fiille von Belegen aus den publizierten Werken der mitt-
leren Phase das Bild einer Ausgewogenheit im Urteil — eine Uberlegenheit und
Balance, die von N. wohl eher gefordert als jemals tatsiachlich erreicht wurde.
Wir verdanken N. tiefe Einsichten in das Verhiltnis von Selbstaffirmation und
der Fihigkeit, Gutes zu tun. Wie Abbey tberzeugend darlegt, erstreckt sich
N.s Plidoyer eines Egoismus der Selbstaffirmation nicht auf die Eitelkeit; die-
se wird vielmehr an den meisten Stellen und in Ubereinstimmung mit der Tra-
dition und Konvention unginstig beurteilt. Eitelkeit ist eine kontraproduktive
Strategie, welche das angestrebte Ziel der Selbstbejahung und der Uberwin-
dung von Scham und Selbsthal3 verfehlt. N. selber, wie er uns unter anderem
in seinen Briefen und in den Zeugnissen Dritter begegnet, ist und bleibt aber
eine Person, die sich in keiner Lebensphase von extremen Schwankungen des
Selbstwertgefiihls befreit hat. Er hat selber hochst unglinstige Strategien der
Kommunikation und der Freundschaft (wie z.B. vollig Gberstirzte Heirats-
antrige) gewahlt. Hat er praktiziert, was er propagiert oder bewundert hat? So-
krates und Epikur werden panegyrisch portritiert, doch hat er in threm Geiste
gearbeitet oder gelebt? Wir finden bei N. eine Vision der Selbstaufklirung und
Selbsterlésung, ein Bild des entspannten und erntichterten Denkens, aber han-
delt es sich letztlich um mehr als um einen fliichtigen Tagtraum? Hat N. seine
fir die mittlere Phase charakteristische Sympathie fir Sokrates auch um-
gesetzt in eine Praxis des sokratischen Philosophierens, oder hat er es nicht
eher bei einem Bekenntnis und dem Ausdruck von Bewunderung bewenden
lassen? Ist der proteushafte Stilreichtum Ausdruck von Meisterschaft und
Reichtum oder ein Symptom von Verlegenheit und begrifflich-argumenativer
Erschopfung? Auch Abbey erliegt zum Teil einem Schema der Interpretation,
wenn sie z.B. meint, N. sei in den spiteren Werken weit skeptischer gegen-



236 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

iber der Erreichbarkeit von Selbsterkenntnis als in der mittleren Phase. Die-
ses Schema mag Abbeys Deutung von Abschnitt 48 in der Morgenrite illustrie-
ren. «Erkenne dich selbst ist die ganze Wissenschaft. — Erst am Ende der Er-
kenntnis aller Dinge wird der Mensch sich selber erkannt haben. Denn die Din-
ge sind nur die Grenzen des Menschen.» Abbey macht darauf aufmerksam,
daB Selbsterkenntnis in dieser Phase als Grenzbegriff fungiert und daB in die-
sem Abschnitt die Innen-AuBlen und Selbst-Andere-Dichotomie relativiert wird
(vgl. S. 22). Da sie aber davon ausgeht, dafl die Skepsis gegeniiber der Selbst-
erkenntnis im Spitwerk zunimmt, da auch die Skepsis gegeniiber der Erkennt-
nisleistungen von Sprache und Vernunft zunehme, deutet sie den Abschnitt
48 im Rahmen einer N. attribuierten positiven Einstellung zum Sokratischen
Projekt einer sich selber erforschenden Lebensform. Dabei ubersieht sie je-
doch ganz andere Deutungsmoglichkeiten. Im besagten Abschnitt liegt ein Hin-
weis darauf vor, daf} alles Wissen zusammenhingend ist, dal es kein punk-
tuelles, isoliertes Wissen gibt. Dies pallt auch zur Bedeutung, die N. an einer
anderen Stelle der Kohirenz des Denkens beimiBt (vgl. Frihliche Wissenschaft
114; vgl. aber auch 54, wo die Beweiskraft der Kohdrenz in Frage gestellt
wird). N. scheint auf den ersten Blick im bereits erwiahnten Abschnitt 48 Selbst-
erkenntnis sehr hoch einzuschitzen. Doch dies ist ein zweideutiger, vielleicht
ironischer Abschnitt, bestehend aus zwei Sitzen. Wenn es nimlich so ist, da3
wir uns erst am Ende der Erkenntnis aller Dinge etkennen werden, so werden
wir, sofern wir ohnehin nie an dieses Ende gelangen, uns nie selber (voll-
stindig) erkennen. Die Stelle kann als Ausdruck von Skepsis verstanden wer-
den. Radikale Skepsis in Bezug auf die Moglichkeit von vollstindiger Selbst-
erkenntnis wird im zweiten Buch der Morgenrite wiederholt aufgegriffen (vgl.
Morgenrate 115 und 116.) Die radikale Sprachkritik meldet sich ebenfalls an,
etwa in Morgenrite 120. Sie ist keine Besonderheit des Spitwerks, wie Abbey
glaubt. Bemerkungen zu den Grenzen der Selbstkontrolle, wie sie in Morgenrite
109 thematisch werden, stehen ebenfalls in engem Zusammenhang mit den
Grenzen der Selbsterkenntnis. Eine weitere Erklirung fir die Schwierigkeit, ja
Unmaoglichkeit von Selbsterkenntnis besteht darin, dall man zu sich selber ge-
wohnlich zu wenig Distanz hat, um sich als Problem sehen zu kénnen — und
erst letzteres wire eine Erkenntnis, welche mehr ist als nur Bezugnahme auf
Bekanntes. Die grundlegende Unterscheidung von Bekanntschaft und Er-
kenntnis witd in Frohliche Wissenschaft 355 ausgefithtt. Aus solchen Uberlegun-
gen wirde folgen, dal wir — uberspitzt gesagt — uns selber und jene, mit de-
nen wir am vertrautesten sind, am wenigsten erkennen. Vertrautheit und Grad
der Erkenntnis verhalten sich umgekehrt proportional. Uberlegungen, die zu
solchen SchluBfolgerungen fiihren, sind in den Schriften der mittleren Phase
angelegt und zum Teil auch in diesem Sinne ausgefithrt. Abbeys These, N. ste-
he in den Werken der mittleren Phase dem Projekt der Selbsterkenntnis weni-
ger miBtrauisch gegeniber als in der letzten Periode, bedarf also einer erneu-
ten Uberpriifung.

Wie sehr N. seine Lobreden zum Geist der Aufkirung und der sokrati-
schen Lebensfithrung auch in der mittleren Periode problematisiert und attak-
kiert, deuten Stellen aus dem NachlaBl an. Der NachlaBl wird aber von Abbey



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 237

ignoriert — eine Haltung, die mit dem mangelhaften Stand der englischen Uber-
setzung des Nachlasses teilweise erklirt, aber nicht gerechtfertigt werden kann.
Abbey hat zwar Gberzeugend nachgewiesen, dal man die zweite Phase gegen-
iber den Meisterwerken wie Jenseits von Gut und Bise und zur Genealogie der Mo-
ral nicht in allen Belangen als weniger reif oder fortgeschritten darstellen kann.
Doch diese Werke der dritten Phase kénnen zum Teil auch als verschirfte
Fortsetzung der Aufklirungsarbeit gedeutet werden. Sie enthalten gelegentlich
Selbstkritik gegentiber der «Zarathustra-Phase». Abbey hat tberdies die Auf-
fassung nicht widerlegt, die sich in den Studien von Clark, Richardson, Poell-
ner, Hales und Welshon kristallisiert und die besagt, daB N. in der systemati-
schen und kohirenten Formulierung seines Perspektivismus in den genannten
Schriften der dritten Perspektive markante Fortschritte gemacht hat. Diese im
weitesten Sinne «analytische Rezeption» von N. wird durch Abbeys grindliche
Lektire nicht konkurrenziert oder gar verdringt. IThre textnahe Lektiire ist zu
empfehlen als Antidoton gegen eine essentialistische Lesart von N., welche
seine Position mit einigen Parolen des Spitwerkes identifiziert oder gar seine
gesamte Tendenz auf einige tbersteigerte und wahnhafte Ziige im Spitwerk
festlegen mochte. Abbey hat nicht Gbertrieben, wenn sie den Eigenwert und
das hohe Interesse der Werke der mittleren Periode untersucht und bestitigt.

JEAN-CLAUDE WOLF

Bernard N. Schumacher: Une philosophie de I'espérance. La pensée de Josef Pieper
dans le contexte du débat contemporain sur l'espérance. Fribourg: Eds Universitaires;
Paris: Cerf 2000. 288 p. ISBN: 2-8271-0831-3 [Traduction allemande: Rechen-
schaft #ber die Hoffnung. Josef Pieper und die geitgenissische Philosophie. Mainz: Mat-
thias Grinewald Verlag, 2000, 288 p.]. ISBN: 3-7867-2278-1.

La tragédie humaine symbolisée par Hiroshima et Auschwitz et le désarroi qui
I’accompagne ont fagonné les récentes discussions sur l’espérance. Quelle
sorte d’espérance humaine est 2 méme de résister a de tels chocs existentiels?
La philosophie tend a éluder la question de I’espérance, qu’elle relégue aux
domaines de la sociologie, de la psychologie et de la théologie. Dans sa signi-
fication philosophique, I'espérance se présente comme une attitude humaine
fondamentale et un principe moteur de I’étre humain historico-temporel «en
route». En tant que pionnier du renouveau actuel de ’éthique des vertus, le
philosophe allemand Josef Pieper (1904-1997) a contribué de maniére signifi-
cative a2 une théorie de la vertu en général, et notamment de la vertu d’es-
pérance sur un arriére-fonds de menace constituée par la possibilité de I’auto-
destruction de I’humanité. La philosophie de Pieper est encore insuffisamment
connue hors de son Allemagne natale, bien que les traductions de ses ceuvres
ne cessent de se multiplier (en anglais, italien, espagnol, francais, etc.). L’étude
de B. Schumacher (a I'origine une thése de doctorat de 'Université de Fri-
bourg) se propose d’une part d’analyser 'espérance humaine telle qu’elle est
congue par Pieper dans ’ensemble de son corpus philosophique, et d’autre
part de I'insérer dans le contexte plus vaste du débat actuel sur ’espérance.



238 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

L’auteur présente une analyse systématique et originale de la question, en élar-
gissant le débat a différentes écoles de la philosophie contemporaine: existen-
tialistes (Bollnow, Camus, Jaspers, Marcel, Sartre), néo-marxistes (Bloch), phé-
noménologues (Heidegger, Middendotf), personnalistes (Landsberg), philo-
sophes analytiques et anglo-saxons (Day, Godfrey). Il tient compte également
des apports de la neurophysiologie, de la psychologie et de la psychiatrie.

L’origine et la finalité de la nature humaine servent de points de référence
fondamentaux a la construction d’une théorie de I’espérance. L’auteur con-
fronte avec perspicacité 'apport de Pieper et celui de ]J.-P. Sartre et de E. Bloch
(ch. 1). Tout en partageant certains principes, Sartre et Pieper aboutissent a
des conclusions radicalement différentes sur la nature humaine et 'espérance:
ils soutiennent tous deux que I'espérance représente le principe de la liberté de
’agir et la réalisation d’un bien librement choisi. Fidéle 2 son point de vue
d’athée, Sartre nie 'existence d’une nature humaine, «puisqu’il n’y a pas de
Dieu pour la concevoir» (37). Le sartrien n’admet pas que ’espérance fonda-
mentale ait un but final déterminé; ainsi de par sa liberté absolue, il doit choi-
sir sa propre nature et ses propres valeurs (46). Pour Pieper, au contraire, la
nature humaine implique un certain déterminisme indéterminé. Bien que lin-
tellect soit ordonné a la vérité fondamentale et la volonté au bien universel
dans sa poursuite du bonheur, I’étre humain est libre de choisir les buts inter-
médiaires ainsi que les moyens nécessaires pour atteindre les buts intermédi-
aires et finaux (49). Le défi du matérialisme dialectique blochien (Principe Es-
pérance) engage du reste Pieper a approfondir ses réflexions sur Iespérance.
Bloch considére que ’essence du sujet ne peut se développer que dans un pro-
cessus historico-temporel ouvert, dynamisé par 'espérance (63). L’ontologie
du devenir de Pieper s’exprime différemment. Il caractérise ’étre humain par
une incertitude existentielle quant a sa propre réalisation, sachant que celle-ci
consiste a mener une vie vertueuse fondée aussi bien sur les vertus naturelles-
morales que surnaturelles-théologiques. Cette incertitude ne peut étre surmon-
tée que par ’espérance.

L’auteur aborde les caractéristiques de I'espérance humaine; dont Pieper
décrit sommairement six traits (ch. 2): elle est accompagnée d’un minimum de
certitude; son objet est un bien désiré qui ne se réalise pas nécessairement et
dont I'obtention implique une certaine difficulté; pour étre atteinte, elle re-
quiert une aide extérieure et implique une attente. Afin de brosser un tableau
plus complet de I’espérance, I'auteur se référe a d’autres penseurs pour d’autres
questions, telles que la typologie de 'espérance et sa relation avec ’attente; et
le lien entre la certitude, la croyance et la confiance.

L’auteur examine ensuite la distinction, couramment acceptée dans le dé-
bat contemporain, entre deux types d’espérance (ch. 3): ’espérance commune
ou l’espoir et 'espérance fondamentale. Ces deux types d’espérance possédent
certains traits communs, mais différent selon leur finalité, leur objet propre,
leur degré d’enracinement dans la personne et leur expression grammaticale.
Le premier — 'espoir — tombe lorsqu’il est confronté a des situations-limites
(catastrophes, mort); alors que la seconde — l’espérance fondamentale — est
unique et reste intacte méme lorsque tous les espoirs sont détruits. Les visions



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 239

de Bloch et de Pieper sur ces deux genres d’espérance divergent nettement.
Tandis que pour Bloch I’espérance fondamentale vise a I’épanouissement de la
société par la praxis, au salut politique 4 travers la révolution sociale (109),
pour Pieper, elle ne s’acquiert pas par ’effort, mais elle est regue comme un
don gratuit, et elle n’est accomplie qu’au-dela de la mort et de la temporalité.

L’espérance fondamentale et le désespoir fondamental peuvent se mani-
fester dans des situations-limites, telles que des confrontations déconcertantes
avec la maladie et la mort, les épreuves et les chocs existentiels (ch. 4). Ils ex-
priment deux attitudes existentielles qui se fondent sur deux métaphysiques:
I'une est ouverte a la réalité comme un don, I'autre est fermée sur elle-méme
et se coupe du monde (137). L’auteur releve de maniere trés intéressante que
’acedia ou ’ennui — particulierement dans un monde dominé et motivé par le
travail a la place des loisirs — est a la racine de l’attitude de désespoir et est
étroitement lié a ’absurde, au néant et a 'angoisse (137-144).

La notion d’espérance est remise en question de fagon extréme par la ré-
alité¢ de la mort (ch. 5), vue comme «’anti-utopie par excellence» (149, cf.
Bloch, op. cit.). En riposte aux métaphysiques du nihilisme, Pieper propose
une métaphysique de ’étre et de 'amour enracinée dans une ontologie de la
bonté de la création (158). L’auteur souligne que I’affirmation piepérienne se-
lon laquelle Dieu est la raison de I'espérance fondamentale est commune a de
nombreux philosophes contemporains ayant traité de I’espérance (Alfaro, Ed-
maier, Evans, Godfrey, Marcel, Scherer, Unamuno). La philosophie néomarxiste
du progres de Bloch répond différemment a ce probléme: niant un au-dela de
la mort, il place le probleme de la mort personnelle au niveau de I’espece. La
personne humaine continue a vivre seulement a travers une eschatologie sécu-
larisée, un royaume de Dieu messianique terrestre sans Dieu (188). L’auteur
critique cette solution, car elle ne prend pas au sérieux la possibilité de I'auto-
destruction de I’espéce humaine qui anéantirait ’objet méme de ’espérance
blochienne.

Les deux réponses extrémes a ’anti-espérance, symbolisée par Hiroshima
et Auschwitz, sont 'optimisme du progres et le pessimisme de la décadence et
du nihilisme (ch. 6). L’auteur analyse soigneusement les arguments avancés
par Kant soutenant le progrés constant de ’humanité, comme ceux de K. Lo-
renz et de T. de Chardin. Puisqu’il est ouvert aux données de la croyance (com-
me sources de la réflexion philosophique), Pieper ne s’enferme pas comme
Bloch dans une notion d’espérance aplatie s’exprimant dans une religion so-
ciale matérialiste qui cherche le progreés d’une «transcendance sans transcen-
dance» (expression blochienne que 'auteur utilise d’ailleurs fréquemment). Il
ne défend pas non plus exagérément une notion religieuse du progres, telle
que I’évolutionnisme de T. de Chardin. En outre, il s’oppose au désespoir ni-
hiliste basé sur I’absurdité de I’existence personnelle et sociale, tout en recon-
naissant P'incertitude causée par la possibilité d’un totalitarisme mondial ou
d’une catastrophe thermonucléaire. Pieper répond par une via media qui four-
nit une raison d’espérer en un futur personnel et communautaire enraciné en

un «Tu» absolu (235).



240 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

En guise de conclusion, I'analyse minutieuse de Schumacher n’omet pas
une critique des faiblesses et des lacunes de la conception piepérienne de
I’espérance. 1) 'auteur complete et approfondit la description des caractéristi-
ques de ’espérance — qui serait superficielle chez Pieper — par une étude sys-
tématique des différents aspects de la passion et de la vertu d’espérance. Tou-
tefois, ’étude de Schumacher aurait pu étre enrichie d’une analyse des pas-
sions et des vertus associées a I'espérance, telles que la peur et la force, la tris-
tesse et la patience. 2) Iauteur remarque que les écrits de Pieper sur 'espé-
rance n’intégrent pas les profondes réflexions sur le bonheur que I'on trouve
dans le reste de son ceuvre. Pour mieux comprendre 'approche des vertus,
adoptée de méme par Schumacher, il aurait pu approfondir d’avantage le lien
entre les deux notions d’espérance et celles de bonheur (incomplet ou ultime)
et la défendre contre la critique kantienne. 3) Schumacher constate que dans
les premiers écrits de Pieper, 'objet de ’espérance devait étre requ par la révé-
lation divine. Aprés 1935, Pieper assouplit cette exigence, que Schumacher
qualifie «d’insuffisamment philosophique», selon laquelle ’espérance nécessite
d’étre comprise dans sa profondeur (théologique), tout en niant cependant
I’existence d’une vertu naturelle de ’espérance fondamentale (123-124). Bien
qu’il se référe a I'expérience religieuse pré-philosophique dans sa réflexion sur
Iespérance (approche philosophique valable), sa solution plausible n’efface
pas les limites d’une compréhension philosophique qui reste silencieuse au su-
jet du mystére de ’au-dela de la mort (177). Schumacher s’éloigne de la con-
ception piepérienne de la vertu d’espérance comme exclusivement théologale,
et congoit une fagon de parler raisonnablement de la vertu naturelle d’espé-
rance qui accompagne la passion d’espoir (127, 238).

En somme, Schumacher tisse un exposé magistral sur la place de la zheoria
et de la praxis, du déterminisme et de la liberté, de la passion et de la cogni-
tion, de la dimension individuelle et communautaire dans la poursuite des ob-
jets espérés. L’accent mis sur Pieper apporte cohérence et profondeur au dé-
bat contemporain sur ’espérance. La réflexion de Schumacher est intéressante
a plusieurs égards. Elle représente non seulement la plus vaste étude sur la
question de 'espérance chez Pieper a ce jour (comme l'indique la riche biblio-
graphie), mais aussi une excellente analyse sur ’espérance en tant que telle. Il
s’agit d’un traité philosophique détaillé digne d’étre loué pour ses propres mé-
rites: il invite non seulement 2 lire les textes de Pieper en proposant une clef
de lecture, mais il présente également une approche interdisciplinaire et
contemporaine de ’espérance humaine.

CRAIG STEVEN TITUS

Michael Sandel: Le /ibéralisme et les limites de la justice. Paris: Editions du Seuil
1999, 333 p. (La Couleur des idées). ISBN: 2-02-032630-2.

Le livre de Michael Sandel, Liberalism and the Limits of Justice, dont I’édition
originale en anglais date de 1982, est une des oeuvres-clefs qui a inauguré le
débat entre libéraux et communautariens. Prés de vingt ans apres sa premiere
parution, les lecteurs francophones peuvent enfin le découvrir en traduction



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 241

frangaise, accompagné d’un article de 1994 qui a été retravaillé et qui fait fi-
gure de réponse au Political Liberalism (1993, trad. fr. 1995) de John Rawls.
Confié aux bons soins de Jean-Fabien Spitz, observateur avisé de la discussion
anglo-américaine, le travail de traduction rend fidelement le livre de M.Sandel.

Avec Charles Taylor, Alasdair MacIntyre et Michael Walzer, Michael San-
del est I'un des principaux représentants du communautarisme philosophique.
Renouant avec une forme de critique de Iindividualisme libéral qui, dans les
années soixante, trouvait plutot sa source d’inspiration chez Karl Marx, les
philosophes communautariens des années quatre-vingt ont tenté par leurs cri-
tiques de mettre en exergue ce qu’ils considérent comme étant des faiblesses
minant les fondements mémes du libéralisme. S’inspirant plutét pour leur
compte d’Aristote et de G.W.F. Hegel, ils soulignent le caractére constitutif
des liens sociaux pour lidentité des personnes. Dans cette optique, les fins
que poursuivent les individus sont en quelque sorte déja données par le con-
texte. Dés lors, I'identité de I'individu se manifeste plutoét par une forme de
compréhension de soi révélant des attachements communautaires préalables
que par des choix volontaires individuels. Alors que, selon Sandel, la question
morale typique de l'agent au sens libéral est «Quelles fins vais-je choisir?»,
celle de ’agent au sens communautarien serait plutot «Qui suis-je’» (p. 99 et
aussi p. 226). Pour le dire brievement, le sujet communautarien est enraciné,
alors que le sujet libéral qui peut sans cesse remettre en question ses choix, est
désincarné (ou encore désengagé). Pour les communautariens, 'individu libé-
ral est en quelque sorte le symptome du «malaise» de la société moderne.
Certes, il est libre de choisir son genre de vie, mais 1l est aussi et surtout isolé
et sans contexte donneur de sens (cf. Ch. Taylor, Le Malaise de la modernité,
Cerf, 1994). Dans son ouvrage, Sandel est toutefois assez loin des bilans trés
généraux sur la nature et les causes d’un prétendu «malaise de la modernitéx.
Son entreprise consiste plutot a traquer le plus grand philosophe politique
contemporain, John Rawls, pour tenter de faire avouer a son oeuvre une con-
ception certes voilée, mais qui n’en serait pas moins détectable, d’un individu
libéral désincarné et congu comme simple support d’un systéme de désirs.
Pour y parvenir, Sandel s’applique a reconstruire pas a pas certaines des théses
fondamentales de la Théorie de la justice (= T], 1971) de Rawls portant sur la
priorité du juste sur le bien, la position originelle, le rejet de toute idée de
mérite préinstitutionnel, le contrat hypothétique, la conception de la commu-
nauté.

Sandel considére 'oeuvre de Rawls comme représentant la forme con-
temporaine la plus éminente de ce qu’il appelle le «libéralisme déontologique»
(pp- 38-39), c’est-a-dire de cette forme de libéralisme affirmant la primauté de
la justice et visant a garantir P'inviolabilité de certains droits individuels.
S’agissant de I'idée de priorité du juste sur le bien, Sandel souligne qu’il con-
vient d’en distinguer deux sens différents. Au sens moral, le respect de la plura-
lité et de la distinction entre les personnes nous contraint a considérer certains
droits individuels comme inviolables. C’est la une thése que Rawls développe
en opposition a ['utilitarisme. Le juste est prioritaire au sens ou les considéra-
tions relatives au bien-étre agrégé des individus ne peuvent jamais justifier le



242 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

sacrifice de (ou avoir la priorité sur) certains droits individuels. En accord
avec une telle interprétation, Sandel considére comme erronée une conception
du communautarisme qui défendrait 'idée que les droits «devraient se fonder
sur les valeurs ou les préférences dominantes dans une société donnée a un
moment donné» (p. 270, voir aussi p. 12). En tous les cas, si c’était effective-
ment ce que I'on devrait entendre par communautarisme, Sandel ne se recon-
naitrait pas sous cette étiquette. A ses yeux, ainsi qu’il le précise davantage
dans la préface et Darticle ajoutés a son texte originel, la vraie controverse
entre libéraux et communautariens porte plutodt sur la seconde interprétation
de la priorité du juste sur le bien. En voici la teneur: au sens épistémologique, la
ptiorité du juste signifie que «la justification des principes de justice spécifiant
nos droits ne dépend d’aucune conception particuliere de la vie bonne» (p.
269, voir aussi p. 13 et p. 43). La justice doit donc étre déduite de maniere in-
dépendante de toute conception du bien. Le souhait de respecter ’égalité mo-
rale et 1'autonomie des individus engage Rawls a fournir une justification
neutre des principes de justice et a considérer une telle conception de la justice
comme la «premiére vertu des institutions sociales» (T], § 1, p. 29, nous citons
d’aprés la traduction frangaise). Car, si les principes de justice devaient pré-
supposer une conception particuliére du bien, ils serviraient alors a imposer la
conception du bien de certains individus 4 d’autres individus.

Sandel estime que «pour que la justice soit la premiére des vertus, il faut
que certaines choses soient vraies a propos de nous. Il faut que nous soyons
des créatures d’un certain genre, et que nous soyons liés au contexte humain
d’une certaine maniére. Nous devons étre situés a une. certaine distance du
contexte dans lequel nous sommes placés (...)» (p. 255). Historiquement, c’est
Emmanuel Kant qui fournit 4 cet égard une premiére formulation de la posi-
tion déontolgique. D’un point de vue pratique, le sujet transcendantal est pour
Kant un présupposé nécessaire de la liberté, car seul un sujet congu comme
indépendant et antérieur aux déterminations du monde sensible peut échapper
a ’hétéronomie. Seuls les choix d’un étre qui n’est pas entiérement empirique
peuvent étre autonomes. En conséquence, Kant considére que «la société est
disposée au mieux lorsqu’elle est gouvernée par des principes ne présupposant
aucune conception particuliere du bien» (p. 34). Car sinon elle ne respecterait
pas autonomie des individus et les traiterait comme des objets (ou moyens)
plutét que comme des sujets (ou fins). Ainsi la thése de la primauté de la
justice tire son origine de I'idéalisme transcendantal kantien. Mais, Rawls n’est
kantien que par I’analogie de certains de ses arguments avec ceux de Kant et
non au sens propre. Sa démarche consisterait 2 maintenir la thése kantienne de
la primauté de la justice tout en évacuant son fondement métaphysique (le
postulat du sujet transcendantal) au profit d’'un fondement empirique de type
humien (zhe circumstances of justice). Selon Sandel, I'idée de position originelle
constituerait donc «la réponse de Rawls a Kant» (p. 53). Mais, cette entreprise
ne parviendrait pas a surmonter les inévitables tensions naissant de références
a la fois kantiennes et humiennes.

Tel qu’il le reconstruit, le moi rawlsien est selon Sandel «dépouillé de tous
les attributs qui lui sont donnés de maniére contingente, [il] acquiert une sorte



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 243

de statut supra-empirique [et est] essentiellement désencombré, défini a
'avance, et donné antérieurement a ses propres fins» (p. 147). Parmi d’autres,
deux theses-clefs de la T] nous donneraient des indices fiables quant a2 une
telle conception de la personne. En premier lieu: le rejet par Rawls de toute
idée de mérite préinstitutionnel. Selon un argument intuitif de Rawls, I'indi-
vidu ne mérite pas davantage les talents naturels qu’il posséde de naissance
que les circonstances sociales qui ont marqué ses débuts dans ’existence.
D’un point de vue moral, 'un et I'autre facteurs sont tout aussi arbitraires (cf.
T], § 12, p. 104). Sandel en conclut dés lors que «dans ’analyse rawlsienne,
toutes les propriétés naturelles sont contingentes et, en principe, détachables
du momw» (p. 126). La priorité du moi sur ses fins (ses propriétés, etc.) qui est
parallele et sert a fonder a la maniére de Kant la priorité du juste sur le bien,
introduirait incidemment I’idée d’un moi constitué antérieurement et indé-
pendamment de ses fins. Une seconde thése de Rawls peut étre avancée pour
étayer cette reconstruction d’un moi présentant de grandes similitudes avec le
sujet transcendantal kantien. Il s’agit du postulat d’indifférence mutuelle entre
les partenaires de la position originelle. Selon Sandel, ce postulat signale avant
tout les frontiéres qui, sur le plan cognitif, séparent la pluralité des individus.
Rawls semble ainsi se placer dans la tradition de l’antipaternalisme libéral,
concevant I'individu comme étant en principe toujours le mieux 2 méme de
connaitre son propre bien. Les attachements qui, au sein d’'une communauté
(famille, village, nation), peuvent lier un individu a autrui, ne jouent donc
aucun role constitutif dans Iidentité de la personne. De maniere assez polé-
mique, Sandel en conclut que, dans une société ordonnée selon les principes
du libéralisme déontologique, «les citoyens sont non pas des égoistes mais des
étrangers parfois bienveillants». La primauté de la justice se trouverait finale-
ment justifiée par le fait que «nous ne nous connaissons pas assez les uns les
autres (...) pour nous gouverner ensemble par la seule régle du bien commun»

(p- 265).
ALAIN BOYER

Matthias Leder: Was heifit es, eine Person zu sein? Paderborn: mentis Verlag
1999. 430 S., ISBN: 3-89785-047-8.

Gegen Ende seines Buches schreibt Matthias Leder:

«Wenn Sie, lieber Leser, auf dem vorgesehenen Weg hier angekommen
sind, haben wir ein betrichtliches Stiick Weg gemeinsam zuriickgelegt und ei-
ne Menge Zeit miteinander verbracht. Ich mochte Thnen fiir Thre Ausdauer, Thre
Geduld, Ihr Interesse und Thre Bereitschaft danken, sich auf das Thema ein-
zulassen, das ich mir ausgesucht habe. Hin und wieder wird sie auf die Probe
gestellt worden sein, Thre Geduld; vermutlich werden Sie sich mal gelangweilt
haben und mal amiisiert, einiges empfanden Sie als anregend, anderes als ba-
nal. Manchmal wird das Lesen mithsam gewesen sein, Sie werden den Kopf ge-
schiittelt haben iiber meine Unklarheiten und Ungereimtheiten, an anderen Pas-
sagen hatten Sie vielleicht auch ein wenig Freude. Einige Uberlegungen kénn-
ten Thnen neu gewesen sein, in anderen Bereichen haben Sie meine mangelnde



244 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Kenntnisse festgestellt, und in Vielem werden Sie, natiirlich, anderer Meinung
sein. Sie haben sich viel Zeit genommen fiir das, was ich fiir mitteilungswert
hielt.» (409)

In den allermeisten Punkten wird man mit Leder Gibereinstimmen. Es ist
tatsiachlich viel Zeit und Ausdauer, die man fiir die Lektire dieses Buches auf-
zubringen hat; bei einem Umfang von tber 400 Seiten versteht sich das von
selbst. Auch ist das Thema, das sich Leder ausgesucht hat, ohne Zweifel inte-
ressant (unlingst ist das dritte Buch von Lynne Rudder Baker erschienen: Per-
sons and Bodies, Cambridge UP 2000, das ich nur wiarmstens empfehlen kann).
Und es gibt Stellen, die amiisant sind. So zum Beispiel jene Passage, wo Leder
im Zusammenhang mit Handlungsbeschreibungen dieses Beispiel anfiihrt: «Ich
versuche, meiner Frau unter dem Tisch auf den Ful} zu treten, um ihr irgend-
einen Wink zu geben, treffe dabei jedoch meine Schwiegermutter» — und dann
kommentiert: «Es gibt mindestens drei Arten, seiner Schwiegermutter auf den
FuB} zu treten: Man kann es absichtlich tun, man kann jemand anderen treffen
wollen, oder man kann geschubst worden sein.» Oder jener Passus iiber Ent-
scheidungstheorien, wo dem Leser plotzlich ein Angebot winkt, das er eigent-
lich nicht ausschlagen darf, er dennoch zogert, und Leder ihn prompt er-
wischt: «Was gibt es noch zu tberlegen? Geben Sie sich einen Ruck und wer-
den Sie Millionar.» Nicht nur das macht Freude bei der Lektiire dieses Buches;
Leder ist durchs Band verstindlich, er breitet Positionen und Gegenpositio-
nen siduberlich aus und ist in der Argumentation stets auf Klarheit bedacht.
Und Freude bereiten insbesondere auch jene Abschnitte in Teil 3, in denen
ein wirklich schones Szenario rund um Harry Frankfurt, George Watson und
Charles Taylor aufgebaut wird.

Wie Leder selbst vermutet, gibt es in seinem Buch, wie in nahezu jedem
anderen auch, Gedankenginge, die banal anmuten. Und natirlich findet man
Stellen, die langweilen; aber auch das ist bei einem Buch von einem solchen
Umfang wohl kaum zu vermeiden. Doch miillite dieses Buch vielleicht gar
nicht diesen Umfang haben. Zahlreiche Punkte werden unglaublich ausfiihr-
lich und bisweilen unnétig ausfiihrlich dargelegt. So vor allem in Teil 2, wo es
um Formen rationalen Handelns geht, und hier insbesondere um das Thema
«Ursachen und Griinde». Auf rund 100 Seiten werden die klassischen Positio-
nen prisentiert (z.B. das Logische-Beziehungs-Argument sowie das Gute-Griin-
de-Argument) und die Theorien von Donald Davidson, Fred Dretske und
Daniel Dennett diskutiert. Sicher, fiir Leders Uberlegungen mégen diese An-
sitze relevant sein. Doch will einem nicht recht einleuchten, weshalb sie der-
malen detailgetreu nachgezeichnet werden — zumal er sowohl in der Darstel-
lung wie auch in der Kritik dieser Theorien letztlich kaum iber das hinaus-
gelangt, was auch im deutschsprachigen Raum (dank der Arbeiten von Ansgar
Beckermann, Peter Lanz und Peter Bieri, um drei zu nennen) bereits bekannt
ist und sich in einschligigen Einfilhrungen mittlerweile ziemlich bequem
nachlesen liBt. Insbesondere bleibt auf diese Weise mitunter verborgen, wel-
chen systematischen Nutzen Leder aus all diesen Darstellungen ziehen mochte.
Typisch dafiir ist der Abschnitt iber Dretske (91ff). Auch hier wird ein-
gehend dargelegt, welcher Verhaltensbegriff im Spiel ist und welche Auffas-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 245

sung von Verursachen, in welchem Sinn mentale Reprisentationen Verhalten
zu erkliren vermogen, und natirlich, welche Schwichen Dretskes Ansatz al-
lenfalls aufweist. Was letzteres angeht, gelingt es Leder auf iiberzeugende Wei-
se, einen Teil der Kritik, die an Dretske herangetragen wurde, zu entkriften.
Doch bleibt eben unklar, was fiir Konsequenzen diese partielle Verteidigung
Dretskes fiir Leders eigenes Unterfangen hat. Dabei verweisen einige seiner
Punkte (114ff.) zumindest indirekt in eine Richtung, die von David Papineau,
vor allem aber von Ruth Garrett Millikan verfolgt wurde (und wird) und die
einzuschlagen vielleicht auch fiir Leder lohnend gewesen wire (so z.B. fiir sei-
ne Uberlegungen zur Naturalisierung des Selbst in Teil 4). Nicht, daB Leder zu
guter Letzt auch noch den biologistischen Ansatz von Frau Millikan hitte dar-
legen sollen. BloB wiinschte man sich an Stellen wie diesen, der Autor hitte
sein systematisches Interesse deutlicher dargelegt und weniger Zeit damit ver-
bracht, derart ausfiihrlich darzulegen, was Dretske sagt (umso mehr, als Drets-
ke ein Autor ist, den selbst zu lesen ein reines Vergniigen ist und der hinsicht-
lich dessen, was er sag#, wenig zu deuten aufgibt).

Leders hermeneutische Bemiithungen sind aber nicht in jedem Fall nur
platzraubend; in einigen Fillen sind sie iberaus hilfreich. So in Teil 3, der ihm
(wie er selbst schreibt) besonders wichtig ist und der im Kern iiber Willens-
freiheit handelt. Konkret werden hier die Ansitze u.a. von Peter Strawson,
Thomas Nagel und Harry Frankfurt im Spannungsfeld deterministischer bzw.
indeterministischer Konzeptionen kritisch durchleuchtet. Dies tut Leder ein-
mal mehr auf der Basis einer detaillierten Rekonstruktion dieser Positionen.
Und dieses wiederum tut er einmal mehr gewissenhaft; offenbar liegt thm da-
ran, daBl die Ansitze sozusagen im eigenen Recht zur Geltung kommen. Und
daran ist freilich nichts auszusetzen. Nur scheint das hermeneutische Ver-
fahren an dieser Stelle auch seinen Preis zu haben. Denn so gelangen unver-
hofft eine Reihe von Begriffen ins Spiel, die man im Blick auf die Anlage des
Buches noch nicht erwartet hitte. In der Tat hiauft sich in diesem Teil plotz-
lich und in zuweilen unterschiedlichen Zusammenhingen die Rede von «Per-
sonen», von «Personalitit»y, von «Menschen», «menschlichen Wesen», «Mensch-
sein», von «uns», «unserer Person», der «Person des Handelnden», aber auch
von «freien Personen», von «moralisch verantwortlichen Personen» oder von
«echten Personen». Damit sei keineswegs gesagt, dall im jeweiligen Kontext un-
klar wire, woriiber Leder spricht, wenn er solcherlei Begrifflichkeiten bemiiht.
Unklar aber ist, ob er zum Zeitpunkt, da er so spricht, glaubt, seine leitende
Frage, was es heifit, eine Person zu sein, bereits beantwortet zu haben. Genau ge-
nommen dirfte das nicht der Fall sein. Bereits die Anlage des Buches spricht,
wie angedeutet, dagegen. Davon abgesehen, beschrinkt sich Leder in diesem
Teil erklirtermaBen auf ein einzelnes, jedoch zentrales (und woméglich we-
sentliches) Merkmal von uns und unseresgleichen, namlich auf die, verkirzt
gesagt, Autonomie. Doch bleibt die besagte Unklarheit bestehen — wenigstens,
solange dieses Merkmal wie selbstverstindlich als eine Eigenschaft von Perso-
nen aufgefaBt wird und es mithin doch eher um die Frage geht, was es heif}t,
dal} Personen autonom sind, und nicht z.B. darum, was es heillt, dal} menschliche
Tiere autonom sind. Ginge es um letzteres (und damit vielleicht in Richtung



246 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

der Frage, was es heiBt, eine Person zu sein), so wirde dieser dritte Teil auch
dariiber berichten, um was fir eine (ontologische) Kategorie es sich bei Per-
sonen handelt, bzw. in welchem Verhiltnis diese Kategorie zu biologischen
Kategorien steht, woraus Personen eigentlich bestehen, bzw. wodurch sie kon-
stituiert werden und von dergleichen mehr. Dartiber handelt jener Teil aber
nicht, und so bleibt auch in dessen «Nachlese: Wie frei sind wir?» (313ff.) un-
klar, wie in der von Leder mehrfach benutzten Wendung «uns, unsere Korper,
unsere Gehirne, unser Verhalten» die Kommata zu deuten sind.

In gewisser Hinsicht zieht sich dieses Problem in den letzten Teil des Bu-
ches hinein, der vom Selbst handelt. In Anlehnung an Dennett charakterisiert
Leder zunichst das Selbst als ein intentionales System zweiter Stufe — als ein
System, dessen Verhalten sich in der intentionalen Strategie beschreiben, er-
kliren und voraussagen i}t und das diese intentionale Strategie selbst anwen-
den kann. Sodann versucht Leder zu zeigen, daB ein solches System iiber die
«beiden» Fihigkeiten verfigt, anderen #nd sich selbst gegeniiber die intentio-
nale Einstellung einzunehmen und daB diese Fihigkeiten auf das Engste mit-
einander verkniipft sind. In diesem Zusammenhang greift Leder auf eine Rei-
he empirischer Untersuchungen zuriick, die viel Interessantes zur Aneignung,
Entwicklung und Struktur von Fihigkeiten dieser Art aussagen. So geht es un-
ter anderem darum, wie die sog. Fihigkeit zur intentionalen Selbstreferenz er-
worben wird, wie das Wissen um sich selbst (und um andere) beschaffen ist,
welches die Quellen dieses Wissens sind, welche physiologischen sowie kog-
nitiven Prozesse fir das Gewinnen solch selbstbezogener Informationen et-
forderlich sind, welche Wirkungen diese Informationen haben kénnen, und ins-
besondere, in welchem Sinn das besagte Wissen mit der Fihigkeit zur Empa-
thie zusammenhangt. Und schlieBlich stellt Leder, abermals im Anschluf} an
Dennett, Gedanken tber die Naturalisierung des Selbst an, bzw. dariiber, wie
Selbstbezuglichkeit entstanden sein kdnnte und inwiefern sie fiir das entspre-
chende System von Nutzen ist.

DaB Leder iiberhaupt auf empirische Untersuchungen zuriickgreift, mag an-
gesichts seiner Charakterisierung des Selbst als intentionales System zweiter
Stufe erstaunen. Wie er selbst hervorhebt, ist ein System ein intentionales Sy-
stem, insofern es in der intentionalen Perspektive betrachtet wird. Was ithm in
dieser Perspektive zugeschrieben wird, hingt weitgehend von unseren Interes-
sen ab; so gesehen ist der Entscheid, ein System als intentionales System auf-
zufassen, weder richtig noch falsch, sondern bestenfalls pragmatisch gerecht-
fertigt. Insbesondere stellt sich im Rahmen der intentionalen Einstellung die
Frage, ob das entsprechende System die ithm zugeschriebenen Eigenschaften
oder Fihigkeiten tatsdchlich hat, nicht. Gleiches gilt natirlich auch fiir ein in-
tentionales System hoherer Stufe. Fir die Charakterisierung eines Systems als
ein System dieser Art ist es einerlei, ob es z.B. die Fihigkeit zur intentionalen
Selbstreferenz tatsichlich hat. Sicher, das spricht noch lange nicht dagegen, auf
empirischem Weg nach den besagten Fahigkeiten zu suchen und wenigstens
zeitweilig die instrumentalistische Attitiide gegeniiber den in Rede stehenden
Systemen abzulegen. Nur st dann genauestens darauf zu achten, was man wih-
rend dieses Zeitraumes tut.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 247

Soweit ich sehen kann, tut Leder das, was auch Dennett tut oder tun
wiirde. Davon zeugen jene Passagen, in denen er die fiir das Selbst konstituti-
ven Fihigkeiten von Systemen durch deren Beschaffenheit sowie Funktions-
weise zu erkliren versucht (physical und design stance), und es zeugen davon
auch jene Passagen, in denen Leder (im Blick auf die Naturalisierung des
Selbst) auf den evolutiven Nutzen der Selbstbeziiglichkeit hinweist. Und so-
weit ich sehen kann, zieht Leder (wie auch Dennett) eine wichtige Konse-
quenz aus diesem Wechsel von der intentionalen Strategie hin zu empirischen
Theorien: Die Erklirungen, die diesen beiden Bereichen entstammen, unter-
scheiden sich nicht zuletzt dadurch, daBB ihre Explananda grundverschieden
sind (vgl. 336). Nimmt man diesen Punkt ernst, stellt sich aber sogleich die
Frage, was fiir ein Selbst spitestens ab dem 16. Kapitel (345ff.), da der besagte
Wechsel vollzogen wird, im Spiel ist. Ist dieses Selbst dasselbe Selbst wie jenes
eingangs des 15. Kapitels (328f.)? Dort wurde das Selbst als ein System aufge-
faBt, welches in der intentionalen Einstellung ein intentionales System zweiter
Stufe ist, und es wurde dieses Selbst, wiederum in der intentionalen Einstel-
lung, immerhin als ein Abstraktum charakterisiert, als ein theoretisches Kon-
strukt, mit dem im Rahmen der Alltagspsychologie (verstanden als ein «ratio-
nalistischer Kalkil» [335]) mehr oder weniger gewinnbringend operiert wird.
Wird nun also im Explanandum empirischer Theorien ebenfalls auf dieses Ab-
straktum Bezug genommen? Wenn ja, was konnte das bedeuten? Anders ge-
fragt: In welchem Verhiltnis stiinde dann das Selbst etwa zur Fihigkeit inten-
tionaler Selbstreferenz, von der Leder anhand empirischer Untersuchungen ja
zu zeigen versucht, dal bestimmte Systeme sie tatsichlich haben, und von der
er sagt, da} sie die notwendige und hinreichende Bedingung dafir ist, iber-
haupt von einem Selbst sprechen zu konnen (245)? Falls die Explananda aber
verschieden sind, auf was wird dann in empirischen Theorien Bezug genom-
men, wenn dort vom Selbst die Rede ist? Die Antwort kénnte sein: Das Selbst
ist schlicht das Wissen um sich selbst (und um andere) als Triger mentaler Zu-
stinde. Ein Selbst zu sein, wiirde demnach bedeuten, zur intentionalen Selbst-
referenz fihig zu sein. Tatsichlich redet Leder an manchen Stellen so (z.B.
4006). Allerdings bin ich mir nicht sicher, ob das wirklich in seinem Sinn ist.
Denn wiirde diese Lesart zutreffen, wire ab dem 16. Kapitel in der Tat nicht
mehr vom Selbst als einem Abstraktum die Rede. Es wire davon die Rede,
daB ein kognitives System, welches tiber die Eigenschaft verfiigt, ein Selbst zu
sein, ein System ist, das zur intentionalen Selbstreferenz fihig ist — und damit
ein System, das tber eine Eigenschaft verfigt, die sich durchaus empirisch
nachweisen liBt (und die dem Interpretandum nicht nur heuristisch, d.h. zum
Zwecke des besseren Verstindnisses, unterstellt wird). Dann aber wiirden
sich, wie schon angedeutet, erneut einige der Fragen stellen, die sich bereits
im dritten Teil (dort im Blick auf den Personenbegriff) aufgedringt haben:
Welches ist, in einer solch empirischen Sichtweise, der ontologische Status des
Selbst? Wie hingt die Eigenschaft eines kognitiven Systems, ein Selbst zu sein,
mit den anderen Eigenschaften dieses Systems zusammen? LBt sich diese Ei-
genschaft durch jene restlos erkliren? Oder ist sie wenigstens teilweise auto-
nom? — und dergleichen mehr. So oder so wire unter diesen Vorzeichen nicht



248 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

mehr auf Anhieb klar, was Leder meint, wenn er sagt, dal unser Selbst auf ei-
nem bestimmten kognitiven System basiert, dall dieses System unser Selbst
hervorbringt oder dal unser Selbst das Produkt eines solchen Systems ist (405).
Meine Bemerkungen sind ziemlich allgemeiner Art. Etliche der Anliegen,
die Leder mit der Frage, was es heil}t, eine Person zu sein, verbindet und die
thm besonders wichtig sind, sind dabei untergegangen. Entsprechend wurden
viele Punkte, die er hierfur ins Feld fihrt, mit keinem Wort erwiahnt. Auf sie
eingehen hieBe groBangelegte Szenarien aus Positionen und Gegenpositionen
aufbauen. Wie gesagt, tut Leder das uber den gesamten Text hinweg selber,
und er tut es, wie ebenfalls gesagt, auf vorbildliche Weise. Nicht zuletzt des-
halb sei das Buch vor allem jenen empfohlen, die sich dem Problem der Ret-
sonalitit erstmals annihern mochten: thnen werden verstindlich und solide
die gegenwirtig wichtigsten Theorien Uber Personen im Kontext der Hand-
lungstheorie und der Philosophie des Geistes (v.a. Dennettscher Prigung)
prisentiert.
KLAUS PETRUS

Basil Studer: Mysterium caritatis. Studien zur Exegese und zur Trinitatslebre in der
Alten Kirche. Roma: Pontificio Ateneo S. Anselmo, 1999. 480 S. (Studia Ansel-
miana 127). ISBN: 88-8139-087-6.

Apres avoir publié en 1992 une collection de ses travaux portant principale-
ment sur la christologie et I’exégese patristiques (Dominus Salvator, Roma
1992), le Pére Basil Studer OSB présente ici un recueil de 19 études ayant paru
entre 1991 et 1999 sur ’exégese et la théologie trinitaire patristique. Ce volu-
me met a la disposition des lecteurs un ensemble de recherches qui com-
plétent utilement les livres publiés par ’A. durant la méme période. L’ouvrage
a pour centre d’intérét la doctrine trinitaire: il témoigne du développement des
études trinitaires qui a caractérisé les années 1990, dans le sillage du renouvel-
lement de la christologie. Aprés une table des publications récentes de B. Stu-
der (15-20), on y trouve 10 études sur I'histoire de 'exégese (37-243), qui tou-
chent déja plusieurs aspects de la doctrine de la Trinité, puis 9 études sur la
doctrine trinitaire des Peres (247-463). La réunion d’études d’exégese et de
théologie trinitaire n’est pas arbitraire: elle met explicitement en lumiére I’en-
racinement biblique de la réflexion théologique patristique et, en particulier,
I'apport qu’une meilleure connaissance de l’exégese patristique fournit a I'in-
telligence du rapport de la pensée sotériologique et de la doctrine trinitaire des
auteurs antiques, afin de renouveler une théologie trinitaire devenue trop sou-
vent abstraite et peu spirituelle (23—24). Les enjeux sont énoncés dans le dis-
cours programmatique qui sert d’introduction au recueil (23-33): le lien intime
de la théologie et de I’économie, la perspective sotériologique qui anime la ré-
flexion patristique sur la Trinité, le plein usage de I’Ecriture et la liturgie. Ce
propos met en relief 'ampleur d’une réflexion qui, loin de se limiter au «sque-
lette» des formules dogmatiques trinitaires conciliaires, se présente comme la
souzce de la vie chrétienne dans toute son étendue et sa profondeur (cf. 31-33).



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 249

La premiére partie réunit des travaux de portée générale (I’exégése patris-
tique comme actualisation de I’Ecriture), deux études sur Origéne ('exégése et
le mystére chez Origéne, ainsi que la premiére lettre de Jean chez Origéne),
mais c’est surtout saint Augustin qui s’y trouve a I’honneur, dans une série
d’études traitant la cognitio historialis de Porphyre dans la Cité de Dien, la spiri-
tualité johannique d’Augustin, Paul comme modéle d’espérance dans la pré-
dication d’Augustin, ainsi que ’Eglise comme école du Seigneur chez Augus-
tin et dans la Régle de saint Benoit. Dans cette premiére partie déja, deux étu-
des sont consacrées a la théologie trinitaire augustinienne (sur le Dieu des liv-
res sapientiels chez Augustin et sur les lettres pauliniennes dans la théologie
trinitaire d’Augustin). Dans cet ensemble, un remarquable apergu synthétique
de P’exégese ancienne (97-127) mérite d’abord I’attention des exégétes et des
théologiens. B. Studer relativise 'importance que bien des auteurs attribuent a
la distinction de la lettre et de I’allégorie; cette distinction perd de son poids si
’on se rappelle que, dans la lecture littérale comme dans la lecture allégorique,
Pexégese patristique s’intéresse a ce que le livre biblique signifie pour le lec-
teur. B. Studer souligne également l'origine paulinienne de ’exégése patristi-
que, la primauté des res sur les verba chez les auteurs anciens, et I'unité de
Pexégése et de la théologie. L’étude de la notion de mystére chez Origeéne (réa-
lité cachée a manifester, et symbole ou signe) manifeste également I'unité de la
réflexion antique dans laquelle I'interprétation de la Bible est fort voisine de
I'interprétation de la liturgie et de la priére, invitant a élargir une conception
trop étroite de 'exégése (37-66). Pratiquée en vue de la prédication, en lien
avec la liturgie et dans la communauté ecclésiale a édifier, ’exégese (la théo-
logie) antique se comprend dés lors essentiellement comme une «actualisation
de I’Ecriture sainte» pro mobis (122-127). Ce propos est fondamental pour la
théologie trinitaire.

Parmi les travaux consacrés a ’exégese de saint Augustin, il faut relever
en particulier le theme de la connaissance historique que I’évéeque d’Hippone
reprend de Porphyre, dans la Cité de Dien (67-95). Augustin adopte la meé-
thode porphyrienne qui reconnait la valeur de la recherche historique en ma-
tiere religieuse; mais, tandis que Porphyre avait exclu 'accés a une voie uni-
verselle de salut par une historialis cognitio (De civ. Dei X,32,1), Augustin étab-
lit de maniére historique que cette voie universelle de salut réside dans le chris-
tianisme. L’étude de la notion d’histeria chez Augustin permet ainsi d’expliciter
le lien que la foi entretient avec l'histoire: il sera décisif pour percevoir 'unité
de la réflexion sur 'histoire du salut (économie) et sur la foi en la Trinité di-
vine. De son coté, ’étude des traits de Dieu dans les livres sapientiels chez
Augustin se concentre sur les noms de Dominus et Pater, et en particulier sur la
figure de Dieu comme paterfamilias (129-142). De ce theéme du paterfamilias,
B. Studer retient surtout 'idée d’éducation et de «discipline paternelle» de
Dieu. Si le théme refléte évidemment une notion socio-culturelle romaine (qut
n’est du reste pas trés éloignée de la tradition biblique et hellénistique), B. Stu-
der établit qu’Augustin s’inspire ici principalement de la Bible, pour manifes-
ter l’autorité et 'amour de Dieu. Ces résultats sont détaillés par étude voisine
dans la seconde partie de 'ouvrage (265-289), qui souligne les traits de bonté



250 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

du Pere et la «paternité gracieuse». Le theme de la disciplina paterna du Seig-
neur se trouve par ailleurs étroitement lié a la conception de I’Eglise et de la
communauté liturgique comme schola, école du Seigneur ou les chrétiens ap-
prennent la discipline de paix et de sagesse a I’écoute de I’Ecriture (199-243).
Enfin, ’étude des lettres de saint Paul dans la théologie trinitaire d’Augustin
(187-198) se révele particulierement intéressante. C’est avec saint Paul, en ef-
fet, qu’Augustin établit trois principes majeurs de sa théologie trinitaire: les pré-
rogatives exclusives de la foi pour la connaissance de la Trinité, la possibilité
pour la raison d’atteindre les attributs essentiels de Dieu, et la connaissance
analogique de la Trinité, en miroir, par un exercice de 'esprit. Le théme typi-
quement augustinien de I’Esprit-Saint comme Charité, et celui du Fils comme
Sagesse (Augustin est le premier auteur qui donne une telle importance a 1 Co
1,24) sont directement issus de la lecture de saint Paul. La conclusion, con-
vaincante, mérite d’étre retenue: bien que fondée aussi sur la doctrine johan-
nique du Verbe et de Dieu-Charité, I’élaboration de la théologie trinitaire d’Au-
gustin, qui ne constitue pas une rupture mais qui se présente au contraire
comme profondément traditionnelle, est plus paulinienne que johannique («la
sua teologia trinitaria € piu paolina che giovannea», 198).

La pensée de saint Augustin est bien honorée également dans la deuxieme
partie de 'ouvrage ou 4 études lui sont consacrées (Dieu Pére et Seigneur
chez Augustin, sa théologie trinitaire, sa pneumatologie, histoire et foi chez
Augustin); on y trouve également des études sur saint Ambroise et Origene,
sur la réception du concile d’Ephése (cette derniére étude, aux pages 247-263,
devrait étre complétée par les travaux d’A. de Halleux), ainsi qu’une évaluation
critique du néonicénisme et un apergu de la pneumatologie patristique. Con-
cernant Augustin, B. Studer écarte 'interprétation de Th. de Régnon trouvant
chez Augustin une rupture avec la pensée grecque et ’émergence d’une con-
ception occidentale traitant la Trinité a partir de I'unité d’essence: cette these,
reprise aujourd’hui encore par de nombreux auteurs 2 la suite de K. Rahner et
W. Kasper notamment, constitue une erreur historique et ne peut plus étre
maintenue (291-294). B. Studer établit de fagon convaincante que la théologie
trinitaire d’Augustin n’est pas «typiquement occidentale» mais «communément
traditionnelle» (293), en continuité avec les auteurs grecs et latins qui le pré-
cédent: le point de départ de la pensée d’Augustin n’est pas 'unité d’essence
mais les trois personnes qui sont un seul Dieu (294-300). Pour expliciter ce
point, B. Studer propose d’appliquer au Peére la distinction élaborée par Au-
gustin a2 propos de la Sagesse et la Charité: le nom «Deus» désigne com-
munément les trois personnes, mais s’applique proprement au Pere (300-302). La
pensée d’Augustin en ce domaine n’a rien d’une spéculation détachée de I'Ecti-
ture: il s’agit d’un exercice de 'esprit (exercitatio mentis) pour aimer la Trinité,
dans un propos sotériologique. La réception d’Augustin durcira de maniére
unilatérale les traits de la polémique anti-arienne (insistant sut l'unité d’es-
sence), avec un accent qui n’est du reste pas typiquement occidental. Mais,
dans tous les cas, 'interprétation issue de Th. de Régnon ne rend pas compte
de la pensée du docteur africain: Augustin n’a pas développé une théologie tri-
nitaire occidentale, mais il représente en ce domaine la foi commune de 'Eg-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 251

lise antique (310). Ce résultat, qui n’est pas isolé dans les recherches actuelles,
nous parait de premiére importance pour corriger en profondeur les schémas
d’interprétation qui régissent trop souvent les études d’histoire de la théologie
trinitaire. La pneumatologie d’Augustin présente des traits semblables (311—
327). Examinant le quinziéme livte du De Trinitate, B. Studer établit que les
deux théses majeures d’Augustin, a savoir I'identification de I'Esprit avec la
Charité et sa procession du Pére et du Fils, sont le fruit d’une exercitatio mentis
qui, plus qu’a une analogie anthropologique déshistoricisée, doit sa valeur a
son propos biblique et sotériologique unissant la théologie et I'économie. La
pneumatologie d’Augustin place I'Esprit a la soutce de la vie chrétienne et de
l'union ecclésiale, visant 2 manifester que le fondement de I’existence chré-
tienne et le lien des chrétiens résident dans la Charité dont le Peére et le Fils
s’aiment éternellement.

Le propos sotériologique d’Augustin apparait avec davantage de clarté en-
core dans I’étude des rapports que la foi entretient avec I’histoire suivant le De
Trinitate (329-373). Reprenant le theme de la connaissance historique comme
base de la religion chrétienne (cf. 67-95), B. Studer synthétise I'importance de
cette connaissance historique pour la foi trinitaire: elle intervient dans I’acte
raisonnable par lequel le croyant se confie aux témoignages historiques de la
foi, mais aussi dans les événements historiques qui constituent ’objet de cette
foi, ainsi que dans Uintellectus fidei qui se référe aux expériences historiques
(345-348, 372). Le théme central se trouve ainsi dans la correspondance de
I’économie et de la théologie chez Augustin: la dispensation du salut (mission
du Fils et de ’Esprit) manifeste et symbolise la réalité éternelle de la Trinité
(359-362, 373). Davantage qu’a ’examen des facultés de I’ame, c’est a ce fon-
dement sotériologique de notre connaissance de la Trinité que sont liés les
théemes de ’Esprit comme Charité et sa procession du Pere et du Fils. La
conclusion mérite d’étre notée: la contribution principale d’Augustin ne réside
pas dans des spéculations trinitaires mais dans sa saisie profonde de la relation
entre I’économie et la théologie (368). Ici encore, Augustin ne représente pas
une rupture mais porte a son expression la plus achevée un théme tradition-
nel, en Orient comme en Occident, dont B. Studer montre I'importance chez
Origéne et Ambroise notamment (409-424).

I1 faut relever enfin ’évaluation critique trés intéressante du néonicénisme
(425-444). B. Studer critique I'insuffisance de la these historiographique
commune, telle qu’on la trouve aujourd’hui encore dans les plupart des tra-
vaux, qui définit le néonicénisme par la formule trinitaire mia ousia, tres hyposta-
seis. Au jugement de ’A., cette thése limite arbitrairement le néonicénisme aux
années 380, en accordant trop d’importance au vocabulaire technique et en se
concentrant de fagon exagérée sur le terme homoousios dans une interprétation
trop étroite (427—-433). B. Studer propose de prendre en compte la théologie
trinitaire de fagon plus compléte (liturgie, exégése biblique), en suggérant trois
thémes ou se noue la relation de I’économie et de la théologie: la filiation
divine du Christ (manifestée par sa filiation vécue dans I'humanité, par
obéissance), I’échange trinitaire des trois personnes divines (en lien a la
communion des fidéles dans I’Eglise), et le mystére de 'amour divin (don et



252 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

réponse d’amour des personnes). Cette critique apporte d’utiles éléments pour
renouveler non seulement les études historiques mais aussi 'intelligence théo-
logique de la réception de Nicée.
Bien que cet ouvrage ne constitue pas une synthése, on n’a guére de peine
a percevoir les idées maitresses qui permettent de nouer une vue synthétique
de la théologie trinitaire patristique: 1'usage plein de I’Ecriture, la place de la
liturgie, le lien intime de I’économie et de la théologie, la visée sotériologique
de la pensée trinitaire des Peres, I’exercice spirituel que constitue la réflexion
théologique au service de la vie des chrétiens. Sur plusieurs questions, B. Stu-
der apporte des éléments importants pour renouveler les théses communé-
ment véhiculées, notamment sur ’apport d’Augustin et sur le caractere tra-
ditionnel de sa pensée trinitaire. Sur un point, pourtant, nous hésitons a suivre
PA.: B. Studer estime en effet que, a la suite de la pensée patristique (et sui-
vant le vocabulaire biblique, a quelques exceptions pres, ainsi que la liturgie),
notre théologie contemporaine gagnerait a réserver le nom «Dieu» a la per-
sonne du Pere. Cette proposition présente des avantages, mais elle comporte
aussi le risque de refléter aujourd’hui une conception pré-relationnelle du Pere
(le Pére serait alors congu purement et simplement comme «Dieu» et ne serait
pas découvert comme Pére dans et par sa relation au Fils et a 'Esprit); cela
pourrait constituer un notable appauvrissement de la réflexion trinitaire. Sur le
plan historique, B. Studer critique la réception unilatérale d’Augustin dans la
tradition médiévale (primauté donnée a I'unité d’essence en Dieu); il explique
a ce sujet que Thomas d’Aquin a introduit un traité De Deo uno, de teneur
principalement philosophique, placé avant I’étude de la foi trinitaire (308).
Cette critique, qui reprend manifestement celle de Rahner, ne résiste pourtant
pas 2 un examen approfondi. L’expression De Deo #no ne se trouve du reste
pas chez Thomas d’Aquin, qui considére en réalité les attributs essentiels de la
Trinité, et cela dans une authentique perspective théologique et trinitaire (voir
G. Emery, «Essentialisme ou personnalisme dans le traité de Dieu chez saint
Thomas d’Aquin ?», RTh 98 [1998] 5-38). Pour manifester la spécificité d’Au-
gustin face a sa réception dans la théologie occidentale ultérieure, B. Studer
souligne que la réflexion augustinienne sur ’analogie tirée de ’ame humaine
constitue une exercitatio mentis visant a stimuler 'amour pour la Trinité (309 ez
passim). Ici encore, il convient de ne pas céder aux schémas d’interprétation
simplifiés. Rappelons simplement que Thomas d’Aquin considere également
ses propres réflexions sur les analogies trinitaires, sur la notion de relation et
sur la notion de personne en Dieu, comme un exercice fondé sur I’Ecriture
pour la consolation des fideles (ad fidelium quidem exercitium et solatium: Summa
contra Gentiles 1, ch. 9). La pensée trinitaire de Thomas d’Aquin pourrait se ré-
véler bien plus proche d’Augustin que B. Studer ne le laisse entendre. Dans
tous les cas, les remarquables travaux de B. Studer fournissent d’importantes
impulsions non seulement pour la recherche patristique, mais aussi pour la
réflexion trinitaire contemporaine dans sa quéte des idées organisatrices d’une
pensée systématique.
GILLES EMERY



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 253

Juvénal Ilunga Muya, L'expérience de la pluralité. Un lien théologique. Bonn: Bo-
rengasser 2000. 237 p. (Begegnung 9). ISBN: 3-923946-50-3.

L’expérience comme principe herméneutique et épistémologique occupe une
place centrale dans la théologie contemporaine. L’A. ’'aborde dans sa figure
moderne de la pluralité avec pour objectif de I’établir comme un lieu théologi-
que. La pertinence et la fécondité du théme de ’expérience de la foi pour la
réflexion théologique se manifeste, de fagcon plus particuliere, dés les années
70. Que 'on pense dans le monde anglo-saxon 2 G. Baum ou A. Dulles, pour
’espace germanophone a G. Ebeling, H. Stirnimann, W. Kasper, ou en France,
I'oeuvre trés originale de J.-P. Jossua.

L’élucidation du concept d’expérience par H.-G. Gadamer dans L7érité et
méthode (11, 11, 3b) en révele les articulations fondamentales et les enjeux déci-
sifs. La tache proprement théologique sera de formuler les critéres d’éva-
luation de la valeur normative de I’expérience humaine, vécue a partir de la
tradition de la révélation, au sein de la temporalité et de I’historicité des cul-
tures et de la liberté. Quant a la pluralité, elle apparait comme catégorie dis-
tinctive de 'expérience postmoderne de la réalité, exaltant I’altérité et la dif-
férence. Le but de I'ouvrage est alors d’argumenter la démarche théologique
de telle sorte que la pluralité ne soit pas neutralisée mais, au contraire, valori-
sée et fondée comme élément structurant du réel et de la pensée en toutes
leurs dimensions, en particulier celle de 'ouverture a la transcendance.

La réflexion se développe en cinq chapitres trés denses. Le premier (7-35)
détermine le lieu de la question et définit la problématique surtout a partir de
la structure narrative de I’expérience selon P. Ricoeur (20-35). Le deuxieme
chapitre (36-78) envisage la pluralité comme catégorie radicalisée de la post-
modernité. Ce moment de la pensée ne remet, cependant, pas en cause les ac-
quis majeurs de la modernité elle-méme, axés autour du proces d’individua-
lisation d’une subjectivité reconnue comme inviolable et consciente de son
autonomie. Le corollaire en est la progressive différenciation des sphéres de
I’«étre ensemble» et de I’activité humaine (politique, religieux, éthique, juridi-
que, économique etc.), chacune étant dotée de sa rationalité propre. En re-
vanche, est contestée la figure de la raison dans sa prétention universaliste,
avec ses dérives de violence totalitaire et d’instrumentalisation techno-scien-
tifique de la nature et des sociétés. L’analyse présentée ici part de la mise en
évidence par M. Weber du «polythéisme des valeurs» régnant dans le monde
moderne. Elle se poursuit par le rappel de ’abandon des visées de totalité dans
I'univers scientifique du XXe siécle (Einstein, Heisenberg, Godel), soulignant
le caractére irréductible de la pluralité, jusqu’a la réflexion de J. Derrida sur la
déconstruction de la métaphysique et I’élaboration du concept philosophique
de «postmoderne» (par ]J.-F. Lyotard) qui débouche sur la visée éthique de la
justice dans Le différend (en 1983). Une idée de la justice et une pratique qui ne
serait pas liée a la valeur jugée ambigué du consensus (contre J. Habermas).
Des considérations critiques (74-78) montrent qu’aprés la déconstruction, la
philosophie ne peut simplement renvoyer a 'autonomie et a ’hétérogénéité.
Elle a2 2 manifester la dimension relationnelle au sein de la pluralité. Tel est
’énoncé central de la thése qui va développer une idée du tout comme unité



254 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

ouverte, conjointe a la conscience principielle des limites et de la diversité
dont la fonction est d’écarter le risque d’absolutiser un discours particulier.

Le chapitre 3 (79-109) est consacré a ce probléeme du rapport de la plura-
lité a P'unité, dans ’horizon de la question de la vérité. L’A. reprend le dis-
cours moderne de la critique de la métaphysique (Heidegger, Lévinas, Haber-
mas) pour dégager les conditions de I’accés a Dieu et celles d’un discours sur
I’Absolu qui sauvegarderait son altérité radicale. Il y va donc de la critique de
la métaphysique dans son rapport a la théologie. La réflexion doit-elle se por-
ter au-dela de la métaphysique ou se déployer en un nouveau «penser» post-
métaphysique? Pour ’A. il n’y a pas alternative mais complémentarité entre
I’analyse heideggerienne manifestant 'impossibilité d’identifier Dieu et I'Etre
selon 'onto-théologie moderne et la reconstruction éthique de la métaphysi-
que par E. Lévinas découvrant dans le «visage» la trace de I’Absolu. Il y va d’un
chemin qui meéne vers I’Autre, en extériorité, par la voie de I'analogie (W.
Schulz), d’une relation ou la pluralité inhérente a ’expérience de la réalité peut
etre reliée a la question de I'unité.

Aprés cette élucidation de la précompréhension philosophique du dis-
cours sur Dieu dans le cadre de la problématique envisagée, le chapitre 4
(110-135) étudie 'oeuvre de théologiens ou I'expérience est I’élément décisif
de la constitution de la foi. L’A. en voit 'origine chez F. Schleiermacher et
son sentiment de dépendance absolue qu’il identifie a la conscience d’étre en
relation avec Dieu. Pour P. Tillich, en écart par rapport a K. Barth, si 'expé-
rience n’est pas a la source de la théologie, elle en est cependant le medium in-
dispensable. Ce qui est manifesté par la méthode de corrélation entre la vérité
du message chrétien et I'interprétation de cette vérité dans toutes les dimen-
sions de I'expérience humaine de chaque génération, tant personnelle que so-
ciale. Puis est abordé le tournant anthropologique pris par K. Rahner et thé-
atisé dans le concept d’expérience transcendantale. Il débouche sur la com-
réhension de la théologie comme mystagogie, confrontation permanente entre
I'objectivité de la révélation (comme libre autocommunication de Dieu en sa
grace de pardon et de communion) et la subjectivité humaine qui expérimente
le salut comme rencontre avec le Mystére de la vie. Enfin, dans l'oeuvre de
E. Schillebeeckx, ’expérience chrétienne est élevée au rang de principe hermé-
neutique de la théologie. Loin d’étre le lieu de vérification de quelque chose
qui aurait été élaboré ailleurs, «le monde des expériences humaines est 'uni-
que entrée qui permette de déboucher sur quelque vérité que ce soit» (131). La
derni¢re partie de la grande christologie du théologien néerlandais, L’histoire
des hommes, récit de Dien (en 1982) met en évidence, et développe concrétement,
le caractére médiatisé de toute expérience, celle de la foi en Jésus-Christ
comme révélation de Dieu étant paradigmatique a cet égard. Il montre com-
ment peut s’y manifester un zovum radical dont la rencontre peut nous trans-
former en ce qui concerne le plus profond de notre vie personnelle et sociale.
L’instance éthique acquiert ainsi une priorité herméneutique ou le sens de la
responsabilité envers autrui constitue le critére de la fidélité a Dieu.

Trois principes structurent alors ’espace de 'expérience et du témoignage
chrétiens: la relation, donnée, a Dieu transcendant; la dignité de la personne



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 299

humaine; la fraternité humaine fondamentale. Comment seront-ils repris en
contexte de pluralité? C’est 'objet du chapitre 5: La théologie en régime de plura-
lité (136-185). Il s’ouvre sur une analyse trés pertinente de I’acte et de la con-
fession, plurielle, de la foi qui trouve son unité dans la visée du Christ vivant
aujourd’hui. Anthropologiquement, c’est I'identique conversion de tous les
croyants qui I'assure, ainsi que leur insertion dans I'Eglise confessant la foi 2
la 1ére personne du pluriel: «nous croyons». Historiquement, dans la diversité
des époques et des cultures, les formes plurielles de la confession de foi chré-
tienne auront pour principe d’unité leur capacité a converger dans la confes-
sion de la pistis de Nicée-Constantinople reconnue, canoniquement et de fagon
définitive, comme l’expression «pure et entiére» de la foi des Apotres par le
Concile de Chalcédoine en 451. Affirmer la pertinence théologique de I'expé-
rience de la pluralité aménera alors a déplacer la réflexion des couples trans-
cendance-immanence, nécessité-contingence, 2 un penser ensemble la liaison
irréductible de I’eschatologique et de I’historique. Le mystére de Dieu en son
altérité et la foi en I'incarnation du Fils de Dieu qui a pris chair dans l'histoire
trouveront leur exptression dans une théologie narrative, plus proche du té-
moignage des événements du salut et de la structure de I'expérience humaine.
L’apport de P. Ricoeur est évidemment décisif dans cette tiche, ainsi que celui
de E. Jungel, ]J.-B. Metz, D. Mieth et E. Schillebeeckx. Ce dernier, dans sa
christologie, met en oeuvre et fonde la nécessaire articulation entre théologie
narrative et théologie argumentative dans un processus de complémentarité et
de réciprocité. Un exemple frappant en est donné en Lc 10,27-37 ou le récit
du bon samaritain apporte une réponse a la question argumentative du légiste.
La troisiéme partie de ce chapitre (156—185) envisage les formes concretes de
la réalisation de la pluralité en abordant deux thématiques centrales de I'exis-
tence chrétienne, la liberté et le scandale du mal.

La Conclusion générale (186-197) opére un vaste bilan de la recherche
sur le christianisme comme expérience de l'altérité reprenant la démarche a
partir du témoignage chrétien comme étre présent au monde dans sa pluralité.
Comment comprendre la prétention chrétienne a 'universalité et I'affirmation
de l'unicité de la médiation du Christ pour le salut de tous les humains? C’est
par le recours a Pexpérience narrative que nous pourrons saisir comment la
singularité chrétienne n’est ni particularisme, ni exclusivisme, mais bien uni-
verselle et décisive. L’universalité du christianisme exige, de ce fait, une narra-
tion de ce qu’est I'accomplissement humain en vue de donner a 'autre (espace
de Iintersubjectivité) et aux autres (espace du témoignage public) la possibilité
d’accéder a ce que nous disons de notre expérience. C’est dans le témoignage
de ’Eglise rendu au Royaume de Dieu qui a fait irruption dans I’histoire et par
le récit de Jésus de Nazareth que les hommes auront accés a cette universalité
(195). Le statut sotériologique de I'autre religion n’est pas élucidé, mais dans
I'expérience, comme lieu de rencontre, un espace de dialogue avec l'autre en
son altérité, est ouvert.

La démarche engagée dans cette thése nous parait pertinente et riche de
promesses. Elle prend en charge le tournant anthropologique consécutif au
développement de la modernité occidentale depuis le XVe siécle et le ressaisit



256 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

dans I’expérience de la pluralité comme figure centrale de la «postmodernité.»
Elle I’établit en vrai lieu théologique interprétant notre relation a I’Altérité
transcendante de Dieu, par la médiation du Fils, Verbe incarné dans I’histoire
des hommes, transformant le rapport de chacun aux autres et au monde, pour
un avenir de justice et d’amour. L’ouvrage de J. Ilunga Muya constitue une
syntheése exemplaire. Elle définit une problématique précise, I’explore et I’ar-
gumente dans les domaines principaux ou elle apparait: la sociologie, la philo-
sophie et la théologie. La bibliographie (199-231) témoigne de la qualité d’une
recherche ouverte a toutes les grandes cultures occidentales, attentive aux tra-
ditions confessionnelles catholique, protestante et orthodoxe. Prés de 400 au-
teurs sont cités et leur contribution critiquement intégrée a la réflexion. Nous
ne pouvons que recommander cet ouvrage pour une introduction sérieuse aux
taches et a la réflexion actuelles de la théologie. Signalons aussi le résumé dé-
taillé du travail en allemand (XI-XXXIX).

Quelques remarques terminales. La rédaction du texte est correcte, mais
malheureusement influencée parfois par le style, germanophone, anglophone
ou italophone, des sources. Surtout la répartition de la matiere entre le texte et
les notes souffre d’un certain déséquilibre en faveur des notes, ce qui ne faci-
lite pas la lecture. Enfin, une question ne peut manquer d’étre posée, J. Ilunga
Muya est prétre congolais, or la pluralité analysée dans I'expérience humaine et
chrétienne n’apparait pas dans la relation aux cultures africaines. Il promet
d’aborder la problématique en ce contexte (4) et s’en explique (38). Nous ex-
primons le vif souhait d’une réalisation prochaine de ce projet.

ROGER BERTHOUZOZ

Jan-Heiner Tiick: Christologie und Theodizee bei Jobann Baptist Mety. Ambivaleng
der Neuzeit im Licht der Gottesfrage. Paderborn u.a.: Ferdinand Schoningh 1999.
295 S. ISBN: 3-506-79160-5.

Als Vater der «neuen» politischen Theologie und Diagnostiker der geistigen
Situation der Zeit ist Johann Baptist Metz seit etwa drei Jahrzehnten eine der
markantesten Gestalten deutschsprachiger Theologie — und nicht zuletzt weil
er sich bewuBt der gingigen akademischen Theologieproduktion verweigert,
«keine reine Buch-Theologie und keine reine Kollegen-Theologie» (T.R. Pe-
ters) schreiben will, sich eines eher essayistischen Stils bedient und kein ei-
gentliches Hauptwerk, sondern eher pointierte sprachmichtige Aufsitze zu den
theologischen Fragen der Zeit vorgelegt hat. Fir die Auseinandersetzung mit
thm gilt, was ein Schiiler geschrieben hat: «Es ist schwer, ihn zu fassen und an-
gemessen darzustellen.» Viele Arbeiten iiber Metz” Werk bleiben in der Tat im
Zauber seiner Sprachmichtigkeit gefangen und kommen daher Gber die Para-
phrase nicht hinaus. Fir die Auseinandersetzung mit Metz gilt auch, was die-
ser selbst iiber seinen geistigen «GroBvater» Ernst Bloch geschrieben hat: Oft
kann man nur im Widerspruch zu thm von ithm lernen.

Vorliegende Tubinger Dissertation ist diesem Prinzip gefolgt. Sie wiirdigt
durchwegs Metz' Verdienste um die Gottesrede in der Welt von heute; aber



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 257

sie 1aBt sich nicht von seiner Sprachmichtigkeit blenden, sondern formuliert
eine berechtigte Anfrage an Metz. Die Hauptthese der Arbeit ist, daB die Chri-
stologie bei Metz spitestens seit der Wende zur «politischen Theologie» (1966),
besonders aber seit der Wahrnehmung von Auschwitz und dem Plidoyer fir
eine theodizee-empfindliche Theologie (1978) in den Hintergrund tritt, so dall
die soteriologische Bedeutung des Kreuzes kaum noch zur Geltung gebracht
wird. Demgegenuber konfrontiert der Vf. Metz mit folgender Frage: «Hat
christliche Theologie, die den Zeitindex «ach Auschwitz) ernst nimmt, zu-
gleich aber an der universalen Heilsbedeutsamkeit Jesu Christi festhilt, nicht
die Aufgabe, die versohnende Kraft des Kreuzes angesichts zerriitteter Titer-
Opfer-Konstellationen zu bewihren?»

Nach einer Einleitung in Problemhorizont, Fragestellung und sprachliche
Form der Metzschen Theologie (11-21) folgt eine kritische Darstellung der
drei Hauptphasen: die Legitimierung der Neuzeit im Horizont der Inkarnati-
onstheologie (bis 1966, erster Teil: 22—-84), die Ambivalenz neuzeitlicher Eman-
zipationstheorien im Horizont der neuen politischen Theologie (bis 1978,
zweiter Teil: 85-154), «Auschwitz» als AnstoB zu einer theodizee-empfindli-
chen Theologie (ab 1978, dritter Teil: 155-220). Abgeschlossen wird die Ar-
beit mit sieben Thesen des Vf. zu einer theodizee-nahen Christologie im Hori-
zont der radikalisierten Moderne nach Auschwitz (221-265). Bei der kriti-
schen Darstellung der Metzschen Theologie deckt der Vf. deren Schiibe oder
Diskontinuititen (K. Lehmann) auf, die fiir Metz freilich eine kohirente «dia-
lektische» Entwicklung darstellen. Der Hauptbruch wird markiert mit dem
Ubergang von der «inkarnatorischen» Legitimierung der Neuzeit (Theologie
der Welt) zur neuen politischen Theologie. In der ersten Phase wird nimlich
eine massive christologische Engfithrung konstatiert, die in der These von
dem biblisch-christlichen Ursprung der Neuzeit im allgemeinen und von deren
Geburt aus dem Geist christlich-thomanischen Denkens im besonderen zum
Ausdruck kommt. Der V{. vermerkt zwar, da Metz sich mit denjenigen, die
auf die theologische Ambivalenz der Neuzeit bzw. auf die katastrophische Sei-
te («Auschwitz») der neuzeitlichen Fortschrittsgeschichte (Guardini, De Lu-
bac) oder auf deren nicht-christlichen Ursprung (Blumenberg) aufmerksam ge-
macht haben, nicht niher auseinandersetzt, attestiert ithm aber eine durch und
durch christologische Grundlegung seiner Theologie der Welt (80-83): Die
Menschwerdung Jesu Christi wird als ein Ereignis von universaler Relevanz
betrachtet und geschichtstheologisch wie soteriologisch bedacht; Metz vertritt
hier eine christozentrische, den hermeneutischenVorrang des Neuen Testa-
mentes voraussetzende Sicht der Geschichte; die Passion Christi wird als Vor-
bild fiir die Christen in der Welt von heute herausgestellt, alles Leiden wird als
Teilnahme am Leiden Christi verstanden und auf das Kreuz bezogen. Mit dem
Entwurf einer neuen politischen Theologie als handlungsorientierter Herme-
neutik der Glaubenstraditionen angesichts der neuzeitlichen Freiheitsge-
schichte verschiebt sich Metz’ theologischer Horizont von der Inkarnations-
theologie zur Eschatologie. Akribisch analysiert der Vf. die wichtigsten Ka-
tegorien der neuen politischen Theologie: Entprivatisierung, Zukunftsprimat,
Praxisprimat, eschatologischer Vorbehalt, Leidenserinnerung, narrative Theo-



258 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

logie, mystisch-politische Doppelverfassung der Nachfolge, Solidaritit, apoka-
lyptisches ZeitbewuBtsein ... Metz wird hier eine differenzierte Behandlung
der menschlichen Leidensgeschichte (als soziale Unterdrickungs- und politi-
sche Gewaltgeschichte, als Schuldgeschichte und schlieBlich als eine Geschichte
der Toten) bescheinigt, die fiir eine an einem unfassenden Heils- und Etlo-
sungsverstindnis orientierten Soteriologie weiterfihrend ist. Zugleich aber wird
konstatiert, wie wenig Metz die Kategorie memoria passionis, mortis et resur-
rectionis christologisch vertieft hat, wenn man von den eher narrativen Versu-
chen im Synodendokument Unsere Hoffnung (1975) oder im Bichlein Zeit der
Orden? Zur Mystik und Politik der Nachfolge (1977) absieht. Das christologische
Defizit wird im dritten Teil der Arbeit zum dominierenden Sujet, da Metz
seine theodizee-empfindliche Theologie nach Auschwitz mit einer dezidierten
Kritik an trinitarischen Kreuzestheologien (Balthasar, Moltmann und Jingel
u.a.) sowie mit einem Plidoyer fiir einen «biblischen» Monotheismus im Geist
der anamnetischen Vernunft und der Klagegebete Israels verbindet. Das Desi-
derat einer Soteriologie, die den unschuldig Leidenden gerecht wird, fiihrt
Metz nicht nur zur Kritik an der augustinischen Erlésungslehre, sondern auch
zu einer grundsitzlichen Infragestellung der trinitarischen Theo-Logik der
christlichen Gottesrede als «Hellenisierung» der biblischen Gottesrede und
Verrat am Geist Israels. Der Vf. zieht folgendes Fazit: «Der Gedanke jeden-
falls, an dem sich alle Varianten trinitarischer Kreuzestheologie entziinden, ist
der, daBl dem Leiden, das Gott in seinem Sohn aus freien Stiicken auf sich ge-
nommen hat, um sich mit allen Leidenden zu identifizieren, eine erlosende
und rettende Kraft zukommt. Dieser Gedanke aber scheint bei Metz nahezu
erloschen. Es entsteht letztlich der Eindruck, als komme das Festhalten am
soteriologischen Potential des Geschehens von Golgotha angesichts der
Greuel des 20. Jahrhunderts einem theologischen Anachronismus gleich. Der
durchlittenen Erfahrung der Abwesenheit Gottes entspricht — so scheint es —
allein eine negative Theologie, die sich als klagende Rickfrage an Gott, den
Unbegreiflichen, artikuliert» (204). Auch in seinen jlingsten Arbeiten klammert
Metz kreuzestheologische oder soteriologische Uberlegungen nahezu véllig aus:
«Uber eine Erinnerung an den Verlassenheitsschrei Jesu am Kreuz hinaus
finden sich dort kaum Reflexionen, die die Frage nach der Vereinbarkeit von
Gottesglauben und realem Unheil im Horizont der Christologie bedenken
wirden» (219). Metz ist sich des christologischen Defizits seiner Theologie
durchaus bewulBt, hat aber in der Tat in den jlingsten Arbeiten nur sein Pli-
doyer fiir eine theodizee-empfindliche Theologie und eine «Karsamtagschri-
stologie» reaffirmiert (vgl. z.B. seinen Essay «Auf dem Weg zur «geschuldeten
Christologiem, in: Jiirgen Manemann/Johann Baptist Metz (Hgg.), Christologie
nach Auschwitz. Stellungnahmen im AnschluBl an Thesen von Tiemo Rainer Pe-
ters. Minster 1998, 99-103; J.B. Metz, «Unterwegs zu einer Christologie nach
Auschwitz», in: S2Z 218 [2000] 755-760). Demgegeniiber schlieBt der Vf.
seine Untersuchung mit sieben Thesen zu einer theodizee-nahen Christologie
ab, die Auschwitz von Golgotha her zu bedenken versuchen und als weiter-
fithrende DiskussionsanstoBe zu betrachten sind, ohne die Differenz zwischen
christlichem und judischem Selbstverstindnis einzuebnen. Diese Thesen ge-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 259

hen vielfach mit Metz iber Metz hinaus und haben unterdessen eine beacht-
liche Diskussion ausgeldst, auf die der Vf. im Nachwort der 2001 erschiene-
nen 2. Auflage eingeht.

Verglichen mit anderen Dissertationen tiber Metz’ Werk besticht diese
durch ihre analytische und synthetische Kraft. Sie legt die inneren Widersprii-
che und Schiibe der Metzschen Theologie offen, enthilt scharfsinnige Beo-
bachtungen zu manchen bisher kaum wahrgenommenen Themen (wie etwa
die Haltung Metz’ zur revolutionidren Gewalt in den spiten sechziger und den
frihen siebziger Jahren) und untermauert konsequent die Hauptthese vom
progressiven Zuriicktreten der Christologie, des proprium christianum in der
Metzschen Theologie zugunsten eines theodizee-empfindlichen «biblischen»
Monotheismus. Auch wenn man hier und dort die Akzente anders setzen wiir-
de (Bei der Erklirung des Zuriicktretens der Christologie in der Metzschen
Theologie nach der Wahrnehmung von Auschwitz und der Theodizeefrage
verdiente m.E. die Kategorie des «jiidischen Korrektivs», von der Metz 1972
spricht, eine stirkere Beachtung; in diesem Zusammenhang wire auch der
Frage nachzugehen, warum Metz die noch 1977 angekiindigte Auslegung des
christlichen Credo unter dem Titel Der Glaube der Christen nach der Au-
schwitz-Wende 1978 nicht mehr in Angriff genommen hat; wird Metz’ Dia-
gnose von einem leidunempfindlichen Christentum im grossen und ganzen
der Christentumsgeschichte gerecht, in der viele Nachfolgegestalten das Chri-
stentum als die Religion der «Barmherzigkeit» und des «Mitleids» eindrucks-
voll gelebt haben? Welche hermeneutische Relevanz kommt den wahren Zeu-
gen Christi angesichts des historischen Versagens einzelner Christen wie der
kirchlichen Institutionen zu? Findet sich die Diastase zwischen bezeugtem
und verratenem Glauben nicht auch im Judentum?), ist dem Vf. fiir diese
sachliche, scharfsinnige und den theologischen Diskurs der Neuzeit weiter-
fihrende Untersuchung zu gratulieren. Metz’ «jiidisches Korrektiv» entspringt,
besonders nach 1978, der tiefen Trauer dariber, daBl man der Geschichte der
Theologie — genauso wie Georg Simmel es der Geschichte der Philosophie
vorgeworfen hat — die Leidensgeschichte der Menschheit so wenig ansieht und
anhort; dal3 Kirche und Synagoge mit dem Riicken zueinander lebten und die
erste mit der Zeit vergaB, wo sie thre Wurzeln hat; dall Auschwitz, dieses «At-
tentat auf alles, was uns hitte heilig sein mussen», moglich — und in Deutsch-
land méglich — war. «Korrektiven, hielt Metz 1977 als Einfithrung in seine «un-
zeitgemidBen Thesen zur Apokalyptik» fest, «iibertreiben, um das als Gefahr
oder auch als Not Gefiihlte bzw. Gesehene zu verdeutlichen. Das sollte bei
der Beurteilung dieser (Thesem» nicht vergessen werden». Man kann Metz in
der Tat nicht dankbar genug sein fiir die sprachliche Schirfe, mit der er seit
den siebziger Jahren das «empfindliche» Nachfolge-Christentum vertreten und
ein neues Verhiltnis zur Glaubensgeschichte des jidischen Volkes eingeklagt
hat. Metz hat erkannt, daB es, wie Karl Barth 1966 in seinem Testament an-
mahnte, «schlieBlich nur eine tatsichlich groBe 6kumenische Frage gibt: unse-
re Beziehung zum Judentum». Seine Hauptthese, nimlich daBl wir Theologie
als «Theodizee» betreiben, nach Jerusalem statt nach Athen schauen, an das
(monotheistische?) Juden-Christentum anknupfen und vom hellenisierten (tri-



260 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

nitarischen?) Christentum vielfach Abschied nehmen sollten, ist allerdings,
wie diese Arbeit zeigt, kritisch zu hinterfragen. LiBt sich Theologie auf Theo-
dizee, auf negative Theologie reduzieren, das Gebet auf den Aspekt der Klage,
auf das an Gott gerichtete Schreien inmitten von Unrecht, Leid und Elend,
auf ein Gottvermissen im Karsamstag der Geschichte, auf eine Ruckfrage an
Gott, die schlieBlich fast verstummt? Gewil3, nach Auschwitz ist eine Revision
der Christentums- und Theologiegeschichte notig. Aber sollte dabei fur Chri-
sten nicht weiterhin gelten, daBl Jesus Christus der hermeneutische Schlissel
zur Rezeption des biblischen Monotheismus ist? Das Beklagen der sogenann-
ten Hellenisierung bzw. Theologisierung als christliche Auflésung des mono-
theistischen Prinzips in die Trinititstheologie hinein verkennt zum einen, dall
der Weg bis Chalcedon eher der Weg einer «riickldufigen Hellenisierung» (A.
Grillmeier) war, um den christlichen Glauben vor der Auflésung in den aria-
nischen Platonismus zu retten, und zum anderen, dall die christologischen
und trinitarischen Dogmen notig waren, um den Glauben an Gottes endgil-
tige Selbstoffenbarung in Jesus Christus angesichts des Polytheismus der Ro-
mer und des Nationalmonotheismus der Juden im Denken der Griechen zum
Ausdruck zu bringen. Statt auf die Sachlogik der christlichen Glaubens-
uberlieferung seit thren Anfingen zu achten, scheint Metz die Christentums-
geschichte nach dem bedauerlichen Ende des Juden-Christentums fiir eine
«Verfallsgeschichte» zu halten, fiir einen Verrat am Geist Israels. SchlieBlich wi-
re noch zu fragen, ob die Umarmung des Judentums — will das der Haupt-
strom im Judentum iberhaupt? Ist das nicht wieder eine neue subtilere Form
der Vereinnahmung? — durch ein Christentum, das sich nunmehr als «poten-
ziertes Judentum» versteht und auf das proprium christianum verzichtet, den
judisch-christlichen Dialog auf die Dauer wirklich zu férdern vermag. Es gibt
nicht nur eine «untergriindig reaktionire» oder «tendenziell antisemitische»
(T.R. Peters) Kritik an den Judaismen der Metzschen Theologie, sondern, wie
nicht zuletzt diese Dissertation bezeugt, auch eine seriose, der sich Metz und
seine Schiiler mit theologiehistorischem ProblembewuBtsein stellen sollten, statt
sich dagegen zu immunisieren.

Metz ist «ein genauso hellhdriger wie origineller, vielfach inspirierter wie
inspirierender Theologe» (T.R. Peters), einer, von dem man auch dann lernt,
wenn man meint, ihm widersprechen zu missen, ein philosophierender Theo-
loge mit Gottespassion, der Gott angesichts der Katastrophen der Geschichte
bitter vermiBit. Auch in der essayistischen Eigenart und der bewullten Einsei-
tigkeit eines «judischen Korrektivs» gehort seine Theologie zu den wichtigsten
Markierungen nachkonziliarer Theologie. Sie enthilt, alles in allem, mehr Dia-
gnosen als Therapien, mehr Fragen als Antworten; aber gerade so stiftet sie je-
ne produktive geistige Unruhe, die zu neuen Ufern fithren konnte. Auch dies
geht aus der Arbeit von Jan-Heiner Tick hervor.

MARIANO DELGADO



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

