
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 1-2

Artikel: Nikolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien : Symposion
anlässlich seine sechshundertsten Geburtstags im Centro Italo-
Tedesco Villa Vigoni, 28.3.-1.4.2001

Autor: Blum, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760909

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elisabeth Blum

Nikolaus Cusanus zwischen
Deutschland und Italien

Symposion anläßlich seines sechshundertsten Geburtstags
im Centro Italo-Tedesco Villa Vigoni, 28.3. — 1.4.2001

Ein Jahrestag verpflichtet zur Behauptung der hier-und-heute-Aktualität des

Gefeierten, und eine Verbindung mit dem emphatischen Begriff Europa ist
gegenwärtig eine sichere Option. Wenn dann die Biographie des Geburtstagskindes

darüberhinaus noch gute Gründe für die Nutzung eines so attraktiven
Tagungsortes bietet wie die Villa Vigoni am Comersee...

Doch wer von dem vom Grabmann-Institut München organisierten
wissenschaftlichen Symposion zum sechshundertsten Geburtstag des Nikolaus
Cusanus einen nach diesem bewährten Rezept zusammengestellten wissenschaftstouristischen

Ausflug erwartet hätte, wäre aufs angenehmste enttäuscht worden.

Es waren drei Tage intensivster Arbeit, die nicht dem Dauerregen der
ersten beiden Tage zu verdanken waren, sondern einem lebendigen Interesse
aller Teilnehmer an dem Philosophen, Theologen und Kirchenpolitiker Nikolaus

Krebs aus Kues, wodurch seine Aktualität schon aufs Schönste — nämlich
faktisch — bewiesen war. Es ging einmal nicht um das Abstecken von Claims,
das Festklopfen eigener Positionen oder das Ausspielen des Philosophen
Cusanus gegen den Theologen (und viceversa), sondern um den ernsthaften
Austausch von Ideen und Forschungsergebnissen zwischen italienischen und
deutschsprachigen Philosophen und Philologen (es wurde allgemein bedauert,
daß die Theologie ein wenig unterrepräsentiert blieb) aus drei Wissenschaft-
lergnerationen. Arbeitsethos und Engagement, wie sie diese Tagung bestimmten,

sind leider keine Selbstverständlichkeit, und so darf es als wichtiges,
vielleicht wichtigstes Ergebnis des Symposions gewertet werden, wenn die
Vielseitigkeit, Präzision und Dialogbereitschaft des Cusanus statt bloßer Lobredner

auch Nachahmer fand.
Daß man in Nikolaus Cusanus in verschiedenen Hinsichten einen

bedeutenden Vermittler zwischen dem deutschen Spätmittelalter und der italienischen

Frührenaissance zu sehen hat, wurde sowohl im Eingangsreferat des

Organisators der Tagung, Martin Thurner1, als auch — aus verschiedenen
Perspektiven und mit je eigenen Schwerpunkten - in einzelnen Beiträgen the-

' Martin THURNER, «Tedesco di Nazione ma non di costumi»? (Nikolaus Cusanus
zwischen Deutschland und Italien) im Spiegel der Forschung.



210 Nikolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien

matisiert und zugleich kritisch2 auf das tatsächliche Ausmaß und die Tragweite
hin untersucht. Bei diesem kulturellen Austausch erscheint der Cusaner als
nehmender und als gebender Teil. Aus seinem Studium der Artes in Heidelberg
dürfte er, den zeitüblichen Lehrplan zugrundelegt, eine eher bescheidene
Bildung mitgenommen haben, so daß seine eigentliche geistige Prägung, seine
Mathematikstudien und breitgefächerten Kenntnisse «literarischer» Autoren in
der Zeit seines Studiums des Canonischen Rechts in Padua anzusiedeln wäre.
Daß er die kulturellen Impulse des beginnenden Italienischen Humanismus
positiv als Fortschritt wertete, bezeugt Cusanus selbst in der Vorrede zur Con-

cordantia catholica.

Andererseits erwirbt sich «Nicolaus Treverensis» schon bald nach
Abschluß seiner Studien und Antritt seines Dienstes als Sekretär des Erzbischofs
von Trier bei führenden italienischen Humanisten den Ruf eines erstklassigen
Kenners der klassischen Autoren und eines versierten «Handschriftenjägers».
In dieser Funktion taucht er ab 1427 wiederholt im Briefwechsel des
passionierten Büchersammlers Poggio Bracciolini mit Niccolô Niccoli auf. Er
vermittelt an Interessenten in deutschen Klöstern wiederentdeckte und in Italien
unauffindbare Texte klassischer Autoren, während er für die eigene Bibliothek
Schriften der Kirchenväter, vorzüglich des Pseudo-Dionysius sammelt. Unter
diesem Gesichtspunkt stellt sich das Basler und Konstanzer Konzil auch als

eine bedeutende «Buchmesse» des Quattrocento dar.3

Zentraler und umstrittener ist die Frage nach der geistigen Zugehörigkeit
des Cusanus zum Italienischen Humanismus. Ob man sie positiv oder negativ
beantwortet, hängt — darüber war man sich in den Diskussionen einig —

entscheidend von dem zugrundegelegten Humanismusbegriff ab. Wer nur die
Bemühungen um ein ciceronianisches Latein, die Abkehr von der Schulphilosophie

zugunsten der Rhetorik und die Verlagerung des Interesses auf die paga-
nen Autoren als Kennzeichen des Humanisten gelten lassen will, wird mit
gutem Grund zögern, den deutschen Kardinal dazuzurechnen. Eine solche
vereinfachend polarisierende Sicht tut sich aber auch schwer mit dem hohen
Stellenwert und prägenden Einfluß der Kirchenväter auf italienische wie deutsche
Humanisten.4 Eine Erneuerung des Christentums im Geiste der Kirchenväter
war ein genuin humanistisches Programm, und die intensive philologische
Bemühung um ihre Texte durchaus Mittel zu diesem Zweck. Auch dieser Weg
führte zur Aufwertung platonischen und neuplatonischen Gedankengutes
gegenüber dem herrschenden scholastischen Aristotelismus, und in diesem Licht
wird man in Cusanus zurecht einen frühen Vertreter oder Vorläufer des
Humanismus erblicken. Überhaupt darf aus der ausdrücklichen Distanzierung der

2 So im Beitrag von Wilhelm BAUM, Nikolaus von Kues und Enea Silvio Picco-
lomini (Pius II.) - eine Humanistenfreundschaft? und von Leandro PERINI, Niccolô
Cusano nello specchio delle sue edizioni.

3 Hermann SCHNARR, Frühe Beziehungen des Nikolaus von Kues zu italienischen
Humanisten.

4 Mariarosa CORTESI, Tradizione dei Padri e suggestioni umanistiche nella biblio-
teca di Niccolô Cusano.



Nikolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien 211

Humanisten von der Schulphilosophie nicht auf geistige Isolation und
ausschließliche Gegnerschaft gegenüber den Universitätsgelehrten geschlossen
werden, schon gar nicht im Florenz der Medici. Cesare Vasoli5 betont den

regen Gedankenaustausch zwischen allen gebildeten Kreisen am Beispiel des

Paolo Dal Pozzo Toscanelli, eines Studiengenossen und langjährigen Freundes
des Cusanus, dem De geometricis transmutationibus gewidmet ist und der in De

quadraturet circuit als Dialogpartner auftritt. Mediziner von Profession war
Toscanelli zugleich ein Mathematiker ersten Ranges, der als «technischer Berater»
zu den mathematischen Schriften des Cusanus seinen Beitrag leistete und
persönlicher Astrologe des Cosimo de' Medici. Seine gediegene traditionelle
Universitätsbildung verwehrte ihm keineswegs die Teilnahme an den Treffen im
Camaldolenserkloster Santa Maria degli Angeli (dessen Abt Ambrogio Traversa«

auch mit Cusanus Kontakt hielt). Hier trifft sich Toscanelli mit Cosimo
und Giovanni de' Medici, dem jungen Giannozzo Manetti, Niccolö Niccoli
und anderen bekannten Vertretern des Florentiner Humanismus. Zu seinem
Freundeskreis gehörten auch die Architekten Brunelleschi und Alberti, als

deren Mitarbeiter Toscanelli aufgrund seiner hervorragenden mathematischen
und technischen Kenntnisse genannt wird.6 Es liegt also durchaus nahe, in
ihm einen der Vermittler cusanischen Gedankengutes an die Florentiner Pla-
toniker, vor allem an Marsilio Ficino zu sehen.

Eine weitere Vermittlungslinie zu Ficino, Giovanni Pico und Agnolo Po-
liziano führt über den Arzt Pierleone Leoni da Spoleto, mit dessen Biographie
und Bibliothek sich Maike Rotzoll in ihrem jüngst erschienenen Buch befaßt.
In seinem Besitz befanden sich eigenhändige Abschriften von De circuli qua-
dratura und anderer mathematischer Schriften des Cusanus, vor allem aber De
concordantia catholica und zwei Manuskriptbände, die beide De pace ftdei und De
visione Dei enthielten (d.h. zwei von den drei in Italien befindlichen
Manuskripten von De pace ftdei) und von Leoni mit handschriftlichen Randglossen
versehen worden waren. Zwei dieser Randglossen könnten eine Brücke schlagen

zu Ficinos De Christiana religiotte?
Die Rekonstruktion solcher Vermittlungslinien ist besonders wichtig, da

den auffallenden Strukturähnlichkeiten zwischen dem Denken des Cusanus
und dem Ficinos oder Picos wenige greifbare Belege einer Kenntnis oder di-

5 Cesare VASOLI, Cusano e il mondo umanistico fiorentino.
6 Hier ergibt sich eine interessante Parallele zu Jan PIEPERS photographischem

Nachweis einer Darstellung der konfessionellen Toleranzideen — und sogar der
Kalenderreform — des Cusanus in der Architektur: «Der Kirchenbau Pius II. in Pienza und
seine Beziehungen zum Denkgebäude des Cusanus». Ein weiterer, ebenso
überraschender wie überzeugender Exkurs in den kunsthistorischen Bereich betraf die Musik.
In «Congetture su numéro armonia e fede. Cusano e la trattatistica musicale del suo

tempo» behandelte Francesco SANTI die Konsequenzen des cusanischen Präzisionsbegriffs

für die Halbtonmessung und seinen Einsatz für die Erneuerung der Musiktheorie
im Sinne einer praktisch ausführbaren und hörbaren Musik anstelle der abstrakten
Mathematik des Monochords.

7 Maike ROTZOLL, Die Cusanus-Handschriften in der Bibliothek des Medici-Leib-
arztes Pierleone da Spoleto.



212 Nikolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien

rekten Übernahme in Form von Erwähnungen oder nachgewiesenen Zitaten
gegenüberstehen. Mit diesen Strukturähnlichkeiten befaßte sich Giuseppe Gir-
genti, indem er die Aufmerksamkeit auf gemeinsame Quellen lenkte: Porphy-
rius, dessen Idee einer Konkordanz von Piaton und Aristoteles sowohl von
Cusanus als auch von Pico aufgenommen wurde und Jamblich, dessen «Py-
thagoreisierung» Piatons und negative Theologie einen prägenden Einfluß auf
Cusanus und den gesamten Renaissancepiatonismus übte.8 In der Diskussion
wurde die Frage nach Belegen und Zwischengliedern des Einflusses einerseits,
und andererseits nach der Originalität des cusanischen Denkens gestellt. Eine
weitere gemeinsame Quelle, der Asclepius, der im Renaissancehermetismus
eine zentrale Bedeutung gewinnen sollte, wurde von Pasquale Arfé als

Ursprung der Cusanischen Dialektik von complicatio und explicatio und der Lehre
von der sterblich-unsterblichen Doppelnatur des Menschen dargestellt.9

Noch ausführlicher ging Harald Schwätzer auf die Anthropologie des

Cusanus, ihre weitgehende Deckungsgleichheit mit dem Menschenbild Giovanni
Picos und auf die entscheidenden Unterschiede ein. Die erstaunliche inhaltliche

Ähnlichkeit, etwa in der Bestimmung des Menschen als freien Selbstgestalters

oder seine Stellung als nodus mundi, als Mittler zwischen dem Irdischen
und dem Göttlichen, hindert nicht, daß die «Denkrichtung» beider Denker
einander diametral entgegengesetzt ist. Während es für Cusanus die spezifische

Fähigkeit des Menschen (Rationalität mit der sich daraus ergebenden
Verpflichtung zum Streben nach Gotteserkenntnis) ist, aus der sich die Stellung

des Menschen ergibt, die aber nicht als radikale Freiheit und kosmische
Stellungslosigkeit verstanden wird, ist Picos Ausgangspunkt gerade diese

Stellungslosigkeit, in der er die dignitas hominis erblickt, und eine Verankerung
dieser Freiheit in der natürlichen Fähigkeit des Menschen wird nicht mehr
geleistet. Das cusanische Modell erscheint hier als das Leistungsfähigere, da es

Picos Modell zu integrieren vermag.10
Diese Linie zurückverfolgend spannte Walter Haug mit der zentralen

Frage nach der spezifisch menschlichen Kreativität einen Bogen, der von Meister

Eckhart über Cusanus zu Ficino und dem autonomen Künstlerverständnis
Cristoforo Landinos führt.11 Nach der Lehre der Kirchenväter ist nur Gott,
der aus dem Nichts schafft, creator. Der Mensch gestaltet als bloßer factor
vorhandenes Material um und kann sich nicht anmaßen, Neues zu erschaffen,
doch ist es ihm aufgegeben, durch Erkenntnis eine Überbrückung der Kluft zu
der radikalen Verschiedenheit Gottes zu suchen. Die platonisierenden Theologen

entwerfen auf der Basis der Ähnlichkeit zwischen Geschöpf und Schöpfer

den Weg des liebenden Aufstiegs durch die Seinsebenen, an dessen höchstem

Punkt allerdings die menschliche Fähigkeit scheitert und nur das Eingrei-

8 Giuseppe GlRGENTI, Cusano e le fonti del neoplatonismo rinascimentale.
9 Pasquale ARFÉ, Nicola Cusano e l'Asclepius.
10 Harald SCHWÄTZER, «Semen universale» - Die Anthropologie bei Nikolaus von

Kues und Giovanni Pico della Mirandola.
11 Walter HAUG, Nikolaus Cusanus zwischen Meister Eckhart und Cristoforo

Landino: Der Mensch als Schöpfer und der Weg zu Gott.



Nikolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien 213

fen Gottes (Gnade) die Unio ermöglicht. Meister Eckhart hingegen radikali-
siert in seiner dialektischen Theologie den Gegensatz zwischen dem einzigen
Sein (Gott) und der Welt der Erscheinungen, die an sich Nichts ist. Die Gnade

setzt also für ihn notwendigerweise bereits an der untersten Ebene an, nur
Gottes unmittelbares Eingreifen ermöglicht Mensch, Welt und Erkenntnis,
menschliche Freiheit wird eigentlich undenkbar. Zwischen diesen beiden
Positionen ist Cusanus' Interpretation der Gottesebenbildlichkeit des Menschen
anzusiedeln: seinem Schöpfer «unähnlich ähnlich», darf der Mensch sich per
Analogie «Schöpfer» nennen, da er die von Gott als Wirklichkeit geschaffene
Welt im Geist als Gedanken entwirft. Die Einsicht der radikalen Differenz zu
Gott steht somit nicht am Beginn, sondern am Ende des Denkens, wo sich die

Vereinigung abermals als nur durch die Gnade ermöglichtes Durchbrechen
der «Paradiesesmauer» erweist. Die Relativität des menschlichen Denkens und
ihre inadäquate Annäherung an das intendierte Ziel veranschaulicht Cusanus
durch die schwer kalkulierbaren Kurven der Hohlkugeln im Ludus globi. Der
Platoniker Ficino übernimmt das analoge Schöpfertum des Menschen, integriert

es jedoch in das stufenhierarchische Weltbild. Daß hier die Differenz
graduell und nicht in der gleichen Radikalität gedacht wird, führt zu einer
Steigerung der menschlichen Autonomie in der Gotteserkenn tnis. Das
Analogiekonzept des Cusanus verliert seine Schärfe, ein wirkliches Schöpfertum des

Menschen wird erstmals im 15. Jahrhundert von Cristoforo Landino für den
Dichter in Anspruch genommen und steigert sich bis zum Kulminationspunkt
im Geniebegriff und Künstlerkult des Sturm und Drang und der Romantik.

Auch Alessandra Tarabochia verweist auf Parallelen zwischen Cusanus
und Ficino.12 Die einzige ausdrückliche Erwähnung des Cusanus durch Ficino
im Platoniker-Brief an Martinus Uranius fällt in die Zeit der Abfassung von
De vita, wo Ficino das Bild der Jagd des Geistes nach der Wahrheit gebraucht
— ein Zitat des Titels jenes Werks, das Kurt Flasch als das geistige Testament
des Cusanus bezeichnete, De venatione sapientiael Tarabochia vergleicht das

Verständnis beider Denker vom Geist, von seiner Bestimmung, der Liebe, und
von seiner Tätigkeit, der Jagd nach der Wahrheit. Trotz ihrer unterschiedlichen

Ausgangspositionen und Akzentsetzungen gelangen Cusanus und Ficino
zu vielfach übereinstimmenden Ergebnissen. Hans Gerhard Senger13 griff
hingegen das zentrale gnoseologische Thema des Nichtwissens als Wissen auf
und stellte vier humanistische Varianten der Wissenskritik durch die agnoia

vor: Wissenschaftskritik und Betonung der ethischen Komponente und
lebenspraktischen Relevanz bei Francesco Petrarca, Erkenntniskritik, Dialektik der
doeta ignorantia und konjekturales Wissen bei Nikolaus Cusanus, Antirationa-
lismus und radikaler christlicher Skeptizismus bei Cornelius Agrippa von
Nettesheim und die unskeptische Analyse der Torheit in ihren negativen und
positiven Aspekten bei Erasmus von Rotterdam.

12 Alessandra TARABOCHIA CANAVERO, Niccolô Cusano e Marsilio Ficino alla
caccia della sapienza.

13 Hans Gerhard SENGER, Nichtwissen als Wissensform. Ignoranzkompensationen
von Petrarca bis Erasmus.



214 Nikolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien

Das Problem der Wahrheit der Religion, der Vielheit der Religionen und
der Einheit der Wahrheit, bei Cusanus am vollständigsten in De pace ftdei
entwickelt, behandelten Walter Andreas Euler14 im Vergleich der immanenten con-

nata religio (Cusanus) bzw. communis religio (Ficino), und Paul Richard Blum15 in
der Darstellung verschiedener Modelle zur Wahrung des Religionsfriedens
und zur Rettung der Einheit der Wahrheit in der Vielheit der Kulte. Die allen
Menschen von Gott anerschaffene natürliche Religiosität als Fundament aller
historischen konkreten Konfessionen weist zwar schon voraus auf das

Religionsverständnis der Aufklärung, steht aber bei Cusanus und Ficino noch nicht
im Gegensatz zum Konzept der Offenbarung. Die natürliche Religion
entspringt dem der Menschennatur immanenten Glücksstreben, das nur durch
die persönliche Unsterblichkeit einzulösen ist. Durch Ausgangspunkt und Ziel
sind also alle Kulte vereint, durch eine größere oder geringere Annäherung an
die Wahrheit Gottes voneinander unterschieden. Das Problem der Koexistenz
verschiedener Theologien und das damit verbundene Konfliktpotential rückt
ab dem 15. Jahrhundert in der Vordergrund des Bewußtseins und gibt Anlaß
zu verschiedenen Modellen zur Wahrung des Religionsfriedens. Die Dialektik
jeglicher Gotteserkenntnis ermöglicht es Cusanus, die Berechtigung der Vielheit

und Verschiedenheit der Riten zu erweisen bei gleichzeitigem Festhalten
an der Einheit der religiösen Wahrheit. Ficino tendiert eher in Richtung einer
Negation der von Cusanus stark gemachten Vielheit der konkreten Offenbarungen

auf anthropologischer Basis. Bei Pico nimmt der Toleranzgedanke die
Form eines theoretischen Synkretismus an, Machiavelli und Campanella binden

die konfessionelle Kirchlichkeit in ihr politisches Modell ein, wobei
Campanella durch Theologisierung der Politik zu einem theokratischen Modell
gelangt. Der Jesuit Francisco Suarez schließlich unterscheidet in seinem
Kommentar zum Thomas von Aquins Quaestionen De statu religionis zwischen dem
transzendenten inneren und den gesellschaftlich-politisch relevanten äußeren
Akt der Kulthandlungen und stellt die Theologie als zugleich spekulative und
praktische Wissenschaft dar.

Wenn sich in der Frage des Religions friedens die faktische Untrennbarkeit
des Philosophen Cusanus vom Theologen und Kirchenpolitiker erweist, zeigt
sich in der Behandlung der konstantinischen Schenkung zugleich der gelernte
Kirchenrechtler, der Politiker und der humanistische Philologe. Gregorio Piaia

zeigte Parallelen und Unterschiede zu den zeitnahen Stellungnahmen der beiden

Italiener Raffaele Fulgosio (vor Cusanus) und Lorenzo Valla (wenige Jahre

nach Cusanus) auf.16

Viel offensichtlicher als in der früheren Generation Ficinos und Picos
sind Giordano Brunos direkte Ubernahmen cusanischen Gedankenguts, viel
offensichtlicher aber auch die entgegengesetzte Tendenz seiner Philosophie
mit ihrer Wendung gegen den Wahrheitsanspruch der Offenbarungsreligionen.
Marco Falcioni untersuchte die These Blumenbergs, daß bei Bruno das un-

14 Walter Andreas EULER, Das Religionsverständnis von Cusanus und Ficino.
15 Paul Richard BLUM, Der Religionsfrieden von Cusanus bis Campanella.
16 Gregorio PlAIA, Tra il Fulgosio e il Valla: la critica cusaniana alla Donatio.



Nikolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien 215

endliche Weltall an die Stelle der zweiten innertrinitarischen Person (des Sohnes)

trete, anhand einer Analyse der Stellungnahme beider Denker zur Frage
der anima mundi. Für Cusanus gibt es keine Weltseele, da sie eine Verdoppelung

des Wortes (nicht wie bei den Piatonikern von Chartres des Heiligen
Geistes) darstellen würde. Bruno stellt die anima mundi in De la causa principio ed

uno unter dem aristotelischen Bild des Steuermannes im Schiff dar, das aber
im Sinne der Transzendenz radikal uminterpretiert wird. Bei beiden Denkern
verweist also die connexio rerum noch über sich selbst hinaus.17

Der Austausch von Ideen und Impulsen zwischen Deutschland und
Italien war das Motto des Kongresses, aber keineswegs ein Prokrustesbett, nach
dem die Vorträge (hin)gerichtet werden mußten. Markus Enders stellte den

Unendlichkeitsbegriff des Cusanus im Zusammenhang mit der Kritik des
Johannes Wenck von Herrenberg an De docta ignorantia dar18, Stephan Meier-
Oeser behandelte die durch die beiden Zentren in Paris (um Lefévre d'Etaples)
und Wien (um Conrad Celtis) vermittelte Cusanusrezeption im deutschen
Humanismus. Die «Sodalitas litteraria Danubiana» schätzte vor allem seine
mathematisch-naturwissenschaftlichen Arbeiten, die Pariser Humanisten und mit
ihnen in Verbindung stehende deutschen Humanisten wie Reuchlin, Agrippa
und Eck vor allem die neuplatonischen theologischen und philosophischen
Impulse. Wie schon bei Pico und Ficino zu beobachten war, spielt Cusanus
auch für diese Denker eher die Rolle eines Interpretationsmediums für die
Rekonstruktion der arkanen prisca theologia, zur Ausbildung einer wirklichen
Cusanusschule, die mehr als nur einzelne aus dem Systemzusammenhang
gelöste Theoreme aufgenommen und tradiert hätte, kam es nie. Das philosophische

Niveau der Cusanusrezeption der Franzosen Gerard Roussel oder Ca-
rolus Bovillus und des Italieners Giordano Bruno wurde von keinem der
deutschen Humanisten erreicht.19

In Heymericus de Campo (Van den Felde) stellte Ruedi Imbach einen
noch wenig bekannten und vor allem nicht vollständig edierten Zeitgenossen
und philosophischen «Diskussionspartner» des Cusanus vor. Von seinen Schriften

aus der Zeit des Baslers Konzils, an dem beide Denker teilnahmen, sind
drei besonders aufschlußreich hinsichtlich der Parallelen, aber auch der
grundsätzlichen Differenzen zu Cusanus. Der Traktat De sigillo eternitatis versucht in
einem geometrischen Bild aus Kreis und Dreieck die «spiegelhafte Spur» der
absoluten Wahrheit einzufangen. Wie in De docta ignorantia gilt es, «in aenigma-
te», «per sjmbola» das die Sinne Transzendierende den Sinnen nahezubringen,
und das gewählte Symbol ist ein mathematisches. Ein Gegensatz zur cusani-
schen Position ist dagegen die von Heimerich in seiner Ars demonstrativa und

17 Mauro FALCIONI, Bruno e Cusano, ovvero: come il Verbo divenne Anima
mundi.

18 Markus ENDERS, Das Unendlichkeitsverständnis des Cusanus in De docta
ignorantia und in De visione dei unter Berücksichtigung seiner zeitgenössischen Rezeption in
Deutschland.

19 Stephan MEIER-OESER, Die Cusanus-Rezeption im deutschen Renaissancehumanismus.



216 Nikolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien

der Schrift Colliget principiorum mit größtem Nachdruck behauptete universale
Gültigkeit des Widerspruchsprinzips. Nach Heimerich ist es dem Intellekt des

aus dem Nichts erschaffenen Menschen unmöglich, die Wahrheit anders als

via negationis zu erkennen, daher ist der Satz vom ausgeschlossenen Dritten für
ihn das einzige Instrument zur (indirekten) Wahrheitsfindung. Cusanus dagegen

sucht in der Dialektik der belehrten Unwissenheit und im conjekturalen
Denken den Gültigkeitsbereich des Widerspruchsprinzips zu überschreiten.20

Auf die Publikation der Referate dieser gelungenen Tagung darf man
freudig gespannt sein, umso mehr, da einige weitere namhafte Cusanus
forscher, die aus terminlichen Gründen nicht teilnehmen konnten, dazu ihren
schriftlichen Beitrag zugesagt haben.

20 Ruedi IMBACH, Die Basler Schriften des Heymerich de Campo und der Anfang
der Philosophie des Nikolaus von Kues.


	Nikolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien : Symposion anlässlich seine sechshundertsten Geburtstags im Centro Italo-Tedesco Villa Vigoni, 28.3.-1.4.2001

