Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)
Heft: 1-2
Artikel: Nikolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien : Symposion

anlasslich seine sechshundertsten Geburtstags im Centro Italo-
Tedesco Villa Vigoni, 28.3.-1.4.2001

Autor: Blum, Elisabeth
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760909

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ELISABETH BLUM

Nikolaus Cusanus zwischen
Deutschland und Italien

Symposion anlaBlich seines sechshundertsten Geburtstags
im Centro Italo-Tedesco Villa Vigoni, 28.3. — 1.4.2001

Ein Jahrestag verpflichtet zur Behauptung der hier-und-heute-Aktualitit des
Gefeierten, und eine Verbindung mit dem emphatischen Begriff Europa ist
gegenwirtig eine sichere Option. Wenn dann die Biographie des Geburtstags-
kindes dariiberhinaus noch gute Griinde fiir die Nutzung eines so attraktiven
Tagungsortes bietet wie die Villa Vigoni am Comersee...

Doch wer von dem vom Grabmann-Institut Miinchen organisierten wis-
senschaftlichen Symposion zum sechshundertsten Geburtstag des Nikolaus Cu-
sanus einen nach diesem bewihrten Rezept zusammengestellten wissenschafts-
touristischen Ausflug erwartet hitte, ware aufs angenehmste enttduscht wor-
den. Es waren drei Tage intensivster Arbeit, die nicht dem Dauerregen der er-
sten beiden Tage zu verdanken waren, sondern einem lebendigen Interesse al-
ler Teilnehmer an dem Philosophen, Theologen und Kirchenpolitiker Niko-
laus Krebs aus Kues, wodurch seine Aktualitit schon aufs Schoénste — namlich
faktisch — bewiesen war. Es ging einmal nicht um das Abstecken von Claims,
das Festklopfen eigener Positionen oder das Ausspielen des Philosophen Cu-
sanus gegen den Theologen (und viceversa), sondern um den ernsthaften Aus-
tausch von Ideen und Forschungsergebnissen zwischen italienischen und
deutschsprachigen Philosophen und Philologen (es wurde allgemein bedauert,
daB die Theologie ein wenig unterreprisentiert blieb) aus drei Wissenschaft-
lergnerationen. Arbeitsethos und Engagement, wie sie diese Tagung bestimm-
ten, sind leider keine Selbstverstindlichkeit, und so darf es als wichtiges, viel-
leicht wichtigstes Ergebnis des Symposions gewertet werden, wenn die Viel-
seitigkeit, Prizision und Dialogbereitschaft des Cusanus statt bloBer Lobred-
ner auch Nachahmer fand.

DaB} man in Nikolaus Cusanus in verschiedenen Hinsichten einen bedeu-
tenden Vermittler zwischen dem deutschen Spitmittelalter und der italieni-
schen Frihrenaissance zu sehen hat, wurde sowohl im Eingangsreferat des
Organisators der Tagung, Martin Thurner!, als auch — aus verschiedenen
Perspektiven und mit je eigenen Schwerpunkten — in einzelnen Beitrigen the-

! Martin THURNER, «Tedesco di Nazione ma non di costumi»? (Nikolaus Cusanus
zwischen Deutschland und Italiens im Spiegel der Forschung.



210 Nikolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien

matisiert und zugleich kritisch? auf das tatsichliche Ausmal und die Tragweite
hin untersucht. Bei diesem kulturellen Austausch erscheint der Cusaner als neh-
mender und als gebender Teil. Aus seinem Studium der Artes in Heidelberg
diirfte er, den zeitiiblichen Lehrplan zugrundelegt, eine eher bescheidene Bil-
dung mitgenommen haben, so dal seine eigentliche geistige Prigung, seine
Mathematikstudien und breitgeficherten Kenntnisse «literarischer» Autoren in
der Zeit seines Studiums des Canonischen Rechts in Padua anzusiedeln wire.
Dal er die kulturellen Impulse des beginnenden Italienischen Humanismus po-
sitiv als Fortschritt wertete, bezeugt Cusanus selbst in der Vorrede zur Con-
cordantia catholica.

Andererseits erwirbt sich «Nicolaus Treverensis» schon bald nach Ab-
schluB seiner Studien und Antritt seines Dienstes als Sekretar des Erzbischofs
von Trier bei fithrenden italienischen Humanisten den Ruf eines erstklassigen
Kenners der klassischen Autoren und eines versierten «Handschriftenjigers».
In dieser Funktion taucht er ab 1427 wiederholt im Briefwechsel des passio-
nierten Biichersammlers Poggio Bracciolini mit Niccolo Niccoli auf. Er ver-
mittelt an Interessenten in deutschen Klostern wiederentdeckte und in Italien
unauffindbare Texte klassischer Autoren, wihrend er fir die eigene Bibliothek
Schriften der Kirchenviter, vorziiglich des Pseudo-Dionysius sammelt. Unter
diesem Gesichtspunkt stellt sich das Basler und Konstanzer Konzil auch als
eine bedeutende «Buchmesse» des Quattrocento dar.?

Zentraler und umstrittener ist die Frage nach der geistigen Zugehorigkeit
des Cusanus zum Italienischen Humanismus. Ob man sie positiv oder negativ
beantwortet, hingt — dariiber war man sich in den Diskussionen einig — ent-
scheidend von dem zugrundegelegten Humanismusbegriff ab. Wer nur die Be-
mithungen um ein ciceronianisches Latein, die Abkehr von detr Schulphiloso-
phie zugunsten der Rhetorik und die Verlagerung des Interesses auf die paga-
nen Autoren als Kennzeichen des Humanisten gelten lassen will, wird mit gu-
tem Grund zogern, den deutschen Kardinal dazuzurechnen. Eine solche ver-
einfachend polarisierende Sicht tut sich aber auch schwer mit dem hohen Stel-
lenwert und prigenden EinfluB der Kirchenviter auf italienische wie deutsche
Humanisten.* Eine Erneuerung des Christentums im Geiste der Kirchenviter
war ein genuin humanistisches Programm, und die intensive philologische Be-
mithung um ihre Texte durchaus Mittel zu diesem Zweck. Auch dieser Weg
fithrte zur Aufwertung platonischen und neuplatonischen Gedankengutes ge-
geniiber dem herrschenden scholastischen Aristotelismus, und in diesem Licht
wird man in Cusanus zurecht einen frihen Vertreter oder Vorliufer des Hu-
manismus erblicken. Uberhaupt darf aus der ausdriicklichen Distanzierung der

2 So im Beitrag von Wilhelm BAUM, Nikolaus von Kues und Enea Silvio Picco-
lomini (Pius II.) — eine Humanistenfreundschaft? und von Leandro PERINI, Niccolo
Cusano nello specchio delle sue edizioni.

3 Hermann SCHNARR, Frithe Beziehungen des Nikolaus von Kues zu italienischen
Humanisten.

4 Mariarosa CORTESI, Tradizione dei Padri e suggestioni umanistiche nella biblio-
teca di Niccolo Cusano.



Nikolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien 211

Humanisten von der Schulphilosophie nicht auf geistige Isolation und aus-
schlieBliche Gegnerschaft gegeniiber den Universititsgelehrten geschlossen
werden, schon gar nicht im Florenz der Medici. Cesare Vasoli® betont den re-
gen Gedankenaustausch zwischen allen gebildeten Kreisen am Beispiel des
Paolo Dal Pozzo Toscanelli, eines Studiengenossen und langjihrigen Freundes
des Cusanus, dem De geometricis transmutationibus gewidmet ist und der in De
quadratura circuli als Dialogpartner auftritt. Mediziner von Profession war Tos-
canelli zugleich ein Mathematiker ersten Ranges, der als «technischer Berater»
zu den mathematischen Schriften des Cusanus seinen Beitrag leistete und per-
sonlicher Astrologe des Cosimo de’ Medici. Seine gediegene traditionelle Uni-
versititsbildung verwehrte thm keineswegs die Teilnahme an den Treffen im
Camaldolenserkloster Santa Maria degli Angeli (dessen Abt Ambrogio Traver-
sari auch mit Cusanus Kontakt hielt). Hier trifft sich Toscanelli mit Cosimo
und Giovanni de’ Medici, dem jungen Giannozzo Manetti, Niccolo Niccoli
und anderen bekannten Vertretern des Florentiner Humanismus. Zu seinem
Freundeskreis gehorten auch die Architekten Brunelleschi und Alberti, als de-
ren Mitarbeiter Toscanelli aufgrund seiner hervorragenden mathematischen
und technischen Kenntnisse genannt wird.® Es liegt also durchaus nahe, in
ihm einen der Vermittler cusanischen Gedankengutes an die Florentiner Pla-
toniker, vor allem an Marsilio Ficino zu sehen.

Eine weitere Vermittlungslinie zu Ficino, Giovanni Pico und Agnolo Po-
liziano fihrt iber den Arzt Pierleone Leoni da Spoleto, mit dessen Biographie
und Bibliothek sich Maike Rotzoll in ihrem jingst erschienenen Buch befafit.
In seinem Besitz befanden sich eigenhindige Abschriften von De circuli qua-
dratura und anderer mathematischer Schriften des Cusanus, vor allem aber De
concordantia catholica und zwei Manuskriptbinde, die beide De pace fidei und De
visione Dei enthielten (d.h. zwei von den drei in Italien befindlichen Manu-
skripten von De pace fidei) und von Leoni mit handschriftlichen Randglossen
versehen worden waren. Zwei dieser Randglossen konnten eine Briicke schla-
gen zu Ficinos De christiana religione.’

Die Rekonstruktion solcher Vermittlungslinien ist besonders wichtig, da
den auffallenden Strukturihnlichkeiten zwischen dem Denken des Cusanus
und dem Ficinos oder Picos wenige greifbare Belege einer Kenntnis oder di-

5 Cesare VASOLI, Cusano e il mondo umanistico fiorentino.

6 Hier ergibt sich eine interessante Parallele zu Jan PIEPERS photographischem
Nachweis einer Darstellung der konfessionellen Toleranzideen — und sogar der Kalen-
derreform — des Cusanus in der Architektur: «Der Kirchenbau Pius II. in Pienza und
seine Beziehungen zum Denkgebiude des Cusanus». Ein weiterer, ebenso iiberra-
schender wie iiberzeugender Exkurs in den kunsthistorischen Bereich betraf die Musik.
In «Congetture su numero armonia e fede. Cusano e la trattatistica musicale del suo
tempo» behandelte Francesco SANTI die Konsequenzen des cusanischen Prizisionsbe-
griffs fiir die Halbtonmessung und seinen Einsatz fiir die Erneuerung der Musiktheorie
im Sinne einer praktisch ausfithrbaren und horbaren Musik anstelle der abstrakten
Mathematik des Monochords.

7 Maike ROTZOLL, Die Cusanus-Handschriften in der Bibliothek des Medici-Leib-
arztes Pierleone da Spoleto.



212 Nikolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien

rekten Ubernahme in Form von Erwihnungen oder nachgewiesenen Zitaten
gegeniberstehen. Mit diesen Strukturdahnlichkeiten befal3te sich Giuseppe Gir-
genti, indem er die Aufmerksamkeit auf gemeinsame Quellen lenkte: Porphy-
rius, dessen Idee einer Konkordanz von Platon und Aristoteles sowohl von
Cusanus als auch von Pico aufgenommen wurde und Jamblich, dessen «Py-
thagoreisierung» Platons und negative Theologie einen prigenden EinfluB auf
Cusanus und den gesamten Renaissanceplatonismus ibte.®? In der Diskussion
wurde die Frage nach Belegen und Zwischengliedern des Einflusses einerseits,
und andererseits nach der Originalitit des cusanischen Denkens gestellt. Eine
weitere gemeinsame Quelle, der Asclepius, der im Renaissancehermetismus
eine zentrale Bedeutung gewinnen sollte, wurde von Pasquale Arfé als Ur-
sprung der Cusanischen Dialektik von complicatio und explicatio und der Lehre
von der sterblich-unsterblichen Doppelnatur des Menschen dargestellt.’

Noch ausfiithrlicher ging Harald Schwitzer auf die Anthropologie des Cu-
sanus, ihre weitgehende Deckungsgleichheit mit dem Menschenbild Giovanni
Picos und auf die entscheidenden Unterschiede ein. Die erstaunliche inhaltli-
che Ahnlichkeit, etwa in der Bestimmung des Menschen als freien Selbstge-
stalters oder seine Stellung als #odus mundi, als Mittler zwischen dem Irdischen
und dem Gottlichen, hindert nicht, dal die «Denkrichtung» beider Denker
einander diametral entgegengesetzt ist. Wihrend es fiir Cusanus die spezifi-
sche Fihigkeit des Menschen (Rationalitit mit der sich daraus ergebenden
Verpflichtung zum Streben nach Gotteserkenntnis) ist, aus der sich die Stel-
lung des Menschen ergibt, die aber nicht als radikale Freiheit und kosmische
Stellungslosigkeit verstanden wird, ist Picos Ausgangspunkt gerade diese
Stellungslosigkeit, in der er die dignitas hominis erblickt, und eine Verankerung
dieser Freiheit in der natiirlichen Fihigkeit des Menschen wird nicht mehr ge-
leistet. Das cusanische Modell erscheint hier als das Leistungsfihigere, da es
Picos Modell zu integrieren vermag.!’

Diese Linie zuriickverfolgend spannte Walter Haug mit der zentralen
Frage nach der spezifisch menschlichen Kreativitit einen Bogen, der von Mei-
ster Eckhart iber Cusanus zu Ficino und dem autonomen Kiinstlerverstindnis
Cristoforo Landinos fithrt.!! Nach der Lehre der Kirchenviter ist nur Gott,
der aus dem Nichts schafft, creator. Der Mensch gestaltet als bloBer factor vor-
handenes Material um und kann sich nicht anmalBlen, Neues zu erschaffen,
doch ist es ihm aufgegeben, durch Erkenntnis eine Uberbriickung der Kluft zu
der radikalen Verschiedenheit Gottes zu suchen. Die platonisierenden Theo-
logen entwerfen auf der Basis der Ahnlichkeit zwischen Geschépf und Schép-
fer den Weg des liebenden Aufstiegs durch die Seinsebenen, an dessen hoch-
stem Punkt allerdings die menschliche Fihigkeit scheitert und nur das Eingrei-

8 Giuseppe GIRGENTI, Cusano e le fonti del neoplatonismo rinascimentale.

? Pasquale ARFE, Nicola Cusano e I’Asclepius.

10 Harald SCHWATZER, «Semen universale» — Die Anthropologie bei Nikolaus von
Kues und Giovanni Pico della Mirandola.

" Walter HAUG, Nikolaus Cusanus zwischen Meister Eckhart und Cristoforo
Landino: Der Mensch als Schopfer und der Weg zu Gott.



Nikolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien 213

fen Gottes (Gnade) die Unio ermoglicht. Meister Eckhart hingegen radikali-
siert in seiner dialektischen Theologie den Gegensatz zwischen dem einzigen
Sein (Gott) und der Welt der Erscheinungen, die an sich Nichts ist. Die Gna-
de setzt also flir thn notwendigerweise bereits an der untersten Ebene an, nur
Gottes unmittelbares Eingreifen erméglicht Mensch, Welt und Erkenntnis,
menschliche Freiheit wird eigentlich undenkbar. Zwischen diesen beiden Posi-
tionen ist Cusanus’ Interpretation der Gottesebenbildlichkeit des Menschen
anzusiedeln: seinem Schopfer «unihnlich dhnlich», darf der Mensch sich per
Analogie «Schopfer» nennen, da er die von Gott als Wirklichkeit geschaffene
Welt im Geist als Gedanken entwirft. Die Einsicht der radikalen Differenz zu
Gott steht somit nicht am Beginn, sondern am Ende des Denkens, wo sich die
Vereinigung abermals als nur durch die Gnade ermdglichtes Durchbrechen
der «Paradiesesmauer» erweist. Die Relativitat des menschlichen Denkens und
ithre inadiquate Anniherung an das intendierte Ziel veranschaulicht Cusanus
durch die schwer kalkulierbaren Kurven der Hohlkugeln im Ludus globi. Der
Platoniker Ficino ubernimmt das analoge Schopfertum des Menschen, integ-
riert es jedoch in das stufenhierarchische Weltbild. Dal hier die Differenz
graduell und nicht in der gleichen Radikalitit gedacht wird, fiithrt zu einer
Steigerung der menschlichen Autonomie in der Gotteserkenntnis. Das Analo-
giekonzept des Cusanus verliert seine Schirfe, ein wirkliches Schopfertum des
Menschen wird erstmals im 15. Jahrhundert von Cristoforo Landino fiir den
Dichter in Anspruch genommen und steigert sich bis zum Kulminationspunkt
im Geniebegriff und Kiinstlerkult des Sturm und Drang und der Romantik.

Auch Alessandra Tarabochia verweist auf Parallelen zwischen Cusanus
und Ficino.'? Die einzige ausdrickliche Erwihnung des Cusanus durch Ficino
im Platoniker-Brief an Martinus Uranius fallt in die Zeit der Abfassung von
De vita, wo Ficino das Bild der Jagd des Geistes nach der Wahrheit gebraucht
— ein Zitat des Titels jenes Werks, das Kurt Flasch als das geistige Testament
des Cusanus bezeichnete, De venatione sapientiae? Tarabochia vergleicht das
Verstindnis beider Denker vom Geist, von seiner Bestimmung, der Liebe, und
von seiner Titigkeit, der Jagd nach der Wahrheit. Trotz ihrer unterschiedli-
chen Ausgangspositionen und Akzentsetzungen gelangen Cusanus und Ficino
zu vielfach bereinstimmenden Ergebnissen. Hans Gerhard Senger' griff hin-
gegen das zentrale gnoseologische Thema des Nichtwissens als Wissen auf
und stellte vier humanistische Varianten der Wissenskritik durch die aggnoia
vor: Wissenschaftskritik und Betonung der ethischen Komponente und leben-
spraktischen Relevanz bei Francesco Petrarca, Erkenntniskritik, Dialektik der
docta ignorantia und konjekturales Wissen bei Nikolaus Cusanus, Antirationa-
lismus und radikaler christlicher Skeptizismus bei Cornelius Agrippa von Net-
tesheim und die unskeptische Analyse der Torheit in ihren negativen und po-
sitiven Aspekten bei Erasmus von Rotterdam.

12 Alessandra TARABOCHIA CANAVERO, Niccolo Cusano e Marsilio Ficino alla
caccia della sapienza.

3 Hans Gerhard SENGER, Nichtwissen als Wissensform. Ignoranzkompensationen
von Petrarca bis Erasmus.



214 Nikolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien

Das Problem der Wahrheit der Religion, der Vielheit der Religionen und
der Einheit der Wahrheit, bei Cusanus am vollstindigsten in De pace fidei ent-
wickelt, behandelten Walter Andreas Euler* im Vergleich der immanenten con-
nata religio (Cusanus) bzw. communis religio (Ficino), und Paul Richard Blum' in
der Darstellung verschiedener Modelle zur Wahrung des Religionsfriedens
und zur Rettung der Einheit der Wahrheit in der Vielheit der Kulte. Die allen
Menschen von Gott anerschaffene natiirliche Religiositit als Fundament aller
historischen konkreten Konfessionen weist zwar schon voraus auf das Religi-
onsverstindnis der Aufklirung, steht aber bei Cusanus und Ficino noch nicht
im Gegensatz zum Konzept der Offenbarung. Die natiirliche Religion ent-
springt dem der Menschennatur immanenten Gliicksstreben, das nur durch
die personliche Unsterblichkeit einzulésen ist. Durch Ausgangspunkt und Ziel
sind also alle Kulte vereint, durch eine groBere oder geringere Anniherung an
die Wahrheit Gottes voneinander unterschieden. Das Problem der Koexistenz
verschiedener Theologien und das damit verbundene Konfliktpotential riickt
ab dem 15. Jahrhundert in der Vordergrund des BewuBtseins und gibt Anla
zu verschiedenen Modellen zur Wahrung des Religionsfriedens. Die Dialektik
jeglicher Gotteserkenntnis ermoglicht es Cusanus, die Berechtigung der Viel-
heit und Verschiedenheit der Riten zu erweisen bei gleichzeitigem Festhalten
an der Einheit der religiosen Wahrheit. Ficino tendiert eher in Richtung einer
Negation der von Cusanus stark gemachten Vielheit der konkreten Offenba-
rungen auf anthropologischer Basis. Bei Pico nimmt der Toleranzgedanke die
Form eines theoretischen Synkretismus an, Machiavelli und Campanella bin-
den die konfessionelle Kirchlichkeit in ihr politisches Modell ein, wobei Cam-
panella durch Theologisierung der Politik zu einem theokratischen Modell
gelangt. Der Jesuit Francisco Suarez schlieBlich unterscheidet in seinem Kom-
mentar zum Thomas von Aquins Quaestionen De statu religionis zwischen dem
transzendenten inneren und den gesellschaftlich-politisch relevanten duBeren
Akt der Kulthandlungen und stellt die Theologie als zugleich spekulative und
praktische Wissenschaft dar. , _

Wenn sich in der Frage des Religionsfriedens die faktische Untrennbarkeit
des Philosophen Cusanus vom Theologen und Kirchenpolitiker erweist, zeigt
sich in der Behandlung der konstantinischen Schenkung zugleich der gelernte
Kirchenrechtler, der Politiker und der humanistische Philologe. Gregorio Piaia
zeigte Parallelen und Unterschiede zu den zeitnahen Stellungnahmen der bei-
den Italiener Raffaele Fulgosio (vor Cusanus) und Lorenzo Valla (wenige Jah-
re nach Cusanus) auf.'¢

Viel offensichtlicher als in der fritheren Generation Ficinos und Picos
sind Giordano Brunos direkte Ubernahmen cusanischen Gedankenguts, viel
offensichtlicher aber auch die entgegengesetzte Tendenz seiner Philosophie
mit ihrer Wendung gegen den Wahrheitsanspruch der Offenbarungsreligionen.
Marco Falcioni untersuchte die These Blumenbergs, daB bei Bruno das un-

4 Walter Andreas EULER, Das Religionsverstindnis von Cusanus und Ficino.
15 Paul Richard BLUM, Der Religionsfrieden von Cusanus bis Campanella.
16 Gregorio PIAIA, Tra il Fulgosio e il Valla: la critica cusaniana alla Donatio.



Nikolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien 215

endliche Weltall an die Stelle der zweiten innertrinitarischen Person (des Soh-
nes) trete, anhand einer Analyse der Stellungnahme beider Denker zur Frage
der anima mundi. Fur Cusanus gibt es keine Weltseele, da sie eine Verdoppe-
lung des Wortes (nicht wie bei den Platonikern von Chartres des Heiligen Gei-
stes) darstellen wiirde. Bruno stellt die anima mundi in De la causa principio ed
uno unter dem aristotelischen Bild des Steuermannes im Schiff dar, das aber
im Sinne der Transzendenz radikal uminterpretiert wird. Bei beiden Denkern
verweist also die connexio rerum noch tber sich selbst hinaus."

Der Austausch von Ideen und Impulsen zwischen Deutschland und Ita-
lien war das Motto des Kongresses, aber keineswegs ein Prokrustesbett, nach
dem die Vortrige (hin)gerichtet werden muBten. Markus Enders stellte den
Unendlichkeitsbegriff des Cusanus im Zusammenhang mit der Kritik des Jo-
hannes Wenck von Herrenberg an De docta ignorantia dar'®, Stephan Meier-
Oeser behandelte die durch die beiden Zentren in Paris (um Lefévre d’Etaples)
und Wien (um Conrad Celtis) vermittelte Cusanusrezeption im deutschen Hu-
manismus. Die «Sodalitas litteraria Danubiana» schitzte vor allem seine ma-
thematisch-naturwissenschaftlichen Arbeiten, die Pariser Humanisten und mit
ithnen in Verbindung stehende deutschen Humanisten wie Reuchlin, Agrippa
und Eck vor allem die neuplatonischen theologischen und philosophischen
Impulse. Wie schon bei Pico und Ficino zu beobachten war, spielt Cusanus
auch fiir diese Denker eher die Rolle eines Interpretationsmediums fiir die
Rekonstruktion der arkanen prisca theologia, zur Ausbildung einer wirklichen
Cusanusschule, die mehr als nur einzelne aus dem Systemzusammenhang
geloste Theoreme aufgenommen und tradiert hitte, kam es nie. Das philoso-
phische Niveau der Cusanusrezeption der Franzosen Gerard Roussel oder Ca-
rolus Bovillus und des Italieners Giordano Bruno wurde von keinem der deut-
schen Humanisten erreicht."

In Heymericus de Campo (Van den Felde) stellte Ruedi Imbach einen
noch wenig bekannten und vor allem nicht vollstindig edierten Zeitgenossen
und philosophischen «Diskussionspartner» des Cusanus vor. Von seinen Schrif-
ten aus der Zeit des Baslers Konzils, an dem beide Denker teilnahmen, sind
drei besonders aufschluBreich hinsichtlich der Parallelen, aber auch der grund-
sitzlichen Differenzen zu Cusanus. Der Traktat De sigillo eternitatis versucht in
einem geometrischen Bild aus Kreis und Dreieck die «spiegelhafte Spur» der
absoluten Wahrheit einzufangen. Wie in De docta ignorantia gilt es, «in aenigma-
ten, «per symbola» das die Sinne Transzendierende den Sinnen nahezubringen,
und das gewiahlte Symbol ist ein mathematisches. Ein Gegensatz zur cusani-
schen Position ist dagegen die von Heimerich in seiner Ars demonstrativa und

7 Mauro FALCIONI, Bruno e Cusano, ovvero: come il Verbo divenne Anima
mundi.

18 Markus ENDERS, Das Unendlichkeitsverstindnis des Cusanus in De docta igno-
rantia und in De visione dei unter Beriicksichtigung seiner zeitgendssischen Rezeption in
Deutschland.

!9 Stephan MEIER-OESER, Die Cusanus-Rezeption im deutschen Renaissancehu-
manismus.



216 Nikolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien

der Schrift Colliget principiorum mit groBBtem Nachdruck behauptete universale
Gultigkeit des Widerspruchsprinzips. Nach Heimerich ist es dem Intellekt des
aus dem Nichts erschaffenen Menschen unméglich, die Wahrheit anders als
via negationis zu erkennen, daher ist der Satz vom ausgeschlossenen Dritten fiir
thn das einzige Instrument zur (indirekten) Wahrheitsfindung. Cusanus dage-
gen sucht in der Dialektik der belehrten Unwissenheit und im conjekturalen
Denken den Giiltigkeitsbereich des Widerspruchsprinzips zu iiberschreiten.?

Auf die Publikation der Referate dieser gelungenen Tagung darf man
freudig gespannt sein, umso mehr, da einige weitere namhafte Cusanusfor-
scher, die aus terminlichen Griinden nicht teilnehmen konnten, dazu ihren
schriftlichen Beitrag zugesagt haben.

2 Ruedi IMBACH, Die Basler Schriften des Heymerich de Campo und der Anfang
der Philosophie des Nikolaus von Kues.



	Nikolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien : Symposion anlässlich seine sechshundertsten Geburtstags im Centro Italo-Tedesco Villa Vigoni, 28.3.-1.4.2001

