
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 1-2

Artikel: Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin : Wilhelm Metz'
Studie zur Summa theologiae

Autor: Perger, Mischa von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760908

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MiscHA von Perger

Theologie und Werkstruktur bei
Thomas von Aquin

Wilhelm Metz' Studie zur Summa theologiae

Wie ist der Aufbau der Summa theologiae (STh) von Thomas von Aquin zu
verstehen? Dieser Frage geht Wilhelm Metz in seiner Habilitationsschrift nach.1

Dabei fragt er dezidiert nach der Gestalt, in der sich das Werk dem Leser
präsentiert. Zwar hat Thomas selbst — im Vorwort zum Werk als ganzem, in den
Vorworten zu den Teilen I—II, II-II und III und in gliedernden Zwischenbemerkungen

- die Struktur der STh und die dafür von ihm ins Auge gefaßten
Kriterien benannt, aber das stellt für Metz nicht schon die ganze Antwort dar.
Als Leser orientieren wir uns ja nicht nur an dem, was Thomas sagt, sondern
wir vollziehen die Struktur des Werks nach und beurteilen eine Verlaufsform,
nicht nur eine Lehre. Der Vergleich mit ähnlich ambitionierten, jedoch
grundsätzlich anders ausgerichteten Werken der Philosophiegeschichte kann hier
zur Präzision der Wahrnehmung und Analyse verhelfen; Metz grenzt Thomas'
theologische Summe vor allem gegen Hegels philosophisches System ab.

Die von Thomas formulierte Intention und die vom Forscher vorgenommene

Rekonstruktion sind nicht dasselbe, aber sie treten doch auch nicht in
Widerspruch zueinander. Vielmehr legt Metz einen Leitbegriff aus, unter den
Thomas selbst die STh gestellt hat; Im Vorwort gibt Thomas an, er wolle der
Ordnung des Fachs Theologie (dem «ordo disciplinae») folgen. Diese
Ordnung ist nicht etwa die des Lehrplans; laut Thomas sind nicht zuletzt die
universitären Veranstaltungs- und Buchformen - die Kommentierung der
autoritativen Schriften und die Disputationen — schuld daran, daß die dem Fach
eigentümliche Ordnung des Stoffs nicht zur Erscheinung kommt. In welchem
anderen Sinne aber wäre der Aufbau der STh einer fachspezifischen Ordnung
unterworfen, und wie ließe sich anhand der Verlaufsform der STh diese

Ordnung bestimmen?2

1 METZ, Wilhelm: Die Architektonik der Summa Theologiae des Thomas von Aquin.
Zur Gesamtsicht des thomasischen Gedankens. Hamburg, Felix Meiner Verlag 1998.
XI + 276 S. (Paradeigmata 18).

2 Metz läßt den Ausdruck «ordo disciplinae» unübersetzt und undiskutiert.
Dadurch wird das Erklärungspotential der Untersuchung merklich beschränkt. In der
ersten Quästio der STh bestimmt Thomas die Eigenart der Theologie im Kanon der
Wissenschaften. Um die Strukturmerkmale der STh zu begründen, greift Metz zum einen



192 Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin

In einer «Vorbemerkung» (IX-XI) bezieht Metz seine Untersuchung auf
die Forschungslage: zum einen auf drei gängige Deutungen der «Ordnung des

Fachs» als der Strukturbestimmung der STh (verbunden mit den Namen M.-D.
Chenu, O. H. Pesch und R. Heinzmann), zum zweiten auf die Diskussion über
das Verhältnis zwischen Philosophie und Theologie bei Thomas (mit Bezug
vor allem auf W. Kluxen), und drittens auf Heribert Boeders Art und Weise,
«das Gedachte der abendländischen Tradition zu erschließen» (X).3 Es folgt
eine knappe Vorausschau auf die fünf Kapitel des Buches. «Verschiedene
Momente», die für die Architektonik der STh von Belang sind, sollen zur Sprache
kommen, und zwar in einer «gleichsam» genetischen Betrachtung (ebd.).
Gemeint ist wohl die «Genese» der Werkgestalt für einen Forscher, der nach der
Lektüre auf das Werk zurückschaut, die Bauprinzipien, die sich ihm eröffnet
haben, zusammenstellt und gewichtet und sie durch Einzelanalysen
veranschaulicht. Diese Genese ist, wie das Inhaltsverzeichnis z.T. deutlicher als die
Vorbemerkung lehrt, in folgende Schritte eingeteilt: Das Werk in seiner
Dreiteilung wird als «theologisches» bestimmt, insofern es die göttliche Offenbarung

zum formalen Gegenstand habe, d.h. insofern wir von Gott und von dem,
was durch einen Bezug auf ihn bestimmt ist, durch göttliche Offenbarung wissen

können (cap. 1: «Der thomasische Begriff der Theologie und der Bau der
Summa Theologiae»);4 das Werk wird als aus dem Wissen Gottes abgeleitetes

auf diese Bestimmung der Theologie zurück, zum anderen verweist er aber auf die freie
Wahl, die an jeder auszuformenden Stelle des Werks wie auch bei dessen ganzer
Anlage der Autor Thomas trifft, bedacht auf möglichst große Einsichtigkeit der
Darlegungen (181). Aber zwischen der Wissenschaft und dem Streben des Autors nach Klarheit

steht doch offenbar noch ein dritter Maßstab: die Didaktik. Die Wissenschaft ist
ein Fach mit tradierten Veranstaltungsformen, der Autor ist ein Lehrer («doctor»), die
Leser werden als Anfanger in der Ausbildung imaginiert («novitii»); daß der Bau der
STh durch ihren «Sitz im Leben», durch historisch-situative Vorgaben, durch
Erfahrungen des Autors und durch dessen kritisches Verhältnis zu universitären Zuständen
mitbegründet sein dürfte, diese Erklärungsmöglichkeit berücksichtigt Metz nur am Rande

(vgl. 135f., Anm. 297; 171, Anm. 379). Er spricht dann vom Bauprinzip der STh als

von deren «besonderem ordo disciplinant (7, vgl. 4); indem er diese besondere Ordnung
als die einzige Gestaltung hinstellt, die der theologischen Ordnung im Mittelalter
überhaupt durch einen darauf bedachten Autor zuteilwurde, wird ihm Thomas' Summe der
Theologie zu der Summe schlechthin (7). Wenn aber, nüchterner gesagt, Thomas die

Ordnung seines Werks an der Ordnung des Fachs ausgerichtet hat, so könnte es für eine
solche Ausrichtung noch soviele andere Wege geben wie für die Bestimmung dessen,
was denn die Ordnung des Fachs eigentlich ist.

3 Während die beiden ersten Anknüpfungspunkte in ihrer Problematik schon in
dieser Vorbemerkung deutlich werden, bleibt der dritte vage, und er wird sich auch im
Verlauf des Buches nicht sehr viel klarer darstellen (vgl. 64, Anm. 164; 104f., Anm. 246;
189).

4 Metz erörtert nicht eigens die Schwierigkeit, vor die sich gestellt sieht, wer die
beiden Darlegungen, die Thomas zum Formalobjekt der Theologie gibt, miteinander
vereinbaren will (STh I, q. 1, art. 3 und 7); vgl. hierzu die scharfsinnige, aber auch sehr

aufwendige Lösung des Kardinals Cajetan in seinem Kommentar, in: THOMAS VON
AQUIN: Opera omnia (Editio Leonina), Bd. 4, Roma 1888, 12-14; 19-21.



Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin 193

und ineins damit als eminent philosophisches bestimmt (cap. 2: «Die
Architektonik der STh im Licht der thomasischen Subalternationstheorie»); der
Einteilung der Summenteile in Artikel, Quästionen und Traktate wird ihre Funktion

zugewiesen und die damit deutlich gewordene Struktur der «Summe»

gegen die des «Systems» (im hegelschen Sinne) abgegrenzt (cap. 3: «Charakteristika

und Darstellungsformen der STh»); eine weitere Abgrenzung erfolgt
gegen andere Hauptwerke von Thomas und gegen die «Summen» früherer Autoren,

woran sich die Forschungsdiskussion zum Thema «ordo disciplinae»
anschließt (cap. 4: «Die STb im Kontext»); zuletzt führt Metz exemplarisch eine
Strukturanalyse des ersten Teils der STb vor (cap. 5: «Die Architektonik der Prima

Pars»); der Aufbau des zweiten und des dritten Teils wird nur in gröberen
Zügen dargelegt (vgl. 21-33; 85-88).

Diese Schrittfolge ist, so wie Metz es für die Themenfolge der STb
herausstellt (143f.), nicht notwendig, aber zweckentsprechend gewählt. Denkbar
wäre es z.B. auch, die Darstellung mit der Werkfolge bei Thomas (also einem
Thema von cap. 4) zu beginnen oder mit der Detailanalyse des ersten Teils der
STh einzusetzen und dann den Radius der Betrachtung auf das ganze Werk zu
erweitern. Aber Metz nutzt die Vorteile, die einer bestimmten Darlegung an
eben der Stelle, an die er sie setzt, zukommen, durch Vor- und Rückverweise
so geschickt aus, daß der Duktus des Gedankengangs stets erkennbar ist und
zugleich eine lebendige Fluktuation entsteht. Zu wünschen wäre freilich, daß

am Ende des Buches in Form eines Rückblicks eine kurzgefaßte Antwort auf
die oben genannte Frage stünde. Statt dessen nimmt Metz schon früher, am
Ende des dritten Kapitels, eine Bündelung seiner Thesen vor, die der Leser als

eine Art vorgezogenes Résumé nehmen kann (135—144). Ich folge in meiner
Besprechung den einzelnen Kapiteln.

I. Die STb, so lautet Metz' Anfangsthese in Anknüpfung an M.-D. Chenu, hat
eine Architektonik, der Lehrstoff ist in ihr nicht äußerlich-beliebig eingeteilt,
sondern in Orientierung am ordo disciplinae (lf.). Als Wissenschaft leitet sich
die Theologie laut Thomas von dem Wissen Gottes und der Seligen her,
vermittelt über die Offenbarung, die für uns in der Heiligen Schrift greifbar ist.
So läßt sich die STh in ihren drei Teilen verstehen als die Erkenntnis von Gott
und allen anderen Dingen, insofern diese durch ihn geschaffen und auf ihn
zielgerichtet sind (STb I), als die Erkenntnis unseres Lebens und Tätigseins,
wie es im Licht der Offenbarung auf Gott zielt (STh II), und als wissenschaftliche

Untersuchung dessen, worauf die Offenbarung als Schrift ihrerseits
beruht: des Wirkens Christi in der Zeit (STh III) (5-7). «Offenbarung» kann aber
ein Text nur sein, indem die Menschen aus ihm eine Lehre ziehen. Theologie
ist demnach die Lehre über Gott und über das Bezogensein der Schöpfung auf
Gott, so wie man diese Lehre aus der Heiligen Schrift ziehen kann. Die
offenbarten Wahrheiten, die für die Theologie als Wissenschaft von Belang sind,
unterteilt Thomas in zwei Arten: diejenigen, die sich nicht durch die menschliche

Vernunft ausfindig machen lassen, und diejenigen, die mit Einschränkungen

doch durch die Vernunft aufzuspüren sind —, denn einige wenige
Forscher konnten, unter großem Zeitaufwand und mit manchen Irrtümern
behaftet, auch ohne die Offenbarung Wahres über Gott herausfinden (STh I,



194 Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin

q. 1, art. 1). In der Summa contra gentiles (künftig: ScG) hatte Thomas ähnlich
eingeteilt, den Unterschied aber schärfer auf die wissenschaftliche Methodik
bezogen und daraus eine grobe Gliederung für dieses Werk gewonnen (ScG I,
cap. 9): Er unterschied die Thesen danach, ob sich für sie Beweise finden lies-
sen (Bücher I-III), oder ob sie nur durch autoritative Belege, durch Plausibi-
litätsgründe und durch die Widerlegung von Gegenthesen gestützt werden
könnten (Buch IV). Metz greift nun, ohne dies weiter zu begründen, für die
STh auf die Unterscheidung der ScG zurück und erweitert sie zu einer Liste
von vier Arten von Offenbarungswahrheiten, auf die sich Thomas in der STh
beziehe (15). Es folgt in einem ersten Durchgang ein Überblick über die STh,
wobei Metz deren thematisch bestimmte Abschnitte jeweils einer der vier Arten

von Wahrheiten zuordnet (16—33). Dieser Überblick ist im ganzen stimmig
und für den Leser zur Orientierung nützlich - und wer die vierstellige
Wahrheitstafel nicht dienlich findet, kann die entsprechenden Hinweise leicht nach
seinem eigenen Sinne ummodeln.5

II. Die methodische Art und Weise, wie sich Thomas in der STh auf die
Offenbarung bezieht und, über diese vermittelt, sein Werk dem Wissen Gottes

5 Metz spricht erstens von Wahrheiten, die durch menschliche Vernunft vollkommen

erkennbar seien, und unterscheidet sie in solche, die der Vernunft auch ohne
Offenbarung erreichbar waren, und solche, die ihr erst durch die Offenbarung zugänglich
wurden. Aber inwiefern sollte das für die STh oder die ScG von Bedeutung sein? Der
einzige «Beleg», den Metz für diese Unterscheidung anbietet, soll im Aufbau der ersten
drei Bücher der ScG bestehen (11 f.). Doch dieser angebliche Beleg ist keiner. Thomas
diskutiert in diesen Büchern durchweg Thesen, die der christliche Glaube aufgrund der
Schrift lehrt und auf die sich außerdem die natürliche Vernunft durch Untersuchungen
und Beweise richtet; die dadurch erzielte Erkenntnis Gottes bleibt ausdrücklich
unvollkommen (vgl. z.B. ScG I, cap. 2; IV, cap. 1). Dabei verwendet Thomas in allen drei
Büchern strenge Beweisverfahren; das gilt auch z.B. für die Prädestinationslehre, die
laut Metz durch die natürliche Vernunft allein nicht hätte aufgestellt werden können
(ScG III, cap. 164). - Zweitens unterscheidet Metz zwischen über- und außerrationalen
Wahrheiten (12-14). Aber wie ließe sich dieser Unterschied beschreiben? Einzelne
Vorkommnisse, etwa die Geschichte der Patriarchen, bilden als solche für Thomas gar
keinen Gegenstand der Wissenschaft. Für andere bloß außerrationale Wahrheiten nennt
Metz als Beispiel das Sechs-Tage-Werk Gottes. Es wird in der ScG nur summarisch als
biblische Entsprechung zu denjenigen philosophischen Beweisen angeführt, die es mit
der Unterschiedenheit des Geschaffenen zu tun haben (ScG II, cap. 39 und 43, jeweils
am Ende). In der STh ist Thomas genauer: Das Werk der ersten drei Tage (oder, nach
Augustinus, nur das des zweiten und des dritten Tages) gehört demnach, was die Schöpfung

des Körperlichen angeht, zum «opus distinctionis», denn an diesen Tagen erhalten

Himmel und Erde ihre substantiellen Formen (STh I, q. 70, art. 1). Am vierten bis
sechsten Tag werden die so unterschiedenen Teile der Welt durch die einzelnen darin
angesiedelten Wesen «ausgeschmückt». Woraus wäre nun zu entnehmen - und warum
wäre das für die Struktur der STh wichtig —, daß das Sechs-Tage-Werk im ganzen eine
Wahrheit ausmachte, die von der natürlichen Vernunft selbst nicht aufgespürt werden
konnte? Ein zweites Beispiel ist die Ursünde. Diese wird, wie Trinität und Inkarnation,
in der ScG in Buch IV, also unter den nicht beweisbaren Wahrheiten, behandelt.
Inwiefern würde sie methodisch anders behandelt als die überrationale Trinität?



Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin 195

und der Seligen unterordnet, bestimmt Metz durch drei Faktoren: Thomas
nehme die «drei Hauptschritte des Neuen Testaments» auf, er verwandle die
Theologie Augustins, und er nutze die Wissenschaftsform und viele Theoreme
der aristotelischen Philosophie. Die Dreiteiligkeit seiner Summe wird von
Thomas selbst durch einen Themenzusammenhang begründet (STh I, q. 2,

Vorw.). Der erste Teil handle von Gott — in der Ausführung werden zwei
Aspekte deutlich werden, insofern Gott zum einen an sich, zum anderen als

Anfang und Ende der geschaffenen Dinge, speziell des vernunftbegabten
Geschöpfes, in den Blick kommt. Der zweite Teil handle entsprechend von der
Bewegung des vernunftbegabten Geschöpfes6 auf Gott hin. Der dritte Teil
schließlich betreffe den besonderen «Weg», wie den Menschen diese Bewegung

auf Gott hin ermöglicht sei, nämlich durch «den Menschen» Christus.
Das Vorwort zum zweiten Teil der STh entspricht der früheren Ankündigung:
Da der Mensch zum Bild Gottes («ad imaginem Dei») geschaffen ist, hat er dieses

Bildsein durch die Bewegung auf sein «Original», d.h. auf Gott hin zu
verwirklichen. Auch im Vorwort zum dritten Teil wird die erste Ankündigung
nicht geändert, sondern nur genauer bestimmt, wenn es nun heißt, das Thema
sei Christus als der Erlöser («salvator»), der die menschliche Bewegung zu
Gott hin ermöglicht und vollendet. Im ersten Teil wird gezeigt, wie Gott als

Schöpfer eine Beziehung zum Menschen als seinem Geschöpf aufbaut, im
zweiten, wie der Mensch sich im Sinne der Gottesbildschaft tätig auf Gott
bezieht, im dritten, wie Christus — als Gott und Mensch — diese zweiseitige
Beziehung vervollkommnet. Bedarf die Architektonik der STh weiterer Klärung?

Metz zeigt überzeugend, daß sie dessen in der Tat bedarf. Folgende Fragen

sind zu bedenken: Wie stellt sich in der thematisch bestimmten Dreiteilung

der besondere Wissenschaftscharakter der Theologie dar? Und inwiefern
ließe diese Struktur erkennen, daß die Theologie im Wissen Gottes und der
Seligen gründet? Diese Fragen beziehen die triadische Struktur der STh auf
Ansprüche, die Thomas selbst stellt, und sind deshalb von grundsätzlicher
Bedeutung für das Verständnis des Werks. Aber ist eine triadische Gliederung als

solche schon eine Idee, wie Metz meint (vgl. 187)? Müßte dazu der
Dreiteiligkeit nicht eine bestimmte Funktion oder Signifikanz zukommen? Und
wäre dies schon der Fall, wenn es, wie Metz meint, andere «Triaden» gibt, die
sich auf die Dreiteilung der STh beziehen lassen? Wie müßte ein solcher
Bezug, eine solche Entsprechung aussehen? Ohne solche Fragen zu behandeln,
zieht Metz aus der christlich-theologischen und der philosophischen Tradition,

in die sich Thomas stellt, drei verschiedene «Triaden» und erklärt sie zu
Maßstäben für die Dreiteilung der STh.

1. Im Neuen Testament (künftig: NT) macht Metz drei «Hauptschritte»
aus (37-46), nämlich in der Betonung der Menschheit Christi, wie sie in den

synoptischen Evangelien zu finden ist (für Thomas im dritten Teil der STh

6 Unter dem «vernunftbegabten Geschöpft) («rationalis creatura») versteht Thomas
die Menschen; die Engel wären demgegenüber als das «intellektuelle Geschöpft) («in-
tellectualis creatura») zu bezeichnen, oder allenfalls könnte der letztere Begriff beide,
Engel und Menschen, umfassen, nicht aber der erstere (vgl. STh I, q. 58, art. 3).



196 Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin

von besonderer Wichtigkeit), in der Gnaden- und Liebeslehre von Paulus (von
Thomas im zweiten Teil der STh aufgenommen) und in der Trinitätstheologie
des Johannes-Evangeliums (im ersten Teil der STh verarbeitet). Unklar bleibt,
in welchem Sinne dies «Schritte» sein sollen. Der Anordnung der Schriften im
NT entspricht diese Schrittfolge ebensowenig wie der meist angenommenen
(und jedenfalls nur grosso modo zu verstehenden) chronologischen Ordnung
Paulus - Synoptiker - Johannesevangelium, von der Frage nach dem Auswahlkriterium

ganz abgesehen. Geht es um eine ideal rekonstruierte gedankliche
Fortentwicklung des frühen Christentums? Warum hätte diese gerade drei
Hauptschritte? Wieso wären nicht wenigstens noch die Apostelgeschichte und
die Apokalypse dazuzunehmen?7 Oder gesetzt, man wollte alle Einzeltexte des

NT danach beurteilen, was sie zur Erkenntnis Gottes im Sinne einer Theologie

des 13. Jahrhunderts beitragen - müßte da nicht das Johannesevangelium
mit seinen großen Reden Jesu (das Evangelium des «Adlers», des Jüngers, der
an Jesu Seite aus dem Quell der Weisheit geschöpft hat) als der eine Gipfel
der göttlichen Offenbarung erscheinen? Thomas hat laut Metz die triadische
Struktur des NT rückläufig durch die Charakteristika der drei Schritte
übernommen (3-2-1), ohne daß ihm eine solche Drei-Schritt-Theorie vorgeschwebt
hätte. Demnach ist das Ergebnis «3-2-1» ein vom Autor nicht intendiertes,
sondern unversehens aufgetretenes Merkmal der STh. Ist es als solches
vernünftig oder sonst von Interesse? Ist es besser oder schlechter als, sagen wir,
«2-3-1» oder «1-2-3»? Macht es sich irgendwie im Text der STh bemerkbar?8
Metz selbst notiert, daß in den einzelnen Teilen der STh jeweils alle drei neu-
testamentlichen Hauptschritte, also etwa Paulus neben Johannes usw., von der
größten Bedeutung seien (42). Sein Versuch, dennoch eine spezielle Zuordnung

der drei Summenteile zu den drei «Schritten» des NT aufzustellen, fällt
demgegenüber allzu kurz und widersprüchlich aus. Das Johannesevangelium
sei besonders durch die Lehre vom menschgewordenen Wort Gottes
charakterisiert, «das seiner Gottheit nach dem Vatergott vollkommen gleich, eben
Gott selbst ist» (43); dem entspreche die Trinitätslehre im ersten Teil der STh.
Aber damit ist ja erst einem Teil der für Johannes als charakteristisch heraus-

7 Auf diese Fragen findet man auch bei Metz' Gewährsmann keine Auskünfte; vgl.
BOEDER, Heribert: Einführung in die Vernünftigkeit des Neuen Testaments, in: DERS.,
Das Bauzeug der Geschichte. Aufsätze und Vorträge zur griechischen und mittelalterlichen

Philosophie, hrsg. von MEIER, Gerald. Würzburg 1994, 305-321.
8 In den «Sed-contra»-Argumenten und in den corpora articulorum desjenigen

Abschnitts der STh, in dem die Taten und Leiden Christi thematisch sind (STh III, qq.
27-59), ist der mit Abstand am meisten zitierte Autôr des NT der «praktische» Paulus,
er wiegt mit ca. 115 Zitaten die drei Synoptiker zusammengenommen auf; das

Johannes-Evangelium wird immerhin genauso oft zitiert wie das des meistzitierten Synoptikers

Lukas (ca. 57 Zitate; ich berücksichtige nicht die Stellen, wo der Bibeltext nur
zum Verweis auf eine Glosse oder einen Kommentar zitiert wird). Nun wären nach
Metz freilich wohl der erste Schritt als im zweiten und die ersten beiden als im dritten
mitaufgehoben zu denken. Aber wie kann bei dieser Verteilung der Zitat-Häufigkeit
davon die Rede sein, der ganze dritte Teil der STh spiegle besonders den ersten
Schritt, also den der Synoptiker, in seiner Eigenart?



Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin 197

gestellten Lehre entsprochen. Die Inkarnationslehre findet sich im dritten Teil
der STh. Warum sollte diese Entsprechung von geringerer Bedeutung sein?
Die synoptischen Evangelien zeichneten sich «z. B.» (andere Beispiele werden
nicht diskutiert)' dadurch aus, daß sie «die Menschheit Christi bis in das

Extrem ihrer Gottverlassenheit hinein» darstellten (ebd.), und diese Darstellung

nehme Thomas im dritten Teil auf. Aber ist dieses Extrem der
Gottverlassenheit von Jesus am Kreuz, die ja in der Tat so nicht bei Johannes zu
finden ist, für den dritten Teil von solcher Bedeutung, daß er deshalb den Synoptikern,

und nicht allgemein den Quellen für die Inkarnationslehre, für das
Leben und Sterben Christi, für die Sakramenten- und die Weltgerichtslehre
zuzuordnen wäre?

2. Von Augustinus unterscheidet sich Thomas laut Metz vor allem in be-

zug auf die Tugend- und die Trinitätslehre (52—64). Metz diskutiert durchaus
erhellend die Gründe für die unterschiedlichen Optionen und legt dar, wie
Thomas respektvoll-distanziert mit den augustinischen Vorgaben verfährt. In
seiner Schrift De trinitate geht Augustinus ab dem neunten Buch - nach langen
andersartigen Vorbereitungen - von triadischen Strukturen in den erkenntnisfähigen

Geschöpfen aus, um in einer davon, dem menschlichen Geist, die

göttliche Trinität intellektuell erkennbar gespiegelt zu finden; Thomas in der
STh dagegen entwickelt erst den Gedanken der göttlichen Trinität, dann führt
er zu deren Bild im Geschaffenen über. Dieser Unterschied zwischen Abstiegsund

Aufstiegsbewegung auf demselben Weg bedeutet freilich nur einen
Aspektwechsel — Metz würde kaum bestreiten, daß Thomas die göttliche Trinität
anhand der menschlichen Selbsterkenntnis in bezug auf die geistigen Akte von
Erkennen und Wollen darlegt, auch wenn in der STh die menschliche Natur
erst nach der göttlichen zum Thema wird. Wenn Metz hingegen den Unterschied

schärfer in die Bestimmung des «Gottesbildes» selbst verlegt, so ist er
dabei weder durch Thomas noch durch Augustinus gedeckt: «Nicht weil unsere

mens triadisch verfaßt, sondern weil der trinitarische Gott ihr Objekt ist
kann von einer imago trinitatis überhaupt nur gesprochen werden» (56) — damit
ist kein Unterschied von Thomas gegenüber Augustinus benannt, sondern,
wie Thomas selbst sehr wohl bewußt ist (vgl. STh I, q. 93, art. 8), eine Gemeinsamkeit

zwischen beiden (vgl. Augustinus, De trin. XIV, 8, 11; 12, 15).
Die augustinsche Begriffstrias Andenken (Sich-Erinnern) - Einsicht - Liebe

sieht Metz, in vorsichtigem Konjunktiv, durch die Dreiteilung der STh
verwandelt aufgenommen: «intelligentia (Prima Pars) - dilectio (Secunda Pars) -
memoria (Tertia Pars)» (63). Dabei wäre etwa die dritte dieser Zuordnungen
darin begründet, daß Thomas im dritten Teil besonders die Überlieferung des

Lebens, der Worte und der Taten Christi einsichtig zu machen sucht: eine Art
von Eingedenken, das sich seinerseits auf schriftlich fixierte Erinnerung (die
Evangelien) richtet. Die Frage ist, ob mit dieser Bedeutung von «memoria»
überhaupt noch ein Bezug auf Augustinus gegeben ist, der die «memoria» (an-

9 Außer dem «Eli, Eli, lema sabachtani» (Mt 27,46) nennt Metz noch ein weiteres,
ausschließlich bei den Synoptikern überliefertes Jesuswort, das Thomas im dritten Teil
auch zitiere: Mt 26,42; Mk 14,36; Lk 22,42 (39, Anm. 88).



198 Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin

ders als die «recordatio») erkenntnistheoretisch als Fundament jeden Erkennens

konzipiert.
3. Aristoteles ist in der STh omnipräsent, und Metz zeigt anschaulich-exemplarisch,

wie Thomas durch die «Neukombination» aristotelischer Gedanken

und mit der durchgehenden Anwendung der syllogistischen Argumentationsform

das philosophische Erbe in die christliche Theologie verwandelt: Die
Theologie ist für Thomas die höchste Form der Philosophie (65—89). Besondere

aristotelische, von Thomas in Hinsicht auf Gott und auf die Beziehung
zwischen Gott und den Menschen verwandelt aufgenommene Themen sind
die Freundschaft (69-72) und das Zusammenwirken von Erst- und Zweitursachen

(80-89). Wie im Falle des NT und von Augustinus, so möchte Metz dann
aber auch von Aristoteles her die Dreiteiligkeit der STh erhellen (89-102).
Thomas selbst erklärt in der einleitenden Quästio der STh, die Theologie sei

als Wissenschaft theoretisch und praktisch zugleich. Diese Erklärung nimmt
Metz ernst und zeigt, wie jeder der drei Teile des Werks beide Aspekte in sich

vereinigt. Nun steht aber außer Frage, daß in einem bestimmten Sinne im
ersten Teil der theoretische Charakter im Vordergrund steht - die Leitfrage ist:
Was können wir von Gott wissen? —, im zweiten Teil dagegen der praktische
Charakter im Sinne der Frage: Wie können wir leben und handeln, um uns
Gott zu nähern? Von Aristoteles her werden in einer andernorts auch von
Thomas selbst aufgenommenen Tradition drei Typen von Wissenschaften
unterschieden: theoretische, praktische und poietische. Ließe sich also die ganze
Theologie nach Thomas als zugleich theoretisch, praktisch und poietisch
bestimmen, und zeichnet vielleicht ein überwiegend poietischer Charakter den
dritten Teil der STh aus? Diesem Gedanken steht ein Hindernis entgegen: Thomas

selbst beschränkt sich bei der Charakterisierung der Theologie als
Wissenschaft auf die ersten beiden Aspekte, und schlägt man seine Kommentierung

der einschlägigen Stelle aus Aristoteles' Metaphysik nach, so ist auch
einsichtig, warum: Die praktischen Wissenschaften, so liest man da, sind die
«ethischen» oder «moralischen», sie betreffen das rechte oder unrechte Tun, und
diese Kennzeichnung insbesondere auf den zweiten Teil der STh anzuwenden,
besteht in der Tat keine Schwierigkeit. Die poietischen Wissenschaften
dagegen seien die «mechanischen Künste» («artes mechanicae»), sie ergründen
und lehren die äußere Einwirkung auf einen Stoff — was sich von der Theologie

nicht behaupten läßt.10 Zudem ist die Einteilung der Wissenschaften in
theoretische und praktische auch durch ihr jeweiliges Ziel bestimmt. Wer etwa
die Struktur von Handlungen untersucht, um sie zu erkennen, und nicht, um
gut zu handeln, der betreibt in dieser Hinsicht theoretische Wissenschaft, nur
dem Gegenstand nach eine praktische (vgl. STh I, q. 14, art. 16). Die Theologie

ist nach Thomas zwar auch dazu da, daß wir gut handeln, jedoch sollen wir
gut handeln, um - im ewigen Leben - Gott zu erkennen (STh I, q. 1, art. 4).

10 Vgl. THOMAS VON AQUIN: In duodecim libros Metaphysicorum Aristotelis expositio,
hrsg. von SPIAZZI, Raimondo M., Torino, Roma 1964, 296 (Buch VI, lectio 1, nn.
1152—1154); DERS.: Sententia libri Politicorum, in: Opera omnia (Editio Leonina), Bd.
48, Roma 1971, A 69f., 11. 74—92 (Prologus, n. 6, «Secundo»).



Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin 199

Sie ist also in diesem zielbestimmten Sinne eine theoretische Wissenschaft
und, weil sie auch menschliche Handlungen zum Gegenstand hat, sekundärerweise

eine praktische Wissenschaft. Daß wir uns auf das Ziel, Gott zu schauen,

durch die Bearbeitung von Stoffen hinbewegen, mag nun freilich auch

gelten, aber es ist nicht erkennbar, daß hierfür andere Kriterien bedeutsam
seien, als es für Handlungen allgemein der Fall ist. Für das Gut- oder Schlechtsein

unserer Handlungsweise, auf das Ziel der Gottesschau hin beurteilt, ist es

gleichgültig, ob die Handlung nun dem Typus der Stoffbearbeitung zugehört
oder nicht. Somit brauchte die Theologie nicht eigens auch den Charakter
einer poietischen Wissenschaft zu zeigen.

Metz scheint diese Schwierigkeit nicht zu sehen, sondern sich einfach zu
fragen, ob nicht der dritte Teil der STh in irgendeinem Sinne «poietisch» sei.
Seine Antwort lautet: ja, insofern Christus - der zentrale Gegenstand des dritten

Teils - poietisch tätig ist. Der Erlöser wirke in uns, also in anderen Wesen
als er selbst ist (dabei ist die Kirche doch der «mystische Körper» Christi?),
die göttliche Gnade: Er «mache» uns der Gnade teilhaftig und «schaffe» uns
neu (92f.; 95). Dieses Wirken Christi stehe im dritten Teil der STh im
Zentrum des Interesses, sei aber schon in den ersten beiden Teilen11, vor allem in
der Lehre von der Hinordnung der vernünftigen Geschöpfe auf Gott sowie in
der Lehre von der Gottes- und Nächstenliebe, der «Caritas», mitgedacht und
mitbehandelt. Insofern also könnte man nach Metz der ganzen STh, insbesondere

aber ihrem dritten Teil, poietischen Charakter zuerkennen und
zusammenfassend sagen, Thomas habe die Dreiteilung der Wissenschaften in die
theoretischen, die praktischen und die poietischen verwandelnd aufgenommen
und zu einem Strukturprinzip der STh erhoben.

Das Problem dieser These liegt darin, daß ihrzufolge der dritte Teil der
STh, verglichen mit den anderen beiden, durch ein ganz neuartiges Kriterium
«poietisch» wäre. Dieser Teil hätte den besonderen Urheber eines besonderen
«Machens» zum Gegenstand. Könnte man analog die beiden ersten Teile
bestimmen? Der erste Teil, so ließe sich sagen, betrifft die Erkenntnis Gottes —

Gott, der selbst Erkennen und Urheber alles Erkennens ist, der sich erkennt
und von den Menschen erkannt werden kann. Was auch immer Gott schafft,
wird aus der Erkenntnis Gottes und auf sie hin geschaffen. Der zweite Teil
hat das Tun der Menschen um der Gotteserkenntnis willen zum Gegenstand -
was auch immer sie tun, sie tun es in ihrem Bestimmtsein von Gott her und
auf Gott hin (oder gegen dieses Bestimmtsein). Aber entsprechend läßt sich
eben doch nicht sagen, der dritte Teil habe die Bearbeitung von stofflich
Gegebenem durch den menschgewordenen Gott zum Gegenstand. Daß Christus

11 Auf wenigstens eine begriffliche Unklarheit dieser Darlegungen sei hier
hingewiesen: Metz bezeichnet die Macht, durch die Gott nach außen, als Schöpfer, tätig
wird, als «gleichsam <poietisch»> (98), dann aber auch den nicht nach außen gerichteten,
sondern in Gottes Wesen selbst bleibenden Hervorgang der zweiten und dritten Person

Gottes als «eine gleichsam innergöttliche <Poiesis»> (99, Anm. 240). Aber dieser

Hervorgang hat ja gerade das Merkmal nicht, das die «Poiesis» gegenüber sonstigem
Tätigsein auszeichnet: die Veränderung eines dem Wirkenden äußerlichen Stoffes.



200 Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin

die Gnade in den Menschen bewirkt, ist zudem ja nicht in höherem Sinne ein
Machen, als daß Gott Sein, Leben und Erkennen in den Geschöpfen bewirkt;
der dritte Teil der STh wäre so nicht poietisch in einem dem ersten Teil
gegenüber abstechenden Sinne.12 Hier muß der Begriff des Poietischen radikal
eingeschränkt und konkretisiert werden: Es geht um die Verwandlung, die
Christus durch die Inkarnation und sein Leben und Sterben, durch die Sakramente

und durch die Eröffnung des Ewigen Lebens an der menschlichen
Natur wirkt. Wenn Christus nicht als der Bearbeiter eines Stoffes, sondern als

der, der den Menschen Gnade erwirkt, zum Gegenstand der Untersuchung
wird, so wäre der entsprechende Teil der STh nicht als überhaupt poietisch,
sondern allenfalls etwa als charismato-poietisch zu bezeichnen. Metz'
Gedanke erschließt hier durchaus etwas, ist aber zu gewaltsam durchgeführt. Es
müßte zum Ausdruck kommen, daß aus der Wissenschaftstrias der poietische
Typus nicht nur «verwandelt», sondern allenfalls in einem sehr speziell
eingeschränkten Sinne in die STh Eingang gefunden hat und daß überhaupt die
Attribute «theoretisch, praktisch und poietisch» so gesehen an die verschiedenen
Gegenstände gebunden sind und erst zusammen mit ihnen ihre Aussagekraft
erhalten.

III. Im dritten Kapitel stellt Metz die kleineren Gliederungseinheiten der STh

vor (109—121) und beleuchtet die Eigenart des so strukturierten Werks gegenüber

dem «System» hegelscher Prägung (121-145). Die einzelnen «Teile» der
STh sind in «Traktate» (auf mehreren Ebenen: Groß- und Kleintraktate), diese
in «Quästionen» und diese wiederum in «Artikel» untergliedert. Ein Artikel der
STh hat vier Teile. Im ersten Teil wird eine These präsentiert und durch eine
Reihe von Argumenten gestützt (Videtur-Teil). Im zweiten Teil wird gegen
diese These gesprochen, meist durch ein einziges Argument (Sed-contra). Im
dritten Teil erfolgt eine längere argumentative Ausführung, durch die Thomas
den Streit zwischen These und Einwand entscheidet, und zwar in der Regel im
Sinne der Gegenthese (responsio oder corpus articult). Zuletzt entkräftet oder
beschränkt Thomas im einzelnen die im Videtur-Teil angeführten Argumente für
die zu Anfang aufgestellte These (Antworten auf die Eingangsargumente). Die
Aufeinanderfolge der einzelnen Artikel wird nicht in ihnen selbst bestimmt,
sondern jeweils zu Beginn einer Untersuchung (quaestio), die meistens aus
mehreren Artikeln besteht.

Die tradierte Rede vom dritten Teil des Artikels als von seinem «Körper»
weist diesem Teil die zentrale Stellung zu. In ihm wird der Streit entschieden.
Metz widerspricht dem zwar nicht, bestimmt aber seinerseits das Sed-contra
als «Mitte» des Artikels. In welchem Sinne und mit welchen Argumenten?

- Das Sed-contra sei «kein Teil der in den Artikeln ausgeführten
Argumentationen sondern eine selber nicht argumentierende Mitte die den
Übergang vom Irrtum bzw. der nur partiellen Richtigkeit zur Wahrheit dar-

12 Für die Formgebung und Ausschmückung der geschaffenen Welt durch Gott
benutzt Thomas ausdrücklich den Vergleich mit dem Handwerker: Vgl. STh I, q. 74,
art. 3.



Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin 201

stellt» (190, vgl. 110). Der letzte Teil dieser Beschreibung ist richtig, sofern
man «Übergang» nicht graduell, sondern im Sinne des Positionswechsels
versteht: Es ist in der Regel die mit dem Sed-contra gekennzeichnete Position,
die Thomas im corpus articuli als die wahre und überlegene erweist. Nicht richtig

ist aber der erste Teil: Die Worte «Aber dagegen» leiten eindeutig ein

Argument gegen die eingangs aufgestellte These und für eine entsprechende
Gegenthese ein — wie sollte man diese Worte sonst verstehen? Ob es sich um ein
Zitat aus der Bibel oder einer anderen autoritativen Schrift handelt oder (selten)

um eine frei formulierte These — die Worte «sed contra» machen daraus
ein Argument, so wie oft auch das Wort «weil» («quia») oder ein ähnliches
genügt, um ein Zitat zu einem Argument für eine Videtur-These zu machen.
Zudem zeigt häufig das Wörtchen «also» («ergo») an, daß auch die Behauptung
selbst, die durch die Worte «sed contra» den Status eines Arguments erhält,
Ergebnis einer Argumentation ist. Das Sed-contra ist somit, gegen Metz, sehr
wohl ein «Teil der in den Artikeln ausgeführten Argumentationen»: Es ist
generell durch seinen Status in der umfassenden Artikelstruktur, sowie oft genug
auch in seiner eigenen Binnenstruktur, selbst ein Argument. Das Sed-contra
spricht die Wahrheit nicht rein aus (so Metz, 110), sondern Thomas stellt darin

präzise die Gegenthese vor, die er dann im corpus articuli meistens als wahr
zu erweisen gedenkt; im Sed-contra verzichtet Thomas nicht auf wissenschaftliche

Begründung (ebd.), sondern er verfährt hier durch Heranziehung von
autoritativen Zitaten und ggf. durch Ableitung der Gegenthese aus diesen
Zitaten ebenso «wissenschaftlich» wie in anderen Teilen des Artikels.

- Das Sed-contra repräsentiere strukturell die Offenbarung Gottes «und
damit [die] (Bestimmung) bzw. (Aufgabe) der Theologie» (190). Diese Aussage
ist mehrdeutig, aber, soweit ich sehe, in beiden möglichen Bedeutungen
unrichtig. a) Man könnte Metz hier so verstehen, daß er die Bibel als göttliche
Offenbarung ansieht. Im Sed-contra wird meistens die Bibel zitiert; das
geschieht zwar oft auch im Videtur-Teil, im Sed-contra jedoch geschieht es im
Sinne der Wahrheit, die Thomas im corpus articuli herauszuarbeiten gedenkt.
Insofern wäre zu sagen, daß das Sed-contra in der Artikelstruktur für die
Offenbarung stehe. — Es ist aber stets Thomas, der die Zitate verwendet, und er
tut dies stets argumentierend. Kein Bibelzitat sagt von sich aus, daß es für
oder gegen die eingangs in einem Artikel formulierte These stehe. Vielmehr
müssen die Zitate in einer bestimmten Weise verstanden und dann argumentativ

eingesetzt werden, um hier oder dort in einem Artikel zur Sprache zu
kommen. Das Sed-contra kann deshalb nicht die biblische Offenbarung
repräsentieren, sondern es repräsentiert diejenige Wissenschaft, die sich an der
biblischen Offenbarung orientiert und anhand ihrer bestimmte Fragen klären
will, b) Man könnte auch vermuten, Metz sehe hier die Theologie als unlösbaren

Bestandteil der göttlichen Offenbarung an: Diese besteht ja nicht nur in
der Bibel als Schrift und in ihrem geschichtlichen und übergeschichtlichen
Gehalt, sondern auch darin, daß die Menschen durch Gott und die Bibel
belehrt werden. Aber diese wissenschaftliche Offenbarung tritt doch erst im

corpus articuli zutage, in dem der Leser erfährt, warum es die These des Sed-contra

und nicht die des Videtur-Teils ist, für die Thomas den Wahrheitsanspruch



202 Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin

erhebt und die in diesem Sinne ggf. berechtigterweise auf die biblische
Offenbarung gestützt war. Zugehörigkeit zur Theologie und damit zur Offenbarung
ist dem Sed-contra keineswegs abzusprechen, sie zeichnet aber nicht seine
besondere strukturelle Funktion im Artikel aus.

- Das Sed-contra, so Metz, «unterbricht, weil es ein andersgearteter Teil
des Artikels ist, den Gedankenfluß nicht, den es selber ein-teilt» (111). Auch
wenn die «Andersgeartetheit», so wie sie Metz dem Sed-contra zuschreibt, nicht
bestätigt werden kann, trifft doch zu, daß das Sed-contra beim Lesen den
Gedankenfluß nicht einfach unterbricht. Es ist aber nicht ersichtlich, wieso dieser

Teil den Artikel mehr <ein-teilen> sollte als andere Teile. Das Gegenargument

gebietet dem Gedanken des Videtur-Teils Einhalt, es erschüttert seine

Plausibilität, es macht deutlich, warum der Leser hier nicht nachgeben darf,
sondern Klärung und Entscheidung verlangen sollte. Es ist in seiner Knappheit
und Gewichtigkeit so gewählt, daß der Leser versteht: Hier könnte er sich
wehren - oder sich wenigstens sammeln und abwarten, wie Thomas im corpus
articuli die Frage klären wird; die Argumente für die Videtur-These werden
nicht durchdringen. Das Sed-contra ist weniger für die Einteilung als für die

Inszenierung des Artikels von charakteristischer Bedeutung: Eine ausgewählte
Schar von beunruhigenden Videtur-Argumenten trifft auf einen glänzenden,
aber zahlenmäßig geringeren Widerpart - wird dieser die Entscheidung
bestehen?13 Thomas läßt den Widerpart meist in Gestalt einer Gegenthese
auftreten, die im Wortlaut und ggf. in ihrer Herleitung keine Einschränkung
durch das corpus articuli erfahren muß. Deshalb braucht abschließend nur noch
zu den Videtur-Argumenten, nicht mehr zum Sed-contra Stellung genommen
werden - und nicht, wie Metz meint (110), weil das Sed-contra
argumentationsfrei wäre.

Die nächstgrößere Gliederungseinheit ist die «Quästio». Zu Beginn einer
Quästio gibt Thomas einen Uberblick über die darin enthaltenen Artikel, wobei

die Begründung für deren Themenstellung, Folge und Anzahl denkbar
knapp ausfallt; ähnliches gilt für die Einleitungen zu ganzen Traktaten. Hier
wäre der Leser besonders gespannt darauf, ob Metz dazu Auskunft geben
kann: Gibt es Kriterien für die Zusammenstellung dieser mittleren Einheiten
zwischen «Artikel» und «Teil»? Auch eine negative Antwort wäre schon
aufschlußreich, aber Metz behandelt diese Frage gar nicht im allgemeinen; nur
betreffs des Zusammenhangs zwischen zwei Traktaten des ersten Teils (STh I,
qq. 2-43) stellt er entsprechende Beobachtungen an (126—134). Aufs
allgemeine gesehen legt Metz lediglich Wert auf die Art und Weise, wie die STh
über die Grenzen von Artikeln, Quästionen, Traktaten und Teilen hinweg
durch thematische Vernetzung, durch Überschneidungen, Prolepsen und
Wiederaufnahmen charakterisiert ist (118-121).

Auf Kriterien für die Gliederung des jeweiligen wissenschaftlichen Werks
zielend, nimmt Metz vier Hauptunterschiede zwischen Hegel und Thomas
wahr: 1. Bei Hegel sei das «absolute Wissen» mit dem Sich-Wissen des Abso-

13 Diese Straffung der Artikelstruktur durch Auswahl der Argumente beschreibt
Metz als das Wirken eines Ideals der Perfektion (lllf.).



Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin 203

luten gleich, während bei Thomas die Theologie das Wissen Gottes und der
Seligen nicht erreichen könne, sondern in bloßer Ähnlichkeit dazu bleiben
müsse. 2. Die von Hegel gedachte «absolute Idee» könnten wir begreifen, den

von Thomas gedachten Gott nicht - hier wäre zu differenzieren: Dem
Menschen ist nach Thomas sehr wohl verheißen, in der ewigen Seligkeit Gott zu
begreifen (in einem weiten Sinne von «comprehendere»); würde Hegel das

Begreifen der Idee durch irgendein Subjekt in dem Sinne verstehen, wie Thomas
von der vollkommenen Erkenntnis Gottes spricht (die uns schlechthin
unmöglich sei)? 3. In Hegels System werde jeder Gegenstand an seiner Stelle
jeweils hervorgebracht und könne deshalb erschöpfend behandelt werden, bei
Thomas sei kein Gegenstand der Theologie in diesem Leben völlig intelligibel
zu machen. 4. Bei Hegel sei die Position eines Gegenstands im System bereits
seine vollständige Bestimmung, bei Thomas sei die Anordnung der Gegenstände

in der Summe eine frei gewählte Form der Hinordnung dieser Gegenstände

auf das Wissen Gottes und der Seligen (121 f.). — Es wäre eine unbillige
Forderung an Metz, er möge hier die Kriterien der Erkenntnis des Absoluten
für beide Denker, Thomas und Hegel, so beschreiben, daß nachvollziehbar würde,

welche Charakteristika des hegelschen Systems Thomas dem Wissen
Gottes und der Seligen zuzuschreiben bereit wäre und welche nicht. Durch
die Beschränkung darauf, dem System die Summe, nicht zuerst das Wissen
Gottes gegenüberzustellen, können aber die Unterschiede in den Werkstrukturen

nur benannt, nicht durchsichtig gemacht werden.
In der paradigmatischen Untersuchung zweier Traktate des ersten Teils

der STh setzt sich Metz über ausdrücklich von Thomas markierte Gliederungen

hinweg, ohne daß ein Grund dafür einzusehen wäre. Es handelt sich um
den zweiten und den dritten Traktat dieses Teils (qq. 2-26 und 27-43). Schon
die Benennung der Traktate als «Der eine Gott» (De deo uno) und «Der dreieine

Gott» (De deo trino) verschleiert die Planmäßigkeit und Offenheit der
Anlage: Nach Thomas selbst wäre von den Traktaten «Das Wesen Gottes» (De
essentia divina) und «Die Unterscheidung der Personen» (De distinctione per-
sonarum) zu sprechen (STh I, q. 2, Vorw.). Metz ordnet die Quästio I, 2 («Ist
Gott?») nicht einfach, wie Thomas, innerhalb des zweiten Traktats zwei anderen

Teilen bei, sondern zeichnet die beiden anderen Teile als «Hauptteile» aus
(126). Zu den berühmten «fünf Wegen» der Quästio I, 2, durch die sich nach
Thomas die Existenz Gottes beweisen läßt, meint Metz, sie gehörten «noch
nicht zur eigentlichen Gotteslehre» (ebd., Anm. 280); diese Bemerkung aber
folgt auf ein Zitat aus der ScG, in dem Thomas ausdrücklich konstatiert, diese

Wege seien «unter» («inter») den Untersuchungen über Gott an den Anfang zu
stellen, und anschließend folgt ein Zitat aus der STh, in dem es heißt, daß wir
durch die fünf Wege Beweise für einen wahren Satz über Gott erhalten -
worin sollte denn eine Gotteslehre sonst bestehen? Ebensowenig ist
nachvollziehbar, warum Metz die Quästionen I, 12f. als «nicht direkt» zum ersten
Traktat gehörig einstuft (129). Zwar ist richtig, daß in diesen Quästionen Gott
nicht an sich, sondern in seinem Für-uns-Sein, in seiner Erkennbarkeit
thematisch ist, doch war ja der Traktat gar nie auf Gottes An-sich-Sein
eingeschränkt worden; schon in der Quästio I, 2 hatten sich beide Gesichtspunkte



204 Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin

gemischt, da wir zwar über Gott an sich die wahre Aussage machen, er sei, wir
diese Aussage aber nur aufgrund seiner Beziehung zu uns, aufgrund seines

Schöpfertums, beweisen können, und beide Gesichtspunkte werden auch
weiterhin gegenwärtig sein, wenn Gott etwa Wissen von sich selbst und von den
Geschöpfen zugesprochen wird. Freilich bleibt dabei doch Metz' Beobachtung
richtig und wertvoll, daß die Quästionen I, 12f. eine besondere Funktion
erfüllen, doch besteht diese weniger in der Trennung zweier Hauptteile als

vielmehr in der Verbindung derselben Teile, die als getrennte ja schon
angekündigt worden waren (I, q. 2, Vorw.): Thomas beschließt das Thema «Gottes
Wesen», indem er das Wesen so untersucht, wie es in unserem Erkennen ist,
und er eröffnet das Thema «Gottes Tätigkeiten», indem er als erste Tätigkeit
Gottes sein Wissen untersucht. Mit der Artikelstruktur, die Metz hier in Analogie

zur Traktatstruktur sehen will (128f.), hat diese Art der Themenverknüpfung

nichts zu tun; unabhängig von dieser vermeintlichen Analogie ist
jedoch die thematische Verbindung zwischen q. 2, art. If., qq. 12f. und q. 32:
Innerhalb der beiden Traktate kommt an insgesamt drei Stellen die Erkenntnis
Gottes durch die Menschen zur Sprache, und zu dem Aspektwechsel zwischen
diesen beiden Behandlungen des Themas sowie ihrer zentralen Stellung für
das ganze Unternehmen der Theologie, der Wissenschaft von Gott, hat Metz
Einleuchtendes zu sagen (130-134).

Thematische Vernetzung durch eine variierende und die Aspekte
vervielfachende Vorgehensweise — so ließe sich die hier exemplarisch erarbeitete
Charakteristik der Traktat- und Quästionenstruktur der STh benennen. Metz
faßt zusammen: Die Architektonik der STh sei «ein offener Rahmen, in den
Einzeltraktate mit einer gewissen Freiheit eingefügt werden können, die
allerdings der bestimmten Makrostruktur dieses Gesamtbaus angepaßt sein müssen»,

und die Traktate und Quästionen besäßen an ihrer jeweiligen Stelle einen
«unverwechselbaren» Charakter, mit dem sie zu ihrem Kontext «bestens» paßten,

ohne daraus deduzierbar zu sein (141). An die Stelle der Notwendigkeit,
wie sie in einem System waltet, trete somit in der STh als Bauprinzip die An-
emessenheit («convenientia»), Metz bestimmt diesen Begriff in seinem
werkarchitektonischen Sinn mit Hilfe des christologischen Gebrauchs, den Thomas
im dritten Teil der STh davon macht (143f.): Daß Gott Mensch wurde, sei

nicht derart notwendig gewesen, daß Gott die Menschen nicht auch anders
hätte retten können, doch sei es insofern notwendig gewesen, als es kein
besseres Mittel gab. Die Menschwerdung Gottes war aufs Ganze gesehen, für Gott
und für die Menschen, «angemessen».14

IV. Im vierten Kapitel tritt Metz, nach einigen Vorwegnahmen, in extenso in
die überaus spannende Auseinandersetzung mit konkurrierenden Thesen ein.

14 An späterer Stelle freilich geht Metz zu weit, wenn er die mit der «Angemessenheit»

des Werks verbundene Freiheit des Urhebers nicht nur für Gott einerseits und
für den Autor Thomas andererseits geltend macht, sondern darüberhinaus die Freiheit
des Erlösungswerks in der Freiheit der STh «dargestellt» findet (181). Woran wäre denn
erkennbar, daß die eine Freiheit die andere darstellte? Nach dieser Logik müßte dann

ja der Autor Thomas den Gott der Schöpfung «darstellen».



Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin 205

Er will zeigen, daß Thomas' STh ein Bauprinzip hat, das sowohl im Vergleich
zu anderen «Summen» der Scholastik, als auch zu anderen Hauptwerken von
Thomas selbst ganz eigenständig und den anderen überlegen ist (147-204).
Was die Eigenheit angeht, so scheint mir der Nachweis ansatzweise gelungen:
Metz stellt historisch wichtige Vertreter der Gattung «Summe» in ihrer
Architektonik vor und erklärt, in welchen Hinsichten Thomas dezidiert einem anderen

Plan folgt; er macht auch deutlich, wie sich Thomas von der vorgegebenen
Struktur seines ersten Hauptwerks, dem Kommentar zu den Sentenzen von
Petrus Lombardus, gelöst und anderen Werken immer wieder neue Ordnungs-
prizipien zugrundegelegt hat. Was die Behauptung angeht, mit Thomas' STh
sei der Höhepunkt der Gattung und sogar der ganzen Scholastik erreicht, so
krankt sie schon daran, daß Metz nicht deutüch macht, woher er die Kriterien
für seine Wertschätzung nimmt. Wenn der Nutzen für die Anfanger (aber
nicht nur für diese) im Fach Theologie, und somit die «Ordnung der Wissenschaft»

das Kriterium sein soll, so kann auf diesem Grund einerseits etwa die
ScG nicht gegenüber der STh abgewertet werden, denn die ScG hat eine
andere Zwecksetzung. Andererseits müßte Thomas' STh jeweils im einzelnen mit
den anderen Summen verglichen werden, um zu zeigen, inwiefern sie der
Ordnung der Wissenschaft — und wie wäre diese genau zu bestimmen? — mehr
entspräche als die anderen. In der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts nahm sich
Wilhelm von Auxerre in seiner Summa aurea vor, über das, was Gott betrifft
(«res divinae»), zu handeln - warum macht er das schlechter als Thomas?

Die konkurrierenden Charakterisierungen des Baus von Thomas' STh,
gegen die Metz seine eigene stellt, sind die folgenden: a) Die STh folge der
neuplatonischen Denkfigur, wonach das erste Prinzip alles Seienden aus sich
selbst heraus- und in sich selbst zurückgeht, eine Bewegung, die zugleich ein
Bleiben des Prinzips bei sich selbst ausmacht (exitus - reditus - manne). Demnach

würde die Schöpfungslehre des ersten Teils der STh dem Hervorgang,
der zweite Teil dem Rückgang entsprechen. Metz wirft M.-D. Chenu, der diese

These vertrat, zu Recht vor, nach diesem Schema bliebe für den dritten Teil
der STh nur noch die fragwürdige Stellung einer bloßen Appendix zum zweiten

Teil. Doch sollte bei dieser Diskussion nicht übersehen werden, daß Thomas

selbst in dem Werk, in dem er sich vorgegebenermaßen am Exitus-re-
ditus-Schema orientierte - nämlich im Sentenzen-Kommentar -, dieses Schema

christologisch potenziert hat: Daß Gott Menschennatur annahm, bedeutete

einen Rückgang der Schöpfung in Gott, und dies geschah, damit ein
erneuter Hervorgang möglich wurde, nämlich die Mitteilung der göttlichen Gnade

an die Menschen {In Sent. III, Vorw.). Gerade dieser Vorgabe zufolge
könnte man also den dritten Teil der STh, so wie auch Metz es tut, als den
höchsten kennzeichnen, indem hier die Potenzierung und Vollendung des
göttlichen Hervorgangs- und Rückkehrprozesses Gestalt annähme. Gegen Chenu
spräche dann aber immer noch, daß ein Schema, das für verschiedene Werke
gilt, eo ipso nicht zureichend die Struktur eines besonderen Werkes - insofern
es nicht bloß der Einzelfall eines bestimmten Typs sein soll — erklären kann,
b) Die STh folge in ihrem Aufbau der Heilsgeschichte und sei in diesem Sinne

prinzipiell von früheren Summen schon vorweggenommen worden. Auch die-



206 Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin

se These von R. Heinzmann widerlegt Metz mit Gründen, die einerseits den
Status der Theologie als Wissenschaft betreffen, andererseits die thematische
Abfolge in der STh. Diese Gründe sind im großen und ganzen überzeugend:
Die Heilsgeschichte beginnt mit der Schöpfung, Thomas aber bestimmt als

Gegenstand der Theologie primär Gott, und erst sekundär die Geschöpfe in
ihrer Abhängigkeit von Gott als ihrem Urheber und ihrem Ziel. Zwar ist die

Themenfolge Schöpfung - Sündenfall - Geschichte Christi - Ekklesiologie -
Eschatologie bei Thomas gewahrt, und zwar mündet die STh in einen dritten
Teil, der ausdrücklich Christus als dem Erlöser (salvator) gewidmet ist, aber
diese Themenfolge bestimmt doch nicht konkret die Einteilung der STh in
ihre drei Teile und deren einzelne Traktate, sondern allenfalls die Binnenstruktur

eben des dritten, soteriologischen Teils.15 Diesen dritten Teil
charakterisiert Metz selbst als denjenigen, in dem die Offenbarung — also die Art und
Weise, wie der Theologie ihre Gegenstände gegeben sind - selbst thematisch
werde (199), denn die Offenbarung sei «im Kern» das Wirken des Gottessohnes.

Demgegenüber bleibt jedoch festzuhalten, daß mit der Sakramentenlehre

und der (unausgeführten) Lehre vom ewigen Leben im dritten Teil der
STh nicht anders als in den ersten beiden Teilen bestimmte Bereiche der
durch Christus gewirkten Offenbarung lehrhaft zusammengestellt werden. Die
Menschwerdung Christi und seine Taten und Leiden sind sicher der «Kern» der
Offenbarung, aber mit dieser Feststellung ist die Einordnung dieser Thematik
an den Beginn des dritten Teils der STh noch nicht hinreichend erklärt.

V. Das Meisterstück des Buches ist sein letztes Kapitel. An seinem Beginn
steht eine Grafik, die durch Punkte, Pfeile, Bögen, Kreislinien und Ziffern
den Aufbau des ersten Teils der STh veranschaulichen soll, in einer prima
facie völlig unverständlichen Differenzierung und Zeichengebung. Am Ende des

Kapitels hat Metz, wenigstens im Fall des Rezensenten, gewonnen: Die Skizze
scheint tatsächlich tauglich, um eine Wegführung durch diesen langen Text zu
leisten, so daß am Ende nicht nur eine leidlich sinnvolle Abfolge von Quä-
stionen, sondern eine Archtitektonik aus Haupt- und Nebenstücken, tragenden

und getragenen Teilen, Vorwärtsstrebungen und Retardierungen sichtbar
wird. Der Leser darf die sonst im Buch gelegentlich überzogenen Rückgriffe
auf die Metaphorik von Architektur und Kathedralbau vergessen; hier wird
keine «Kathedrale» rekonstruiert, sondern ein literarisches Werk mit allen
Finessen der Schriftlichkeit und Intertextualität. Als die beiden Zentren dieses
Werkteils hebt Metz die Ausführungen zu Gottes Dreieinigkeit und diejenigen
zu der Anlage des Menschen, von dieser Dreieinigkeit Gottes das Bild zu sein,
heraus; er zeigt, wie Thomas diese beiden zentralen Themen im Kontext der

gesamten Gottes- und Schöpfungslehre entwickelt, sie aufeinander bezieht

15 Metz selbst wehrt sich gegen die These, der dritte Teil der STh sei als soteriolo-
gisch zu bestimmen. Seine beiden Argumente (vgl. 198) sind aber allenfalls so zu
verstehen, daß hier einer Einschränkung der soteriologischen Intention auf Passion und
Tod Christi widersprochen werden soll.



Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin 207

und mit ihnen einerseits einen Werkteil zur Vollendung führt, andererseits die
weiteren Teile vorbereitet.16

Metz' sprachlicher und schriftlicher Ausdruck ist nicht ganz frei von Manierismen:
Der Leser stolpert über Bindestriche nach Vorsilben (z.B. <ein-teilen>) oder
über die Großschreibung von Adjektiv-Attributen (z.B. «Große Verbindungslinie»),

und ihm kann mitunter unwohl werden angesichts der Tendenz des

Autors, aus einem Allerweltsausdruck ein singulare zu machen, ohne dessen

Bedeutung auszuweisen (z.B. «der thomasische Gedanke», «die Bestimmung
der STh»).v Im übrigen aber ist das Buch durchweg klar und prägnant
geschrieben, mit einer ansteckenden Lust an Pointierungen. Ein besonderes Lob
verdient die Wegführung: Programm und Zusammenfassung, Vorausschau
und Rückblick sind fortwährend als Gliederungselemente eingesetzt und lassen

den Leser nie den Faden verlieren.

Fasft\ Die Ergebnisse der Untersuchung sind in den ersten vier Kapiteln teils
einleuchtend, teils fragwürdig, die Methode ist zu oft «dogmatisch» und zu
selten «kritisch», Metz macht sich selbst keine Einwände, fragt sich nicht, wie
seine Thesen womöglich zu falsifizieren wären oder welche Reichweite die

von ihm gelegentlich angeführten «Belege» und Argumente haben; doch auf
der anderen Seite stellt Metz eine Reihe von bohrenden Fragen, die geeignet
sind, das Verständnis für das Hauptwerk von Thomas zum fesselnden
Problem werden zu lassen - und im Lichte von prägnanten Thesen läßt sich, auch

wenn diese z.T. fehlgehen mögen, der Charakter dieses Werkes doch leichter

16 Kleinere Irrtümer fallen in diesem Kapitel kaum ins Gewicht. Zu erwähnen wäre
als Beispiel die Anm. 537. Hier behauptet Metz (236), in zwei Untersuchungen über
die Erkenntniskraft der menschlichen Seele betrachte Thomas diese Seele jeweils nach
einer anderen ihr möglichen Erkenntnisstufe. Dabei übersieht Metz, daß die Aussagen
an beiden Stellen übereinstimmen. Zu Unrecht sagt er, laut STh I, q. 88, art. 1 könne
die Seele nicht die «getrennten Substanzen» (Engel) erkennen; vielmehr heißt es dort
nur, sie könne im irdischen Leben die Engel nicht an sich und vollkommen erkennen,
wohl aber könne sie durch Selbsterkenntnis auch die Engel zu einem gewissen Grade
erkennen, und eben dies geschieht, so Thomas' Anspruch, in der Angelologie der Quä-
stionen I, 50-64: Thomas' Antworten basieren hier regelmäßig auf allgemeinen Uber-
legungen zur vernunftbegabten Natur, zu moralischem Verdienst, zur Gnade usw.,
oder es sind überhaupt nur Plausibilitätsargumente, keine zwingenden Schlüsse. Und
anders, als Metz sagt, gesteht Thomas in I, q. 88, art. 3 dem Menschen nicht bloß die
«minimale Erkenntnis» zu, daß Gott die erste Ursache der Schöpfung ist; es heißt dort
lediglich, daß für den Menschen im irdischen Leben Gottes Wesen nicht erkennbar
und demnach Gott nicht der erste Erkenntnisgegenstand ist (so wie es schon zu
Beginn der q. 3 hieß, daß wir nicht erkennen können, was Gott ist), daß wir aber sehr
wohl im Ausgang von den Geschöpfen eine Gotteserkenntnis erlangen können - und
eben dies war der Weg, den Thomas in seiner Gottes- und Trinitätslehre gegangen ist.

17 Betrüblich ist, daß ein renommierter Verlag wie der Meinersche eine solche

Menge von Druckfehlern durchgehen läßt. Um nur den am meisten störenden zu nennen:

Das vergleichende «so wie» ist stets zusammengeschrieben, so daß man es mit
dem hinzufügenden «sowie» verwechselt. - Im Sachregister wären das Lemma «pote-
stas iudiciaria: 92, 118, 162» und zu «Praxis/praktisch» die Seite 219 zu ergänzen.



208 Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin

erkennen als in pointenloser Beschreibung. Schließlich weist das fünfte und
letzte Kapitel, das trotz mancher Rückverweise auch separat lesbar wäre, einen
wohldurchdachten Weg durch den ganzen ersten Teil der STh. Dem Leser sei

empfohlen, vor der Lektüre des metzschen Buches eine Handvoll von Quä-
stionen aus der STh zu lesen. Er wird dann genügend motiviert sein,
mißtrauisch zu werden, wenn Metz bestimmte fragwürdige Lehren von Thomas
en passant erwähnt.18 Vor allem aber werden ihm die Fragen, die Metz stellt,
um dem Bauprinzip dieses riesigen Werkes auf die Spur zu kommen, unmittelbar

einleuchten.

18 Z.B. gibt es im Buch verstreut Bemerkungen zur Ursünde, die Thomas' Lehre
zuwiderlaufen. Die Ursünde hatte laut Thomas keine Beeinträchtigung des Menschen
in seiner natürlichen Ausstattung, an seinem Körper und an seinen seelischen Vermögen,

zur Folge. Wohl aber wurde durch die Ursünde die Ordnung des Menschenwesens,

die Hinordnung des Körpers auf die Seele und der Seelenkräfte auf die Vernunft,
beseitigt und die natürliche Neigung zur Tugend gestört; und in diesen beiden
Hinsichten spricht Thomas durchaus, anders als Metz behauptet, von einer Verderbnis der
Natur des Menschen (vgl. Metz, 22, Anm. 49, mit STh I—II, q. 85, art. 1). Bei der Frage,

ob Christus eher wegen der Ursünde oder wegen der persönlichen Sünden jedes
einzelnen Menschen Mensch geworden ist, entscheidet Thomas salomonisch, je nachdem,
ob die Sünden in ihrer Intensität oder in ihrer Extension betrachtet werden (STh III,
q. 1, art. 4): Insofern die persönliche Sünde schwerer wiegt, ist Christus eher um
ihretwillen Mensch geworden (das erste Videtur-Argument, das in diesem Sinne erfolgt,
läßt Thomas so auch gelten), insofern aber die Ursünde alle Menschen in Mitleidenschaft

gezogen hat, eher um dieser willen. Metz hingegen behauptet, Gottes
Menschwerdung sei laut Thomas mehr auf die Ursünde als auf die persönliche Sünde
hingeordnet (62).


	Theologie und Werkstruktur bei Thomas von Aquin : Wilhelm Metz' Studie zur Summa theologiae

