
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Wichtigkeit von Wahrheit : Rorty versus Davidson

Autor: Schaedler, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760906

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MATTHIAS SCHAEDLER

Zur Wichtigkeit von Wahrheit

Rorty versus Davidson

Rorty bestreitet die Wichtigkeit von Wahrheit, und zwar aufgrund von
Überlegungen, die er in der Auseinandersetzung mit zentralen Gedanken
Davidsons entwickelt. Seine These lautet, daß beim Verstehen von
sprachlichem und nicht-sprachlichem Verhalten Wahrheit keine Rolle
spielt, die über die Rolle hinausgeht, die Rechtfertigung für uns spielt. Im
ersten Teil meiner Untersuchung befasse ich mich zur Hauptsache mit
dieser These und werde zu prüfen versuchen, ob Rortys Argumentation
haltbar ist. Der zweite Teil nimmt seinen Ausgang von der Klärung der
Frage, ob Wahrheit ein Ziel unserer Erkenntnisbemühungen ist. Hier
versuche ich mit Blick auf Davidson zu zeigen, daß man diese Frage durchaus

verneinen kann, ohne damit den Begriff der Objektivität preisgeben
zu müssen.

I.

Eine wichtige These Davidsons lautet, daß eine Wahrheitstheorie (im
Stile Tarskis) die Aufgaben einer Bedeutungs- oder besser: einer
Interpretationstheorie erfüllen kann. Dabei hat er stets deutlich gemacht, daß

er Wahrheit als den zentralen Undefinierten Grundbegriff ansieht, in der
Hoffnung, durch detaillierte Ausführungen über die Struktur der Wahrheit

zur Bedeutung und zum Inhalt propositionaler Einstellungen
vorzustoßen.1

Ein zweiter Grundgedanke Davidsons besagt, daß jeder Versuch,
Wahrheit zu definieren, zum Scheitern verurteilt ist. Ihm zufolge kann
Wahrheit weder durch den Begriff der Korrespondenz noch durch den
der Kohärenz, den der gerechtfertigten Behauptbarkeit oder den der
Nützlichkeit erklärt werden; zumindest dann nicht, wenn «erklären» im
anspruchsvollen Sinne von «analysieren» oder «zurückführen auf» ver-

1

Vgl. etwa DAVIDSON, Donald: Inquiries into Truth and Interpretation, Oxford
1984.



166 Zur Wichtigkeit von Wahrheit

standen wird. Aus der Undefinierbarkeit von Wahrheit folgt für ihn
jedoch nicht, daß Wahrheit ein unwichtiger oder gar überflüssiger Begriff
ist. Im Gegenteil: Ihm zufolge spielt er eine zentrale Rolle beim Verstehen

von sprachlichem und nicht-sprachlichem Verhalten, und zwar
aufgrund seiner engen Beziehung zum Begriff der Bedeutung und dem der
Überzeugung.2

Nach Rortys Auffassung hat Davidson gleichsam gezeigt, weshalb
auf dem Gebiet der Wahrheitstheorie weniger mehr ist.3 Anders als dieser

glaubt er, damit sei zugleich gezeigt, daß dem Wahrheitsbegriff letztlich

ein signifikanter Inhalt abgeht, ein Inhalt, der über die disquotie-
rende Verwendung des Ausdrucks «wahr» hinausgeht. Neben dieser mi-
nimalistischen Auffassung sieht er sich zugleich zu einer reduktionistischen

Auffassung hingezogen, derzufolge man alles, was es über Wahrheit zu
sagen gibt, verstanden hat, wenn man die Rolle, die Rechtfertigung für
uns spielt, verstanden hat. Auf jeden Fall ist es ebendiese These, die er
mit Blick auf Davidsons Ausführungen zu einer Wahrheitstheorie glaubt
verteidigen zu können.4

Die entscheidende Überlegung, auf die er sich in diesem
Zusammenhang bezieht, besagt, daß Tarski zwar im Detail gezeigt habe, wie die

Art von Muster bzw. Struktur zu beschreiben sei, die Wahrheit
hervorbringen muß (wörtlich: «how to describe the kind of pattern truth must
make»), es bleibe aber für die Zwecke einer Interpretationstheorie noch
zu sagen, wie das Vorhandensein eines solchen Musters im menschlichen
Verhalten zu identifizieren sei.5

Die Methode, anhand derer wir dieses Muster identifizieren, besteht
nach Rortys Davidson-Auslegung darin, Informationen oder Belege zu
sammeln bezüglich jener Ereignisse oder Situationen, die eine Person
veranlassen, eher den einen als den anderen Satz für wahr zu halten. Diese

Information kann gewonnen werden, ohne daß der Interpret weiß,
was der (geäußerte) Satz im Munde der betreffenden Person bedeutet,
und ohne daß er weiß, welches ihre Überzeugungen sind. Sind aber
einmal genug solche Informationen oder Belege zusammen, so können wir

2 Vgl. insbes. DAVIDSON: «Afterthoughts, 1987», in: Reading Rorty, hrsg. von Alan
R. Malachowski, Oxford 1990, S. 134—138; DERS.: The Structure and Content of
Truth, in: The Journal of Philosophy 87 (1990) 279-328, sowie DERS.: The Folly of Trying

to Define Truth, in: The Journal ofPhilosophy 93 (1996) 263—278.
3 Vgl. RORTY, Richard: «Pragmatism, Davidson and Truth», S. 335-336, in: Truth

and Interpretation: Perspectives on the Philosophy of Donald Davidson, hrsg. von
E. LePore, Oxford 1986, S. 333-368.

4 Vgl. RORTY: Is Truth a Goal of Inquiry? Davidson vs. Wright, S. 281-287, in: The

Philosophical Quarterly 45 (1995) 281-300.
5 DAVIDSON: The Structure and Content of Truth (s. Anm. 2), S. 295



Zur Wichtigkeit von Wahrheit 167

den wesentlichen Schritt vom Nicht-Propositionalen zum Propositiona-
len, vom Nicht-Intentionalen zum Intentionalen machen. Denn, so fährt
er fort, der Gebrauch intentionaler Ausdrücke, um menschliches
Verhalten zu beschreiben, kennzeichnet «the emergence of the pattern
which truth makes — the pattern which links those episodes and situations

in the world with the noises and marks made by the agent»6. Unter
Berufung auf Davidsons grundlegenden methodologischen Gedanken,
wonach sich die für die Zuschreibung intentionaler Einstellungen
erforderlichen Prinzipien (der Interpretation) aus normativen Erwägungen
herleiten — also unter Anspielung auf das, was Davidson unter dem Prinzip

der Nachsichtigkeit faßt -, kommt er zum Schluß, daß das Muster, das

Wahrheit hervorbringt, dasselbe ist, das Rationalität hervorbringt: «You
cannot have language without rationality, nor either without truth.»7

Gemäß Rorty ist bereits alles gesagt, was es aus philosophischer
Sicht Aufschlußreiches über den Wahrheitsbegriff zu sagen gibt, wenn
einmal gezeigt wurde, wie er sich für die Konstruktion einer empirischen
Theorie über die Wahrheitsbedingungen der tatsächlichen und möglichen

Äußerungen eines Sprechers einsetzen läßt. Nach seiner Lesart ist
der einzige Trost, den Davidson in epistemologischer Hinsicht bietet, in dessen

These zu sehen, wonach die meisten unserer Überzeugungen und die
der anderen wahr sein müssen. Diese These — fortan werde ich von ihr
als der Veridikalitätsthese sprechen — ist ihm zufolge weit weniger radikal,
als sie auf den ersten Blick erscheint. Sie besage lediglich, daß gemäß den
im Prinzip der Nachsichtigkeit gefaßten Normen die meisten Überzeugungen,

die irgend jemand hegt, mit den meisten unserer Überzeugungen
zusammenfallen müssen. Zu sagen, Überzeugungen seien ihrer Natur
nach wahrheitsgemäß, heiße in letzter Konsequenz nicht mehr und nicht
weniger als zu sagen, daß das Muster, das Wahrheit hervorbringt, das

Muster ist, das Rechtfertigung für uns hervorbringt.8 Er schreibt:

«[...] Davidson's Principle of Charity seems to oblige us only to regard
most of what the natives say as justified — to regard them as holding mostly
beliefs which we regard as true. Should they be unable to offer justification
which we regard as reasonable, there will be no coherent set of inferential
relationship to be detected between the various strings of marks and the
noises they produce, and therefore no rationality — no pattern of the sort
that truth makes. The pattern truth makes is, in fact, indistinguishable from
the pattern that justification to us makes — so it might be best to say simply

6 RORTY: Is Truth a Goal of Inquiry? Davidson vs. Wright (s. Anm. 4), S. 284.
7 Ebd.
8 Vgl. ebd., S. 286.



168 Zur Wichtigkeit von Wahrheit

that <most beliefs held by anybody are justifiable to us> rather than <most
beliefs held by anybody are true>.»9

Hier, so denke ich, haben wir die entscheidende Stelle in Rortys
Argumentation erreicht. Um ihre Haltbarkeit zu prüfen, möchte ich eine erste

Frage stellen: Was hat seine Behauptung, wonach das Muster, das Wahrheit

hervorbringt, das Muster ist, das Rechtfertigung für uns hervorbringt,

mit der Veridikalitätsthese zu tun?
Zunächst ist zu sagen, daß sie nicht die Gründe für Davidsons These

liefert, wonach die meisten unserer Überzeugungen wahr sind. Recht
besehen umfaßt Davidsons diesbezügliche Argumentation zwei
Argumente: ein negatives und ein positives.

Das negative Argument dient der Untermauerung der These, wonach
nichts als Grund für eine Überzeugung in Frage kommt, was nicht selbst
eine Überzeugung ist.10 Hätte er nur diese These, die für Rorty schon
alles zu beinhalten scheint, zu verteidigen versucht, so wäre er
wahrscheinlich zum Schluß gekommen, daß Wahrheit und Realität letztlich
bloß Konstrukte unserer Gedanken seien. Daß er diese Reduktion nicht
vollzieht, hängt mit seinem zweiten, dem positiven Argument zusammen.

Ausgangspunkt ist hier die Überlegung, daß selbst eine maximal
kohärente Menge von in diesem Sinne gerechtfertigten Überzeugungen
keine Garantie liefert für das Wahrsein ebendieser Überzeugungen.
Zusammengenommen mit dem ersten Argument scheinen wir uns damit
allerdings folgendes Dilemma einzuhandeln: Gemäß dem ersten Argument

verbietet es sich einerseits, nach einer Garantie zu suchen, die
außerhalb des fraglichen Überzeugungssystems hegt, da eine solche Suche
dem Skeptizismus Tür und Tor öffnet. Andererseits wird mit der fraglichen

Überlegung geltend gemacht, daß dieses Argument den Mangel hat,
niemandem einen Grund dafür angeben zu können, seine bzw. ihre
Uberzeugungen (unter der Voraussetzung sie seien kohärent) für wahr zu
halten. «We are caught», so Davidson, «between a false answer to the

sceptic, and no answer»; es sei denn, wie er sich anzufügen beeilt, wir
finden einen Grund (reason) für die Annahme, daß die meisten unserer
Überzeugungen wahr sind, der nicht selbst wiederum in eine Spielart der
Evidenz (evidence) zurückfällt.11

9 Ebd., S. 286-287.
10 Vgl. DAVIDSON: «A Coherence Theory of Truth and Knowledge», S. 123, in:

Reading Rorty, hrsg. von Alan R. Malachowski, Oxford 1990, S. 120—134; (Erstpublikation

in: Kant oder Hegel?, hrsg. von D. Henrich, Stuttgart 1983, S. 423-438), sowie
DERS.: «Afterthoughts, 1987» (s. Anna. 2), S. 135.

11 DAVIDSON: «A Coherence Theory of Truth and Knowledge», S. 127 (s. Anm.
10). Unter «Evidenz» ist hier die Gesamtheit der Erfahrung, das Gegebene oder be-



Zur Wichtigkeit von Wahrheit 169

Diesen Grund liefert das zweite — konstruktive — Argument, das
seinerseits zwei Teile umfaßt:
Im ersten Teil wird geltend gemacht:

«that a correct understanding of the speech, beliefs, desires, intentions and
other propositional attitudes of a person leads to the conclusion that most
of a person's beliefs must be true, and so there is a legitimate presumption
that any one of them, if it coheres with most of the rest, is true.»12

Im zweiten Teil wird sodann die These verteidigt:
«that anyone with thoughts, and so in particular anyone who wonders
whether he has any reason to suppose he is generally right about the nature
of his environment, must know what a belief is, and how in general beliefs

are to be detected and interpreted.»13

Da es sich hierbei um allgemeinste Sachverhalte handelt, die wir
berücksichtigen müssen, wenn wir mit anderen kommunizieren wollen, sieht er
sich zur Behauptung berechtigt, daß wir wissen, daß es gute Gründe für
die Annahme gibt, die Überzeugungen irgendeiner Person, unsere eigenen

eingeschlossen, seien im allgemeinen wahr. Die Suche nach einer
weitergehenden Garantie oder Versicherung hält er nicht nur für nicht
möglich, sondern auch für nutzlos; es genügt ihm zufolge zu erkennen,
daß Überzeugungen ihrer Natur nach wahrheitsgemäß sind.14

Es ist also Davidsons umfassende Theorie der Interpretation, die
den Grund für die Annahme bildet, daß die meisten Überzeugungen
einer Person wahr sind. In ihr sind holistische und externalistische
Erwägungen vereint und auf eine trianguläre Struktur bezogen — eine Struktur,
die einerseits auf der sprachlichen Interaktion zwischen wenigstens zwei
Wesen und andererseits auf der Interaktion zwischen jedem der beteiligten

Wesen und einer ihnen gemeinsamen Welt beruht.
Daß Rorty diesem umfassenden Bild des Zusammenspiels der

Bedingungen gelingender Interpretation bzw. Kommunikation nicht
gerecht wird, zeigt sich exemplarisch an seiner einseitigen Auslegung des

Prinzips der Nachsichtigkeit. Gemäß Davidson umfaßt dieses zwei
Prinzipien: das Prinzip der Kohärenz- und jenes der Wahrheitsunterstellung.15

Rorty hat nur das erste im Auge. Im Rahmen dieses Prinzips
spielen — wie er richtig sieht — die inferentiellen Beziehungen zwischen

stimmte Muster sensorischer Stimulation in ihrer Funktion als rechtfertigendes
Fundament für die Gesamtheit unserer Überzeugungen zu verstehen.

12 Ebd., S. 127-128.
13 Ebd., S. 128.
14 Vgl. ebd., S. 128, sowie DERS.: «Afterthoughts, 1987» (s. Anm. 2), S. 136.
15 Vgl. DAVIDSON: «Three Varieties of Knowledge», in: A.J. Ayer Memorial

Essays, hrsg. von A. Phillips Griffiths, Cambridge 1991, S. 153—166.



170 Zur Wichtigkeit von Wahrheit

Überzeugungen eine entscheidende Rolle, und zwar in dem Sinne, daß

die Möglichkeit, das sprachliche und nicht-sprachliche Verhalten einer
Person zu verstehen, von der Existenz eines rationalen Musters abhängt,
einem Muster, das im großen und ganzen von allen rationalen Wesen

geteilt werden muß. Das Prinzip der Wahrheitsunterstellung fordert
demgegenüber, einen Sprecher - wenn immer möglich und insbesondere
in den in methodologischer Hinsicht einfachsten und grundlegendsten
Fällen — so zu interpretieren, daß die von ihm für wahr gehaltenen Sätze
auch tatsächlich wahr sind. Es handelt sich hierbei um sog. penpptuelle
Überzeugungen; also jene Überzeugungen, die direkt durch das verursacht

sind, was gesehen, gehört oder sonstwie wahrgenommen wird. Solche

Überzeugungen sind gemäß Davidson wahr, weil ihr Inhalt gerade
durch das bestimmt wird, was sie typischerweise verursacht.16

Damit läßt sich mein Einwand gegen Rorty auf den folgenden Punkt
bringen: Dadurch, daß er unter dem Prinzip der Nachsichtigkeit lediglich
eine epistemologisch zu charakterisierende Präsupposition versteht, ist er
blind für das komplexe Zusammenspiel zwischen der Kohärenz- und der

Wahrheitsunterstellung. Das heißt, es entgeht ihm die eigentliche Pointe
dessen, was Davidson mit «evidentieller Stützung» (evidential support)
meint. Hierbei geht es um eine Beziehung, die von zwei Faktoren
bestimmt wird: auf der einen Seite die kausale Verbundenheit einer
bestimmten Überzeugung mit den Dingen oder Ereignissen, durch die sie

verursacht wird, und auf der anderen Seite die Kohärenz bzw. Konsistenz

mit jenem Überzeugungsmuster, in das sie eingebettet ist.
Hier nun möchte ich mit einer zweiten Frage ansetzen, denn daß

Rorty die Wahrheitsunterstellung ausblendet und die Veridikalitätsthese
umdeutet, hat durchaus Konzept und gründet letztlich in seinem Bestreben,

die Differenz zwischen Wahrheit und Rechtfertigung als eine bloß
angebliche auszuweisen. Die Frage lautet daher, ob sich Wahrheit in
konsistenter Weise auf Rechtfertigung reduzieren läßt

Mit Blick auf Rortys reduktionistisches Bestreben ist zunächst
festzuhalten, daß Wahrheit nicht in derselben Weise relativ ist wie Rechtfer-

16 Nach Davidson sind die fraglichen Ursachen sowohl bezüglich Umfang als auch

bezüglich Distanz unbestimmt. Die erste Ambiguität betrifft die Frage, welcher Teil
einer umfassenden Ursache der für den Inhalt relevante Teil ist; die zweite, die Frage,
welches die für den Inhalt relevanten Stimuli sind — die proximalen oder distalen; vgl.
DAVIDSON: «Die Emergenz des Denkens», S. 161, in: Die Erfindung des Universums,
hrsg. von W.G. Saltzer u.a., Frankfurt a.M. 1997, S. 152-167. Diese beiden Fragen
machen deutlich, daß es sich bei den zur Diskussion stehenden kausalen Beziehungen
nicht um «blinde Kräfte» handelt und daß der von Davidson in Anschlag gebrachte
Begriff der kausalen Beziehung in den Kreis der intentionalen Begriffe eingebunden
ist.



Zur Wichtigkeit von Wahrheit 171

tigung. Wie er selbst ausdrücklich festhält, ist Rechtfertigung relativ
bezüglich mehrer Dinge; z. B. bezüglich der Verfügbarkeit von Belegen,
des Aufwands, sich solche zu beschaffen, der Zuhörerschaft und der
Standards evidentieller Stützung. Daß er Wahrheit nicht in derselben
Weise relativiert, deutet zumindest an, daß er einen Unterschied
zwischen dem Wahrsein einer Überzeugung und ihrem Gerechtfertigtsein
akzeptiert. Das Zugeständnis einer solchen Differenz genügt aber
bereits, ernsthafte Zweifel an seiner Auffassung zu wecken, wonach es

nichts bezüglich Wahrheit zu verstehen gibt, was nicht bereits im
Verstehen von Rechtfertigung enthalten ist.

Weiter ist zu fragen, ob er eine bündige Reduktion von Wahrheit auf
Rechtfertigung wirklich für möghch hält. Auch hier melden sich Zweifel,
denn in «Pragmatism, Davidson and Truth» gesteht er dem Ausdruck
«wahr» immerhin eine warnende Verwendung zu; etwa in Äußerungen
wie «Deine Überzeugung, daß p, ist völlig berechtigt, aber vielleicht nicht
wahr.» Mit dieser Verwendung werde daran erinnert, daß Rechtfertigung
relativ zu den Überzeugungen, die als Gründe für p genannt werden, und
nicht besser als diese sei.17 Ergibt sich daraus nicht eine Inkonsistenz mit
seinem pragmatistischen Leitsatz, der besagt: Was in der Praxis keinen
Unterschied macht, sollte auch in der Theorie oder in der Philosophie
keinen Unterschied machen?18 Denn warum sollte überhaupt jemand an
einen Unterschied erinnert werden, wenn dieser Unterschied keinen
Unterschied macht?19

Rorty begegnet diesem Einwand mit dem Hinweis, daß die gesamte
Kraft der warnenden Verwendung von «wahr» darin hegt, deuthch zu
machen, daß Rechtfertigung relativ zu einer (konkreten) Zuhörerschaft
ist und daß wir nie die Möghchkeit ausschheßen können, es gebe bereits
eine Zuhörerschaft oder werde eine existieren, vor der eine Überzeugung
nicht gerechtfertigt ist, die wir für gerechtfertigt halten.20 Dem kann man
zustimmen, aber daraus folgt noch nicht die Haltbarkeit seiner These,
derzufolge Wahrheit keine Rohe spielt, die über die Rolle hinausgeht, die

Rechtfertigung für uns spielt.

17 Vgl. RORTY: «Pragmatism, Davidson and Truth» (s. Anm. 3), S. 334-335.
18 Vgl. RORTY: Is Truth a Goal of Inquiry? Davidson vs. Wright (s. Anm. 4),

S. 281. Es ist ebendieser Leitsatz, der ihm zufolge Pragmatisten mißtrauisch macht
gegenüber dem von vielen Philosophen hervorgehobenen Unterschied zwischen
Rechtfertigung und Wahrheit.

19 Vgl. DAVIDSON: «Is truth a goal of inquiry? Discussion with Rorty», S. 18, in:
Donald Davidson. Truth, meaning and knowledge, hrsg. von U.M. Zeglen, London
1999, S. 17-19.

20 Vgl. RORTY: Is Truth a Goal of Inquiry? Davidson vs. Wright, S. 283.



172 Zur Wichtigkeit von Wahrheit

Gegen eine solche Reduktion sprechen nach meinem Dafürhalten
die drei folgenden Einwände:

Erstens klingt es «schieß), wenn Rorty behauptet, die Einschätzung
von Wahrheit und die von Rechtfertigung sei ein und dieselbe Aktivität.21

Rechtfertigung gibt uns Grund zu denken, die fraglichen Überzeugungen

seien wahr. Und in diesem Sinne hängt Rechtfertigung von der
Idee der Wahrheit ab, selbst dann, wenn man die Rede von einer Norm,
die uns auf das Streben nach Wahrheit verpflichtet, vermeiden will. Aber
Rechtfertigung hefert keine Gründe, daß etwas wahr ist, sondern bestenfalls

Gründe zu denken, daß es so ist.22

Gegen eine reduktionistische Auffassung spricht zweitens, daß

Rechtfertigung nicht in demselben Sinne in einer erhellenden Beziehung
zum Begriff der Überzeugung steht wie Wahrheit. Was heißt es jedoch,
hier von einer erhellenden oder erklärenden Rohe von Wahrheit zu
sprechen? Ich glaube, man muß zwei Ebenen unterscheiden: eine strukturelle
und eine interpretative. Auf der strukturellen Ebene — bei der Ausarbeitung

einer Interpretationstheorie in der Form einer Wahrheitstheorie —

übernimmt der Wahrheitsbegriff eine durchaus erklärende Funktion.23
Wenn es jedoch darum geht zu prüfen, ob eine solche (formale) Theorie
eine empirische Anwendung hat, ob sie sich interpretativ einsetzen läßt,
ist es die wechselseitige Bezogenheit der zentralen Begriffe «Wahrheit»,
«Bedeutung» und «Überzeugung», aus der die erklärende, sprich: interpretative

Kraft der (formalen) Theorie erwächst. Diese Wechselseitigkeit in
Rechnung gestellt, sehe ich auch keinen Widerspruch, wenn Davidson
behauptet, der Inhalt des Wahrheitsbegriffs könne nur zu Tage gefördert
werden, wenn er in Beziehung gesetzt werde mit Rede, Überzeugungen
und evaluativen Einstellungen.24

Die wechselseitige Bezogenheit möchte ich mit Bück auf Wahrheit
und Überzeugung mit den folgenden Überlegungen verdeutlichen: Die
Beziehung zwischen Wahrheit und Überzeugung ist eine innere. Wenn

21 Vgl. ebd., S. 281.
22 Vgl. MALPAS, Jeff: «Mapping the Structure of Truth: Davidson contra Rorty»,

S. 121, in: Truth and its Nature (if any), hrsg. von J. Peregrin, Dordrecht 1999, S. 117—

127.
23 Vgl. DAVIDSON: The Structure and Content of Truth (s. Anm. 2), S. 313.
24 Vgl. DAVIDSON: «Is truth a goal of inquiry? Discussion with Rorty» (s. Anm.

19), S. 18. Rorty sieht nicht, daß der formale, wahrheitskonditionale Erklärungsansatz,
so wichtig er ist, «bloß» eine Spiegelung der fundamentalen Rolle ist, die Wahrheit in
Bezug auf Bedeutung, Überzeugung und all die anderen propositionalen Einstellungen
spielt. Es ist diese Rolle, die den eigentlichen Fokus von Davidsons Untersuchungen
bildet; vgl. MALPAS: «Mapping the Structure of Truth: Davidson contra Rorty» (s. Anm.
22), S. 119.



Zur Wichtigkeit von Wahrheit 173

immer wir etwas glauben, glauben wir, daß es wahr ist. Wenn eine Person

3" glaubt, daß p, folgt, daß 3" glaubt, daß p wahr ist. In diesem Sinne

gibt es keine begriffliche Distanz zwischen Überzeugung und Wahrheit.
Die Beziehung zwischen Rechtfertigung und Überzeugung ist dagegen
eine äußere oder vermittelte, vermittelt über Wahrheit: 3"'s Gründe für die

Überzeugung, daß p, sind Gründe zu denken, daß p wahr ist. Mit Bück
auf die Irrtumsmöglichkeit ist hier allerdings eine Präzisierung
vorzunehmen. Wenn wir an die weiter oben im Zusammenhang mit dem Prinzip

der Nachsichtigkeit ins Spiel gebrachte Verklammerung von Inten-
tionalität und Rationalität anknüpfen, so kann man sagen: Wer rational
ist, richtet sich in seinem sprachlichen und nicht-sprachlichen Verhalten
nach seinen Überzeugungen, und zwar nicht auf gut Glück, sondern als

Wahrglauber. Zu echtem Glauben gehört wesentlich, daß Glauben und
Wahrglauben aus der Perspektive des glaubenden Subjekts untrennbar
sind.25 Das heißt nicht, daß die betreffende Person mit ihren Überzeugungen

immer richtig liegt. Mit Bezug auf das Problem des Irrtums sind
zwei Standpunkte zu unterscheiden. Vom Standpunkt des Interpreten
erzwingt die im Prinzip der Nachsichtigkeit beschlossene Methodologie
eine generelle Wahrheitsunterstellung, die das Überzeugungsmuster einer
Person insgesamt betrifft. Aber daraus folgt für ihn nicht, daß sich die zu
interpretierende Person nicht mit jeder einzelnen ihrer Überzeugungen
irren könnte. Vom Standpunkt der betreffenden Person gibt es dagegen
eine, wie Davidson sagt, abgestufte Wahrscheinlichkeit zugunsten der
Wahrheit jeder einzelnen ihrer eigenen Überzeugungen.26

Der dritte — und vielleicht gewichtigste — Einwand gegen Rorty und
seinen (wie überhaupt jeden) Versuch, Wahrheit auf Rechtfertigung zu
reduzieren, beruht auf der folgenden Überlegung27: Ein Satz wie «Es gibt
keine intelligenten außerirdischen Wesen» bringt eine Mutmaßung zum
Ausdruck, die gewiß unsere momentanen Möglichkeiten gerechtfertigter
Behauptbarkeit und wahrscheinlich unsere prinzipiellen Möglichkeiten
überschreitet. Es mag nun durchaus sein, daß man nicht mit der Frage

25 Vgl. KEMMERLING, Andreas: «Überzeugungen für Naturalisten», S. 72-74, in:
Perspektiven der Analytischen Philosophie, Bd. 18, hrsg. von G. Meggle und J. Nida-
Rümelin, Berlin 1997, S. 59—83.

26 Vgl. DAVIDSON: «A Coherence Theory of Truth and Knowledge» (s. Anm. 10),
S. 133.

27 Zu diesem Abschnitt hat mich eine Diskussion mit A. Burri, E. Marbach und
H. Linneweber-Lammerskitten angeregt, die sich anläßlich meines Vortrags einer
früheren Fassung des vorliegenden Papiers in Bern ergeben hat. Das nachfolgende
Beispiel habe ich Putnam entlehnt; vgl. PUTNAM, Hilary: Sense, Nonsense, an the Senses:

An Inquiry into the Powers of the Human Mind, S. 503-504, in: The journal of Philosophy

91 (1994) 445-517.



174 Zur Wichtigkeit von Wahrheit

befaßt ist, ob dieser Satz wahr ist oder nicht, und zwar auch dann, wenn
man nicht der Ansicht ist, seine «Nicht-Verifizierbarkeit» bedeute
zugleich, daß er nicht mit der Wirklichkeit «übereinstimme». Aber - und
das ist der entscheidende Punkt - wir können diesen Satz nicht nur
unabhängig von dieser Frage verstehen, sondern auch unabhängig davon, ob
wir sagen oder gar wissen können, wann er wahr ist. Daß wir ihn verstehen

können, beruht — wie schon Frege und Wittgenstein dargelegt haben
— darauf, daß Wahrheit und Bedeutung aufs Engste zusammenhängen.
Um diesen Satz — überhaupt einen Satz — zu verstehen, muß man wissen,
welches seine Wahrheitsbedingungen sind. Oder anders ausgedrückt:
Verständlich ist ein Satz nur, weil wir wissen, unter welchen Bedingungen
das Gesagte wahr oder falsch wäre. Von Rechtfertigungsbedingungen ist
hier keine Rede, und auch die Annahme, jeder Satz habe notwendig einen
Wahrheitswert, spielt hier keine Rolle. Was den fraglichen Satz wahr
macht, ist schlicht, daß es keine intelligenten außerirdischen Wesen gibt.
Oder in einer weniger verfänglichen, von Davidson favorisierten Form
ausgedrückt: Der Satz «Es gibt keine intelligenten außerirdischen Wesen»
ist wahr genau dann, wenn es keine intelligenten außerirdischen Wesen

gibt.
Aufgrund der vorgebrachten Einwände komme ich zum Schluß, daß

Rortys These, wonach Wahrheit keine Rolle spielt, die über die Rolle
hinausgeht, die Rechtfertigung für uns spielt, unhaltbar ist.

Im nun folgenden zweiten Teil möchte ich mich der Frage nach der

Wichtigkeit von Wahrheit ausgehend von der Frage nähern, ob Wahrheit
ein oder gar das Ziel unserer Erkenntnisbemühungen ist.

II.

Rortys Antwort auf diese Frage lautet, daß die Normativität, die die Zu-
schreibung von propositionalen Einstellungen leitet, keine weitere
Verpflichtung beinhaltet oder impliziert als die gegenüber dem Erfordernis
zur Rechtfertigung. Die Idee, es gebe eine zusätzliche Verpflichtung
gegenüber der Norm, die Wahrheit zu suchen, lehnt er daher strikt ab.28

Davidson stimmt der These Rortys zu, allerdings nur dann, wenn sie

in folgender Weise präzisiert wird: Die These sei korrekt, wenn sie als

die Behauptung verstanden werde, es sei das Ziel unserer Erkenntnisbemühungen,

substantielle Belege für unsere Überzeugungen zu suchen;
mehr könne nicht getan werden, wenn wir unsere Überzeugungen stüt-

28 Vgl. RORTY: Is Truth a Goal of Inquiry? Davidson vs. Wright (s. Anm. 4),
S. 287.



Zur Wichtigkeit von Wahrheit 175

zen wollen, denn wir können nicht etwas zu tun versuchen, von dem wir
wissen, daß wir es nicht tun können. Aus diesem Grund ist für ihn
Wahrheit keine zusätzliche Norm, die zur Norm oder den Normen epi-
stemischer Rechtfertigung hinzukommt. Ihm zufolge ist es jedoch
mißverständlich zu sagen, Wahrheit sei kein Ziel, denn es sei dasselbe Ziel:
Wir können gar nicht anders als denken — allerdings nicht immer zu
Recht, wie er anfügt -, daß über je mehr und bessere Belege wir verfügen,

desto größer die Wahrscheinlichkeit ist, daß wir mit dem, was wir
glauben, Recht haben.29

Gleichwohl: Davidson und Rorty stimmen nicht nur darin überein,
daß selbst unbegrenzte Rechtfertigung nicht wahrheitsgarantierend ist,
sondern auch darin, daß es nichts gibt, das sich in plausibler Weise als

ein oder gar das Ziel unserer Erkenntnisbemühungen beschreiben läßt.
Was auch immer wir und kommende Generationen in dieser Hinsicht
unternehmen, so kann man ihre Position zusammenfassen, unsere
Überzeugungen werden stets fallibel bleiben; wir wissen zwar viele Dinge und
wir lernen dazu, was wir jedoch nie mit Gewißheit wissen werden, ist,
welche der Dinge, die wir glauben, wahr sind. Wahrheiten kommen nicht
mit einem Zeichen daher, das sie von Falschheiten unterscheiden würde;
und da nicht erkennbar ist, wann wir sie erreicht haben sollten, ist es

witzlos, Wahrheit zu einem Ziel unserer Erkenntnisbemühungen zu
machen.3"

Steht diese Auffassung, so könnte ein Einwand zumal mit Blick auf
Davidson lauten, nicht in einem eklatanten Widerspruch mit der Veridi-
kalitätsthese? Ich glaube nicht, denn er hat mit dieser These, wonach
Überzeugungen ihrer Natur nach wahrheitsgemäß sind, weder je eine

Zielvorgabe — außer der des Verstehens — noch je die Schlußfolgerung
verknüpft, daß alle wahren Überzeugungen Wissen konstituieren. Das
entsprechende Argument sollte ja lediglich zeigen, weshalb es unmöglich
ist, daß all unsere Überzeugungen — auch wenn jede einzelne für sich
genommen falsch sein kann - auf einmal falsch sind.

Ein zweiter Einwand, den es zu prüfen gilt, stammt von Autoren, die
im Umfeld der Erkenntnistheorie ein begriffsanalytisches Projekt verfolgen.

Für Aiston, einen der führenden Vertreter dieser Richtung, gibt es

im wesentlichen zwei Arten, die Wichtigkeit von Wahrheit in Frage zu
stellen. Entweder werden Fragen bezüglich Wahrheit generell für über-

29 Vgl. DAVIDSON: «Is truth a goal of inquiry? Discussion with Rorty» (s. Anm.
19), S. 17.

30 Vgl. RORTY: Something to Steer by, S. 8, in: London Review of Books, 20. June,
1996 S. 7-8, sowie DAVIDSON: «The Centrality of Truth», S. 107, in: Truth and its
Nature (if any), hrsg. von J. Peregrin, Dordrecht 1999, S. 105-115.



176 Zur Wichtigkeit von Wahrheit

holt erklärt, oder es wird bestritten, daß Wahrheit das letzte Ziel unseres
Erkenntnisstrebens ist.31 Die zweite Art der Infragestellung — und nur
die interessiert im vorliegenden Zusammenhang — gründet ihm zufolge
auf der Überlegung, daß Wahrheit für uns unerreichbar ist oder daß wir
nie wissen können, ob wir sie erreicht haben oder nicht. Beide Gedanken
verwirft er, wobei er geltend macht, daß wir — außer wir hängen der
verfehlten Idee absoluter Gewißheit nach — durchaus zu Recht sagen können,

daß wir dies oder jenes wüßten.32 Da Davidson letzteres keineswegs
bestreitet und die Vorstellung, wonach Wahrheit für uns unerreichbar
sei, seinerseits aufs schärfste kritisiert, scheint mir Aistons Einwand
nicht zu greifen.

Damit ist allerdings noch nichts gegen Aistons positiven Vorschlag
gesagt. Für ihn zeigt sich die Wichtigkeit von Wahrheit für die
Erkenntnistheorie auf zwei Ebenen. Erstens auf der Ebene der Analyse von Wissen

und zweitens auf der der Analyse epistemischer Rechtfertigung. Ihm
zufolge ist kaum bestritten, daß Wahrheit, wenn auch keine hinreichende,

so doch eine notwendige Bedingung von Wissen ist. Was das
Verhältnis von Wahrheit und Rechtfertigung anbelangt, räumt er zwar ein,
daß dieses Verhältnis durchaus Anlaß zu tiefgreifenden Kontroversen
gibt, hält aber fest, daß das, was epistemische Rechtfertigung auszeichnet,

ihre Wahrheitsbezogenheit bzw. Wahrheitsdienlichkeit ist. «On a

<truth conducivity> position it is a fundamental constraint on conditions
of justification that the satisfaction of those conditions guarantee that it
is at least highly probable that the belief in question be true.»33

Gegen die von Alston vertretene Position gibt es meiner Meinung
nach einige gravierende Einwände vorzubringen:

Erstens: Das gesamte begriffsanalytische Projekt beruht auf der
höchst problematischen Voraussetzung, daß Wissen eine «Natur» hat, die
sich mit begriffsanalytischen Mitteln zu Tage fördern läßt.

Zweitens: Wahrheit ist eine Eigenschaft, die einer Überzeugung oder
sonst einem Wahrheitsträger zukommt oder nicht. Daher ist es «nutzlos»,

von einer hohen Wahrscheinlichkeit des Wahrseins einer Überzeugung

zu sprechen, wie dies Aiston in der zitierten Textstelle tut. Das ist
ja gerade der Punkt von Davidsons und Rortys Argumentation.
Rechtfertigung ist eine Eigenschaft, die von den tatsächlichen Fähigkeiten
menschlicher Wesen abhängt, zu erkennen, daß bestimmte Bedingungen

31 Vgl. ALSTON, William P.: A Realist Conception of Truth, Ithaca 1996, S. 234—235,
32 Vgl. ebd., S. 100-102.
33 Vgl. ebd., S. 241.



Zur Wichtigkeit von Wahrheit 177

erfüllt sind. Aber nicht nur diese Fähigkeiten, sondern auch die

fraglichen Bedingungen verändern sich. Wahrheit tut dies nicht.
Drittens: Die behauptete Wahrheitsdienlichkeit epistemischer

Rechtfertigung wäre zirkulär, wenn sie sich auf einen epistemischen
Wahrheitsbegriff berufen würde.34 Um konsistent vertreten werden zu können,

muß diese Position einen realistischen Wahrheitsbegriff in Anschlag
bringen, was Aiston in der Tat tut. Im Mittelpunkt realistischer
Wahrheitskonzeptionen steht die Idee, wonach es etwas in der Welt gibt, das

unsere Überzeugungen, Sätze oder Äußerungen wahr macht. Eine solche

Konzeption läßt sich dementsprechend nur dann verteidigen, wenn in
nicht-trivialer und nicht-zirkulärer Weise die Art von Dingen identifiziert
werden, die die fraglichen Wahrheitsträger wahr machen. Genau dies ist
es, was nach Davidson und Rorty bisher keiner realistischen Wahrheitsauffassung

gelungen ist. Das Problem ist grundsätzlicher Natur; es ist
das Problem jeder vermeintlichen nicht-konzeptionalisierten «Fassung»
von Dingen, wie sie in sich selbst sind. Denn: insofern die angeblichen
Wahrmacher nicht konzeptionalisiert sind, sind sie nicht isolier- oder
identifizierbar; insofern sie konzeptionalisiert sind, entpuppt sich die
Berufung auf sie als im besten Fall redundante Redeweise. Mit der realistischen

Wahrheitsauffassung steht und fällt aber letztlich auch die Idee

von Wahrheit als dem Ziel unserer Erkenntnisbemühungen. «Wahrheit»
tönt nur dann wie der Name eines Ziels, wenn es der Name — wie Rorty
hervorhebt — eines feststehenden Ziels ist, d. h. wenn der Fortschritt
Richtung Wahrheit unter Bezugnahme auf das metaphysische Bild erklärt
wird, demzufolge das Ziel solchen Bemühens die Übereinstimmung oder
Korrespondenz mit der intrinsischen Natur der Dinge ist.35

Zusammengenommen reichen die drei vorgebrachten Einwände meiner

Meinung nach aus, um die von Aiston vertretene Position grundsätzlich

in Frage zu stellen. Wird damit die Wichtigkeit von Wahrheit ganz
generell in Zweifel gezogen? Wenn die Wichtigkeit von Wahrheit nicht
daher rührt, daß sie das Ziel unseres Strebens ist, wie läßt sich dann ihre
Wichtigkeit überhaupt plausibel machen? Ist der Preis, wie Rorty nahelegt,

der, daß man Wahrheit «humanisiert» oder «epistemologisiert»?
Laut Davidson ziehen Pragmatisten wie Rorty aus dem Faktum, daß

wir nie mit Gewißheit sagen können, welche von unseren Überzeugungen

objektiv wahr sind, den Schluß, daß wir die am besten gerechtfertigten
und erfolgreichsten Überzeugungen, wenn es uns denn beliebt, mit

34 Auf diesen Punkt hat u.a. Goldman nachdrücklich hingewiesen; vgl. GOLDMAN,
Alvin I.: Epistemology and Cognition, Cambridge 1986, S. 116-121.

35 Vgl. RORTY: Is Truth a Goal of Inquiry? Davidson vs. Wright (s. Anm. 4),
S. 298.



178 Zur .Wichtigkeit von Wahrheit

den wahren identifizieren können. Dabei wird ihm zufolge die Idee von
Objektivität aufgegeben, und zwar unter der Voraussetzung, daß eine

Überzeugung oder eine Äußerung dann objektiv wahr ist, wenn ihre
Wahrheit unabhängig davon ist, ob wir sie rechtfertigen können bzw. ob
wir uns nach ihr richten oder nicht. Davidson geht mit Rorty einig, daß

wir Wahrheit nicht zugleich als etwas Objektives und als etwas zu
Verfolgendes oder Anzustrebendes auffassen können. Aber hier haben wir,
wie er sagt, eine Wahl: Anstatt die Auffassung aufzugeben, Wahrheit sei

objektiv, können wir Wahrheit als eine Norm, als etwas, worum wir uns
bemühen, preisgeben.36

Worin soll aber Objektivität bestehen, wenn nicht in dem, was Realisten

schon immer behauptet haben? Kommt Davidson diesen Behauptungen

nicht gefahrlich nahe, wenn er schreibt, zwar seien unsere
Begriffe in unseren Händen, aber dies bedeute nicht, daß sie nicht eine

objektive Realität beschreiben?37 Ich glaube nicht, denn er spricht in diesem

Zusammenhang nur von einem realistischen Grundgedanken, der für ihn
im gewöhnlichen Wahrheitsbegriff beschlossen hegt, im Unterschied zu
einer realistischen Wahrheitsdefinition, die er für im besten Fall leer
hält.38 Aber aus der Verabschiedung einer realistischen Wahrheitsauffassung

und der mit ihr gekoppelten Idee absoluter Objektivität und der
Idee einer endgültigen Beschreibung der Welt, wie sie ohnehin ist, folgt
nicht, wie Rorty meint, daß es — nicht einmal im Prinzip — einen Unterschied

gibt zwischen wahren Überzeugungen und Überzeugungen, nach
denen wir uns richten und die wir gegebenenfalls so gut wie möglich zu
rechtfertigen verpflichtet sind.

Zu sagen, daß Wahrheit davon abhänge, wie die Welt beschaffen sei,

hat nach meinem Dafürhalten primär die Funktion, solche voreiligen
Schlüsse und übereilten Versuche, Wahrheit zu «epistemologisieren», zu
unterbinden. Dies ändert nichts daran, daß Davidson sowohl radikal
nicht-epistemische — d. h. realistische - als auch radikal epistemische —

d. h. anti-realistische — Wahrheitsauffassungen abgelehnt: «Realism with
its insistence on radically nonepistemic correspondence, asks more of

36 Vgl. DAVIDSON: «The Centrality of Truth» (s. Anm. 30), S. 106-107.
37 Vgl. DAVIDSON: «Is truth a goal of inquiry? Discussion with Rorty» (s. Anm.

19), S. 19.
38 Vgl. ebd., S. 17, sowie DERS: «The Centrality of Truth» (s. Anm. 30), S. 113—

114. Diesen Unterschied in Rechnung gestellt, ist es auch unproblematisch zu sagen,
ein Satz wie etwa «Dieser Stuhl ist blau» stimme mit der Wirklichkeit überein.
Entscheidend ist zu sehen, daß man die Frage, mit welcher Wirklichkeit er übereinstimmt
(wenn er wahr ist), nur beantworten kann, indem man ebendiese Worte verwendet
(wobei der Bezug auf Tatsachen oder andere Entitäten überflüssig wird).



Zur Wichtigkeit von Wahrheit 179

truth than we can understand; antirealism, with its limitation of truth to
what can be ascertained, deprives truth of its role as an intersubjective
standard. We must find another way of viewing the matter.»39

Davidsons Neuansatz vereint zwei Grundgedanken. Der erste wurde
im ersten Teil bereits ausführlich behandelt und besagt: Was Wahrheit
davor bewahrt, radikal nicht-epistemisch zu sein, ist nicht, daß Wahrheit
epistemisch ist, sondern, daß Überzeugungen im wesentlichen wahrheitsgemäß

sind. Der zweite kann wie folgt ausgedrückt werden: Was Wahrheit

davor bewahrt, radikal nicht-realistisch zu sein, ist nicht, daß die
Wahrheit bezüglich dessen, was wir glauben, logisch unabhängig von der
Wahrheit dessen ist, was wir glauben, sondern, daß Wahrheit nicht wie
Sprache allein in unseren Händen ist (denn sie ist nicht wie diese von
uns gemacht).

Das Verdienst epistemischer Theorien sieht Davidson im wesentlichen

darin, daß sie den Begriff der Wahrheit auf menschliche Belange —

Sprache, Überzeugung, intentionale Handlung — beziehen, denn es sind
gerade diese Beziehungen, die Wahrheit zum Schlüssel dessen machen,
wie denkende Wesen wie wir die Welt erfassen. «Nothing in the world»,
so Davidson, «no object or event, would be true or false if there were no
thinking creatures.»40 Daß hier nicht nur von einem denkenden Wesen
die Rede ist, sondern der Plural verwendet wird, ist entscheidend: Um
eine Überzeugung zu haben, genügt es nicht, daß sich ein Lebewesen mit
Bezug auf diesen oder jenen Gegenstand bloß so oder anders verhält. Es
ist vielmehr erforderlich, daß es den Gegensatz zwischen einer wahren
und einer falschen Überzeugung erfaßt. Denn glauben kann ein Wesen

nur dann etwas, wenn es die Möglichkeit versteht, sich zu irren. Die
entscheidende Frage lautet daher, wie ein Wesen dazu kommt, den Gegensatz

zwischen Wahrheit und Irrtum, zwischen wahrer Überzeugung und
falscher Überzeugung zu begreifen. Die Antwort - gleichsam Wittgensteins

Lösung des Regelfolgeproblems varriierend — lautet: Um im Besitz
eines objektiven Maßstabs zu sein, der es erlaubt, zwischen dem bloß
subjektiven Fürwahrhalten und dem faktischen, d. h. objektiven Wahrsein

- zwischen dem, wie die Dinge scheinen und dem, wie sie sind — zu
unterscheiden, sind wenigstens zwei denkende Wesen erforderlich, die
miteinander interagieren und sich wechselseitig verständigen. Zur
Untermauerung dieser These dient das erstmals in «Rational Animais»
vorgetragene Triangulations-Argument:

39 DAVIDSON: The Structure and Content of Truth (s. Anm. 2), S. 309.
40 Ebd., S. 279.



180 Zur Wichtigkeit von Wahrheit

«Our sense of objectivity is the consequence of [...] triangulation [...] that
requires two creatures. Each interacts with an object, but what gives each
the concept of the way things are objectively is the base line formed
between the creatures by language.»41

Zwei Punkte gilt es hervorzuheben:
Erstens: Wir könnten uns mit anderen gar nicht verständigen, ohne

uns auf Objekte und Ereignisse zu beziehen, die nicht in der Verfügung
unseres Denkens stehen. Zur (sprachlichen) Verständigung gehört, daß
beide wechselseitig den jeweiligen Gegenstand, von dem die Rede ist,
ausmachen können. Wären diese Gegenstände bloß gedankliche oder
sprachliche Konstruktionen, so gäbe es sowohl für den einen wie auch
den anderen — mit einem Wort Seels — kein erkennbares Worüber ihrer
Rede.42

Zweitens: Wahrheit, und zwar objektive Wahrheit, hängt von zwei
fundamentalen Voraussetzungen ab: Sie setzt eine Gemeinschaft voraus

- im Minimum zwei Wesen - und sie setzt voraus, daß die beteiligten
Wesen in ihrer sprachlichen Interaktion ihre jeweiligen Überzeugungen
einem «Test» zu unterwerfen bereit sind, der ausserhalb der Verfügungsgewalt

des einzelnen liegt.43
Den Ursprung des Begriffs der objektiven Wahrheit in sozialer

Interaktion, mithin in sprachlicher Kommunikation anzusiedeln, zeigt aber,
wie weit sich diese Konzeption von Objektivität von einer realistischen
Konzeption, wie sie etwa von Aiston vertreten wird, entfernt hat.
Entscheidend ist, daß Objektivität sich ohne die für die realistische Position
kennzeichnende Vorstellung von etwas Absolutem und bereits
Feststehendem fassen läßt — etwas, dem wir uns zu unterwerfen haben, wenn
wir die Existenz einer unabhängig von unserem Denken und Erkennen
bestehenden Wirklichkeit sichern wollen. Damit entfällt auch das wichtigste

Motiv für Rortys subjektivistische Auffassung, die keinen Unterschied

zwischen Sein und Schein gelten lassen will.44 Ihm entgeht, daß
dieser Unterschied wichtig bleibt, selbst oder gerade dann, wenn er nicht
mit metaphysischen Präsupposidonen belastet ist.

41 DAVIDSON: «Rational Animais», S. 480, in: Actions and Events. Perspectives on
the Philosophy of Donald Davidson, hrsg. von E. LePore und B. McLaughlin, Oxford
1982, S. 473-480 (Erstpublikation in: Diabetica 36 [1982], S. 318-327).

42 Vgl. SEEL, Martin: Eine Theologie der Wahrheit, in: Die Zeit 45 (1999) 64.
43 Der springende Punkt ist, wie Davidson betont, nicht, daß der Konsens den

Begriff der Wahrheit definiert, sondern, daß er den Raum seiner Anwendung schafft; vgl.
DAVIDSON: «Die Emergenz des Denkens» (s. Anm. 16), S. 161.

44 Vgl. RORTY: Being that can be understood is language, in: London Review of
Books, 16 March 2000, S. 23-25.



Zur Wichtigkeit von Wahrheit 181

Wahrheit, so läßt sich zum Schluß festhalten, ist für uns nicht
deshalb wichtig, weil sie ein anzustrebendes Ziel darstellt. Wichtig ist Wahrheit

für uns vielmehr deshalb, weil sie untrennbar zu unserem Sagen,
Meinen und Denken gehört. «Truth», so schreibt Davidson, «is important
not because it is especially valuable or useful, though of course it may be

on occasion, but because without the idea of truth we would not be

thinking creatures, nor would we understand what it is for someone else

to be a thinking creature.»45

45 DAVIDSON: «The Centrality of Truth» (s. Anm. 30), S. 114. An dieser Stelle sei

J.-C. Wolf gedankt, der mir die Möglichkeit gab, eine erste Fassung des vorliegenden
Papiers in Fribourg vorzutragen.


	Zur Wichtigkeit von Wahrheit : Rorty versus Davidson

