Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Wichtigkeit von Wabhrheit : Rorty versus Davidson
Autor: Schaedler, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760906

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MATTHIAS SCHAEDLER

Zur Wichtigkeit von Wahrheit

Rorty versus Davidson

Rorty bestreitet die Wichtigkeit von Wahrheit, und zwar aufgrund von
Uberlegungen, die er in der Auseinandersetzung mit zentralen Gedanken
Davidsons entwickelt. Seine These lautet, dall beim Verstehen von
sprachlichem und nicht-sprachlichem Verhalten Wahrheit keine Rolle
spielt, die iiber die Rolle hinausgeht, die Rechtfertigung fiir uns spielt. Im
ersten Teil meiner Untersuchung befasse ich mich zur Hauptsache mit
dieser These und werde zu priifen versuchen, ob Rortys Argumentation
haltbar ist. Der zweite Teil nimmt seinen Ausgang von der Klirung der
Frage, ob Wahrheit ein Ziel unserer Erkenntnisbemiithungen ist. Hier ver-
suche ich mit Blick auf Davidson zu zeigen, daB man diese Frage durch-
aus verneinen kann, ohne damit den Begriff der Objektivitit preisgeben
zu mussen.

1

Eine wichtige These Davidsons lautet, daB eine Wahrheitstheorie (im
Stile Tarskis) die Aufgaben einer Bedeutungs- oder besser: einer Inter-
pretationstheorie erfiillen kann. Dabei hat er stets deutlich gemacht, dal3
er Wahrheit als den zentralen undefinierten Grundbegriff ansieht, in der
Hoffnung, durch detaillierte Ausfithrungen tber die Struktur der Wahr-
heit zur Bedeutung und zum Inhalt propositionaler Einstellungen vorzu-
stoBen.!

Ein zweiter Grundgedanke Davidsons besagt, daB3 jeder Versuch,
Wahrheit zu definieren, zum Scheitern verurteilt ist. Thm zufolge kann
Wahrheit weder durch den Begriff der Korrespondenz noch durch den
der Kohirenz, den der gerechtfertigten Behauptbarkeit oder den der
Niitzlichkeit erklirt werden; zumindest dann nicht, wenn «erkliren» im
anspruchsvollen Sinne von «analysieren» oder «zuriickfithren auf» ver-

! Vgl. etwa DAVIDSON, Donald: Inquiries into Truth and Interpretation, Oxford
1984.



166 Zur Wichtigkeit von Wahrheit

standen wird. Aus der Undefinierbarkeit von Wahrheit folgt fiir ihn je-
doch nicht, daB Wahrheit ein unwichtiger oder gar iiberflissiger Begriff
ist. Im Gegenteil: Thm zufolge spielt er eine zentrale Rolle beim Verste-
hen von sprachlichem und nicht-sprachlichem Verhalten, und zwar auf-
grund seiner engen Beziehung zum Begriff der Bedeutung und dem der
Uberzeugung.?

Nach Rortys Auffassung hat Davidson gleichsam gezeigt, weshalb
auf dem Gebiet der Wahrheitstheorie weniger mehr ist.> Anders als die-
ser glaubt er, damit sei zugleich gezeigt, dal dem Wahrheitsbegriff letzt-
lich ein signifikanter Inhalt abgeht, ein Inhalt, der tber die disquotie-
rende Verwendung des Ausdrucks «wahm hinausgeht. Neben dieser mi-
nimalistischen Auffassung sieht er sich zugleich zu einer reduktionistischen
Auffassung hingezogen, derzufolge man alles, was es iiber Wahrheit zu
sagen gibt, verstanden hat, wenn man die Rolle, die Rechtfertigung fiir
uns spielt, verstanden hat. Auf jeden Fall ist es ebendiese These, die er
mit Blick auf Davidsons Ausfiihrungen zu einer Wahrheitstheorie glaubt
verteidigen zu konnen.*

Die entscheidende Uberlegung, auf die er sich in diesem Zusam-
menhang bezieht, besagt, dal Tarski zwar im Detail gezeigt habe, wie die
Art von Muster bzw. Struktur zu beschreiben sei, die Wahrheit hervor-
bringen muB} (wortlich: «how to describe the kind of pattern truth must
make»), es bleibe aber fiir die Zwecke einer Interpretationstheorie noch
zu sagen, wie das Vorhandensein eines solchen Musters im menschlichen
Verhalten zu identifizieren sei.’

Die Methode, anhand derer wir dieses Muster identifizieren, besteht
nach Rortys Davidson-Auslegung darin, Informationen oder Belege zu
sammeln beziglich jener Ereignisse oder Situationen, die eine Person
veranlassen, eher den einen als den anderen Satz fiir wahr zu halten. Die-
se Information kann gewonnen werden, ohne dafl der Interpret weil3,
was der (geduBerte) Satz im Munde der betreffenden Person bedeutet,
und ohne daB er weiB, welches ihre Uberzeugungen sind. Sind aber ein-
mal genug solche Informationen oder Belege zusammen, so kdnnen wir

2 Vgl. insbes. DAVIDSON: «Afterthoughts, 1987», in: Reading Rorty, hrsg. von Alan
R. Malachowski, Oxford 1990, S. 134-138; DERS.: The Structure and Content of
Truth, in: The Journal of Philosophy 87 (1990) 279-328, sowie DERS.: The Folly of Try-
ing to Define Truth, in: The Journal of Philosophy 93 (1996) 263-278.

3 Vgl. RORTY, Richard: «Pragmatism, Davidson and Truth», S. 335-336, in: Truth
and Interpretation: Perspectives on the Philosophy of Donald Davidson, hrsg. von
E. LePore, Oxford 1986, S. 333-368.

4 Vgl. RORTY: Is Truth a Goal of Inquiry? Davidson vs. Wright, S. 281-287, in: The
Philosaphical Quarterly 45 (1995) 281-300.

> DAVIDSON: The Structure and Content of Truth (s. Anm. 2), S. 295



Zur Wichtigkeit von Wahrheit 167

den wesentlichen Schritt vom Nicht-Propositionalen zum Propositiona-
len, vom Nicht-Intentionalen zum Intentionalen machen. Denn, so fihrt
er fort, der Gebrauch intentionaler Ausdriicke, um menschliches Ver-
halten zu beschreiben, kennzeichnet «the emergence of the pattern
which truth makes — the pattern which links those episodes and situa-
tions in the world with the noises and marks made by the agent»S. Unter
Berufung auf Davidsons grundlegenden methodologischen Gedanken,
wonach sich die fiir die Zuschreibung intentionaler Einstellungen erfor-
derlichen Prinzipien (der Interpretation) aus normativen Erwigungen
herleiten — also unter Anspielung auf das, was Davidson unter dem Prizn-
zip der Nachsichtigkert faBt — kommt er zum Schluf}, daB3 das Muster, das
Wahrheit hervorbringt, dasselbe ist, das Rationalitit hervorbringt: «You
cannot have language without rationality, nor either without truth.»’
Gemill Rorty ist bereits alles gesagt, was es aus philosophischer
Sicht AufschluBBreiches iiber den Wahrheitsbegriff zu sagen gibt, wenn
einmal gezeigt wurde, wie er sich fiir die Konstruktion einer empirischen
Theorie iiber die Wahrheitsbedingungen der tatsichlichen und mogli-
chen AuBerungen eines Sprechers einsetzen 1iBt. Nach seiner Lesart ist
der einzige Trost, den Davidson in epistemologischer Hinsicht bietet, in des-
sen These zu sehen, wonach die meisten unserer Uberzeugungen und die
der anderen wahr sein miissen. Diese These — fortan werde ich von ihr
als der Veridikalitatsthese sprechen — ist thm zufolge weit weniger radikal,
als sie auf den ersten Blick erscheint. Sie besage lediglich, da3 gemil3 den
im Prinzip der Nachsichtigkeit gefaten Normen die meisten Uberzeu-
gungen, die irgend jemand hegt, mit den meisten unserer Uberzeugungen
zusammenfallen miissen. Zu sagen, chrzeugungen seien threr Natur
nach wahrheitsgemil, heile in letzter Konsequenz nicht mehr und nicht
weniger als zu sagen, daBl das Muster, das Wahrheit hervorbringt, das
Muster ist, das Rechtfertigung fiir uns hervorbringt.? Er schreibt:
«[...] Davidson’s Principle of Charity seems to oblige us only to regard
most of what the natives say as justified — to regard them as holding mostly
beliefs which we regard as true. Should they be unable to offer justification
which we regard as reasonable, there will be no coherent set of inferential
relationship to be detected between the various strings of marks and the
noises they produce, and therefore no rationality — no pattern of the sort
that truth makes. The pattern truth makes is, in fact, indistinguishable from
the pattern that justification to us makes — so it might be best to say simply

® RORTY: Is Truth a Goal of Inquiry? Davidson vs. Wright (s. Anm. 4), S. 284.
" Ebd.
8 Vgl. ebd., S. 286.



168 Zur Wichtigkeit von Wahrheit

that «most beliefs held by anybody are justifiable to us» rather than «most
beliefs held by anybody are true».»’

Hier, so denke ich, haben wir die entscheidende Stelle in Rortys Argu-
mentation erreicht. Um ihre Haltbarkeit zu priifen, méchte ich eine erste
Frage stellen: Was hat seine Behauptung, wonach das Muster, das Wahr-
heit hervorbringt, das Muster ist, das Rechtfertigung fiir uns hervor-
bringt, mit der Veridikalititsthese zu tun?

Zunichst ist zu sagen, dal} sie nicht die Grunde fiir Davidsons These
liefert, wonach die meisten unserer Uberzeugungen wahr sind. Recht be-
sehen umfaBt Davidsons diesbeziigliche Argumentation zwe: Argu-
mente: ein negatives und ein positives.

Das negative Argument dient der Untermauerung der These, wonach
nichts als Grund fiir eine Uberzeugung in Frage kommt, was nicht selbst
eine Uberzeugung ist.! Hitte er nur diese These, die fiir Rorty schon al-
les zu beinhalten scheint, zu verteidigen versucht, so wire er wahr-
scheinlich zum SchluBB gekommen, dal Wahrheit und Realitit letztlich
blof3 Konstrukte unserer Gedanken seien. Dal} er diese Reduktion nicht
vollzieht, hingt mit seinem zweiten, dem positiven Argument zusam-
men. Ausgangspunkt ist hier die Uberlegung, daB selbst eine maximal
kohirente Menge von in diesem Sinne gerechtfertigten Uberzeugungen
keine Garantie liefert fiir das Wahrsein ebendieser Uberzeugungen. Zu-
sammengenommen mit dem ersten Argument scheinen wir uns damit
allerdings folgendes Dilemma einzuhandeln: Gemill dem ersten Argu-
ment verbietet es sich einerseits, nach einer Garantie zu suchen, die au-
Berhalb des fraglichen Uberzeugungssystems liegt, da eine solche Suche
dem Skeptizismus Tur und Tor 6ffnet. Andererseits wird mit der fragli-
chen Uberlegung geltend gemacht, daB dieses Argument den Mangel hat,
niemandem einen Grund dafiir angeben zu konnen, seine bzw. ihre
Uberzeugungen (unter der Voraussetzung sie seien kohirent) fiir wahr zu
halten. «We are caught», so Davidson, «between a false answer to the
sceptic, and no answerm; es sei denn, wie er sich anzufiigen beeilt, wir
finden einen Grund (reason) fir die Annahme, daf3 die meisten unserer
Uberzeugungen wahr sind, der nicht selbst wiederum in eine Spielart der
Evidenz (evidence) zuruckfallt.!

?Ebd., S. 286-287.

10 Vgl. DAVIDSON: «A Coherence Theory of Truth and Knowledge», S. 123, in:
Reading Rorty, hrsg. von Alan R. Malachowski, Oxford 1990, S. 120-134; (Erstpubli-
kation in: Kant oder Hegel?, hrsg. von D. Henrich, Stuttgart 1983, S. 423-438), sowie
DERS.: «Afterthoughts, 1987» (s. Anm. 2), S. 135.

" DAVIDSON: «A Coherence Theory of Truth and Knowledge», S. 127 (s. Anm.
10). Unter «Evidenz» ist hier die Gesamtheit der Erfahrung, das Gegebene oder be-



Zur Wichtigkeit von Wahrheit 169

Diesen Grund liefert das zweite — konstruktive — Argument, das sei-
nerseits zwei Teile umfaBt:
Im ersten Teil wird geltend gemacht:

«that a correct understanding of the speech, beliefs, desires, intentions and
other propositional attitudes of a person leads to the conclusion that most
of a person’s beliefs must be true, and so there is a legitimate presumption
that any one of them, if it coheres with most of the rest, is true.»!?

Im zweiten Teil wird sodann die These verteidigt:

«that anyone with thoughts, and so in particular anyone who wonders
whether he has any reason to suppose he is generally right about the nature
of his environment, must know what a belief is, and how in general beliefs
are to be detected and interpreted.»'®

Da es sich hierbei um allgemeinste Sachverhalte handelt, die wir beriick-
sichtigen miissen, wenn wir mit anderen kommunizieren wollen, sieht er
sich zur Behauptung berechtigt, dall wir wissen, daf} es gute Griinde fiir
die Annahme gibt, die Uberzeugungen irgendeiner Person, unsere eige-
nen eingeschlossen, seien im allgemeinen wahr. Die Suche nach einer
weitergehenden Garantie oder Versicherung hilt er nicht nur fir nicht
moglich, sondern auch fir nutzlos; es geniigt ihm zufolge zu erkennen,
daB Uberzeugungen ihrer Natur nach wabrheitsgemaff sind."*

Es ist also Davidsons umfassende Theorie der Interpretation, die
den Grund fiir die Annahme bildet, daf3 die meisten Uberzeugungen ei-
ner Person wahr sind. In ihr sind holistische und externalistische Erwi-
gungen vereint und auf eine triangulire Struktur bezogen — eine Struktur,
die einerseits auf der sprachlichen Interaktion zwischen wenigstens zwei
Wesen und andererseits auf der Interaktion zwischen jedem der beteilig-
ten Wesen und einer thnen gemeinsamen Welt beruht.

DafB} Rorty diesem umfassenden Bild des Zusammenspiels der Be-
dingungen gelingender Interpretation bzw. Kommunikation nicht ge-
recht wird, zeigt sich exemplarisch an seiner einseitigen Auslegung des
Prinzips der Nachsichtigkeit. GemiB3 Davidson umfal3t dieses zwei Prin-
zipien: das Prinzip der Kohirenz- und jenes der Wahrheitsunterstel-
lung.’® Rorty hat nur das erste im Auge. Im Rahmen dieses Prinzips
spielen — wie er richtig sieht — die inferentiellen Beziehungen zwischen

stimmte Muster sensorischer Stimulation in threr Funktion als rechtfertigendes Fun-
dament fiir die Gesamtheit unserer Uberzeugungen zu verstehen.

2Ebd,, S. 127-128.

B3 Ebd,, S. 128.

L Vgl. ebd., S. 128, sowie DERS.: «A fterthoughts, 1987» (s. Anm. 2), S. 136.

15 Vgl. DAVIDSON: «Three Varieties of Knowledge», in: A.]. Ayer Memorial Es-
says, hrsg. von A. Phillips Griffiths, Cambridge 1991, S. 153-166.



170 Zur Wichtigkeit von Wahrheit

Uberzeugungen eine entscheidende Rolle, und zwar in dem Sinne, daB3
die Moglichkeit, das sprachliche und nicht-sprachliche Verhalten einer
Person zu verstehen, von der Existenz eines rationalen Musters abhingt,
einem Muster, das im groBen und ganzen von allen rationalen Wesen
geteilt werden muB}. Das Prinzip der Wahrheitsunterstellung fordert
demgegeniiber, einen Sprecher — wenn immer moglich und insbesondere
in den in methodologischer Hinsicht einfachsten und grundlegendsten
Fillen — so zu interpretieren, daf die von thm fiir wahr gehaltenen Sitze
auch tatsichlich wahr sind. Es handelt sich hierbei um sog. pergeptuelle
Uberzeugungen; also jene Uberzeugungen, die direkt durch das verur-
sacht sind, was gesehen, gehort oder sonstwie wahrgenommen wird. Sol-
che Uberzeugungen sind gemiB Davidson wahr, weil ihr Inhalt gerade
durch das bestimmt wird, was sie typischerweise verursacht.!

Damit liB8t sich mein Einwand gegen Rorty auf den folgenden Punkt
bringen: Dadurch, daB er unter dem Prinzip der Nachsichtigkeit lediglich
eine epistemologisch zu charakterisierende Prisupposition versteht, ist er
blind fiir das komplexe Zusammenspiel zwischen der Kohirenz- und der
Wahrheitsunterstellung. Das heiBt, es entgeht thm die eigentliche Pointe
dessen, was Davidson mit «evidentieller Stiitzung» (evidential support)
meint. Hierbei geht es um eine Beziehung, die von zwei Faktoren be-
stimmt wird: auf der einen Seite die kausale Verbundenheit einer be-
stimmten Uberzeugung mit den Dingen oder Ereignissen, durch die sie
verursacht wird, und auf der anderen Seite die Kohirenz bzw. Konsi-
stenz mit jenem Uberzeugungsmuster, in das sie eingebettet ist.

Hier nun mochte ich mit einer zweiten Frage ansetzen, denn daf
Rorty die Wahrheitsunterstellung ausblendet und die Veridikalititsthese
umdeutet, hat durchaus Konzept und griindet letztlich in seinem Bestre-
ben, die Differenz zwischen Wahrheit und Rechtfertigung als eine blof}
angebliche auszuweisen. Die Frage lautet daher, ob sich Wahrheit in
konsistenter Weise auf Rechtfertigung reduzieren liBt

Mit Blick auf Rortys reduktionistisches Bestreben ist zunichst fest-
zuhalten, daB Wahrheit nicht in derselben Weise re/ativ ist wie Rechtfer-

16 Nach Davidson sind die fraglichen Ursachen sowohl beziiglich Umfang als auch
beziiglich Distanz unbestimmt. Die erste Ambiguitit betrifft die Frage, welcher Teil
einer umfassenden Ursache der fiir den Inhalt relevante Teil ist; die zweite, die Frage,
welches die fiir den Inhalt relevanten Stimuli sind — die proximalen oder distalen; vgl.
DAVIDSON: «Die Emergenz des Denkens», S. 161, in: Die Erfindung des Universums,
hrsg. von W.G. Saltzer u.a., Frankfurt .M. 1997, S. 152-167. Diese beiden Fragen ma-
chen deutlich, daBl es sich bei den zur Diskussion stehenden kausalen Beziehungen
nicht um «blinde Krifte» handelt und daBl der von Davidson in Anschlag gebrachte
Begriff der kausalen Beziehung in den Kreis der intentionalen Begriffe eingebunden
1st.



Zur Wichtigkeit von Wahrheit 171

tigung. Wie er selbst ausdriicklich festhilt, ist Rechtfertigung relativ be-
ziiglich mehrer Dinge; z. B. beziiglich der Verfiigbarkeit von Belegen,
des Aufwands, sich solche zu beschaffen, der Zuhorerschaft und der
Standards evidentieller Stiitzung. DaB er Wahrheit nicht in derselben
Weise relativiert, deutet zumindest an, dal} er einen Unterschied zwi-
schen dem Wahrsein einer Uberzeugung und ihrem Gerechtfertigtsein
akzeptiert. Das Zugestindnis einer solchen Differenz genigt aber be-
reits, ernsthafte Zweifel an seiner Auffassung zu wecken, wonach es
nichts beziiglich Wahrheit zu verstehen gibt, was nicht bereits im Ver-
stehen von Rechtfertigung enthalten ist.

Weiter ist zu fragen, ob er eine biindige Reduktion von Wahrheit auf
Rechtfertigung wirklich fiir méglich hilt. Auch hier melden sich Zweifel,
denn in «Pragmatism, Davidson and Truth» gesteht er dem Ausdruck
«wahrm» immerhin eine warnende Verwendung zu; etwa in Auﬁemngen
wie «Deine Uberzeugung, daB p, ist vollig berechtigt, aber vielleicht nicht
wahr.» Mit dieser Verwendung werde daran erinnert, dall Rechtfertigung
relativ zu den Uberzeugungen, die als Griinde fiir p genannt werden, und
nicht besser als diese sei.!” Ergibt sich daraus nicht eine Inkonsistenz mit
seinem pragmatistischen Leitsatz, der besagt: Was in der Praxis keinen
Unterschied macht, sollte auch in der Theorie oder in der Philosophie
keinen Unterschied machen?!® Denn warum sollte iiberhaupt jemand an
einen Unterschied erinnert werden, wenn dieser Unterschied keinen
Unterschied macht???

Rorty begegnet diesem Einwand mit dem Hinweis, daB3 die gesamte
Kraft der warnenden Verwendung von «wahrm darin liegt, deutlich zu
machen, dal Rechtfertigung relativ zu einer (konkreten) Zuhorerschaft
ist und dal} wir nie die Moglichkeit ausschlieBen kénnen, es gebe bereits
eine Zuhorerschaft oder werde eine existieren, vor der eine Uberzeugung
nicht gerechtfertigt ist, die wir fiir gerechtfertigt halten.? Dem kann man
zustimmen, aber daraus folgt noch nicht die Haltbarkeit seiner These,
derzufolge Wahrheit keine Rolle spielt, die iiber die Rolle hinausgeht, die
Rechtfertigung fiir uns spielt.

1 Vgl. RORTY: «Pragmatism, Davidson and Truth» (s. Anm. 3), S. 334-335.

8 Vgl. RORTY: Is Truth a Goal of Inquiry? Davidson »s. Wright (s. Anm. 4),
S. 281. Es ist ebendieser Leitsatz, der ihm zufolge Pragmatisten miBtrauisch macht ge-
geniiber dem von vielen Philosophen hervorgehobenen Unterschied zwischen Recht-
fertigung und Wahrheit.

9 Vgl. DAVIDSON: «Is truth a goal of inquiry? Discussion with Rorty», S. 18, in:
Donald Davidson. Truth, meaning and knowledge, hrsg. von U.M. Zeglen, London
1999, 8. 17-19.

2 vVgl. RORTY: Is Truth a Goal of Inquiry? Davidson »s. Wright, S. 283.



172 Zur Wichtigkeit von Wahrheit

Gegen eine solche Reduktion sprechen nach meinem Dafiirhalten
die drei folgenden Einwinde:

Erstens klingt es «schief», wenn Rorty behauptet, die Einschitzung
von Wahrheit und die von Rechtfertigung sei ein und dieselbe Aktivi-
tit.2! Rechtfertigung gibt uns Grund zu denken, die fraglichen Uberzeu-
gungen seien wahr. Und in diesem Sinne hingt Rechtfertigung von der
Idee der Wahrheit ab, selbst dann, wenn man die Rede von einer Norm,
die uns auf das Streben nach Wahrheit verpflichtet, vermeiden will. Aber
Rechtfertigung liefert keine Griinde, daf3 etwas wahr is7, sondern besten-
falls Griinde zu denken, dal} es so 1st.2

Gegen emne reduktionistische Auffassung spricht zweitens, dal}
Rechtfertigung nicht in demselben Sinne in einer erhellenden Beziehung
zum Begriff der Uberzeugung steht wie Wahrheit. Was heif3t es jedoch,
hier von einer erhellenden oder erklirenden Rolle von Wahrheit zu spre-
chen? Ich glaube, man mul zwei Ebenen unterscheiden: eine strukturelle
und eine interpretative. Auf der strukturellen Ebene — bei der Ausarbei-
tung einer Interpretationstheorie in der Form einer Wahrheitstheorie —
ubernimmt der Wahrheitsbegriff eine durchaus erklirende Funktion.?
Wenn es jedoch darum geht zu priifen, ob eine solche (formale) Theorie
eine empirische Anwendung hat, ob sie sich interpretativ einsetzen laBt,
ist es die wechselseitige Bezogenheit der zentralen Begriffe «Wahrheit», «Be-
deutung» und «Uberzeugungy, aus der die erklirende, sprich: interpre-
tative Kraft der (formalen) Theorie erwichst. Diese Wechselseitigkeit in
Rechnung gestellt, sehe ich auch keinen Widerspruch, wenn Davidson
behauptet, der Inhalt des Wahrheitsbegriffs konne nur zu Tage gefordert
werden, wenn er in Beziehung gesetzt werde mit Rede, Uberzeugungen
und evaluativen Einstellungen.?

Die wechselseitige Bezogenheit méchte ich mit Blick auf Wahrheit
und Uberzeugung mit den folgenden Uberlegungen verdeutlichen: Die
Beziehung zwischen Wahrheit und Uberzeugung ist eine znmere. Wenn

1 Vgl ebd., S. 281.

22 Vgl. MALPAS, Jeff: «Mapping the Structure of Truth: Davidson confra Rortyn,
S. 121, in: Truth and its Nature (if any), hrsg. von J. Peregrin, Dordrecht 1999, S. 117-
127.

2 Vgl. DAVIDSON: The Structure and Content of Truth (s. Anm. 2), S. 313.

24 Vgl. DAVIDSON: «Is truth a goal of inquiry? Discussion with Rorty» (s. Anm.
19), S. 18. Rorty sieht nicht, dafl der formale, wahrheitskonditionale Erklirungsansatz,
so wichtig er ist, «bloB» eine Spiegelung der fundamentalen Rolle ist, die Wahrheit in
Bezug auf Bedeutung, Uberzeugung und all die anderen propositionalen Einstellungen
spielt. Es ist diese Rolle, die den eigentlichen Fokus von Davidsons Untersuchungen
bildet; vgl. MALPAS: «Mapping the Structure of Truth: Davidson contra Rorty» (s. Anm.
22), 8. 119.



Zur Wichtigkeit von Wahrheit 173

immer wir etwas glauben, glauben wir, daBl es wahr ist. Wenn eine Per-
son S glaubt, daB p, folgt, daBB S glaubt, daB p wahr ist. In diesem Sinne
gibt es keine begriffliche Distanz zwischen Uberzeugung und Wahrheit.
Die Beziehung zwischen Rechtfertigung und Uberzeugung ist dagegen
eine dguffere oder vermittelte, vermittelt iber Wahrheit: §’s Griinde fiir die
Uberzeugung, daB p, sind Griinde zu denken, daBl p wahr ist. Mit Blick
auf die Irrtumsmoglichkeit ist hier allerdings eine Prizisierung vorzu-
nehmen. Wenn wir an die weiter oben im Zusammenhang mit dem Prin-
zip der Nachsichtigkeit ins Spiel gebrachte Verklammerung von Inten-
tionalitat und Rationalitit ankntpfen, so kann man sagen: Wer rational
ist, richtet sich in seinem sprachlichen und nicht-sprachlichen Verhalten
nach seinen Uberzeugungen, und zwar nicht auf gut Gliick, sondern als
Wahrglauber. Zu echtem Glauben gehort wesentlich, daB Glauben und
Wahrglauben aus der Perspektive des glaubenden Subjekts untrennbar
sind.? Das hei3t nicht, daBB die betreffende Person mit ihren Uberzeu-
gungen immer richtig liegt. Mit Bezug auf das Problem des Irrtums sind
zwei Standpunkte zu unterscheiden. Vom Standpunkt des Interpreten er-
zwingt die im Prinzip der Nachsichtigkeit beschlossene Methodologie
eine generelle Wahrheitsunterstellung, die das Uberzeugungsmuster einer
Person insgesamt betrifft. Aber daraus folgt fiir thn nicht, daB sich die zu
interpretierende Person nicht mit jeder einzelnen ihrer Uberzeugungen
irren konnte. Vom Standpunkt der betreffenden Person gibt es dagegen
eine, wie Davidson sagt, abgestufte Wahrscheinlichkeit zugunsten der
Wahrheit jeder einzelnen ihrer eigenen Uberzeugungen.?

Der dritte — und vielleicht gewichtigste — Einwand gegen Rorty und
seinen (wie uberhaupt jeden) Versuch, Wahrheit auf Rechtfertigung zu
reduzieren, beruht auf der folgenden Uberlegung?: Ein Satz wie «Es gibt
keine intelligenten auBerirdischen Wesen» bringt eine MutmaBBung zum
Ausdruck, die gewil unsere momentanen Moglichkeiten gerechtfertigter
Behauptbarkeit und wahrscheinlich unsere prinzipiellen Moglichkeiten
Uberschreitet. Es mag nun durchaus sein, dal man nicht mit der Frage

% Vgl. KEMMERLING, Andreas: «Uberzeugungen fiir Naturalisten», S. 72-74, in:
Perspektiven der Analytischen Philosophie, Bd. 18, hrsg. von G. Meggle und J. Nida-
Riimelin, Berlin 1997, S. 59-83.

2% Vgl. DAVIDSON: «A Coherence Theory of Truth and Knowledge» (s. Anm. 10),
S. 133.

27 Zu diesem Abschnitt hat mich eine Diskussion mit A. Burri, E. Marbach und
H. Linneweber-Lammerskitten angeregt, die sich anlaBlich meines Vortrags einer frii-
heren Fassung des vorliegenden Papiers in Bern ergeben hat. Das nachfolgende Bei-
spiel habe ich Putnam entlehnt; vgl. PUTNAM, Hilary: Sense, Nonsense, an the Senses:
An Inquiry into the Powers of the Human Mind, S. 503-504, in: The Journal of Philoso-
phy 91 (1994) 445-517.



174 Zur Wichtigkeit von Wahrheit

befaf3t ist, ob dieser Satz wahr ist oder nicht, und zwar auch dann, wenn
man nicht der Ansicht ist, seine «Nicht-Verifizierbarkeit» bedeute zu-
gleich, daB er nicht mit der Wirklichkeit «ibereinstimme». Aber — und
das ist der entscheidende Punkt — wir kénnen diesen Satz nicht nur un-
abhingig von dieser Frage versteben, sondern auch unabhingig davon, ob
wir sagen oder gar wissen konnen, wann er wahr ist. Dal} wir thn verste-
hen kénnen, beruht — wie schon Frege und Wittgenstein dargelegt haben
— darauf, dal Wahrheit und Bedeutung aufs Engste zusammenhingen.
Um diesen Satz — iiberhaupt einen Satz — zu verstehen, mufl man wissen,
welches seine Wahrheitsbedingungen sind. Oder anders ausgedriickt: Ver-
stindlich ist ein Satz nur, weil wir wissen, unter welchen Bedingungen
das Gesagte wahr oder falsch wire. Von Rechtfertigungsbedingungen ist
hier keine Rede, und auch die Annahme, jeder Satz habe notwendig einen
Wahrheitswert, spielt hier keine Rolle. Was den fraglichen Satz wahr
macht, ist schlicht, daB} es keine intelligenten auBerirdischen Wesen gibt.
Oder in einer weniger verfinglichen, von Davidson favorisierten Form
ausgedriickt: Der Satz «Es gibt keine intelligenten aulerirdischen Wesen»
ist wahr genau dann, wenn es keine intelligenten auBlerirdischen Wesen
gibt.

Aufgrund der vorgebrachten Einwinde komme ich zum Schluf}, daf3
Rortys These, wonach Wahrheit keine Rolle spielt, die iiber die Rolle
hinausgeht, die Rechtfertigung fiir uns spielt, unhaltbar ist.

Im nun folgenden zweiten Teil méchte ich mich der Frage nach der
Wichtigkeit von Wahrheit ausgehend von der Frage nihern, ob Wahrheit
ein oder gar das Ziel unserer Erkenntnisbemiihungen ist.

II.

Rortys Antwort auf diese Frage lautet, dall die Normativitit, die die Zu-
schreibung von propositionalen Einstellungen leitet, keine weitere Ver-
pflichtung beinhaltet oder impliziert als die gegeniiber dem Erfordernis
zur Rechtfertigung. Die Idee, es gebe eine zusitzliche Verpflichtung ge-
geniiber der Norm, die Wahrheit zu suchen, lehnt er daher strikt ab.?
Davidson stimmt der These Rortys zu, allerdings nur dann, wenn sie
in folgender Weise prizisiert wird: Die These sei korrekt, wenn sie als
die Behauptung verstanden werde, es sei das Ziel unserer Erkenntnisbe-
mithungen, substantielle Belege fiir unsere Uberzeugungen zu suchen;
mehr kénne nicht getan werden, wenn wir unsere Uberzeugungen stiit-

2 Vgl. RORTY: Is Truth a Goal of Inquiry? Davidson ss. Wright (s. Anm. 4),
S. 287.



Zur Wichtigkeit von Wahrheit 175

zen wollen, denn wir kénnen nicht etwas zu tun versuchen, von dem wir
wissen, dall wir es nicht tun koénnen. Aus diesem Grund ist fiir ihn
Wahrheit keine zusitzliche Norm, die zur Norm oder den Normen epi-
stemischer Rechtfertigung hinzukommt. Thm zufolge ist es jedoch mil3-
verstindlich zu sagen, Wahrheit sei kein Ziel, denn es sei dasselbe Ziel:
Wir konnen gar nicht anders als denken — allerdings nicht immer zu
Recht, wie er anfiigt —, daB} iiber je mehr und bessere Belege wir verfi-
gen, desto groBer die Wahrscheinlichkeit ist, dal wir mit dem, was wir
glauben, Recht haben.?

Gleichwohl: Davidson und Rorty stimmen nicht nur darin tberein,
dal} selbst unbegrenzte Rechtfertigung nicht wahrheitsgarantierend ist,
sondern auch darin, daB es nichts gibt, das sich in plausibler Weise als
ein oder gar das Ziel unserer Erkenntnisbemithungen beschreiben lif3t.
Was auch immer wir und kommende Generationen in dieser Hinsicht
unternehmen, so kann man ihre Position zusammenfassen, unsere Uber-
zeugungen werden stets fa//ibe/ bleiben; wir wissen zwar viele Dinge und
wir lernen dazu, was wir jedoch nie mit GewiBheit wissen werden, ist,
welche der Dinge, die wir glauben, wahr sind. Wahrheiten kommen nicht
mit einem Zeichen daher, das sie von Falschheiten unterscheiden wiirde;
und da nicht erkennbar ist, wann wir sie erreicht haben sollten, ist es
witzlos, Wahrheit zu einem Ziel unserer Erkenntnisbemiithungen zu ma-
chen.®

Steht diese Auffassung, so konnte ein Einwand zumal mit Blick auf
Davidson lauten, nicht in einem eklatanten Widerspruch mit der Veridi-
kalititsthese? Ich glaube nicht, denn er hat mit dieser These, wonach
Uberzeugungen ihrer Natur nach wahrheitsgemiB sind, weder je eine
Zielvorgabe — auBler der des Verstehens — noch je die SchluBfolgerung
verkniipft, daf3 alle wahren Uberzeugungen Wissen konstituieren. Das
entsprechende Argument sollte ja lediglich zeigen, weshalb es unméglich
ist, daB all unsere Uberzeugungen — auch wenn jede einzelne fiir sich ge-
nommen falsch sein kann — auf einmal falsch sind.

Ein zweiter Einwand, den es zu priifen gilt, stammt von Autoren, die
im Umfeld der Erkenntnistheorie ein begriffsanalytisches Projekt verfol-
gen. Fir Alston, einen der fithrenden Vertreter dieser Richtung, gibt es
im wesentlichen zwei Arten, die Wichtigkeit von Wahrheit in Frage zu
stellen. Entweder werden Fragen beziiglich Wahrheit generell fiir tiber-

¥ Vgl. DAVIDSON: «Is truth a goal of inquiry? Discussion with Rorty» (s. Anm.
19), S. 17.

% Vgl. RORTY: Something to Steer by, S. 8, in: London Review of Books, 20. June,
1996 S. 7-8, sowie DAVIDSON: «The Centrality of Truth», S. 107, in: Truth and its
Nature (if any), hrsg. von ]. Peregrin, Dordrecht 1999, S. 105-115.



176 Zur Wichtigkeit von Wahrheit

holt erklirt, oder es wird bestritten, dall Wahrheit das letzte Ziel unseres
Erkenntnisstrebens ist.’! Die zweite Art der Infragestellung — und nur
die interessiert im vorliegenden Zusammenhang — grindet ihm zufolge
auf der Uberlegung, dal Wahrheit fiir uns unerreichbar ist oder daBl wir
nie wissen konnen, ob wir sie erreicht haben oder nicht. Beide Gedanken
verwirft er, wobei er geltend macht, daB8 wir — auBler wir hingen der ver-
fehlten Idee absoluter GewiBheit nach — durchaus zu Recht sagen kon-
nen, dafl wir dies oder jenes wiiiten.’? Da Davidson letzteres keineswegs
bestreitet und die Vorstellung, wonach Wahrheit fir uns unerreichbar
sei, seinerseits aufs schirfste kritisiert, scheint mir Alstons Einwand
nicht zu greifen.

Damit ist allerdings noch nichts gegen Alstons positiven Vorschlag
gesagt. Fiir ihn zeigt sich die Wichtigkeit von Wahrheit fiir die Erkennt-
nistheorie auf zwei Ebenen. Erstens auf der Ebene der Analyse von Wis-
sen und zweitens auf der der Analyse epistemischer Rechtfertigung. Thm
zufolge ist kaum bestritten, dal Wahrheit, wenn auch keine hinreichen-
de, so doch eine notwendige Bedingung von Wissen ist. Was das Ver-
hiltnis von Wahrheit und Rechtfertigung anbelangt, riumt er zwar ein,
dal} dieses Verhiltnis durchaus AnlaB zu tiefgreifenden Kontroversen
gibt, hilt aber fest, daB das, was epistemische Rechtfertigung auszeich-
net, thre Wahrheitsbezogenheit bzw. Wahrheitsdienlichkeit ist. «On a
ruth conducivity) position it is a fundamental constraint on conditions
of justification that the satisfaction of those conditions guarantee that it
is at least highly probable that the belief in question be true.»*

Gegen die von Alston vertretene Position gibt es meiner Meinung
nach einige gravierende Einwinde vorzubringen:

Erstens: Das gesamte begriffsanalytische Projekt beruht auf der
hochst problematischen Voraussetzung, dall Wissen eine «Natu» hat, die
sich mit begriffsanalytischen Mitteln zu Tage fordern 1aBt.

Zweitens: Wahrheit ist eine Eigenschaft, die einer Uberzeugung oder
sonst einem Wahrheitstriger zukommt oder nicht. Daher ist es «nutz-
los», von einer hohen Wahrscheinlichkeit des Wahrseins einer Uberzeu-
gung zu sprechen, wie dies Alston in der zitierten Textstelle tut. Das ist
ja gerade der Punkt von Davidsons und Rortys Argumentation. Recht-
fertigung ist eine Eigenschaft, die von den tatsichlichen Fihigkeiten
menschlicher Wesen abhingt, zu erkennen, da3 bestimmte Bedingungen

31 Vgl. ALSTON, William P.: A Realist Conception of Truth, Ithaca 1996, S. 234-235.
32 Vgl. ebd., S. 100-102.
3 Vgl. ebd., S. 241.



Zur Wichtigkeit von Wahrheit 177

erfilllt sind. Aber nicht nur diese Fihigkeiten, sondern auch die
fraglichen Bedingungen verindern sich. Wahrheit tut dies nicht.

Drittens: Die behauptete Wahrheitsdienlichkeit epistemischer Recht-
fertigung wire zirkulir, wenn sie sich auf einen epistemischen Wahr-
heitsbegriff berufen wiirde.*® Um konsistent vertreten werden zu kon-
nen, muB diese Position einen realistischen Wahrheitsbegriff in Anschlag
bringen, was Alston in der Tat tut. Im Mittelpunkt realistischer Wahr-
heitskonzeptionen steht die Idee, wonach es etwas in der Welt gibt, das
unsere Uberzeugungen, Sitze oder AuBerungen wahr macht. Eine solche
Konzeption 1Bt sich dementsprechend nur dann verteidigen, wenn in
nicht-trivialer und nicht-zirkulirer Weise die Art von Dingen identifiziert
werden, die die fraglichen Wahrheitstriger wahr machen. Genau dies ist
es, was nach Davidson und Rorty bisher keiner realistischen Wahrheits-
auffassung gelungen ist. Das Problem ist grundsitzlicher Natur; es ist
das Problem jeder vermeintlichen nicht-konzeptionalisierten «Fassungy»
von Dingen, wie ste in sich selbst sind. Denn: insofern die angeblichen
Wahrmacher nicht konzeptionalisiert sind, sind sie nicht isolier- oder
identifizierbar; insofern sie konzeptionalisiert sind, entpuppt sich die Be-
rufung auf sie als im besten Fall redundante Redeweise. Mit der realisti-
schen Wahrheitsauffassung steht und fillt aber letztlich auch die Idee
von Wahrheit als dem Ziel unserer Erkenntnisbemiihungen. «Wahrheit»
tont nur dann wie der Name eines Ziels, wenn es der Name — wie Rorty
hervorhebt — eines feststehenden Ziels ist, d. h. wenn der Fortschritt
Richtung Wahrheit unter Bezugnahme auf das metaphysische Bild erklirt
wird, demzufolge das Ziel solchen Bemiihens die Ubereinstimmung oder
Korrespondenz mit der intrinsischen Natur der Dinge ist.%

Zusammengenommen reichen die drei vorgebrachten Einwinde mei-
ner Meinung nach aus, um die von Alston vertretene Position grundsitz-
lich in Frage zu stellen. Wird damit die Wichtigkeit von Wahrheit ganz
generell in Zweifel gezogen? Wenn die Wichtigkeit von Wahrheit nicht
daher rithrt, daBl sie das Ziel unseres Strebens ist, wie 143t sich dann ihre
Wichtigkeit iiberhaupt plausibel machen? Ist der Preis, wie Rorty nahe-
legt, der, dal man Wahrheit «<humanisiert» oder «epistemologisiert»?

Laut Davidson ziehen Pragmatisten wie Rorty aus dem Faktum, dal}
wir nie mit GewiBheit sagen konnen, welche von unseren Uberzeugun-
gen objektiv wahr sind, den Schlu}, dal wir die am besten gerechtfertig-
ten und erfolgreichsten Uberzeugungen, wenn es uns denn beliebt, mit

3 Auf diesen Punkt hat u.a. Goldman nachdriicklich hingewiesen; vgl. GOLDMAN,
Alvin L.: Epistemology and Cognition, Cambridge 1986, S. 116-121.

% Vgl. RORTY: Is Truth a Goal of Inquiry? Davidson »s. Wright (s. Anm. 4),
S. 298.



178 Zur Wichtigkeit von Wahrheit

den wahren identifizieren kénnen. Dabei wird thm zufolge die Idee von
Objektivitit aufgegeben, und zwar unter der Voraussetzung, daf} eine
Uberzeugung oder eine AuBerung dann objektiv wahr ist, wenn ihre
Wahrheit #nabhdngig davon ist, ob wir sie rechtfertigen konnen bzw. ob
wir uns nach ihr richten oder nicht. Davidson geht mit Rorty einig, da3
wir Wahrheit nicht zugleich als etwas Objektives und als etwas zu Ver-
folgendes oder Anzustrebendes auffassen kénnen. Aber hier haben wir,
wie er sagt, eine Wahl: Anstatt die Auffassung aufzugeben, Wahrheit sei
objektiv, kénnen wir Wahrheit als eine Norm, als etwas, worum wir uns
bemiihen, preisgeben.*

Worin soll aber Objektivitit bestehen, wenn nicht in dem, was Reali-
sten schon immer behauptet haben? Kommt Davidson diesen Behaup-
tungen nicht gefihrlich nahe, wenn er schreibt, zwar seien unsere Be-
griffe in unseren Hinden, aber dies bedeute nicht, daB sie nicht eine ob-
jektive Realitit beschreiben??” Ich glaube nicht, denn er spricht in diesem
Zusammenhang nur von einem realistischen Grundgedanken, der fiir thn
im gewohnlichen Wahrheitsbegriff beschlossen liegt, im Unterschied zu
einer realistischen Wahrheitsdefinition, die er fir im besten Fall leer
hilt.® Aber aus der Verabschiedung einer realistischen Wahrheitsauffas-
sung und der mit ihr gekoppelten Idee absoluter Objektivitit und der
Idee einer endgiltigen Beschreibung der Welt, wie sie ohnehin ist, folgt
nicht, wie Rorty meint, da3 es — nicht einmal im Prinzip — einen Unter-
schied gibt zwischen wahren Uberzeugungen und Uberzeugungen, nach
denen wir uns richten und die wir gegebenenfalls so gut wie méglich zu
rechtfertigen verpflichtet sind.

Zu sagen, dal Wahrheit davon abhinge, wie die Welt beschaffen sei,
hat nach meinem Dafiirhalten primir die Funktion, solche voreiligen
Schliisse und ibereilten Versuche, Wahrheit zu «epistemologisieren», zu
unterbinden. Dies iandert nichts daran, dal Davidson sowohl radikal
nicht-epistemische — d. h. realistische — als auch radikal epistemische —
d. h. anti-realistische — Wahrheitsauffassungen abgelehnt: «Realism with
its insistence on radically nonepistemic correspondence, asks more of

3% Vgl. DAVIDSON: «The Centrality of Truth» (s. Anm. 30), S. 106-107.

37 Vgl. DAVIDSON: «Is truth a goal of inquiry? Discussion with Rorty» (s. Anm.
19), S. 19.

3 Vgl. ebd., S. 17, sowie DERS: «The Centrality of Truth» (s. Anm. 30), S. 113—
114. Diesen Unterschied in Rechnung gestellt, ist es auch unproblematisch zu sagen,
ein Satz wie etwa «Dieser Stuhl ist blau» stimme mit der Wirklichkeit iiberein. Ent-
scheidend ist zu sehen, daB man die Frage, mit welcher Wirklichkeit er iibereinstimmt
(wenn er wahr ist), nur beantworten kann, indem man ebendiese Worte verwendet
(wobei der Bezug auf Tatsachen oder andere Entititen tiberflissig wird).



Zur Wichtigkeit von Wahrheit 179

truth than we can understand; antirealism, with its limitation of truth to
what can be ascertained, deprives truth of its role as an intersubjective
standard. We must find another way of viewing the matter.»*

Davidsons Neuansatz vereint zwei Grundgedanken. Der erste wurde
im ersten Teil bereits ausfithrlich behandelt und besagt: Was Wahrheit
davor bewahrt, radikal nicht-epistemisch zu sein, ist nicht, dal Wahrheit
epistemisch ist, sondern, daBl Uberzeugungen im wesentlichen wahrheits-
gemiB sind. Der zweite kann wie folgt ausgedriickt werden: Was Waht-
heit davor bewahrt, radikal nicht-realistisch zu sein, ist nicht, dal} die
Wahrheit beziiglich dessen, was wir glauben, logisch unabhingig von der
Wahrheit dessen ist, was wir glauben, sondern, dall Wahrheit nicht wie
Sprache allein in unseren Hinden ist (denn sie ist nicht wie diese von
uns gemacht). .

Das Verdienst epistemischer Theorien sieht Davidson im wesentli-
chen darin, daB sie den Begriff der Wahrheit auf menschliche Belange —
Sprache, Uberzeugung, intentionale Handlung — beziehen, denn es sind
gerade diese Beziehungen, die Wahrheit zum Schliissel dessen machen,
wie denkende Wesen wie wir die Welt erfassen. «Nothing in the world»,
so Davidson, «no object or event, would be true or false if there were no
thinking creatures.»* DaB} hier nicht nur von einem denkenden Wesen
die Rede ist, sondern der Plural verwendet wird, ist entscheidend: Um
eine Uberzeugung zu haben, geniigt es nicht, daB sich ein Lebewesen mit
Bezug auf diesen oder jenen Gegenstand bloB so oder anders verhilt. Es
ist vielmehr erforderlich, daB es den Gegensatz zwischen einer wahren
und einer falschen Uberzeugung erfaBt. Denn glauben kann ein Wesen
nur dann etwas, wenn es die Moglichkeit versteht, sich zu irren. Die ent-
scheidende Frage lautet daher, wie ein Wesen dazu kommt, den Gegen-
satz zwischen Wahrheit und Irrtum, zwischen wahrer Uberzeugung und
falscher Uberzeugung zu begreifen. Die Antwort — gleichsam Wittgen-
steins Losung des Regelfolgeproblems varriierend — lautet: Um im Besitz
eines objektiven Mal3stabs zu sein, der es erlaubt, zwischen dem blof3
subjektiven Firwahrhalten und dem faktischen, d. h. objektiven Wahr-
sein — zwischen dem, wie die Dinge scheinen und dem, wie sie sind — zu
unterscheiden, sind wenigstens zwei denkende Wesen erforderlich, die
miteinander interagieren und sich wechselseitig verstindigen. Zur Un-
termauerung dieser These dient das erstmals in «Rational Animals» vor-
getragene Triangulations-Argument:

3 DAVIDSON: The Structure and Content of Truth (s. Aam. 2), S. 309.
“Ebd., S. 279.



180 Zur Wichtigkeit von Wahrheit

«Our sense of objectivity is the consequence of [..] triangulation [...] that
requires two creatures. Each interacts with an object, but what gives each
the concept of the way things are objectively is the base line formed bet-
ween the creatures by language.»*!

Zwe1 Punkte gilt es hervorzuheben:

Erstens: Wir konnten uns mit anderen gar nicht verstindigen, ohne
uns auf Objekte und Ereignisse zu beziehen, die nicht in der Verfiigung
unseres Denkens stehen. Zur (sprachlichen) Verstindigung gehort, dal3
beide wechselseitig den jeweiligen Gegenstand, von dem die Rede ist,
ausmachen konnen. Wiren diese Gegenstinde bloB gedankliche oder
sprachliche Konstruktionen, so gibe es sowohl fiir den einen wie auch
den anderen — mit einem Wort Seels — kein erkennbares Woriiber ihrer
Rede.*

Zweitens: Wahrheit, und zwar objektive Wahrheit, hingt von zwei
fundamentalen Voraussetzungen ab: Sie setzt eine Gemeinschaft voraus
— im Minimum zwei Wesen — und sie setzt voraus, dal} die beteiligten
Wesen in ihrer sprachlichen Interaktion ihre jeweiligen Uberzeugungen
einem «Test» zu unterwerfen bereit sind, der ausserhalb der Verfiigungs-
gewalt des einzelnen liegt.¥

Den Ursprung des Begriffs der objektiven Wahrheit in sozialer In-
teraktion, mithin in sprachlicher Kommunikation anzusiedeln, zeigt aber,
wie weit sich diese Konzeption von Objektivitit von einer realistischen
Konzeption, wie sie etwa von Alston vertreten wird, entfernt hat. Ent-
scheidend ist, daB Objektivitit sich ohne die fiir die realistische Position
kennzeichnende Vorstellung von etwas Absolutem und bereits Festste-
hendem fassen lilt — etwas, dem wir uns zu unterwerfen haben, wenn
wir die Existenz einer unabhingig von unserem Denken und Erkennen
bestehenden Wirklichkeit sichern wollen. Damit entfillt auch das wich-
tigste Motiv fiir Rortys subjektivistische Auffassung, die keinen Unter-
schied zwischen Sein und Schein gelten lassen will.*# Thm entgeht, dal}
dieser Unterschied wichtig bleibt, selbst oder gerade dann, wenn er nicht
mit metaphysischen Prisuppositionen belastet ist.

T DAVIDSON: «Rational Animals», S. 480, in: Actions and Events. Perspectives on
the Philosophy of Donald Davidson, hrsg. von E. LePore und B. McLaughlin, Oxford
1982, S. 473-480 (Erstpublikation in: Dialectica 36 [1982], S. 318-327).

#2Vgl. SEEL, Martin: Eine Theologie der Wahrheit, in: Die Zeit 45 (1999) 64.

® Der springende Punkt ist, wie Davidson betont, nicht, daB der Konsens den Be-
griff der Wahrheit definiert, sondern, dafl er den Raum seiner Anwendung schafft; vgl.
DAVIDSON: «Die Emergenz des Denkens» (s. Anm. 16), S. 161.

# Vgl. RORTY: Being that can be understood is language, in: London Review of
Books, 16 March 2000, S. 23-25.



Zur Wichtigkeit von Wahrheit 181

Wahrheit, so 1iBt sich zum SchluB} festhalten, ist fiir uns nicht des-
halb wichtig, weil sie ein anzustrebendes Ziel darstellt. Wichtig ist Wahr-
heit fir uns vielmehr deshalb, weil sie untrennbar zu unserem Sagen,
Meinen und Denken gehirt. «Truthy, so schreibt Davidson, «s important
not because it is especially valuable or useful, though of course it may be
on occasion, but because without the idea of truth we would not be
thinking creatures, nor would we understand what it is for someone else
to be a thinking creature.»*

4 DAVIDSON: «The Centrality of Truth» (s. Anm. 30), S. 114. An dieser Stelle sei
J.-C. Wolf gedankt, der mir die Méglichkeit gab, eine erste Fassung des vorliegenden
Papiers in Fribourg vorzutragen.



	Zur Wichtigkeit von Wahrheit : Rorty versus Davidson

