
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 1-2

Artikel: Die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift

Autor: Iber, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christian Iber

Die Theodizeeproblematik in Schellings
Freiheitsschrift

Der Erörterung der Theodi2eeproblematik in Schellings Freiheitsscbrift
von 1809 seien zwei Bemerkungen zum Begriff der Theodizee vorausgeschickt:

1. Kant formuliert das Theodizeeproblem folgendermaßen: «Unter
einer Theodizee versteht man die Verteidigung der höchsten Weisheit
des Welturhebers gegen die Anklage, welche die Vernunft aus dem
Zweckwidrigen in der Welt gegen ihn erhebt. — Man nennt dieses, die
Sache Gottes verfechten.»1 Die Theodizee, wonach Gott vor dem Tribunal
unserer Vernunft der Prozeß gemacht wird, in dem er angesichts der
Übel in der Welt unter Anklage steht, ist ein spezifisch neuzeitliches
Unternehmen. Dieser Prozeß wird von Leibniz, bei dem der Begriff der
Theodizee zum ersten Mal auftaucht, in seinem Werk Essais de Théodicée

(1710) eröffnet und beschäftigt die Gemüter bis ins 19. Jahrhundert hinein.

Eine rationale Theodizee setzt eine gewisse Distanz zur religiösen
Überlieferung voraus. Man darf daher den neuzeitlichen Theodizeebe-

griff nicht unkritisch auf antike und biblische Texte zurück übertragen.
2. In der Theodizeefrage hegt eine Umkehrung der traditionellen

theologischen Glaubensintention. Die rationale Theodizee verkehrt die

Frage der Rechtfertigung des Sünders vor Gott in die Frage der
Rechtfertigung Gottes vor der menschlichen Vernunft. Es geht um den Nachweis

der Vereinbarkeit des Glaubens mit der Vernunft. Das Theodizeeproblem

geht ursprünglich auf die Bibel, und zwar auf die Hiobsge-
schichte im alten Testament zurück. Die Versuche, die Leiden des Hiob
zu rechtfertigen, bilden das, was später das Theodizeeproblem abgibt. In
gewisser Weise nimmt die Hiobsgeschichte die theologische Lösung des

Theodizeeproblems vorweg. Gerade weil nämlich Hiob alle rationalen
Theodizeeversuche ablehnt, bleibt er Gott treu. Dies ist eine gelungene
Theodizee, weil sie keine gelungene Theodizee ist. Überzeugen tut die

1 KANT, Immanuel, Über das Mißlingen aller philosophischen Versuche in der
Theodizee (1791), zitiert nach: KANT, Immanuel, Werke in zwölf Bänden, Hg.:
WEISCHEDEL, Wilhelm, Frankfurt a.M. 1978, Bd. XI, A 194f.



Die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift 147

Theodizee keinen, aber gelingen tut sie doch, weil und insofern sie praktisch

im Glauben akzeptiert ist.
Die Untersuchung gliedert sich in drei Teile: Im 1. Teil geht es um

die Freilegung des Theodizeemotivs im Ansatz von Schellings Freiheitsschrift,

d. h. um den Zusammenhang zwischen der Entlastungsstrategie
des Schöpfergottes von der Urheberschaft des Bösen und der Verteidigung

der menschlichen Freiheit. Der 2. Teil stellt einige grundlegende
Theoreme der Freiheitsschrift vor: Schellings Begriff des Bösen, seine
Theorie der transzendentalen Tat des Menschen und sein Konzept einer

religiös begründeten Moral im Kontrast zu dem Flegels. Der 3. Teil wendet

sich der von Schelling erörterten Theodizeefrage im engeren Sinne

zu, die da lautet: Wie verhält sich Gott als moralisches Wesen zur Schöpfung

der Welt, in der ja offenkundig Böses vorkommt?

I.

1. Bekanntlich hat Fichte die Ambivalenz der neuzeitlichen Philosophie
seit Descartes, einerseits Gott, andererseits das Ich zum Prinzip der
Philosophie zu machen, dadurch zum Austrag gebracht, daß er den das Ich
gegen Gott ausspielenden Weg des Cartesianismus eingeschlagen hat.
Hatte die rationalistische Metaphysik der Neuzeit (Spinoza, Leibniz) noch
Gott zum Prinzip und Weltschöpfer erklärt, so stellt Fichte zum ersten
Mal die radikale These auf: Nicht mehr Gott, sondern das menschliche
Ich ist Prinzip und Weltschöpfer. Odo Marquard hat in dieser Ersetzung
Gottes durch das menschliche Ich als Schöpfer ein Theodizeemotiv
erblickt, eine Entlastung Gottes durch den Menschen, eine Theodizee
durch Autonomie. Der Theodizee geht es ja um die Rechtfertigung Gottes

angesichts der Übel in der Welt. Wenn nun nicht mehr Gott, sondern
der Mensch verantwortlich ist für die Übel in der Welt, dann ist Gott
von seiner Verantwortung entlastet. Allerdings hat diese Art von Theodizee

einen Haken. Denn Gott als Nichtschöpfer ist nicht mehr so recht
Gott. Gott ist tot. «Theodizee gelungen, Gott tot.»2 Diese Paradoxic
macht deutlich, daß Fichtes frühe Wissenschaftslehre nicht im eigentlichen

Sinne als Theodizee verstanden werden kann, weil hier nämlich

gar nicht Gott, sondern die menschliche Freiheit gerechtfertigt wird.
Marquard hat daher die Theodizeeproblematik bei Fichte hoffnungslos
überschätzt.

2 MARQUARD, Odo, «Theodizeemotive in Fichtes früher Wissenschaftslehre», in:
HOGREBE, Wolfram (Hg.), Fichtes Wissenschaftslehre 1794. Philosophische Resonanzen,

Frankfurt a.M. 1995, 231.



148 Die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift

Bei Fichtes extremer Ich-Position blieb es im Deutschen Idealismus
nicht. Denn ist es schon für Gott unaushaltbar schwer, für die Übel auf
der Welt verantwortlich zu sein, dann erst recht für den Menschen. Dies
führt zum Bedürfnis nach Entlastung des Menschen, der die
Schöpfungsüberlastung nicht aushält. Die idealistische Philosophie nach Fichte
ist gleichsam eine Flucht aus dem Ich zum Absoluten oder Gott. Schellings

Freiheitsschrift macht nun den Versuch, die Schöpfungsverantwor-
tung des Ich an Gott zurückzugeben, ohne den Gedanken der radikalen
Freiheit des Menschen wieder preiszugeben. Zwar wird durch diese

Zurückrufung Gottes das traditionelle Theodizeeproblem wiederhergestellt,
aber zugleich in neuer Form, und zwar seiner abschließenden Form.

2. In der Freiheitsschrift geht es Schelling zunächst darum aufzuzeigen,
daß unbedingte menschliche Freiheit, und zwar im dreifachen Sinne der

Spontaneität, der Willkür- und Entscheidungsfreiheit und der rationalistischen

Vernunftherrschaft über die Sinnlichkeit, und die absolute
Macht Gottes, wie sie radikal im spinozistischen Pantheismus konzipiert
wurde, demzufolge alle Dinge in Gott sind, keineswegs miteinander
unvereinbar sind. Dazu bedarf der recht verstandene Pantheismus Spinozas
allerdings einer idealistischen Korrektur. Er muß von seiner realistischen
und deterministischen Kausalitätsontologie, derzufolge Gott Ursache
seiner selbst und die immanente Ursache der Dinge ist, gereinigt werden.

Schelling geht es um eine schöpfungs- bzw. offenbarungstheologische
Uminterpretation des spinozistischen Pantheismus. Dabei greift er auf
die dialektische Interpretation der Identität von Gott und Welt als ein

Grund-Folge-Verhältnis zurück und legt diese Identität als schöpferische
aus. Seine These ist, daß mit der schöpferischen Identität von Gott und
Welt als Grund-Folge-Verhältnis ein Typ von abhängigen Folgen gesetzt
ist, der die Selbständigkeit der Dinge und sogar menschliche Freiheit
nicht ausschließt. Die Frage ist: Wie kann Gott als Grund die endlichen
Dinge als solche selbständige Folgen hervorbringen? Hier setzt Schelling
das Modell der Offenbarung Gottes ein. Die endlichen Dinge als Folgen
aus Gott als ihrem Grund können nur dann Selbständigkeit aufweisen,
wenn sich in ihnen Gott selbst offenbart. Offenbarung denkt Schelling
so, daß das Sich-Offenbarende im Offenbarten es selbst ist. Daraus folgt:
Gott kann sich selbst nur in dem offenbaren, was ihm ähnlich ist, in
«freien aus sich selbst handelnden Wesen» (19).3 Die Freiheit der Men-

3
Schellings Freiheitsschrift wird im Text ohne Sigel zitiert nach: SCHELLING,

F.W.J., Philosophische Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit
und die damit zusammenhängenden Gegenstände, Hg.: BUCHHEIM, Thomas, Hamburg
1997. Die Einleitung und die Anmerkungen des Herausgebers werden als BUCHHEIM
(1997) zitiert.



Die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift 149

sehen ist eine Offenbarung der Freiheit Gottes. Darin sind die Menschen
Gottes Ebenbilder, also Gott ähnlich. Schelling faßt dieses Resultat mit
dem Begriff der «derivierten Absolutheit oder Göttlichkeit» (20) der
menschlichen Freiheit zusammen.

Aber weder Handlungs- oder Entscheidungsfreiheit noch Freiheit im
Sinne von Vernunftherrschaft machen das Spezifische der menschlichen
Freiheit aus. Das Spezifische der menschlichen Freiheit ist vielmehr das

Vermögen des Guten und Bösen, wobei das Böse nicht äußerlich zum
Freiheitsbegriff hinzukommt, um ihn zu ergänzen. Vielmehr ist es der

Zwiespalt zwischen Gut und Böse, der das Freiheitsvermögen ausmacht.
Mit diesem Realbegriff der menschlichen Freiheit wird das Böse zum
Leitbegriff der ganzen Untersuchung, die den bisher von Schelling
vertretenen offenbarungsstheologischen Idealismus an seine Grenze bringt
bzw. über sich hinaustreibt. Insbesondere ist der Idealismus der
Herausforderung der Anerkennung der Realität des Bösen nicht gewachsen.
Daher ist für Schelling «der Punkt der tiefsten Schwierigkeit in der ganzen

Lehre von der Freiheit» (25) die Theodizeeproblematik: Wie kann
Gott als der gute Schöpfergott gerechtfertig werden angesichts der
notwendigen Anerkennung der Realität des Bösen? Ist Gott als Schöpfer der
Welt für das Böse auf der Welt verantwortlich, dann kann er nicht der

gute Schöpfergott sein. Mit der neuen Definition der Freiheit als Vermögen

zum Guten und Bösen stellt sich mithin eine besondere Schwierigkeit

in bezug auf die Vereinbarkeit von pantheistischem Vernunftsystem
und menschlicher Freiheit. Schelling muß sich eingestehen, daß nicht nur
die historischen Systemansätze, sondern auch sein eigenes offenbarungstheologisch

rekonstruiertes Vernunftsystem des Pantheismus, demzufolge

die Freiheit des Menschen die Folge aus Gottes Selbstoffenbarung
ist, angesichts der Theodizeeproblematik fragwürdig geworden ist.

3. Das Programm des Hauptteils der Freiheitsschrift ist daher die

Beantwortung der Frage nach der mit der menschlichen Freiheit einhergehenden

Möglichkeit und Wirklichkeit des Bösen, die zugleich das Theo-
dizeeproblem einer Lösung zuzuführen vermag. Die Theodizeeproblematik

kann nur gelöst werden, wenn einerseits der Freiheit und der Realität

des Bösen Anerkennung widerfährt und gleichzeitig an der Güte
Gottes als des Schöpfers festgehalten werden kann. Dies kann zunächst
nur dadurch geschehen, daß Gott von der Verantwortung für das Böse
entlastet wird.

Schelling bietet als Lösung des Problems zunächst folgende philosophische

Überlegung an: Wenn menschliche Freiheit als Vermögen des

Guten und Bösen eine von Gott unabhängige Wurzel haben muß,
andererseits der Schöpfergott der Grund von allem ist, dann kann der von
Gott unabhängige Grund der menschlichen Freiheit nur in Gott selbst



150 Die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift

sein. Es muß also in Gott etwas geben, was nicht Gott selbst ist. Die von
Gott selbst unabhängige Wurzel der Freiheit ist zugleich ein Moment in
Gottes eigenem Wesen, nämlich der Grund der Existenz in Gott. Auf
diesen von Gott selbst unabhängigen Grund in Gott kann sich die
menschliche Freiheit in falscher Weise stützen, wenn sie ins Böse
pervertiert. Schelling möchte also das mit der menschlichen Freiheit gegebene

Theodizeeproblem mit Hilfe des sogenannten «internen Dualismus»4

von Grund von Existenz und Existierendem in Gott lösen.
Die Entlastung Gottes von der Urheberschaft des Bösen hat den

Preis einer Entmächtigung Gottes, die im internen Dualismus beschlossen

hegt. Gott ist zwar als Existierender Ursache seiner selbst, aber nur
aus einem Existenzgrund, der nicht er selbst ist. Und diese Depotenzie-
rung der absoluten Selbstmächtigkeit Gottes ist wesentlich durch das

Theodizeeproblem motiviert.
Aus dem internen Dualismus in Gott muß nun aber auch konkret

eine göttliche Schöpfung denkbar werden, aus der die menschliche Freiheit

als Vermögen zum Guten und Bösen möglich wird. Die
offenbarungstheologische Deutung der göttlichen Schöpfung weicht einem
schöpfungstheoretischen Neuansatz, in dem ein duales Verhältnis zweier
Prinzipien waltet. Schellings entscheidender Gedanke ist, den internen
Dualismus in Gott schöpfungstheoretisch dadurch fruchtbar zu machen,
daß er ihn als einen Prinzipiendualismus in der Schöpfung in Ansatz
bringt, wodurch der Widerspruch zwischen göttlichem Schöpfer und
widergöttlicher menschlicher Freiheit beseitigt werden soll.

In der Gottes- und Schöpfungslehre rekurriert Schelling auf die
wuchernde Metaphorik einer durch Böhme, Baader und Oetinger inspirierten

Theosophie, weshalb es schwer ist, hier überhaupt einen verbindlichen

Gedanken ans Licht zu ziehen. Schelling gewinnt mit Hilfe der
Theosophie ein tiefes, und zwar zugleich zutiefst zwiespältiges, im
Idealismus einzigartiges Verständnis vom menschlichen Geist.

Zunächst wird die Konstitution Gottes als Schöpfergott als ein
innergöttliches Geschehen erörtert. Grund von Existenz und Existierendes
selbst werden als Sehnsucht und Verstand Gottes gefaßt. Ihre durch die
Liebe bewogene Synthese oder Identität als Geist konstituiert Gott als

Schöpfergott. Der Schöpfungsprozeß wird dann als Zusammenspiel beider

Prinzipien dargestellt, wobei die Frage der Verfassung des kreatürlich

4 Den Begriff des «internen Dualismus» übernehme ich als Interpretament von
Hermanni, der erstmals die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift umfassend

und kritisch dargestellt hat; vgl. HERMANNI, Friedrich, Die letzte Entlastung.
Vollendung und Scheitern des abendländischen Theodizeeprojekts in Schellings
Philosophie, Wien 1994, 17.



Die Theodi2eeproblematik in Schellings Freiheitsschrift 151

Seienden im Vordergrund steht, das aus diesem Schöpfungsprozeß
hervorgeht. Schließlich wird die Seins- bzw. Geistverfassung des Menschen
expliziert.

Im Schöpfungsprozeß waltet eine duale Ontologie. Jedes Geschöpf
hat als Resultat zweier Prinzipien ein doppeltes Prinzip in sich, das dunkle

Prinzip der Sehnsucht des Gmndes und das Lichtprinzip des Verstandes.

Das Prinzip der Sehnsucht des Grundes erscheint als Eigenwille,
durch den die Dinge in einem von Gott unterschiedenen Grund wurzeln
und von Gott unterschieden sind. Dem göttlichen Lichtprinzip des
Verstandes korrespondiert der Universalwille, der Regel und Allgemeinheit
gibt.

Im Unterschied zum Naturwesen ist der Mensch eine ausgezeichnete
Synthese von Eigen- und Universalwille, die darin besteht, daß in ihm
das dunkle Prinzip nicht nur partiell, sondern völlig gelichtet ist. Die
Synthese von Eigen- und Universalwille, die der Mensch ist, ist nicht nur
ausgezeichnet, sondern auch höchst zwiespältig, eine Zwiespältigkeit, die
auf die Zweideutigkeit der Lichtung des dunklen Prinzips zurückgeht.
Soweit unter Lichtung die Verklärung des dunklen Grundprinzips in
Licht verstanden wird, ist sie Manifestation des göttlichen Geistes im
Menschen. Im Menschen hat Gott insofern sein Ebenbild erreicht. Der
Geist des Menschen ist vom Geist Gottes. Soweit unter Lichtung die
Manifestation des dunklen Prinzips als des dunklen Prinzips verstanden wird,
tritt dadurch das dem Göttlichen geradezu widerstreitende Prinzip des

Grundes als solches hervor. Der Geist des Menschen ist zutiefst
ambivalent: Einerseits ist der Mensch als Geist frei von der Natur und Gott
ähnlich, denn anders als im Naturwesen ist das Göttliche im Menschen
nicht mehr an das Prinzip des Grundes gebunden. Andererseits ist er als

Geist, der den Grund als ein relativ auf Gott unabhängiges Prinzip in
sich hat, geradezu ein gottwidriges Wesen.

Zwar ist der Mensch wie Gott selbst Geist. Doch während die den
Geist konstituierenden Prinzipien in Gott unzertrennlich sind, sind sie

im Menschen eine zertrennliche Einheit. Wie ist die Zertrennlichkeit der

Prinzipien im Menschen zu erklären? Das, wodurch der Mensch von
Gott radikal verschieden ist, ist das aus dem Grund der Natur emporgehobene

Prinzip, die Eigensucht oder Selbstheit, die durch ihre Einheit
mit dem idealen Prinzip des Verstandes Geist wird. Da der Eigenwille
oder die Selbstheit im Menschen ein Bewußtsein über sich selbst
bekommt, kann dieser sich ebenso in Distanz zu seiner eigensüchtigen
Zentriertheit bringen, wie er auch der Herrschaft des Universalwillens
nicht mehr unterworfen ist. Das Prinzip der Zertrennlichkeit der Prinzipien

im Menschen ist also die zum Geist erhobene Selbstheit bzw. der

spezifisch selbstische Geist des Menschen.



152 Die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift

Der in Freiheit gesetzte, Geist gewordene Eigenwille ist insofern das

Vermögen des Guten und des Bösen, als er zwischen zwei Freiheitsmodi
wählen kann. Der Mensch kann die Unterordnung des Eigen- unter den
Universalwillen freiwillig affirmieren oder pervertieren, d. h. den Eigenwillen

über den Universalwillen erheben. Das bedeutet auch, daß der
Mensch als geistiges Wesen selbst dafür sorgen muß, nämlich durch das

Tun des Guten, daß sein Geist in Gott ist. Der Mensch muß freiwillig
den Geist der Liebe Gottes annehmen.5

Die Möglichkeit des Bösen erklärt sich aus dem spezifisch selbstischen

Geist des Menschen. Obgleich der Geist des Menschen vom Geist
Gottes ist, ist er als selbstischer Geist von Gott unabhängig, ein potentiell

gottwidriges Wesen. Paradox ausgedrückt: Der Geist des Menschen
ist als das Göttliche zugleich das Gottwidrige; der Mensch ist Eben- und
zugleich das Gegenbild Gottes. Wenn der Mensch zum gottwidrigen
Vermögen des Bösen fähig sein soll, dann muß er zum alter deus gesteigert
werden. Diesen ambivalenten Begriff des menschlichen Geistes folgert
Schelling aus dem schöpungstheoretisch explizierten internen Dualismus
der Prinzipien, der im göttlichen und menschlichen Geist jeweils eine
andere Gestalt annimmt.

Dieser hoch problematische Geistbegriff ermöglicht auch die Verteidigung

einer radikal von Gott unabhängigen Freiheit des Menschen im
neuzeitlichen Sinne. Es besteht also ein Zusammenhang zwischen internem

Dualismus in Gott, ambivalentem Begriff des menschlichen Geistes
und der Free-Will-Defence - ein Zusammenhang, der durch das Theodi-
zeeproblem motiviert ist.6 Nur aus der internen Differenz in Gott und
dem internen Dualismus in der Schöpfung ist die spezifisch menschliche
Freiheit erklärbar, die als Vermögen zum Guten und Bösen eine von
Gott selbst unabhängige Wurzel haben muß. Das offenbarungstheologisch

uminterpretierte pantheistische Konzept einer durch Gott gesetzten

Freiheit des Menschen in Gott ist also unzureichend, weil hier das

Böse als Freiheitsmodus entfällt.

5 «Das Böse kommt nicht aus der Endlichkeit an sich, sondern aus der zum Selbstsein

erhobenen Endlichkeit» (42, Anm. 20). Das Böse ist für Schelling also nicht identisch

mit der geistigen Selbstheit, sondern mit der falsch aktivierten Selbstheit. Die
geistige Selbstheit ist es auch, die im Guten wirkt.

6 In der Kombination von internem Dualismus in Gott und Free-Will-Defence
erblickt Hermanni den theoretisch höchst anspruchsvollen Ansatz des Schellingschen
Theodizeeprojekts; vgl. HERMANNI, Die letzte Entlastung (s. Anm. 4), 16ff. Hermanni
weist darauf hin, daß die Leistung von Schellings Theodizeeprojekt in der Sekundärliteratur

entweder durch die Verkürzung seiner Theodizeestrategie durch eines der
Momente oder durch die Halbierung seiner Theodizeekritik - etwa an Leibniz'
Instrumentalisierung des Bösen - unkenntlich gemacht wird; vgl. ebd., 27-33.



Die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift 153

II.

1. Was nun den Begriff des Bösen selbst betrifft, so versteht ihn Schel-

ling mit Franz von Baader als positive Verkehrtheit bzw. Verkehrung der
göttlichen Ordnung der Prinzipien, die alles kreatürlich Seiende konstituiert.

Schelling versteht die Ordnungsverkehrung nicht wie Leibniz gra-
dualistisch als bloß unvollkommene Ordnung, sondern als Konstitution
einer konträren positiven Gegenordnung. Das Böse steht zum Guten
nicht im Verhältnis der Privation, sondern eines «positiven Gegensatzes»
(39). Gleichwohl hat das Böse bei Schelling kein Fundament in sich,
sondern ist Mißbrauch der göttlichen Ordnung der Prinzipien. Durch
Perversion verschafft es sich eine parasitäre Wirklichkeit.

Schellings radikale Verteidigung menschlicher Freiheit bringt ihn in
Gegensatz zu Kants und Jacobis Freiheitsbegriff. Im Rückgriff auf
Reinholds Begriff der Freiheit, wonach Freiheit sowohl Unabhängigkeit
von der Sinnlichkeit als auch von den Forderungen des Sittengesetzes ist,
kritisiert er Kants Identifikation des freien Willens mit dem unter dem
Sittengesetz stehenden Willen.7 Das rationalistische Freiheitsverständis,
das auch Jacobis Begriff der menschlichen Freiheit anleitet, demzufolge
ein übler Gebrauch der Vernunft nicht möglich ist, führt zur Leugnung
des Bösen als Freiheitsmodus.8 Es war vor allem Jacobi, der Schelling zu
seiner Lehre vom Bösen als eines aus Freiheit herrührenden Mißbrauchs
der Vernunft motivierte.

2. Obgleich das Böse selbst erst durch die transzendentale Tat des

Menschen wirklich wird, ist es doch als Prinzip in Gottes Schöpfung
allgemein wirksam. Während die Frage nach der Möglichkeit des Bösen die

Frage beantwortet, wie es überhaupt sein kann, daß ein durch Gott
geschaffenes und daher zum Guten bestimmtes Wesen böse werden kann,
geht es in der Deduktion der allgemeinen Wirklichkeit des Bösen um die

Klärung der in der Schöpfung wirksamen Milieuumstände, die das Böse
als Alternative zum Guten etablieren und zugleich zur unausweichlichen

7 Peetz weist zusammen mit einem Reinhold- auch einen Schillerbezug auf; vgl.
PEETZ, Siegbert, Die Freiheit im Wissen. Eine Untersuchung zu Schellings Konzept
der Rationalität, Frankfurt a.M. 1995, 163—172, 202—212. Nach Schiller kann der menschliche

Geist frei zwischen Form- und Stofftrieb entscheiden.
8 Jacobis Diktum «Ein übler Gebrauch der Vernunft kann nicht sein», der sich in

seiner Schrift «Uber gelehrte Gesellschaften ihren Geist und Zweck» findet; vgl. JACOBI,

J.F., Werke, hrsg. von F. Roth/F. Koppen, Leipzig 1812-1825, Repr. Darmstadt
1968, Bd. VI, 59, geht auf Franz von Baaders Schrift «Über die Behauptung, daß kein
übler Gebrauch der Vernunft sein könne» (1807) zurück, in: BAADER, Franz Xaver
von, Sämmtliche Werke, hrsg. von F. Hoffmann u.a., Leipzig 1850—1860, Bd. 1, derzu-
folge das Böse wie bei Schelling als Mißbrauch der Vernunft und als Verkehrung der
göttlichen Ordnung zu verstehen ist.



154 Die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift

Entscheidung des Menschen stellen. Schelling entwickelt unter dem Titel
«universelle Wirksamkeit» (45) des Grundes die vielfach mißverstandene

Konzeption einer notwendigen, kosmischen Versuchung der menschlichen

Freiheit zum Bösen. Gott kann sich nicht als existierender bzw. als

Wille der Liebe offenbaren, ohne den Grund seiner Existenz in der

Schöpfung wirken zu lassen. Das Wirken des Grundes bzw. die Reaktion
des Grundes erregt den Eigenwillen der Kreatur und die Selbstheit des

Menschen, durch die sich der Mensch vor die Situation gestellt sieht,
zwischen der moralischen Alternative von Gutem und Bösem entscheiden

zu müssen. Im Unterschied zu Gottes Freiheit, die sich von Ewigkeit

her zum Guten entschieden hat, muß sich die menschliche Freiheit
der Zumutung aussetzen, selbst das Gute zu vollbringen. Doch ist der
Mensch gerade aufgrund seiner erregten Selbstheit nicht so verfaßt, daß

er der göttlichen Zumutung, gut zu sein, einfach gewachsen wäre. Daher
Schellings These von der «Angst des Lebens» (53). Da die Angst
notwendig einhergeht mit der zugemuteten Entscheidung zum Guten,
veranlaßt sie den Menschen, vor dieser Zumutung auszuweichen und statt
dessen seine Kräfte zur eigensüchtigen Selbstbehauptung seines
Eigenwillens zu verwenden. Und so erscheint es fast unausweichlich, daß der
Mensch aufgrund seiner emotionalen Disposition der Versuchung des

Bösen erhegt. Doch zwingt ihn die Angst keineswegs, das Böse zu ton.
Der Mensch fällt in das Böse nur durch eigene Entscheidung.

Das Böse geschieht weder aus freier Willkürentscheidung aus
Indifferenz noch ist es eine felix culpa, wie viele Interpreten meinen. Auch
wird der Mensch nicht durch Gott in die Bosheit gestoßen, was der Fall
wäre, wenn das Böse selbst zur Offenbarung Gottes notwendig wäre.9

Beim Sündenfall des Menschen handelt es sich um eine Tragik der
menschlichen Freiheit. Diese besteht in dem Widerspruch, daß sie für
ihren eigenen Wert, nämlich das Gute durch Unterordnung des Eigen- unter

den Universalwillen zu realisieren, den Eigenwillen in Gefahr bringt —

ein Widerspruch, dem sie erliegen oder den sie zum Austrag bringen

9 Es gibt eine ganze Tradition der Schellinginterpretation, derzufolge das Böse

notwendig ist, damit das Gute offenbar werden und obsiegen kann; vgl. HEIDEGGER,
Martin, Schellings Abhanndlung über das Wesen der menschlichen Freiheit (1809),
Hg.: Feick, H., Tübingen 1971, 188, 192f.; HABERMAS, Jürgen, Das Absolute in der
Geschichte. Von der Zwiespältigkeit im Schellingschen Denken, Bonn 1954, 268ff.; Das
Wesen der menschlichen Freiheit, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von
FUHRMANS, H., Stuttgart 1977, 162f.; SCHULTE, Christoph, radikal böse. Die Karriere
des Bösen von Kant bis Nietzsche, München 1988, 221; SAFRANSKI, Rüdiger, Das Böse

und das Drama der Freiheit, München/Wien 1997, 65f. Gegen diese Fehlinterpretation
wenden sich Hermanni», vgl. HERMANNI, Die letzte Entlastung (s. Anm. 4), 240-

246, und Buchheim, vgl. BUCHHEIM (1997) (s. Anm. 3), XXIX—XXXIII.



Die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift 155

kann. In der in der Freiheit beschlossen liegenden Fragilität des menschlichen

Lebens Hegt der Grund der Angst. Freiheit impliziert schon bei
SchelHng wie bei Kierkegaard und Heidegger Lebensangst, Angst vor
dem und um das Leben.

3. Wirklich wird das Böse im Menschen erst durch seine eigene
Entscheidung. In der Theorie der transzendentalen Tat laufen alle Fäden

von Schellings Freiheitstheorie zusammen. SchelHng entwirft sie im
Anschluß an Kants Theorie vom intelhgiblen Charakter des Menschen, in
welchem seine Einzelhandlungen fundiert sind. Doch ist Schellings
Konzeption der transzendentalen Tat nicht identisch mit der Fichtes. Im
Unterschied zu Fichtes ideahschem Selbstsetzen ist Schellings Konzeption

der transzendentalen Tat ein präreflexives, bewußt-bewußtloses Sich-

selbst-WoUen, kraft dessen der Mensch selbst seinen intelhgiblen
Charakter zu entschiedener Bestimmtheit bringt. Damit schHeßt sich SchelHng

in modifizierter Weise Reinholds Lehre vom moralneutralen, sich
selbst aus Freiheit, und zwar entweder zur MoraHtät oder zur AmoraHtät
bestimmenden Willen an. Entscheidend an der Theorie der transzendentalen

Tat ist, daß es neben den empirischen Einzelhandlungen eine Handlung

zweiter Ordnung gibt, durch die der Mensch präreflexiv über seinen
sittlichen Charakter entscheidet. Nicht der unergründhche Ratschluß
Gottes, sondern die transzendentale Tat des Menschen prädestiniert den
Charakter des Menschen, aus dem aUe seine bestimmten Handlungen
folgen. GöttHche Prädestination wird durch selbstgesetzte Prädestination
ersetzt.

Mit der Theorie der transzendentalen Tat hat SchelHng die MögHch-
keit an der Hand, die Einzelhandlungen des Menschen sowohl als frei als

auch als notwendig zu beurteilen. JedenfaHs kann er ihnen sowohl ihre
Zurechnungsfähigkeit als auch ihre UnumgängHchkeit bescheinigen.
SchelHngs Konzeption der transzendentalen Tat führt zu dem Paradox
einer freien und damit verantwortHchen und zugleich notwendigen und
damit nicht verantwortHchen Tat. SchelHng spricht ihr überzogene
Erklärungsansprüche zu, mit denen er in die Nähe von Fichtes extremer
Ich-Position rückt, von der er sich nur dadurch unterscheidet, daß das

Ich nicht Weltschöpfer, sondern nur Prinzip des postlapsaHschen
Weltzustandes ist. Gerade die HypermoraHsierung der transzendentalen Tat,
die für aUes Böse verantwortlich sein soll, um Gott zu entlasten, führt zu
einer EntmoraHsierung des Bösen. Zum einen ist der Mensch voll ver-
antwortHch für das moraHsch Böse und auch für die physischen Übel in
der Welt — der sündigen Menschheit wird wie bei Augustin die

Gesamtverantwortung für die Übel der Welt aufgehalst —, zum anderen kann er
im Grunde gar nichts dafür, weil die transzendentale Tat die Handlungen
in ihrer Notwendigkeit und UnumgängHchkeit verständHch werden läßt.



156 Die Theodizeeproblematik in Schellings Freibeitsschrifi

Damit wird aber wieder Gott mit der Verantwortung für das Böse belastet.

Schellings Verteidigung der menschlichen Freiheit und Verantwortlichkeit,

die er aus Theodizeegründen vornimmt, scheitert, weil die
transzendentale Tat von einem moralisch zurechenbaren Akt in einen moralisch

nicht zurechenbaren Akt umschlägt. Dies zeigt zweierlei: 1. Schel-

ling überlastet wie Fichte die Freiheit und Verantwortlichkeit des
Menschen, indem er die erlittenen Übel auf getane Übel einebnet. 2. Das

Fragwürdige dieser Einebnung macht deutlich, daß das Negative der
bestehenden Welt nicht durch menschliche Freiheit allein konstituiert ist.
Die Rückführung aller Übel in der Welt auf die menschliche Freiheit
beinhaltet eine Hypertrophie der Freiheit und eine hamartiologische
Überforderung des Menschen, zu der sich Schelling aus Theodizeegründen

veranlaßt sah, die aber paradoxerweise das Theodizeeprojekt in
Gefahr bringt.10

4. Der Sündenfall ist jedoch nur die erste Vollzugsform der
transzendentalen Tat, die allen Menschen gemeinsam ist, weil sie vor die
Alternative gestellt sind, sich zwischen Gutem und Bösem entscheiden zu
müssen, dieser Zumutung jedoch nicht gewachsen sind. In der zweiten
Phase der transzendentalen Tat ist der Mensch individualgeschichtlich
vor die Alternative gestellt, die Hilfe Gottes für die Umwendung des Bösen

zum Guten entweder anzunehmen oder abzulehnen. Schellings These

ist, daß die moralische Tugend der Religiosität der einzige Garant dafür

ist, daß der Mensch seine beschränkten Kräfte für das Gute einsetzt,
und zwar indem er sich der Hilfe der höheren Macht Gottes nicht
verschließt.11

Nicht nur Schelling, auch Hegel vertritt eine religiös fundierte Ethik.
Für Hegel besteht die religiös fundierte Ethik in der Dialektik des Bösen

10 Hermanni trifft den wesentlichen Punkt, wenn er in Schellings Theorie der tran-
szendentalen Tat eine Überlastung menschlicher Freiheit erblickt, an der sein
Theodizeeprojekt scheitert; vgl. HERMANNI, Die letzte Entlastung (s. Anm. 4), 26, 150—157,
254ff.

11 Zu Recht hebt Buchheim gegen Hermanni hervor, daß Schellings Theodizeeprojekt

nicht deswegen scheitert, weil die transzendentale Tat von vornherein den
Gedanken einer moralischen Umwendung ausschließt; vgl. BUCHHEIM (1997) (s. Anm. 3),
148f., 181 f. Unzutreffend ist Theunissens Auffassung, daß Schelling die transzendentale

Tat mit dem «ursprünglich[e] Böse[n]» bzw. der «ursprünglichen Sünde» (60)
schlicht identifiziert; vgl. THEUNISSEN, Michael, Schellings anthropologischer Ansatz,
in: Archiv für Geschichte der Philosophie 47 (1965) 181, Anm. 15. Dies widerspricht der

Bestimmung dieser Tat, derzufolge sie die «Entscheidung für Böses oder Gutes» (54)
ist. Philosophisch verfehlt Schelling die Sünde, weil er sie nicht wie Paulus als Einheit
von Seins- und Tatschuld faßt, sondern auf eine aus der transzendentalen Tat erwachsende

Tatschuld einebnet.



Die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift 157

und dessen Verzeihung. Der Übergang zur Religion vollzieht sich in
Hegels Phänomenologie des Geistes in der Verzeihung des Bösen, in der

Tilgung von Schuld durch Intersubjektivität.12 Allein der intersubjektive
Geist kann das Böse ungeschehen machen. Das Wesen des Bösen
besteht bei Hegel in einer Verselbständigung der Subjektivität und einer

Negation von Intersubjektivität. Indem das Böse seine Schuld bekennt
und die schöne Seele verzeiht, wird das Böse aufgehoben oder getilgt.
Der versöhnende, intersubjektive Geist ist für Hegels religiös begründete
Ethik konstitutiv. Schellings religiös begründete Ethik bleibt dagegen im
Kampf mit dem Bösen begriffen. Der Mangel an Schellings Ethikkonzept

ist, daß er das im Liebesbegriff hegende Potential für den Begriff
einer konkreten versöhnenden Intersubjektivität nicht ausschöpft. Er hat
keine Theorie darüber, wie das Böse, der sich auf sich versteifende
Eigenwille, der sich über den Universalwillen erhebt, geschichtlich
überwunden werden kann. Schuldbekenntnis und Verzeihung bzw. Vergebung

der Sünden spielen bei ihm keine Rolle. Was bei Schelling an die
Stelle der Tilgung von Schuld tritt, ist der Gedanke der Selbstzerstörung
des Bösen, dem das Böse im Laufe der geschichtlichen Offenbarung
Gottes auf lange Sicht anheimfällt. Auch wenn Schelling wie Hegel die
christliche Religion als Religion der Liebe begreift, setzt er die Liebe nicht
konkret zur Überwindung des Bösen ein. Es bleibt beim Kampf
zwischen Gutem und Bösem, zwischen dem Geist der Liebe und dem Geist
der Zwietracht in der Geschichte. Das christliche Liebesideal selbst wird
zu einer eschatologischen Utopie.

III.

1. Wenn die Offenbarung Gottes die Profilierung des Gegensatzes von
Gut und Böse in der Schöpfung erforderlich macht, durch die der
Mensch per transzendentaler Tat dem Bösen anheimfallen kann, so muß
die «höchste Frage dieser ganzen Untersuchung» (66), nämlich die
entscheidende Theodizeefrage erörtert werden, wie sich Gott zu seiner
Offenbarung insgesamt als sittliches Wesen verhält. Wie kann Gottes
Offenbarungstat als ganze moralisch gerechtfertigt werden?

Nach Schelling entsteht das Theodizeeproblem, d. h. das Problem
der Rechtfertigung Gottes durch die Vernunft angesichts des Bösen in
der Welt nur unter der Voraussetzung bestimmter theistischer Gottes-

12 Vgl. im Geistkapitel von Hegels Phänomenologie des Geistes den Abschnitt
«Das Gewissen. Die schöne Seele, das Böse und seine Verzeihung».



158 Die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift

prädikate: 1. Gott muß als moralisches Wesen gedacht werden.13 2. Die
Schöpfung darf keine Handlung sein, die mit blinder und bewußtloser
Notwendigkeit erfolgt, sondern muß eine freie und bewußte Tat sein.

Gott ist also nur theodizeefähig, wenn er sich als sittliches Wesen zu seiner

Offenbarung verhält. Diese beiden Voraussetzungen erfüllt Gott bei

Schelling, weil er ihn als Persönlichkeit denkt.
Gott kann aber nur ein moralisches Wesen und Persönlichkeit sein,

wenn er zugleich ein lebendiges Wesen ist. Beides unterstellt den internen

Dualismus von Grund von Existenz und Existierendem in Gott.
Nur durch das Zusammenspiel mit dem unbewußt-bewußten Willen des

Grundes kann der schlechthin freie und bewußte Offenbarungswille der
Liebe ein lebendiger sein. Schelling betont, daß beide Willen unabhängig
voneinander in der Schöpfung frei wirken müssen, damit das Eschaton
der Offenbarung, Liebe und Güte, verwirklicht werden kann. Daß Gottes

Offenbarungswille alle negativen Folgen der Offenbarung vorhergesehen

hat und sich dennoch zur Offenbarung entschlossen hat, begründet

Schelling damit, daß er in seiner Allwissenheit vorhergesehen hat,
daß Güte und Liebe am Ende der Geschichte überwiegen und obsiegen
werden.

Vor dem Hintergrund dieser utopischen Eschatologisierung der
Theodizee polemisiert Schelling gegen den zynischen Optimismus und

gegen die Instrumentahsierung des Bösen in Leibniz' Theodizee. Angesichts

des Begriffs einer moralisch freien, in bezug auf Liebe und Güte
notwendigen lebendigen Offenbarungstat Gottes führt Schelling gegen
den Leibnizschen Gedanken der Beratschlagung Gottes über die beste
der möglichen Welten zwei Argumente ins Feld: Wäre dies der Fall, dann
hätte Gott 1. auch eine vollkommenere und 2. eine weniger perfekte Welt
schaffen können. Der Begriff der Wahlmöglichkeit ist offensichtlich auf
endliche Wesen beschränkt und widerspricht der moralischen Vollkommenheit

des Schöpfergottes. Gott kann von der im Grunde schlummernden

«Pluralität möglicher Welten» (70) nur die einzig dem vollkommenen

sittlichen Willen der Liebe entsprechende mögliche Welt wollen.
Diese einzig mögliche Welt ist nicht die Welt, wie wir sie kennen,

sondern das System der Freiheit im göttlichen Verstände, worin dem
Menschen die Bestimmung zugedacht ist, in Gottes Liebe zu existieren,
von welchem der Mensch durch sein eigenes Verschulden vorerst noch

13 Bereits Kant hat herausgestellt, daß die Theodizee auf eine Verteidigung Gottes
als eines moralischen Wesens abzielt; vgl. KANT, Uber das Mißlingen aller philosophischen

Versuche in der Theodizee (s. Anm. 1), A 196f. Anm.



Die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift 159

entfernt ist. Verantwortlich für das Böse kann also nur der Mensch sein,
der von Gott aus eigenem Verschulden abgefallen ist.

Doch auch wenn Gott mit seinem notwendig moralischen Willen nur
das Gute will und vorausgesehen hat, daß das Gute und die Liebe obsiegen,

hat er dann nicht mit dem Entschluß zur Weltschöpfung das Böse
in der Welt billigend in Kauf genommen oder zugelassen? Wäre Schel-

ling der Ansicht, daß Gott zwar nicht das Böse gewollt, aber doch
billigend in Kauf genommen hat, weil aus der Überwindung des Bösen mehr
Gutes entspringen würde als ohne Böses in der Welt, dann würde er sich
nicht von Leibniz unterscheiden, bei dem das Böse zum Mittel bzw. zur
notwendigen Bedingung des Guten wird. Gegen das Zulassen oder Billi-
gend-in-Kauf-Nehmen des Bösen durch Gott spricht jedoch folgendes
Argument: Die Unterscheidung zwischen Tun und Unterlassen ist bei
einem moralisch vollkommenen Schöpfergott wenig überzeugend. Wenn
ich als endliches Wesen unterlasse, jemandem zu helfen, ist das weniger
schlimm, als wenn ich jemandem aktiv schade, weil für mich eine
Hilfeleistung eine viel größere Anstrengung ist als deren Unterlassung. Wenn
es mich aber nichts kosten würde, jemandem zu helfen und ich täte es

nicht, dann wäre ich genauso schuldig, wie wenn ich jemandem schadete.

Da dies bei Gott der Fall ist, ist es gegenstandslos, bei ihm zwischen Tun
und Unterlassen zu unterscheiden. Wie löst Schelling dieses Problem?

2. In der Durchführung der Theodizee im engeren Sinne stellt Schelling

das System im göttlichen Verstände und das Leben Gottes im Kontrast

einander gegenüber und behauptet, daß im Leben Gottes die
Antwort auf die Theodizeefrage liegt, wie Gott sich zur Möglichkeit und
Wirklichkeit des Bösen in der Welt verhält.14 Zwar ist im göttüchen
Verstandessystem dem Menschen die Bestimmung zugedacht, in Gottes Liebe

zu existieren, doch kann der Mensch nur in den Genuß dieser
Zielbestimmung kommen, wenn Gott und der Mensch lebendige Wesen sind.
Leben kommt aber in der Offenbarung nur durch das Wirkenlassen des

Grundes auf, welches den Menschen vor die Alternative von Gut und
Böse stellt.

Hier zeigt sich: Der lebendige, sich offenbarende Gott läßt im
Wirkenlassen seines Grundes nicht einfach das Böse zu, er erteilt dem
Menschen nicht die Erlaubnis zum Bösen; er kann nur die Lust des
Menschen am Bösen nicht nicht zulassen. Die Zulassung des Bösen ist also
keine unmittelbare oder direkte wie bei Leibniz, sondern eine indirekte

14 Die entscheidende Stelle lautet: «In dem göttlichen Verstände ist ein System:
aber Gott selbst ist kein System, sondern ein Leben, und darin liegt auch allein die
Antwort auf die Frage, um deren willen dies vorausgeschickt worden, wegen der
Möglichkeit des Bösen in bezug auf Gott» (70).



160 Die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift

oder vermittelte, nämlich über das lebendige Offenbarungsgeschehen
Gottes vermittelte, durch welches der Mensch vor die morahsche
Alternative von Gutem und Bösem gesteht wird. Urheber des Bösen selbst ist
allein der Mensch. Von seiner Entscheidung hängt es ab, ob er seine

Zielbestimmung, in Gottes Liebe zu existieren, erreicht oder nicht.15
So läßt sich folgendes vorläufiges Resümee ziehen: Mit dem internen

Duahsmus in Gott wird Gott von der Urheberschaft der menschhchen
Freiheit zum Bösen entlastet, was eine radikale Verteidigung der menschhchen

Freiheit gestattet. Zugleich überfordert Schelhng die Freiheit des

Menschen in seiner Lehre von der transzendentalen Tat, was dazu führt,
daß der Mensch nicht nur für die morahschen, sondern auch für die
physischen Übel verantwortlich sein soll. Damit wird die transzendentale Tat
widersprüchhch konzipiert: Sie ist eine freie und damit für das Böse
verantwortliche und zugleich eine notwendige und damit für das Böse nicht
verantwortliche Tat. Somit wird jedoch Gott wieder mit den Übeln der
Welt belastet. Den notwendig guten morahschen Schöpfungswillen Gottes

verteidigt Schelhng in einem zweiten Schritt durch die utopische Es-
chatologisierung der Theodizee. Doch der Sicherheit, mit der Gott in
seinem Verstandessystem die Verwirklichung von Güte und Liebe in der
Schöpfung vorhergesehen hat, widerstreitet der Umstand, daß die
Entscheidung für Böses oder Gutes in der Welt ganz in die Verantwortung
der Freiheit des Menschen fällt.

Aufgrund dieses Widerspruchs geht Schellings Theodizee in escha-

tologische Geschichtsphilosophie über, in der die menschhche Freiheit
und das Böse zum Durchgangsstadium der Selbstverwirklichung der Güte

Gottes herabgesetzt werden. Hier ist auch nicht mehr von der
Entscheidung des Menschen zum Guten oder Bösen die Rede. Schelling
vollzieht einen Subjektwechsel: Den geschichtlichen Scheidungsprozeß des

Guten vom Bösen vollzieht nicht eigentlich der Mensch in seiner Freiheit,

sondern der in der Freiheit des Menschen kosmisch wirkende Grund
in Gott.16 Mit der geschichtsphilosophischen Eschatologisierung der

15 Die Differenz Schellings zu Leibniz bringt Heidegger auf den Begriff, wenn er
sagt: «Gott kann das Böse nicht nichtsein lassen; er muß das Böse zulassen. Aber diese

Zulassung ist keine unmittelbare, sondern eine mittelbare, derart, daß in dieser
Vermittlung erst der Urheber des Bösen wird»; vgl. HEIDEGGER, Schellings Abhandlung
über das Wesen der menschlichen Freiheit (1809) (s. Anm. 9), 192. Doch zugleich
verschleift Heidegger diese Differenz, indem er Schellings Freiheitsschrift zur Metaphysik
des Bösen stilisiert, die das Böse für das Seiende im Ganzen für notwendig erklärt; vgl.
BUCHHEIM, Thomas, Schelling und die metaphysische Zelebration des Bösen, in:
Philosophisches Jahrbuch 107 (2000) 47—60.

16 Den Subjektwechsel markiert der Satz, mit dem Schelling die geschichtliche
Vorbreitungsphase des jüngsten Gerichts beschreibt: «Der Grund wirkt also in seiner



Die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift 161

Theodizee wird deutlich: Gerechtfertigt wird Gott als moralisches Wesen
nicht angesichts des Bösen in der Welt, das durch den Menschen
hereinkommt, sondern im Hinblick auf das utopische Eschaton der
Offenbarung, welches Schelling als die Alleinheit der Liebe bestimmt, von der
das Böse in perfekter Weise ausgeschlossen ist.

3. Nun stellt sich die Frage, ob Gott auch die Macht hat, dieses

Eschaton der Offenbarung zu garantieren. Damit macht Schelling den
Übergang zum dritten Teil seiner Theodizee, zur spekulativen Begründung

seiner Theodizee. Schelling hat bereits in der geschichtlichen
Selbstoffenbarung Gottes ein Gesetz installiert, das die Verwirklichung der
Güte und Liebe zu sichern scheint: den Gedanken der Selbstverzehrung
des Grundes in seiner Wirksamkeit, wodurch sich dieser endgültig zur
Basis herabsetzt, was zugleich die endgültige Verstoßung des Bösen ins
Nichtsein einschließt und den schöpfungsinternen Übergang von der
Dualität der Prinzipien zu ihrer Identität im Geist der Liebe ermöglichen
soll. Aber dies ist quasi nur die schöpfungsinterne Absicherung des Es-
chatons.

Die endgültige Absicherung der Herrschaft der Liebe am Ende der
Schöpfung erfolgt in einem letzten Schritt in einer spekulativen Reflexion

auf den Anfang Gottes vor der Offenbarung und seiner Dualität
von Grund von Existenz und Existierendem. Gott vor der Offenbarung
und der Dualität seiner Prinzipien ist ontologisch als Urgrund bzw. Un-
grund und dialektisch als absolute Indifferenz zu begreifen. Das Wort
Ungrund ist primär als Verneinung der Bestimmung des Grundes zur
Offenbarung zu verstehen. Nur als Ungrund oder absolute Indifferenz
kann Gott seine Integrität und Souveränität in seinem geschichtlichen
Offenbarungsprozeß wahren. Nur diese höchste metaphysische Bestimmung

garantiert, daß er letztlich nur als Liebe offenbar werden kann.
Worin hegt die Garantie?

Gott als absolute Indifferenz stellt sicher, daß die Dualität der
Prinzipien in der durch den Geist hergestellten synthetischen Identität eine
Einheit bilden können, aus welcher das Böse ewig ausgeschlossen ist.
Bliebe es beim internen Dualismus in Gott, so wäre Gott in Gefahr, zu

Freiheit die Scheidung und das Gericht (icpiatç) und eben damit die vollkommene
Aktualisierung Gottes» (76). Vorbereitet wird dieser Subjektwechsel bereits durch das

Theorem der Selbstdestruktion des Bösen, das zum Ausdruck bringt, daß das Böse
keinen Bestand in sich hat, das Worin des Bösen eigentlich das zum Guten und zur
Liebe bestimmte Grundwesen Gottes ist; vgl. BUCHHEIM (1997) (s. Anm. 3), 107, 172.

Indem das Böse dieses mißbraucht, beraubt es sich des Fundaments seiner Wirklichkeit;

vgl. 62f.



162 Die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift

einem in sich entzweiten Gott zu geraten und an die moralischen Gegensätze

von Gut und Böse in der Welt ausgeliefert zu werden.

Schelling gibt also dem ganzen eschatologischen Offenbarungsgeschehen

Gottes eine metaphysische Garantie: Der Hinweis darauf, daß
die Indifferenz nicht nur gleichgültig gegen die Dualität ist, sondern sich
in diese Prinzipiendualität teilt, damit diese dualen Prinzipien durch die
Liebe vereint werden können, macht deutlich, daß der Grund bzw. das

Motiv der Offenbarung mit dem eschatologischen Zweck der Offenbarung

zusammenfällt. Die Liebe erweist sich als das schlechthin Umgreifende

des ganzen Offenbarungsgeschehens. Sie ist zum einen
verantwortlich für den Entschluß des indifferenten, noch unbekannten Gottes
zur Offenbarung, d. h. daß der indifferente Ungrund in gleicher Weise in
die Prinzipien eingeht. Sie bewirkt zum anderen, daß der durch sie be-

wogene Geist die beiden gleichursprünglichen Prinzipien in einer absoluten

Identität synthetisieren kann.
Aber wo bleibt bei alledem das Böse bzw. der Gegensatz von Gutem

und Bösem? Solange der Grund frei wirkt, erregt er den Eigenwillen der
Kreatur und die Selbstheit des Menschen, womit auch der Gegensatz
von Gutem und Bösem Profil gewinnt. Das eigentlich Problematische
von Schellings Theodizeeprojekt besteht neben der mißlingenden
Entlastungsstrategie Gottes durch den internen Dualismus in Gott aufgrund
der Überforderung der menschlichen Freiheit vor allem im Gedanken
einer metaphysisch abgesicherten Selbstverwirklichung Gottes in der
geschichtlichen Offenbarung, in welcher sich das Problem des Bösen wie
von selbst erledigt. Denn diesem Konzept hegt die unbegründete Hoffnung

zugrunde, daß sich der Grund in seinem Wirken mit der «endlichen
gänzlichen Scheidung» (80) des Guten vom Bösen, wobei dieses «auf
ewig in die Finsternis» (ebd.) verbannt wird, selbst auflöst, sich selbst
also zum überwundenen, zum bloß zur Potenz herabgesetzten Grunde
macht. Denn konsequent durchdacht führt der Gedanke der Selbstaufhebung

des Wirkens des Grundes dazu, daß auch die lebendige Kraft
zum Guten und der Liebe erstirbt. Die Realisierung des Guten mit völligem

Ausschluß des Bösen hat nichts weniger als die Aufopferung des

Lebens zum Preis. Das schöpfungsinterne Gesetz, das die Realisierung
des Zwecks der Offenbarung garantieren soll, verhindert sie zugleich. An
diesem Widerspruch laboriert Schellings geschichtsphilosophische Es-
chatologisierung seines Theodizeeprojekts. An diesem Widerspruch
ändert sich auch nichts, wenn Schelling obendrein die Verwirklichung die-



Die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift 163

ses schöpfungsinternen Gesetzes auch noch metaphysisch abzusichern
versucht.17

Man kann Schelling vielleicht nicht den Vorwurf machen, daß er das

Böse nicht mit dem System im göttlichen Verstände vereinbar zu
machen sucht, das ja für das Eschaton nur Gutes und Liebe vorgesehen hat.
Vorwerfen muß man ihm aber, daß er das Böse auch mit dem göttlichen
Leben und seiner Geschichte unvereinbar hält. Er erwägt keine Möglichkeit,

wie das Intersubjektivitätsideal der Liebe konkret in der Geschichte
versöhnend bzw. erlösend gegenüber dem Bösen zu wirken vermag.
Schuldbekenntnis und Verzeihung zwischen konkret geschichtlich
agierenden Menschen, Erlösung des Menschen durch Gottes Gnade spielen
bei ihm keine Rolle. Mit seiner eschatologischen Utopie der Alleinheit
der Liebe und dem perfekten Ausschluß des Bösen kehrt Schelling de
facto zu seinem offenbarungstheologisch uminterpretierten spinozisti-
schen Pantheismus zurück, demzufolge die Freiheit des Menschen nur in
Gott ist, den er mit seiner gesamten Abhandlung in Frage gestellt hat.

Zusammenfassend läßt sich zu Schellings «Lösungsversuch» der
Theodizeeproblematik folgendes sagen:

1. Gott ist aufgrund seines internen Dualismus von der Verantwortung

für das Böse entlastet. Er kann nur aufgrund des Wirkens seines

Grundes das Böse nicht nicht zulassen. Auch im göttlichen Leben geht
also mancher Schuß daneben.

2. Verantwortlich für das Böse ist allein die Freiheit des Menschen.
Doch überfordert Schelling die menschliche Freiheit in seiner Lehre von
der transzendentalen Tat, was zu dem Widerspruch einer freien und
damit verantwortlichen und zugleich notwendigen und damit nicht
verantwortlichen Tat führt. Damit wird jedoch Gott wieder mit den Übeln der
Welt belastet.

3. Aufgrund dieser unaufgelösten Spannung in Schellings Theodi-
zeeprojekt geht die Theodizee in eschatologische Geschichtsphilosophie
über, in der sich das Böse in der Welt durch die Selbstaufzehrung des

Grundes in seinem Wirken quasi von selbst erledigt. Hatte Schelling
zuvor versucht, das Böse und den Sündenfall in den Theodizeekontext zu
integrieren, ohne sie zu verharmlosen, so wird beides im Rahmen der
eschatologischen Geschichtsphilosophie wieder reteleologisiert und damit
entschärft. Gerechtfertigt ist Gott als ein notwendig gutes moralisches

17 Das Defizit von Hermannis vorzüglicher Untersuchung über Schellings Theodi-
zeeprojekt Die letzte Entlastung (s. Anm. 4) besteht darin, daß sie weder die Seite der
eschatologischen Geschichtsphilosophie noch die Dimension der metaphysischen
Fundierung beleuchtet.



164 Die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift

Wesen allein im Hinblick auf das utopische Eschaton. Der entscheidende

Knackpunkt von Schellings eschatologischer Theodizee ist jedoch, daß
der kosmologische Gedanke der Selbstaufzehrung des Grundes in
seinem Wirken für das Eschaton der Offenbamng verheerend ist.

4. Die eschatologische Herrschaft der Liebe am Ende der Schöpfung
wird dann in einem letzten Schritt in einer Reflexion auf den Anfang
Gottes vor der Offenbarung metaphysisch abgesichert: Das den Gegensatz

von Gutem und Bösem übersteigende Prinzip des Ungrundes als
absolute Indifferenz garantiert, daß die sich in ihrem Dualismus selbst
aufhebenden Prinzipien, Grund von Existenz und Existierendes, im Geist
der Liebe in absoluter Identität vereinigen können, aus welcher das Böse

ewig ausgeschlossen ist.
5. Der durch die geschichtsphilosophische Eschatologie nur

verdeckte Mangel in Schellings religiös begründeter Ethik hegt darin, daß er
das Versöhnungspotential seines Intersubjektivitätsideals der Liebe nicht
ausschöpft. Obwohl Schelling stärker als Hegel Gott als Liebe faßt, hat
er den lutherischen Glauben, demzufolge sich in der Offenbarung Gottes

vergebende Liebe den Menschen gegenüber bekundet, nicht ins
Philosophische übersetzt. Gnade, Vergebung der Sünden, Verzeihung etc.
spielen in Schellings Theodizee keine Rolle. Schelling hat der Versöh-

nungs- bzw. Erlösungsbedürftigkeit des menschlichen Geistes, die sich

gerade im Bösen zeigt, philosophisch nicht genügend Rechnung getragen.

Damit wird deutlich, daß Schellings anspruchsvolles Theodizeepro-
jekt, das man durchaus als Vollendung des neuzeitlichen Theodizeepro-
jekts bezeichnen darf, aufgrund seiner internen Widersprüche als

gescheitert anzusehen ist.


	Die Theodizeeproblematik in Schellings Freiheitsschrift

