Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 1-2

Artikel: Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des Xlll. Jahrhunderts
Autor: Tellkamp, Jorg Alejandro

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760904

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JORG ALEJANDRO TELLKAMP

Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie
des XIII. Jahrhunderts

Die Wahrnehmung der uns umgebenden Welt ist ein an und fiir sich ba-
naler Vorgang. Man sieht voriiberfahrende Autos, hort Streichquartette
und riecht reife Pfirsiche; alles recht simple Dinge, deren korrekte Erfas-
sung wir fir selbstverstindlich halten. Trotz der Offensichtlichkeit die-
ses Sachverhalts wurde in der einer erkenntnisrealistischen Position ver-
pflichteten philosophischen Tradition durchgehend davon ausgegangen,
dall Vorginge des Wahrnehmens nicht nur komplexe kognitive Zustinde
hervorrufen, sondern, daB sie auch einer Kette von Ereignissen unter-
worfen sind, die auf bestimmten kausalen Bedingungen beruhen.!

Im XIII. Jahrhundert, von dem hier die Rede sein soll, wurde ent-
sprechend allgemein angenommen, dal es einer Kausaltheorie bedarf,
die erkliren hilft, wie die erkenntnisrelevanten Gegenstandseigenschaf-
ten libertragen werden und wie sie auf die als passiv zu verstehenden
Sinnesvermogen wirken. Beim Horen eines Streichquartetts beispiels-
weise wird die Luft in Schwingung versetzt, die ihrerseits horbare Qua-
lititen oder species ibertrigt. Der aristotelisch-averroischen Tradition des
XIII. Jahrhunderts gemiB missen diese species so beschaffen sein, dal3 sie
auch tatsichlich in einem erkenntnisrelevanten Sinn wahrgenommen
werden konnen (im Gegensatz etwa zu einem Schlag auf das Auge, der ja
keine visuelle Erkenntnis zur Folge hat).

Im folgenden wird es mir darum gehen, einen fiir die Averroes fol-
gende aristotelische Tradition wichtigen Begriff nachzuzeichnen, nimlich
den Begriff spiritus.? Ich mochte anhand der Beziehung von spiritus und
Erkenntnis aufzeigen, daBl dieser Begriff nach seiner Einfithrung in die
mittelalterliche Diskussion durch den Averroes Latinus im Rahmen einer

! GRICE, H.P., The Causal Theory of Perception, in: Proceedings of the Aristotelian
Society Supplementary Volume 35 (1961) 121-152.

2 Es sei hier angemerkt, daB es vorgezogen wurde, diesen Ausdruck weitgehend
uniibersetzt zu lassen, weil das entsprechende deutsche Wort «Geist» philosophiehisto-
risch zu belastet zu sein scheint.



126 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

Kausaltheorie zu schwerwiegenden Problemen fiihrte, die schlieBlich von
Albert dem Groflen und Roger Bacon erkannt und beseitigt wurden.
Mein Augenmerk gilt diesen beiden Autoren, doch vor allem auch Tho-
mas von Aquin, bei dem die Schwierigkeiten besonders ausgeprigt fest-
zustellen sind.

Im Alltagsgebrauch pflegt man (nicht-philosophisch) den Begriff sp:-
ritus (englisch: spirit, spanisch: espiritu; franzosisch: esprif) mit Wesen oder
Eigenschaften in Verbindung zu bringen, die scheinbar Gber den Bereich
beobachtbarer physischer Vorginge hinausgehen. So sind mit paraphysi-
schen Fihigkeiten ausgestattete Wesen, Geister etwa, in der Lage, mii-
helos Winde zu durchdringen oder auch materielle Gegenstinde zu be-
wegen. Auch Getrinke stark alkoholischen Inhalts werden Geister oder
spirits genannt, weil die nicht visuell beobachtbaren Verdunstungen ge-
wisse Wirkungen hervorrufen. Das, was heutzutage auf Spielfilme und
ein stark eingeengtes Alltagsvokabular beschrinkt bleibt, hat allerdings
eine keinesfalls triviale philosophische Vergangenheit, die in vielschichti-
ger Weise mit der Naturphilosophie, der Kosmologie, der Theologie und
der Metaphysik in Verbindung gebracht werden kann.

Im folgenden méochte ich nun eine kurze Skizze der Geschichte des
Geistbegriffs (griechisch: preuma; lateinisch: spiritus) zeichnen und ihn
anschlieBend im Zusammenhang der Erkenntnistheorie des XIII. Jahr-
hunderts begrifflich auffichern und kritisch analysieren.

Der Begriff spiritus ist schillernd. Urspriinglich entspringt er der stoi-
schen Theorie des preuma, wo er zunichst von Zenon von Kition ver-
wendet wird.? In seiner Lehre des pmeuma stellt dieser die Behauptung
auf, es handle sich hierbei um einen materiell zu verstehenden Atem. Die
Etymologie dieses Ausdrucks selbst verweist auf Vorginge des Atmens,
die sowohl physischer als auch psychischer Natur sein kénnen. Insofern
preuma auf einen inneren Atem deutet, handelt es sich um einen Begriff,
der die unterschiedlichen Vorginge und Funktionsweisen von Lebewe-
sen erkliren hilft. Dariiber hinaus benutzt Zenon diesen Begriff, um
Vorginge im Kosmos zu erkliren, indem er auf die hierarchische Ver-
bindung verweist, die zwischen dem hegemonikon und den von ithm ge-
steuerten individuellen Seelen besteht. Sowohl der Mensch als auch der
Kosmos sind als lebende Gebilde aufzufassen.* Als Lebensprinzip ist das

3 Vgl. fiir das Folgende VERBEKE, Gérard, L’évolution de la doctrine du pneuma
du stoicisme a s. Augustin. Paris, Louvain 1945.

* Ebd. S. 34: «C’est sur la base de la psychologie pneumatique que tout le systéme
stoicien est bati. En effet, la conception du monde est calquée sur la psychologie hu-
maine, puisque le monde est un étre vivant aussi bien que I’homme. Vgl. auch



Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 127

pneuma als stoffliche Entitit aufzufassen, obwohl es irgendwie in seiner
Stofflichkeit subtiler ist als die iibrigen Dinge der wahrnehmbaren Welt.

Chrysipp sieht das pmeuma in Verbindung mit der Lehre der vier
Elemente, und stellt fest, dal} es in erster Linie aus Feuer und Luft be-
stehe, d. h. aus den aktiven Elementen.’ Auch hier wird preuma als mate-
rielle Substanz verstanden, durch die die zusammengesetzten Korper
ithre Konsistenz erhalten.¢ Dieser Begriff wird in der Stoa verwendet, um
die lebensbegriindenden Funktionen zu erkliren, aber auch, um rein
physische Vorginge zu erlautern.

Man kann, vereinfacht gesagt, in der stoischen Philosophie und in
der von ihr beeinfluBlten medizinischen Tradition zwei Hauptstringe der
Entwicklung des preuma-Begriffs nachzeichnen. Zum einen wird er in
der medizinischen Tradition Galens verwendet, wobei der materielle
Charakter von pneuma bzw. spiritus in den Vordergrund geriickt wird. Ga-
len unterscheidet zwischen einem lebensbegriindenden Atem (pneuma
zotikon) und einem psychischen (pneuma psychikon).” Die Hauptfunktion
von pneuma besteht darin, die physiologischen Prozesse zu gewihrleisten,
nimlich den BlutfluB und die Atmung, die thren Ursprung im Herzen
haben. In Bezug auf die psychischen Vorginge wird hingegen das Gehirn
in den Mittelpunkt geriickt.?

Zum anderen aber wird einem neuplatonischen Interpretationsstrang
zufolge pneuma bzw. spiritus, als Reaktion auf den stoischen Materialis-
mus, in zunehmenden Mal} «entmaterialisiert». Plotin etwa setzt am stoi-
schen pneuma-Begriff aus, dal er mit dem intellektiven Prinzip und dem
immateriellen Ursprung des Lebens nicht zu vereinbaren ist.” Auch Au-
gustin folgt dieser Linie, dennoch ist er sich des stoischen Materialismus

ANNAS, Julia, Hellenistic Philosophy of Mind, Berkeley 1992, S. 43: «[...] For the
Stoics cosmology is cosmobiology.»

3 Vgl. DIOGENES LAERTIUS VII, 137 in: LONG, Anthony/SEDLEY, David (Hgg.),
The Hellenistic Philosophers, Bd. 1. Cambridge 1987, S. 270. Auch VERBEKE,
L’évolution de la doctrine du pneuma (s. Anm. 3), S. 69 und 89.

6 Dies ist GALENS Beschreibung; vgl. LONG/SEDLEY, The Hellenistic Philoso-
phers, S. 282 (s. Anm. 5).

7 Vgl. VERBEKE, L’évolution de la doctrine du pneuma (s. Anm. 3), S. 207.

 Ebd. S. 208.

? Ebd. 8. 353: «[...] Le contenu de la notion d’unité est beaucoup plus rigoureux: il
ne comporte pas seulement une certaine cohésion d’ordre physique ou biologique,
compatible avec la dispersion spatio-temporelle, mais il exclut toute diversibilité. Plo-
tin en arrive ainsi a concevoir que le principe d’unité doit étre inétendu et immatériel.
C’est donc en derniére analyse a cause de son caractére matériel que Plotin rejette le
pneuma comme principe d’unité métaphysique.» Siehe auch Plotins Kritik an der mate-
rialistischen Philosophie der Stoa: PLOTIN, Opera, Bd. 2, Enneades IV-V, HENRY,
Paul/SCHWYZER, Hans-Rudolf (Hgg.). Paris, Briissel 1959, S. 176-212 (En. IV, 7, 1-8).



128 Der Geistbegriff in der Etkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

bewuBlt, was sich auf seine Auffassung von spirifus, dem er vier Bedeu-
tungen zuschreibt, niederschlagt.

1. In seiner grundlegenden Bedeutung steht spiritus fir die Essenz
Gottes, vermutlich in der Bedeutung, die sich auf den Heiligen Geist be-
zieht. Das, wofiir der Geistbegriff steht, ist als vollig immateriell aufzu-
fassen, da Gott einfach und unverinderlich ist. Dieser Gott teilt sich den
Geschopfen durch das Wirken seiner Substanz mit. Auch der neuplato-
nische Ansatz geht von einer dhnlichen Voraussetzung aus, nimlich dal}
die oberste Entitit, das Eine, unverinderlich und einfach sei. Die neute-
stamentliche These von der Immaterialitit der geistigen Substanzen be-
ruht auf deren Einheit und Unteilbarkeit. Diese These macht sich Augus-
tinus zu eigen, um die Wirkung Gottes auf die irdischen Dinge von ihrer
materiellen Komponente zu befreien. Spiritus ist das substantielle Wirken
des einen unteilbaren Gottes. Der die Welt durchdringende spiritus ist res
Dei 10

2. Spiritus bezeichnet nach Augustinus neben dem Wirken Gottes das
den Lebewesen immanente Prinzip. Anders als bei Galen und dessen
stoischen Vorgingern mochte Augustinus hierbei den Materialismus die-
ser Bedeutung des Begriffs vermeiden. Spiritus als Eigenschaft der Seele
kann nicht materiell sein, weil die Seele selbst eine unausgedehnte Sub-
stanz und folglich immateriell ist. Dieser Ansatz entspringt der Entge-
gensetzung der Immaterialitit Gottes mit der Siindhaftigkeit des Flei-
sches.!!

3. Die dritte augustinische Variante des Terminus spzritus bezeichnet,
ganz im Einklang mit dem stoischen Ursprung, die von Dingen ausge-
hende unbewegte oder bewegte Luft, also einen Atem (flatus).'?

1 Vgl. VERBEKE, L’évolution de la doctrine du pneuma (s. Anm. 3), S. 496.

" Ebd., S. 501: «Il résulte de cette analyse que le terme spiritus, appliqué par saint
Augustin a la psychologie humaine, présente une signification analogue a celle qui ca-
ractérise la spiritualité divine. Il s’agit, ici encore, de la simplicité et de I'indivisibilité
de I’ame, bien qu’elles ne soient pas aussi absolues dans le principe vital de ’homme
qu’en Dieu. Sans s’identifier avec le spiritus divin, 'ame humaine se présente ainsi
comme une substance pensante et inétendue.» Vgl. auch SANCTI AURELII AUGUSTINI
De genesi ad litteram libri duodecim, ZYCHA, Joseph (Hg.). Vindobonae u.a. 1894 (= Cor-
pus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Bd. 28), S. 389, 15-17, XII, 7: «Dicitur
spiritus et ipsa mens rationalis, ubi est quidam tamquam oculus animae, ad quem per-
tinet imago et agnitio dei.»

12 AUGUSTINUS, De genesi ad litteram (s. Anm. 11), S. 389, 9-12, XII, 7: «Item spiri-
tus dicitur uel aer iste uel flatus eius, id est motus eius, sicut dictum est: ignis, grando,
nix, glacies, spiritus tempestatis.»



Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 129

4. Zuletzt bezeichnet spiritus die Seele verstorbener Heiliger, die
durch die Wiederauferstehung eine Art sublimen, jenseitigen Korper er-
halten.

Diese Auflistung der Bedeutungen des Wortes spiritus in De genesi ad
litteram erhellt, dal bei Augustinus noch die gesamte Bandbreite sowohl
der biblischen als auch der stoisch geprigten Bedeutung vorhanden ist,
wobei jedoch sein Schwerpunkt auf der Immaterialitit von spiritus liegt.

Doch zuriick ins XIII. Jahrhundert. Wie bereits erwihnt, ist der Aus-
gangspunkt fiir den Begriff spiritus in der Wahrnehmungs- und Erkennt-
nistheotie die lateinische Ubersetzung der Schriften des Averroes zu su-
chen. Es sei angemerkt, daB in den lateinischen Ubersetzungen anderer
arabischer Autoren wie Avicenna der Begriff spiritus auch verwendet
wird; dennoch bezieht er sich dort vorwiegend auf das auch von Galen
beschriebene lebensbegriindende, gewissermallen korperimmanente
Prinzip. Diese Auffassung ist die wohl dominierende im XIII. Jahrhun-
dert, was daran zu erkennen ist, daB} bereits die ersten Autoren, die von
der translatio vetus des aristotelischen De anima Gebrauch machen, wie Jo-
hannes Blund, in spiritus eine Art lebensbegrindendes Prinzip sehen.!t
Vermutlich hat diese in der ersten Hilfte des XIII. Jahrhunderts
weitverbreiteten Deutung damit zu tun, dal Avicenna hiufiger zur Aris-
totelesdeutung herangezogen wurde als Averroes.!® So ist denn auch fest-
zustellen, daB in der ersten Hilfte des XIII. Jahrhunderts, mit Ausnahme
einer um 1230 verfaBten anonymen Schrift, spiritus vorwiegend in der
herkommlichen, durch Galen geprigten Weise verwendet wird. Es ist
hierbei festzustellen, daBB spirstus erst in der 2. Hilfte des XIII. Jahrhun-
derts fiir die Erklirung der Ursachen von Wahrnehmung und Erkenntnis
in Betracht gezogen wird, was in erster Linie auf die verstirkt einset-
zende Averroes-Rezeption zuriickzufiihren ist.

In Thomas von Aquins Opus, von dem nun die Rede sein soll, wird
der Begriff spiritus in einem vorwiegend theologischen Sinn verwendet,
also in Bezug auf den immateriellen Heiligen Geist. Nur wenige von den
schitzungsweise 15000 Erwihnungen dieses Ausdrucks sind dem Be-
reich der Erkenntnistheorie zuzuordnen, und nur an die dreiBig Erwih-

B Vgl. ebd., S. 389, 1£f., XII, 7.

4 Vgl. Johannes BLUND, Tractatus de Anima, CALLUS, D.A./HUNT R.W. (Hgg.).
London 1970 (Auctores Britannici Medii Aevi Bd. 2), S. 85f.

15 Die Nihe Blunds zu Avicenna ist beispielsweise an der Beschreibung physiologi-
scher Prozesse festzustellen, vgl. AVICENNA LATINUS, Liber De anima seu sextus de na-
turalibus, Bd. 1, VAN RIET, Simone (Hg). Louvain, Leiden 1972 S. 269.



130 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

nungen bringen ihn mit einer Art materiellen Atem in Verbindung.'¢ Der
Hiufigkeit nach scheint die neuplatonisch-augustinisch inspirierte Inter-
pretation der Immaterialitit von spiritus zu iiberwiegen; dennoch gibt der
quantitative Aspekt der Verwendung eines Ausdrucks noch keinen hinrei-
chenden AufschluB tber sein Bedeutungsspektrum. Aus diesem Grund
erweist es sich als niitzlich, einen kurzen Text zur Person des Heiligen
Geistes (S.th. I q. 36 a. 1 c.) wiederzugeben, in welchem Thomas den
Ausdruck spiritus in seiner Bedeutung umreifB3t:

«Wiewohl es zwei Hervorginge (processiones) im Gottlichen gibt, so hat doch
der eine derselben, der sich nach der Weise der Liebe (per modum amoris)
vollzieht, keinen eigenen Namen [...]. Daher sind auch die Beziehungen, die
diesem Hervorgang gemill angenommen werden, unbenannt [...]. Sondern
wie einige Namen auf Grund des Sprachgebrauchs zur Bezeichnung der ge-
nannten Beziehungen festgelegt sind, so wenn wir sie mit dem Namen Her-
vorgang und Hauchung (spiratio) bezeichnen, die der Eigentimlichkeit ihrer
Bedeutung nach mehr die die Kennmale bestimmende Titigkeiten als die
Beziehungen bezeichnen, — so ist zur Bezeichnung jener gottlichen Person,
die in der Weise der Liebe hervorgeht, auf Grund des Sprachgebrauchs der
Schrift der Name Heiliger Geist festgesetzt. Ein Grund fir die Angemes-
senheit dieser Festlegung 1aB3t sich aus zwei Umstinden entnehmen. Erstens
aus der Gemeinsamkeit dessen, was mit Heiliger Geist gesagt ist. [...] Zwei-
tens aus der eigentlichen Bedeutung [des Namens]. Denn der Name Geist
(spiritus) scheint in den korperlichen Dingen einen gewissen Antrieb (impul-
sio) und eine Bewegung (motio) zu bezeichnen: denn wir nennen den Atem
und den Wind (flatum et ventum) Hauch (spiritus)»."’

Interessant ist an diesem Text, daB Thomas den Begriff spiritus termino-
logisch eingrenzt. Es fillt hierbei auf, dal es sich in erster Linie, im ur-
springlichen Sinn des Wortes, um ein Derivat der stoischen Auffassung
handelt, daB spiritus ein materieller Atem sei. In diesem Sinn bezeichnen
die Akte der Verursachung und Schoépfung des Heiligen Geistes keine
immateriellen Eigenschaften, sondern solche, die sich vom tiblichen Ge-
brauch der Termini herleiten. In diesem Zusammenhang bezeichnet spi-
ritus einen materiellen Atem, und vom Heiligen Geist ist lediglich in ei-

16 Vgl. THOMAE AQUINATIS Opera omnia cum Hypertextibus in CD-ROM, BUSA,
Roberto (Hg.), Mailand 21996.

7 THOMAS VON AQUIN, Summa theologiae, Prima Pars. Madrid 41978, q. 36 a. 1 c.
Die Ubersetzung dieser Stelle ist der deutsch-lateinischen Ausgabe der Summa Theo-
logica entnommen: Bd. 3. Gott der Dreieinige, Salzburg, Leipzig 1939. S. 160f. Hier
kann man einen deutlichen Widerhall Avicennas und Costa ben Lucas feststellen; vgl.
COSTA BEN LUCA, De differentia animae et spiritus, BARACH, Sigmund (Hg.). Innsbruck
1878, S. 121: «Spiritus est quoddam corpus subtile, quod in humano corpore oritur ex
corde et fertur in assurienet i.e. in venis pulsus ad vivificandum corpus; operatur ei
quoque vitam et anhelitum atque pulsum.»



Der Geistbegriff in der Etkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 131

ner von dieser Bedeutung abgeleiteten Form die Rede, so daB selbst in
theologischen Zusammenhingen von Geist in der Weise die Rede ist,
daB er sich auf physische Vorginge bezieht. Es ist dennoch nicht zu ver-
gessen, daB3 spiritus auch eine theologisch-moralische Bedeutungskompo-
nente hat, die hier allerdings auBer acht gelassen werden kann.!

In der thomanischen Erkenntnistheorie, vor allem aber in der Be-
schreibung der Verursachung von Wahrnehmungsakten, ergeben sich,
wie noch gezeigt werden soll, gravierende Kohirenzprobleme, die letzten
Endes auf die lateinische Ubersetzung des Averroes und auf die stoische
Tradition zuriickgehen.”” Das Problem besteht in erster Linie darin, dal}
der Begriff spiritus bei Thomas von Aquin Bedeutungskomponenten be-
inhaltet, die sowohl den stoischen Materialismus als auch die augusti-
nisch inspirierte Immaterialitit von spiritus umfassen. Um diesem Be-
deutungsspektrum und den daraus resultierenden Schwierigkeiten nach-
zugehen, erweist es sich als aufschluBreich, den Begriff des geistigen
Seins (esse spirituale) zu analysieren. Thomas war nie wirklich an den auf
die Stoa und die medizinische Tradition zuriickgehenden Grundlagen des
Geistbegriffs in systematischer Weise interessiert. Dennoch finden sich
in einigen seiner Texte, die einen Einblick in die Problematik gewihren,
Auseinandersetzungen mit diesem. Ein solcher Text ist De substantiis se-
paratis, in welchem Thomas spiritus als extramentale Ursache ansieht, die
er in Begriffen der Partizipation oder Teilhabe umreiit. Sein Diskussi-
onspartner ist hierbei der aus Zaragoza stammende jiidische Philosoph
Avicebron, Verfasser des im Mittelalter weithin gelesenen Dialogs Fons
vitae®

Zu Beginn seiner Abhandlung wirft Thomas die Frage auf, ob es von
der wahrnehmbaren Welt unabhingige Formen oder Ideen gebe und wel-
cher Art diese Formen sein konnten. Avicebron hatte nimlich die Be-

'8 Vgl. TORRELL, Jean-Pierre, «Spiritualitas» chez S. Thomas d’Aquin. Contribu-
tion a l'histoire d’un mot, in: Revwe des sciences philosophiques et théologiques 73 (1989)
575-584.

19 Zur Frage der Einfithrung der Schriften des Averroes in den lateinischen We-
sten, siche RAMON GUERRERO, Rafael, «La transmisién a Europa de Averroes», in:
Averroes y los averroismos. Actas del III Congreso Nacional de Filosofia Medieval.
Zaragoza 1999, S. 103128, insbesondere S. 117. Zur Ubersetzungsgeschichte des aver-
roischen De anima vgl. DAIBER, Hans, «Lateinische Ubersetzungen arabischer Texte
zur Philosophie und ihre Bedeutung fiir die Scholastik des Mittelalters», in: HAMESSE,
Jacqueline/FATTORI, Marta (Hgg.), Rencontres des Cultures dans la philosophie mé-
diévale. Louvain-la-Neuve, Cassino 1990, S. 203-250, hier S. 239.

2 Vgl. AVENCEBROLIS (Ibn Gebirol), Fons Vitae ex arabico in latinum translatus ab
Iohanne Hispano et Dominico Gundissalino, BAEUMKER, Clemens (ed.). Miinster
21995,



132 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

hauptung aufgestellt, alle Dinge, die Himmelskorper und die getrennten
Substanzen eingeschlossen, seien Form-Materie-Komposita. Dieser «uni-
verselle Hylemorphismus» stoBt allerdings auf Thomas’ Widerstand.?! Ist
die Materie realer Bestandteil a/er Dinge?? Seine Antwort auf diese
Frage zielt darauf ab, daf} kérperliche und geistige Dinge in Hinblick auf
ithre ontologische Bestimmung nicht dquivalent sein kénnen.? Ein kurzer
Blick auf Thomas’ Auseinandersetzung mit dem Text Avicebrons soll
zeigen, weshalb.

Im Unterschied zu Thomas behauptet Avicebron, dafl alle Dinge
unter Gott aus Form und Materie bestehen und daBB Gott die Ursache
sowohl der materia prima als auch der universellen Formen ist. Die Mate-
rie mul} Bestandteil der geistigen Dinge sein, weil nur so Dinge indivi-
dualisiert werden kénnen.?* Dies jedoch, so Thomas, widerspricht ein-
deutig den Lehren Platons und Aristoteles’, da nur Dinge eine Form-
Materie-Bestimmung erhalten, die aus den vier Elementen zusammenge-
setzt sind.?® Solche zusammengesetzten Dinge miissen Korper sein. Avi-
cebron hingegen behauptet, die Korpetlichkeit sei auch Eigenschaft der
Himmelskorper und der getrennten Substanzen, wofiir er fiinf Argu-
mente ins Feld fithrt.?

1. Wiren die getrennten Substanzen formlose materielle Entititen,
dann wire die Existenz von mehr als einer getrennten Substanz unmog-
lich.

2. Umgekehrt kénnen sie auch nicht ausschlieBlich durch eine Form
determiniert werden, weil auch dies ihrer Vielfalt im Weg stiinde. In je-
dem Fall ist die Materie der individuierende Faktor, durch den Dinge nu-
merisch voneinander unterschieden werden.?

2 Dieser Ausdruck ist von David Lindberg: «Introduction», in: BACON, R., Philo-
sophy of Nature. A Critical Edition, with English Translation, Introduction, and Notes
of De multiplicatione specierum and De speculis comburentibus. LINDBERG, David (Hg. und
Ubers.). Oxford 1983, S. xlvi.

2 Eine kurze Beschreibung der zentralen Thesen Avicebrons ist zu finden bei
BACON, Roger: Philosophy of Nature, S. xlvi ff. Vgl. auch BRUNNER, Fernand, Plato-
nisme et Aristotélisme. La critique d’Ibn Gabirol par saint Thomas d’Aquin. Louvain,
Paris 1965, S. 33-61.

2 SANCTI THOMAE DE AQUINO Opera omnia iussu Leonis XIII p.m. edita. De sub-
stantiis separatis. Bd. XL. Rom 1969, S. D 48-D 56; cap. 5-8.

2 Siehe BRUNNER, Platonisme et Aristotélisme (s. Anm. 22), S. 40f.

% Vgl. THOMAS VON AQUIN, De substantiis separatis, S. D 48, 6ff.; cap. 5. Siehe
auch AVICEBRON, Fons vitae (s. Anm. 20), S. 9, 12-17; 1, 6 .

% THOMAS VON AQUIN, De substantiis separatis, S. D 48, 39f.; cap. 5: «[...] Corpus
caeleste convenit cum elementis in corporeitate [...].»

27 Vgl. THOMAS VON AQUIN, De substantiis separatis, S. D 48, 69ff.; cap. 5.



Der Geistbegriff in der Ertkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 133

3. Die Materie ist allen Dingen gemeinsam, was damit begriindet
wird, dal von einer grundsitzlichen Symmetrie irdischer und himmli-
scher Dinge ausgegangen werden muf}.

4. Gott und die Schopfung miissen hingegen unterschieden werden.
Nur Gott ist vollstindig stofflos und unteilbar; alle anderen Entititen
miissen, da sie von thm substantiell verschieden sind, teilbare Komposita
sein.

5. Alle geschaffenen Dinge sind zeitlicher Natur, was auf Prozesse
des Entstehens und Vergehens zuriickgefiihrt wird, die ihrerseits auf den
materiellen Eigenschaften von Dingen beruhen.

Um die hylemorphe Struktur der Himmelskorper zu begriinden,
fithrt Avicebron eine Skalierung an, der zufolge Materie in unterschiedli-
chem MaB} an der Form der Geistigkeit teilhat (materia plus vel minus parti-
cipat de forma spiritualitatis). Dies erlaubt ithm, sich auf Koérper zu bezie-
hen, die in materieller Hinsicht feiner, sublimer (s#btilior) sind als an-
dere.? Solcherart fein strukturierte Korper sind z. B. die geistigen Sub-
stanzen und die Himmelskorper, aber auch die Luft fillt unter diese Be-
schreibung. Je weiter man in der Hierarchie der geschaffenen Dinge auf-
steigt, desto weiter «verdiinnt» sich die Materie infolge einer Art Subli-
mierung.*

Zwischen der Materie-Form-Zusammensetzung geistiger Substanzen
und der hylemorphen Struktur natiirlicher Gegenstinde sieht Avicebron
einen hierarchisch begrindeten kausalen Zusammenhang. Obwohl er
weitgehend der aristotelischen Akt-Potenz-Lehre und einer Theorie der
physischen Wirkung unter Gegenstinden verpflichtet ist, so folgt er im
Zusammenhang der Einwirkung hoherer Substanzen auf niedere einer
partizipatorischen Vorstellung von Vorgingen im Weltgefiige.*! Die ver-
tikal begriindete Wirksamkeit hoherer Substanzen wird durch den Begriff
des FlieBens — bei Avicebron: fluxus — umrissen. In hierarchisch gestufter
Weise ist die héhere Entitit die Wirkursache der jeweils sich anschlies-

2 Siehe BRUNNER, F. Platonisme et Aristotélisme (s. Anm. 22), S. 41.

¥ Vgl. THOMAS VON AQUIN, De substantiis separatis cap. 5, S. D 49, 96ff. Siche
auch AVICEBRON, Fons Vitae (s. Anm. 20), S. 214, 15-20.

% THOMAS VON AQUIN, De substantiis separatis cap. 5, S. D 49, 111ff. Vgl. auch
AVICEBRON, Fons Vitae IV (s. Anm. 20), 4, S. 217, 20-24: «[...] Substantia spiritualis
disposita est tribus ordinibus; primo eorum substantia spirituali quae sequitur substan-
tiam corporalem, deinde substantia spirituali quae est spiritualior illa, deinde materia et
forma ex quibus composita sunt.» Avicebrons These von der Hierarchie der Materie
scheint im wesentlichen auf Plotins Theorie der zwei Materien zuriickzugehen; vgl.
PLOTIN, Opera, Bd. 1, Enneades I-1II. HENRY, Paul/SCHWYZER, Hans-Rudolf (Hgg.).
Paris, Bruxelles 1951, S. 158-163. II, 2.

3! LINDBERG, D. (s. Anm. 21), S. xlviii.



134 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

senden unteren Sphire. Vorginge lassen sich, wenn man die Kausalkette
an threm Anfangspunkt betrachtet, auf eine erste Substanz, dem ersten
Tatigen (primus factor), zurickverfolgen; sie endet bei den untersten mate-
riellen Gegenstinden. Selbst Himmelskorper, die Sonne etwa, sind als
Wirkungen des ersten Tatigen zu begreifen. Dieser ist sich gewissermas-
sen selbst genug und ist daher die Quelle (fons) aller tibrigen Substan-
zen.” Jede Titigkeit des ersten Titigen sowie jede Wirkung von Substan-
zen, die ontologisch niedriger stehen, vollzieht sich iiber das strahlen-
formige Aussenden einer Kraft (vis) in die unteren Sphiren.®

Aus der Schrift De substantiis separatis geht hervor, da Thomas zwar
Avicebrons universellen Hylemorphismus ablehnt, nicht aber dessen da-
mit verkniipfte Emanationslehre.3* Wie in anderen spiten Schriften, den
Quaestiones disputatae De potentia und dem Kommentar zum Liber de causis,
ist zu erkennen, daBl Thomas sich eindeutig auf neuplatonische Denk-
muster bezieht und sie fiir sein Denken fruchtbar macht. Dies ist ver-
mutlich der Grund, weshalb die Kritik an Avicebron nicht so drastisch
ausfillt, wie man es hitte erwarten konnen. In einem destruktiven Argu-
ment bezichtigt er Avicebron zwar, durch den universellen Hylemorphis-
mus der Lehre der materia prima, der Logik, der Naturphilosophie und
der Metaphysik die Grundlagen zu entziehen®, dennoch fillt er, wo er
seine eigene Lehre der getrennten Substanzen darlegt, wieder in neu-
platonische Denkmuster zuriick und riickt somit wieder in die Nihe Avi-
cebrons. «Es bleibt nimlich [zu sagen]», so erliutert Thomas, «daB die
Materie, wenn eine solche in den geistigen Substanzen ist, nicht mit der
Materie der korperlichen Dinge gleichzusetzen ist, sondern sie ist sehr
viel hoher und erhabener, da sie [die Materie in einer geistigen Substanz,
J.A.T.] die Form in ihrer Gesamtheit empfingt.»*

Dieser kurze Exkurs tber den Begriff spiritus bei Avicebron und
iber Thomas’ Reaktion auf diesen sollte zeigen, dal3 der Dominikaner-
bruder in seiner Einschitzung dieses Sachverhalts zwei Stromungen

32 Vgl. AVICEBRON, Fons vitae 111 (s. Anm. 20), 13, S. 107.

3 AVICEBRON, Fons vitae 111 V (s. Anm. 20), 52, S. 196: «Essentiae substantiarum
simplicium non sunt defluxae, sed uires earum et radii, haec sunt quae defluunt et ef-
funduntur [...].»

3 Vgl. hierzu JORDAN, Mark D., The Order of Lights: Aquinas on Immateriality
and Hierarchy, in: Proceedings of the American Catholic Philosophical Association 2 (1978)
112-120.

35 Vgl. THOMAS VON AQUIN, De substantiis separatis cap. 6, S. D 50, 69ff.

36 THOMAS VON AQUIN, De substantiis separatis cap. 6, S. D 52, 40—44: «Relinquitur
igitur quod materia, si qua sit in spiritualibus substantiis, non est eadem cum materia
corporalium rerum sed multo altior et sublimior, utpote recipiens formam secundum
eius totalitatem.»



Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 135

folgt, nimlich der augustinischen Version der Immaterialitit von spiritus
einerseits und der stoischen Auffassung der subtilen Materialitit geistiger
Entititen andererseits.’” Es scheint also, daf3 sich Thomas in diesem Zu-
sammenhang einer undurchsichtigen, wenn nicht sogar widerspriichli-
chen Theorie schuldig macht?: Geistige Dinge sind zwar keine durch die
vier Elemente bestimmten Korper, sie besitzen aber materielle Eigen-
schaften.

Zusammenfassend ist festzustellen, dall spiritus bei Thomas von
Aquin zwei Hauptbedeutungen hat. 1) Zum einen die des materiellen
Atems, womit Funktionen materieller Dinge beschrieben werden. 2)
Zum anderen wird mit diesem Begriff auf die immateriellen Eigenschaf-
ten Gottes und der getrennten Substanzen aufmerksam gemacht.

Die fiir die Erkenntnistheorie im allgemeinen und der Wahrneh-
mungstheorie im besonderen relevante Bedeutung von spiritus weist bei
Thomas paradoxerweise beide Merkmale auf, und sie geht in dieser
Form auf die lateinische Ubersetzung zweier Schriften Averroes’ zuriick,
nimlich des GroBen Kommentars zu De anima und des Kommentars zu
De sensu et sensato.® Vor allem die erstgenannte Schrift scheint bereits in
den DreiBliger Jahren des XIII. Jahrhunderts einen gewissen Einflu} auf
die Diskussion iiber die Ursachen von Wahrnehmung ausgeiibt zu ha-
ben;* dennoch wird sie erst in der zweiten Hilfte des XIII. Jahrhunderts
in diesem Zusammenhang verstirkt gelesen. Ein Ausdruck, der im Kom-
mentar zu De anima 421b8-21 auffillt, ist der des esse spirituale, der, wie
noch gezeigt werden soll, im Zusammenhang von Perzeptionsakten, eine
herausragende Rolle spielt:

«Und er [Aristoteles, J.A.T.] sagt vom Sehvorgang, daB3 die mittlere Natur
[das medium, J.A.T], die dem Sehen dient, nicht die Luft, insofern sie Luft,
oder Wasser, insofern es Wasser ist, sondern eine dem Wasser und der Luft

37 Fiir Thomas von Aquin besitzt dieser Aspekt der Stofflosigkeit des Geistigen ei-
gene Charakteristika; vgl. THOMAS VON AQUIN, In divinis nominibus 11, 4: «Et ne vi-
deatur deesse communicatio proprietatum spiritus sancti, subiungit quod talis paterni-
tas et filiatio in sanctis angelis perficitur spiritualiter, cum exponit spiritualitatem per
tria: spirituale enim significat aliquid incorporale et immateriale et intelligibile.»

38 Siehe auch RAHNER, Karl, Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Er-
kenntnis bei Thomas von Aquin. Miinchen 31964, S. 102: «Das esse spirituale der spe-
cies besagt demnach ein wirkliches esse, «pirituelb ist es weder im Sinn der modernen
<Intentionalitits noch auch der eigentlichen Immaterialitit, da ja das Erkennen wesent-
lich materiell sein muf3.»

¥ Vgl. TELLKAMP, J6rg Alejandro, Sinne, Gegenstinde und Sensibilia. Zur Wahr-
nehmungslehre des Thomas von Aquin. Leiden 1999, S. 81-102.

4 Siehe die Einfithrung von GAUTHIER, René A. (Hg.), Le traité De anima et de po-
tentiis eius d’un maitre és arts (vers 1225). Introduction et texte critique, in: Revwe des
sciences philosophiques et théologiques 66 (1982) 3-55.



136 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

gemeinsame Natur ist, und daB die Gertiche dieser Natur duBerlich sind,
und dafB dieser Natur die Geriiche fehlen, so wie dem durchsichtigen Me-
dium die Farben. Und so [ist es der Fall], daB, so wie die Farbe ein zweifa-
ches Sein hat, d. h. ein Sein im farbigen Korper (und dies ist das korperliche
Sein) und ein Sein im durchsichtigen Medium (und das ist das geistige Sein),
so hat der Geruch ein zweifaches Sein, d. h. ein Sein im riechbaren Korper
und eines im Medium; und jenes heit korperliches und dieses geistiges
Sein, jenes [heiBt] natiirliches [Sein] und dieses duBerliches.»*!

Die Lehre des esse spirituale ist, wie Gauthier*? vermutet, averroischen Ut-
sprungs, und sie scheint in Hinblick auf die Wahrnehmungstheorie zu-
nichst keinen Verdacht auf Unschlissigkeit zu wecken. Ein knapper
Blick auf eine Stelle der Summa theologica pars prima, q. 78 a. 3 c., in der
Thomas offensichtlich Gebrauch von Averroes’ Gedanken macht, be-
stitigt zunidchst den unkontroversen Charakter dieses Ausdrucks:

«Das Sinnesvermogen ist nimlich gewissermallen eine passive Potenz, die
dazu bestimmt ist, von einem externen sensiblen Objekt verindert zu wer-
den. [...] Verinderung ist zweifacher Art: die eine ist natiirlich, die andere
geistig. Die natirliche [Verinderung] ist freilich [der Fall], insofern die
Form des verindernden Dings vom Verinderten gemill dem natirlichen
Sein empfangen wird, so wie die Wirme im erwirmten Gegenstand. Die
geistige [Verinderung] aber [ist der Fall], insofern die Form des verindern-
den Objekts gemill dem geistigen Sein empfangen wird, so wie die Form
der Farbe in der Pupille, die dadurch nicht schon eingefirbt wird. Die Ti-
tigkeit der Sinne setzt eine geistige Veranderung voraus, durch die die 7nten-
tio der wahrnehmbaren Form Organ verwirklicht wird.»*

1 Vgl. AVERROIS Cordubensis, Commentarium magnum In Aristotelis De anima libros,
CRAWFORD, Stuart F. (Hg.). Cambridge (Mass.) 1953 (Corpus Commentariorum Aver-
rois in Aristotelem Bd. VI, 1), II, 97, S. 276f, 22-33: «Et quod dixit de visione, quod
natura media que servit visui non est aer secundum quod est aer, aut aqua secundum
quod est aqua, sed natura communis, ita est intelligendum hic in natura que est media,
scilicet quia est natura communis aque et aeris; et quod odores sunt extranei in ista
natura, et quod ista natura caret odoribus sicut diaffonum coloribus, ita quod, sicut
color habet duplex esse, scilicet esse in corpore colorato (et hoc est esse corporale) et
esse in diaffono (et hoc est esse spirituale), ita odor habet duplex esse, scilicet esse in
corpore odorabili et esse in medio; et illud est esse corporale et hoc spirituale, et illud
naturale et hoc extraneum.»

# Vgl. GAUTHIER, René A., «Préface», in: SANCTI THOMAE DE AQUINO Opera
omnia iussu Leonis XIII p.m. edita. Sentencia libri De anima, Bd. XLV,1, Rom, Paris
1984, S. 225*.

# Siehe S.th. 1 q. 78 a. 3 c. Vgl. auch zur Zweiteilung der passiones in natiicliche
und geistige im Sentenzenkommentar, THOMAS VON AQUIN, Scriptum super libros sen-
tentiarum magistri Petri Lombardi episcopi parisienis. Editio nova, Bd. 2. Paris 1929, d. 19
q- 1 a. 3 ad 1, S. 489: «[...] Duplex est passio. Una quae sequitur actionem naturae:
quando scilicet species agentis recipitur in patiente secundum esse materiale, sicut
quando aqua calefit ab igne. Alia quae sequitur actionem quae est per modum animae:



Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 137

Dieser Text handelt von den Ursachen der Wahrnehmung als integraler
Bestandteil von Erkenntnis iiberhaupt, wobei die Unterscheidung zwi-
schen der natiirlichen und der geistigen Verinderung der Sinnesorgane
ins Auge fillt. Fiir Thomas ist es, wie es scheint, ausgemachte Sache, dal}
zu Erkenntnis fithrende Prozesse von schlicht natiirlichen, physisch wirk-
samen unterschieden werden miissen, da Erkenntnis selbst die Bedin-
gung der Immaterialitit erfilllen muf3.*# Wihrend etwa die Wirme der
Sonne auf einen Stein physisch tbertragen wird, so daf} dieser selbst er-
warmt wird, bedeutet das Erfassen von Farbe durch das Auge keines-
wegs eine physische Einfirbung des Sehorgans; es erfal3t allein die inten-
ti0 des Gegenstands. So verstanden, ist die Unterscheidung natiirlich-
physischer und geistig-intentionaler Verinderungsvorginge klar und
deutlich. Dennoch ergeben sich Schwierigkeiten, wenn man den oben zi-
tierten Text mit seiner Fortsetzung kontrastiert:

«Doch in einigen Sinnen ist die geistige Verinderung zu finden, wie beim
Sehvermdogen. In anderen Sinnen hingegen ist mit der geistigen auch die
nattrliche Verinderung anzutreffen, sei es von seiten des Objekts, sei es
von seiten des Organs. Von seiten des Objekts namlich ist die natiirliche
Verinderung in Bezug auf den Raum anzutreffen, beim Geriusch, welches
der Gegenstand des Horvermogens ist, denn das Gerdusch wird durch ei-
nen Schlag verursacht und durch das Schwingen der Luft. [...] Von seiten
des Organs niamlich besteht eine natiirliche Verinderung im Tast- und Ge-
schmackssinn, denn die Hand, die etwas Warmes berihrt, wird warm und
die Zunge wird durch die Feuchtigkeit des Geschmacks feucht.»*

Die Gegentiberstellung beider Texte verdeutlicht den problematischen
Charakter der Unterscheidung zwischen natiirlicher und geistiger Verin-
derung, und er zeigt letztendlich, daB der Begriff spiritus in diesem Zu-
sammenhang nicht das leistet, was er Thomas zufolge leisten sollte. Im
zuerst zitierten Text stellt Thomas fest, daBB Sehvorginge durch geistige,
mithin immaterielle Bedingungen verursacht werden. Titigkeiten des Se-
hens hingen demnach von keinen materiellen Einfliissen ab, weder ex

quando scilicet species agentis recipitur in patiente secundum esse spirituale, ut inten-
tio quaedam, secundum quem modum res habet esse in anima, sicut species lapidis re-
cipitur in pupilla [...].» Dieser Text ist aussagekriftiger als S.75. 1 1. 78 a. 3 c., weil er
eine Beziehung herstellt zwischen dem Erfassen eines esse spirituale und der intentio, die
auf ein solches esse verweist. Der Zusammenhang zwischen spiritus und intentio spielt
bereits bei Albert und Averroes eine Rolle. Vgl. ALBERTUS MAGNUS, Opera omnia Bd.
35. Secunda pars Swmmae de creaturis. BORGNET, August (Hg.), Parisiis 1896, q. 34 a. 3,
S. 303. Siehe auch AVERROES, De anima 11, 121 S. 317.

# Uber die Immaterialitit als Bedingung von Erkenntnis siehe TELLKAMP, Sinne,
Gegenstinde und Sensibilia (s. Anm. 39), S. 108. Vgl. auch §.z5. 1 q. 84 2. 2 c.

BVl S.th.1q.782a. 3 c.



138 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

parte obiecti noch ex parte subiect;. Nun kann man im Vergleich zum zwei-
ten Zitat feststellen, daB es Mischformen der Verursachung sensorieller
Empfindungen gibt. Das Horsinn z. B. wird dadurch aktualisiert, daf} es
zu natiirlichen, den Schall ibertragende Schwingungen in der Luft
kommt, die ihrerseits eine geistige Verinderung im Organ hervorrufen.
In der Rangfolge der duBleren Sinne stehen der Geschmackssinn und der
Tastsinn deshalb an der untersten Stelle, weil sie sowohl von Seiten des
wahrnehmbaren Objekts als auch von Seiten des Organs natiirlich-physi-
schen Verinderungen unterliegen.

Nun fithren aber alle Wahrnehmungsarten, also sowohl Vorginge
des Tastens als auch des Sehens, zu Erkenntnis, nimlich zu Wahrneh-
mungserkenntnis. Die Ursachen dieser unterschiedlichen Wahrnehmungs-
vorginge sind denn auch unterschiedlich. Im Fall des Sehens ist die -
mutatio spiritualis wirksam; im Fall des Tastens die immutatio naturalis.

Diese Skalierung der Ursachen von Wahrnehmungsvorgingen wirft
allerdings mehrere Fragen auf. Zum einen scheint Thomas sich auf die
Behauptung festzulegen, daB Erkenntnis, welchen Typs sie auch sein
mag, nur dann zustandekommt, wenn natiirlich-physische Bedingungen
bei ihrer Verursachung ausgeschlossen werden. Anderenfalls, so Tho-
mas, mullten auch unbeseelte Wesen ausschlieBlich aufgrund der natirli-
chen Verinderung ihres Kérpers wahrnehmen koénnen; dies wird jedoch
vehement bestritten: «Anderenfalls, wenn allein die natiirliche Verdnde-
rung zum Wahrnehmen ausreichte, so wiirden alle natiirlichen Korper
wahrnehmen, so lange sie verindert werden.»* Wie ist es aber dann még-
lich, daB3 der Tastsinn, der durch die immutatio naturalis eine physische
Transformation erfihrt, zu einer Erkenntnis beziiglich tastbarer Eigen-
schaften gelangt? Eine Antwort auf diese Frage bleibt Thomas uns
schuldig.

Zum anderen fiihrt ja sowohl das Tasten als auch das Sehen zu einer
Erkenntnis beziiglich ihrer je eigenen Formalobjekte. Weshalb ist es dann
aber noétig, von radikal verschiedenen Ursachen im Wahrnehmungs-
prozeB auszugehen? Aus welchem Grund betont Thomas die unter-
schiedlichen Arten der Kausalitit im Wahrnehmungsvorgang, obwohl sie
doch dasselbe erkliren, nimlich den Erwerb von wahrnehmungsspe-
zifischer Erkenntnis? Vom Standpunkt der explikativen Okonomie aus
betrachtet, ist dies tatsichlich kaum einsichtig. Dennoch sind die Alter-
nativen hierzu keineswegs attraktiv. Auf der einen Seite konnte man ja
die nattrliche Verinderung als immaterielle Ursache auffassen, doch dies

% Ebd.: «Alioquin, si sola immutatio naturalis sufficeret ad sentiendum, omnia
corpora naturalia sentirent dum alterantur.»



Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 139

wiirde der Definition natiirlicher Ursachen widersprechen. Auf der ande-
ren Seite konnte man die geistige Verinderung als einen physischen Vor-
gang beschreiben, wofiir etwa Cohen plidiert hat, doch dann wiirde sich
die Frage nach der Sinnhaftigkeit dieser Art von Verinderung stellen, da
doch die natiirliche Verinderung dasselbe erkliren wiirde.

Bei Thomas von Aquin ist es also nicht von der Hand zu weisen, dal}
das Geistige als Kriterium zur Erklirung der Verursachung von Wahr-
nehmungsvorgingen zweideutig ist.¥’ Wenn Verinderungen materieller
Dinge — und die Sinnesorgane sind solche — immer physischer Natur
sind, dann muf3 man wohl von einer physikalistischen Terminologie aus-
gehen.® Die Annahme einer geistigen Verinderung des Sehvermogens
miiflte also diese Bedingung erfiillen, und somit wire die geistige Verin-
derung eigentlich immer auch eine natiirliche.* Doch dies ist, wegen der
ontologischen Ambivalenz des Geistbegriffs, die eine Verkniipfung mit
physischen Vorgingen verhindert, nicht moglich. Wenn also die immuta-
tio spiritualis keine eindeutig physische Ursache darstellt, wie sind dann
aber Korperverinderungen, etwa die des Auges, moglich? Wie noch ge-
zeigt werden soll, ist dies genau der Punkt, auf den Bacon hinweist.
Thomas’ Lehre der immutatio spiritualis ist, wie mir scheint, dunkel und in
sich widerspriichlich.* Eine Ursache hierfiir mag in der Ubersetzung der
Schriften des Averroes’ liegen, doch auch, und dies wiegt schwerer, in
Thomas’ offenkundigem Desinteresse an den ontologischen Folgen eines
inkohirenten Geistbegriffs im Bereich der Physiologie und der Erkennt-
nis.>!

Bis zu diesem Punkt war es mein Anliegen, nachzuweisen, dal so-
wohl Averroes’ als auch Thomas’ Begriff des spiritus in der Erkennt-
nistheorie problembeladen ist. Nun ist es ja eine Tatsache, daB sich viele

47 Vgl. COHEN, Sheldon M.: St. Thomas Aquinas on the Immaterial Reception of
Sensible Forms, in: Philosophical Review 91 (1982) 193-209; bes. S. 198.

48 THOMAS VON AQUIN, Sentencia libri de anima, t. XLV,1. Rom, Paris 1984, S. 165,
91-101; II, 23: «[...] Corpora igitur nostra ab elementis nata sunt alterari. Item, omne
quod est in potencia natum est pati ab eo quod est in actu; corpora autem nostra, cum
sint in quadam medietate constituta inter extremitates tangibilium qualitatum que sunt
in elementis, habent se ad qualitates elementares ut potencia ad actum [...] manifestum
est igitur quod corpora nostra nata sunt inmutari a qualitatibus elementorum et sentire
eas.»

4 Siehe COHEN, Sh. M., Immaterial Reception (s. Anm. 47), S. 198.

o Vgl. HAYEN, André, L’intentionnel dans la philosophie de Saint Thomas. Paris,
Briissel 21954, S. 114.

' Die Schliissigkeit der thomanischen Lehre der Wahrnehmung wird auch in
Zweifel gezogen durch VAN RIET, Georges, La théorie thomiste de la sensation ex-
terne, in: Revue philosophique de Louvain 51 (1953) 374—408, hier S. 397f.



140 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII, Jahrhunderts

mittelalterliche Theorien, vor allem in der Naturphilosophie, durch die
Entwicklung der modernen Wissenschaften als falsch oder inkohirent
herausgestellt haben. Wenn es aber darum geht, den Inhalt einer mittel-
alterlichen Theorie zu bewerten, so darf man nicht solche Theorien zur
Beurteilung heranziehen, tber die mittelalterliche Denker iiberhaupt
nicht verfiigen konnten. Moderne Theorien miissen sich, wie ich denke,
im allgemeinen beziiglich mittelalterlicher Problemstellungen neutral ver-
halten. Sie konnen zwar als Interpretationshilfen dienen, nicht aber als
Beurteilungsmalstab.

Der averroisch-thomanische Ansatz kann in der Tat, wenn man so
will, von innen heraus kritisiert werden, und dazu erweist es sich als
notwendig, solche mittelalterliche Positionen ausfindig zu machen, die
sich mit denen des Averroes bzw. des Thomas kritisch auseinanderset-
zen. Zwel solcher Positionen sind die Alberts des GroBen und Roger
Bacons. Beide kommen, im Unterschied zu Thomas, zu einer einheitli-
chen Theorie der Ursachen von Wahrnehmunsgsakten, dennoch mit ra-
dikal unterschiedlichen Ergebnissen. Wihrend Albert fiir eine vollstin-
dige «Entmaterialisierungy» des Geistbegriffs plidiert, zeigt sich Bacon als
Vertreter einer materialistischen Interpretation von spiritus.

In seinem Werk hat Albert seinen Begriff spiritus im Zusammenhang
der immutatio spiritualis zumindest einmal einer grundlegenden Revision
unterzogen.’> Es liflt sich hierbei eine frithe Theorie feststellen, die in
der Summa de creaturis (ca. 1245-46) dargelegt wird. Die reifere und in
sich schliissigere Theorie ist hingegen in seiner De-anima-Paraphrase zu
finden (ca. 1254-57).5* Wihrend er in seiner Swmma eine Unterscheidung
beziiglich der Grade der natiirlichen und geistigen Verinderung vertritt,
die vermutlich fir Thomas’ Theorie Modell gestanden hat, kann man in
seiner Paraphrase eine Verinderung in dem Sinn feststellen, als er nun

52 Siehe DEWAN, Lawrence, «St. Albert, the Sensibles, and Spiritual Beingy, in:
WEISHEIPL, James (Hg.), Albertus Magnus and the Sciences. Commemorative Essays
1980. Toronto 1980, S. 291-320. Vgl. auch STENECK, Nicholas H., «Albert on the Psy-
chology of Sense Perception», ebd., S. 263-290.

% Zur Datierungsfrage bei Albert siche DE LIBERA, Alain, Albert le Grand et la
philosophie. Paris 1990, S. 21. In seiner Paraphrase zu De sensu et sensato schreibt Al-
bert die Lehre des esse spirituale Aristoteles zu; ALBERTUS MAGNUS, Opera omnia, Bd.
9. Parvorum naturalium pars prima. August BORGNET (Hg.). Paris 1895, S. 10b: «Aris-
toteles autem omnes has opiniones [Antiquorum] destruit, dicens visibile secundum
esse spirituale et intentionale prius effici in aere, post in oculo, et moveri speciem rei
visae ad interius oculi [...].»,In der Tat bezieht sich Albert eher auf Averroes’ GroBBen
Kommentar zu De anima als auf Aristoteles selbst.



Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 141

tiber eine einheitliche Kausaltheorie fiir Wahrnehmungsakte verfigt,
nach der alle Sinne durch eine immutatio spiritualis aktualisiert werden.>

Alles deutet darauf hin, dal Albert in seiner Summa der Ambivalenz
zwischen einem stoisch geprigten und einem augustinischen Begriff von
spiritus verhaftet bleibt, und dennoch stellt er fest, daB materielle Dinge
nur durch physische Ursachen verindert werden konnen; deshalb miis-
sen, so Albert, die species materielle Charakteristika aufweisen. Auf der
anderen Seite konnen eben diese species als akzidentelle Eigenschaften im
medium keinesfalls korperlicher Natur sein.>

In Hinblick auf diese doch sehr uneinheitliche Theorie stellt die De-
anima-Paraphrase insofern einen Fortschritt dar, als nun die immutatio spi-
ritualis auf alle Sinne angewandt wird, also auch auf den Tastsinn.’¢ Wie
aber begriindet Albert diesen Gesinnungswandel? Er scheint sich der
Mingel seiner in der Summa ausgefithrten Theorie bewullt geworden zu
sein, und daher eliminiert er die Unterscheidung zwischen natiirlichen
und geistigen Verinderungen und behilt nur die letztgenannte bei. Da-
durch gelingt ihm die «Entmaterialisierungy» der sensiblen species, sowohl
ontologisch als auch terminologisch betrachtet. Die sensiblen Formen
werden nun nicht mehr mit einer neuplatonisch beeinfluBten Theorie der
Grade der Materialitit in Verbindung gebracht, sie werden vielmehr auf
ithre rein formalen Bestimmungsgriinde zuriickgefihrt.’ Indem er das
geistige Sein der speczes einzig an die formalen Bestimmungen materieller
Objekte kniipft, macht Albert die immutatio spiritualis zur Ursache aller
Sinnesvorginge. Die Ursichlichkeit der species ist nicht mehr an materi-
elle Faktoren gebunden, sondern allein an die Vervielfiltigung formaler
Eigenschaften, die durch das medium tibertragen werden.®

 Dies erstaunt um so mehr, als Thomas diesen Text vermutlicherweise gekannt
hat; vgl. GAUTHIER, R.A., Préface (s. Anm. 40), S. 271* Gauthier weist nach, daf}
Thomas im Kommentar zum ersten Buch des De anima wiederholt wortlich aus de De-
anima-Paraphrase Alberts zitiert. Dennoch findet sich im Kommentar zu den Biichern
IT und III kein EinfluB3.

35 Vgl. ALBERTUS MAGNUS, Summa de creaturis, S. 208bff.; q. 21 a. 5.

% Vgl. DEWAN, St. Albert, the Sensibles, and Spiritual Being (s. Anm. 52), S. 305.

57 ALBERTUS MAGNUS, Opera omnia, Bd. VI1,1. De anima, STROICK, Clemens (Hg.).
Miinster 1968, S. 106, 59-61; II, tr. 3 c. 6: «Quod autem ulterius inducunt esse spiri-
tuale a nulla elementorum qualitate causari, verissimum est, sed nos ostendimus, unde
causatur.» DEWAN, St. Albert, the Sensibles, and Spiritual Being (s. Anm. 52), S. 319:
«[...] The source of spiritual being, in general, is identified as form g«a form.»

8 ALBERTUS MAGNUS, De anima (s. oben), S. 107, 71-73; 1, tr. 3 c. 6: «[...] Forma
sensibilis multiplicat se in esse spirituali et sufficit sibi ad hoc, sicut omnis forma in
propria et essentiali actione sibi sufficit.»



142 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

Eine Strategie, die der Alberts entgegengesetzt ist, ist die Roger Ba-
cons, die er in seinem Traktat De multiplicatione specierum entfaltet.” In
seinem Bestreben, die Ursachen der visuellen Wahrnehmung zu bestim-
men, fragt Bacon zunichst, welchen Einflu} ein ggens auf ein beliebiges
Ding haben kann.® Sein Hauptaugenmerk gilt hierbei in erster Linie dem
Begriff species, dessen Name verwendet wird, um «die erste Wirkung ei-
nes beliebigen natiirlich aktiven [Dinges] zu bezeichnen®.» Diese erste
Bestimmung ist deshalb bedeutsam, da sie klarstellt, daB der Eindruck ei-
ner sensiblen species auf ein Sinnesorgan immer ein natiirliches, d. h. phy-
sisches Ereignis ist. Die Funktion der specses besteht darin, die sensiblen
Qualititen durch das medium hindurch zu ubertragen, wodurch es mog-
lich wird, die diversen wahrnehmbaren Objektbereiche (Farbe, Geriu-
sche usw.) zu unterscheiden.®

Bacons Interesse fiir die Verursachung von Wahrnehmungsvorgin-
gen ist offensichtlich. Ein materieller Gegenstand wird erst durch be-
sttmmte Eigenschaften, die aktiven Qualititen (Farben Gerdusch usw.),
wahrnehmbar, die ihrerseits auf ein bestimmtes Sinnesvermogen wirken:
«Das agens neigt dazu, sich dem patiens anzugleichen.»® Dies bedeutet,
dem im Mittelalter verbreitetem Diktum omne agens agit sibi simile zufolge,
daB die species im medium eine Ahnlichkeit zu dem Gegenstand aufweisen
miissen, vom dem sie stammen.* Die species als solche unterscheidet sich
vom sensiblen Gegenstand nicht durch ihre kategoriale Bestimmung,
etwa in Hinblick auf die Farbe, sondern durch ihre, wenn man so will,
Dichte: Sie subsistiert als vermindertes oder unvollstindiges Sein beziig-
lich des Ausgangsobjekts.®

% Zur Theorie der Vervielfiltigung der species siche TACHAU, Katherine H., Vision
and Certitude in the Age of Ockham. Optics, Epistemology and the Foundations of
Semantics 1250-1345. Leiden 1988, S. 6ff. Siehe auch KAUFMANN, Matthias, Begriffe,
Sitze, Dinge. Referenz und Wahrheit bei Wilhelm von Ockham. Leiden 1994, S. 200ff.

60 BACON, R., Philosophy of Nature. A Critical Edition, with English Translation,
Introduction, and Notes of De multiplicatione specierum and De speculis comburentibus.
LINDBERG, David (Hg.). Oxford 1983.

' BACON, R., De multiplicatione (s. oben), S. 2, 27-29; I, 1: «Species [...] transu-
mitur hoc nomen ad designandum primum effectum cuiuslibet agentis naturaliter.»

62Ebd., S. 6; I, 1.

8 Ebd, S. 6, 83; I, 1: «[...] Agens intendit assimilare sibi patiens [...].»

# Ebd., S. 6, 96-98; I, 1: «Et ideo primus effectus agentis non potest esse diversus
ab eo in essentia specifica, ut postea nascatur consimilis et uniformis [...].»

6 vgl. ebd., S. 4, 54-56 und S. 10, 147ff; I, 1.



Der Geistbegriff in der Etkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 143

Zudem ist es, so Bacon, unerliBlich, da die Ubertragung der species
in medio ununterbrochen und homogen sein muB3.% Um diese Homoge-
nitit zu erreichen ist es allerdings noétig, daB zwischen dem sensiblen
Objekt und dem wahrnehmenden Subjekt eine ununterbrochene Kette
von species besteht. Diese Kette, die Bacon mit der Theorie der Verviel-
faltigung der species erklirt, garantiert einen wie auch immer zu verste-
henden Kontakt zwischen beiden Enden.®” Daf} dieser Kontakt ein aus-
gesprochen physischer Vorgang ist, ist fiir Bacon selbstverstindlich.

Diese knappen Bemerkungen fithren zu jenem Punkt hin, der Ge-
genstand dieser Abhandlung ist, nimlich die Bedeutung der Begriffe spi-
ritus und immutatio spiritualis. Hierbei ist die ontologische Charakterisie-
rung der species von besonderem Interesse.® Indem sich Bacon explizit
auf Averroes und auf die, die thm folgen (vulgus sequens eum), bezieht®,
resimiert er knapp die allgemein giiltige Annahme tber die species, viele
seien der Ansicht, sie, die species, hitten ein esse spirituale im medium und
in den Sinnen.” Allerdings sieht er diese Auffassung des esse spirituale der
sensiblen species mit Schwierigkeiten behaftet, die er folgendermaBen er-
lautert: Die Essenz einer jeden Sache ruft immer solche Wirkungen her-
vor, die thnen proportional sind. Da Wirkungen in der materiellen Welt
grundsitzlich physischer Natur sind, mufl auch das Geistige prinzipiell
materieller Natur sein, was eindeutig der frithen albertinischen und der
thomanischen Meinung widerspricht. Folgt man der traditionellen An-
nahme der Immaterialitit der species, so stellt sich die Frage, wie es mog-
lich sei, daB ein materieller Gegenstand eine Wirkung auf materielle Sin-
nesorgane ausiibt. Dies geht aber, so Bacon, deshalb nicht an, weil im
allgemeinen der Existenzmodus eines Dinges seiner Substanz entspre-
chen muf}.”" Die Annahme der Proportionalitit 148t es in der Tat unplau-
sibel erscheinen, wie ein Ding zugleich zwei Existenzmodi, einen materi-
ellen und einen geistig-immateriellen, haben kann.

% Ebd., S. 18, 273-275; I, 1: «[...] Agens naturaliter facit eundem effectum pri-
mum, ut speciem, in quodcunque agat, ita quod #niformiter agit a parte sua [...]» (kursiv
von mir, J.A.T.). Siehe auch LINDBERG, David, «Roger Bacon on Light, Vision, and
the Universal Emanation of Force», in: HACKETT, Jeremiah (Hg.), Roger Bacon and
the Sciences. Commemorative Essays. Leiden 1997, S. 243-275, hier S. 248.

67 Vgl. BACON, R., De multiplicatione, S. 52, 151-155; 1, 3. LINDBERG, Roger Bacon
on Light, S. 249.

68 Siehe hierzu BACON, R., De multiplicatione, S. 186-194; 111, 2. Im folgenden be-
ziehe ich mich auf diesen Text.

% Vgl. ebd., S. 188, 27; III, 2. Es ist schwer zu sagen, auf wen sich Bacon bezieht;
vermutlich handelt es sich um Alberts Summa de creaturis.

Lo Vgl. BACON, R., De multiplicatione, S. 186, 4-5; III, 2.

" Vgl. ebd., S. 188, 23-25; III, 2.



144 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

Bacon schlie3t daraus, dafl, wenn ein materielles Ding ursdchlich auf
ein anderes wirkt, auf das Auge z. B., die im Kausalvorgang beteiligten
Instanzen, vor allem aber die species, selber materieller Natur sein mis-
sen, da sie unmoglich gleichzeitig auch geistig-immaterieller Natur sein
konnen.”? Mit der Stofflichkeit der species nimmt es Bacon hierbei sehr
genau; nicht nur miissen sie korperlicher, sondern auch ausgedehnter
Natur sein.”® Gleichwohl sind sie, beziiglich des Ausgangsobjekts, un-
vollstindig oder vermindert.”

Seiner vehementen Natur entsprechend stellt Bacon fest, es wire
verriickt zu sagen, die species hitten kein materielles Sein”, denn die Ver-
nunft dringe zur Auffassung, entgegen der Dummbheit der Mehrheit, da3
die species der materiellen Dinge ein wahrhaft kérperliches Sein haben.”
Hitten sie diese korperlichen Eigenschaften nicht, so wiren sie schlicht
und einfach auch nicht wahrnehmbar.”” Nur was physisch wirksam ist,
kann auch eine Verinderung am physischen Sinnesorgan hervorrufen.

Wenn auch Bacon die Lehre des esse spirituale im Zusammenhang der
Theorie des Sehens kritisiert, so liegt der Fehler nicht so sehr bei Aver-
roes als bei den Ubersetzern seiner Werke, schlieBlich sei die «mala
translatio verborum» an Inkonsistenzen der averroischen Schriften
schuld.”® Kurioserweise schwingt sich in diesem Zusammenhang gerade
der Franziskaner Bacon zum Verteidiger des von seinem Ordensbruder
Bonaventura gegeiBelten andalusischen Philosophen auf.

Die vom Averroes Latinus ausgehende und von Thomas von Aquin
aufgegriffene Beschreibung der Ursachen von Wahrnehmung und Er-
kenntnis in Begriffen einer natiirlichen und einer geistigen Verinderung
an den Sinnesorganen scheitert in erster Linie an der Unschirfe des Be-
griffs spiritus. All dies soll nicht, wie eingangs bereits gesagt wurde, besa-
gen, es handle sich bei diesen Theorien um baren Unfug. Bemerkenswert

2 Ebd., S. 188, 39-44; III, 2: «Item spiritus existens in se vel in re spirituali (po-
namus absolutus a corpore, ut anima) non amittit aliquid de dignitate sui modi essendi
spirituali, que sue essentie proportionalis est; ergo nec corporalis essentia existens in
corpore amittet aliquid de esse corporali, que proportionatur sue essentie.»

B Ebd., S. 190, 57-59; III, 2: «Item esse habet secundum rationem trine dimensio-
nis, sed indistincte a medio; ergo habet esse corporale.»

™ Ebd., S. 190, 66-69; III, 2: «Item probatum est prius quod species substantie
corporalis est similitudo totius compositi, et quod non renovatur in medio esse for-
male tantum cum species generatur, sed esse materiale et vera materia sub esse incom-
pleto.»

5 Vgl. ebd., S. 190, 69-70; 11, 2.

® Vgl. ebd., S. 190, 77-80; III, 2.

Vgl ebd., S. 192; I1I, 2.

" Vgl. ebd., S. 192, 83; II1, 2.



Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 145

ist in diesem Zusammenhang, daB die an der Lehre des esse spirituale und
spiritus getibte Kritik von einer der Ikonen der neuzeitlichen Philosophie
und erklirtem Gegner des scholastischen Denkens, nimlich von René
Descartes, iiberhaupt nicht zur Kenntnis genommen wurde. In seiner
Abhandlung Les passions de /’ame beschreibt er die Stimuli am Sinnesap-
parat und thre Verarbeitung durch die Zirbeldrise als Vorginge, die von
den sogenannten esprits animaux bewirkt werden.” Diese definiert Des-
cartes als einen «sehr feinen Atemvy; es bleibt allerdings die Frage, wie es
denn moglich sei, daB diese sehr feinen Materieeinheiten vermittels der
Zirbeldriise in den Bereich der immateriellen und unausgedehnten res co-
gitans ibergehen kénnen.

Die im Begriff spiritus begriindete Zweideutigkeit muB3 mittelalterli-
chen Philosophen nicht als intellektuelle Unterentwicklung angekreidet
werden, obwohl Alternativen fiir eine kohirentere Theorie bereits im
XIII. Jahrhundert zur Verfiigung standen. Wie das Beispiel Descartes’
zeigt, wurde mit diesem Begriff in den dem Spitmittelalter folgenden
Jahrhunderten nicht mit der selben Sorgfalt umgegangen, wie es Albert
der GrofBe und Roger Bacon taten. Thomas von Aquin und vor allem
Averroes hingegen als grundlegend unzureichende Denker in diesem Zu-
sammenhang hinzustellen wire allerdings deshalb unzureichend, weil erst
die durch sie aufgegriffene und diskutierte Terminologie im nachhinein
dazu beigetragen hat, ein verschirftes BewuBltsein fiir die Kausalbedin-
gungen von Wahrnehmungsakten zu schaffen.

" Vgl. René DESCARTES, Les passions de ’ime, MONNOYER, Jean-Maurice (Hg.).
Paris 1988, S. 155-166; art. 1-16.



	Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

