
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 1-2

Artikel: Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

Autor: Tellkamp, Jörg Alejandro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760904

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jörg Alejandro Tellkamp

Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie
des XIII. Jahrhunderts

Die Wahrnehmung der uns umgebenden Welt ist ein an und für sich
banaler Vorgang. Man sieht vorüberfahrende Autos, hört Streichquartette
und riecht reife Pfirsiche; alles recht simple Dinge, deren korrekte Erfassung

wir für selbstverständlich halten. Trotz der Offensichtlichkeit dieses

Sachverhalts wurde in der einer erkenntnisrealistischen Position
verpflichteten philosophischen Tradition durchgehend davon ausgegangen,
daß Vorgänge des Wahrnehmens nicht nur komplexe kognitive Zustände
hervorrufen, sondern, daß sie auch einer Kette von Ereignissen
unterworfen sind, die auf bestimmten kausalen Bedingungen beruhen.1

Im XIII. Jahrhundert, von dem hier die Rede sein soll, wurde
entsprechend allgemein angenommen, daß es einer Kausaltheorie bedarf,
die erklären hilft, wie die erkenntnisrelevanten Gegenstandseigenschaften

übertragen werden und wie sie auf die als passiv zu verstehenden
Sinnesvermögen wirken. Beim Hören eines Streichquartetts beispielsweise

wird die Luft in Schwingung versetzt, die ihrerseits hörbare
Qualitäten oder species überträgt. Der aristotelisch-averroischen Tradition des

XIII. Jahrhunderts gemäß müssen diese species so beschaffen sein, daß sie

auch tatsächlich in einem erkenntnisrelevanten Sinn wahrgenommen
werden können (im Gegensatz etwa zu einem Schlag auf das Auge, der ja
keine visuelle Erkenntnis zur Folge hat).

Im folgenden wird es mir dämm gehen, einen für die Averroes
folgende aristotelische Tradition wichtigen Begriff nachzuzeichnen, nämlich
den Begriff Spiritus? Ich möchte anhand der Beziehung von Spiritus und
Erkenntnis aufzeigen, daß dieser Begriff nach seiner Einführung in die
mittelalterliche Diskussion durch den Averroes Latinus im Rahmen einer

1 GRICE, H.P., The Causal Theory of Perception, in: Proceedings of the Aristotelian
Society Supplementary Volume 35 (1961) 121-152.

2 Es sei hier angemerkt, daß es vorgezogen wurde, diesen Ausdruck weitgehend
unübersetzt zu lassen, weil das entsprechende deutsche Wort «Geist» philosophiehistorisch

zu belastet zu sein scheint.



126 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

Kausaltheorie zu schwerwiegenden Problemen führte, die schließlich von
Albert dem Großen und Roger Bacon erkannt und beseitigt wurden.
Mein Augenmerk gilt diesen beiden Autoren, doch vor allem auch Thomas

von Aquin, bei dem die Schwierigkeiten besonders ausgeprägt
festzustellen sind.

Im Alltagsgebrauch pflegt man (nicht-philosophisch) den Begriff
Spiritus (englisch: spirit, spanisch: esptritw, französisch: esprit) mit Wesen oder
Eigenschaften in Verbindung zu bringen, die scheinbar über den Bereich
beobachtbarer physischer Vorgänge hinausgehen. So sind mit paraphysischen

Fähigkeiten ausgestattete Wesen, Geister etwa, in der Lage,
mühelos Wände zu durchdringen oder auch materielle Gegenstände zu

bewegen. Auch Getränke stark alkoholischen Inhalts werden Geister oder

spirits genannt, weil die nicht visuell beobachtbaren Verdunstungen
gewisse Wirkungen hervorrufen. Das, was heutzutage auf Spielfilme und
ein stark eingeengtes Alltagsvokabular beschränkt bleibt, hat allerdings
eine keinesfalls triviale philosophische Vergangenheit, die in vielschichtiger

Weise mit der Naturphilosophie, der Kosmologie, der Theologie und
der Metaphysik in Verbindung gebracht werden kann.

Im folgenden möchte ich nun eine kurze Skizze der Geschichte des

Geistbegriffs (griechisch: pneuma\ lateinisch: Spiritus) zeichnen und ihn
anschließend im Zusammenhang der Erkenntnistheorie des XIII.
Jahrhunderts begrifflich auffächern und kritisch analysieren.

Der Begriff Spiritus ist schillernd. Ursprünglich entspringt er der
stoischen Theorie des pneuma, wo er zunächst von Zenon von Kition
verwendet wird.3 In seiner Lehre des pneuma stellt dieser die Behauptung
auf, es handle sich hierbei um einen materiell zu verstehenden Atem. Die
Etymologie dieses Ausdrucks selbst verweist auf Vorgänge des Atmens,
die sowohl physischer als auch psychischer Natur sein können. Insofern
pneuma auf einen inneren Atem deutet, handelt es sich um einen Begriff,
der die unterschiedlichen Vorgänge und Funktionsweisen von Lebewesen

erklären hilft. Darüber hinaus benutzt Zenon diesen Begriff, um
Vorgänge im Kosmos zu erklären, indem er auf die hierarchische
Verbindung verweist, die zwischen dem hegemonikon und den von ihm
gesteuerten individuellen Seelen besteht. Sowohl der Mensch als auch der
Kosmos sind als lebende Gebilde aufzufassen.4 Als Lebensprinzip ist das

3 Vgl. für das Folgende VERBEKE, Gérard, L'évolution de la doctrine du pneuma
du stoïcisme a s. Augustin. Paris, Louvain 1945.

4 Ebd. S. 34: «C'est sur la base de la psychologie pneumatique que tout le système
stoïcien est bâti. En effet, la conception du monde est calquée sur la psychologie
humaine, puisque le monde est un être vivant aussi bien que l'homme.» Vgl. auch



Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 127

pneuma als stoffliche Entität aufzufassen, obwohl es irgendwie in seiner
Stofflichkeit subtiler ist als die übrigen Dinge der wahrnehmbaren Welt.

Chrysipp sieht das pneuma in Verbindung mit der Lehre der vier
Elemente, und stellt fest, daß es in erster Linie aus Feuer und Luft
bestehe, d. h. aus den aktiven Elementen.5 Auch hier wird pneuma als materielle

Substanz verstanden, durch die die zusammengesetzten Körper
ihre Konsistenz erhalten.' Dieser Begriff wird in der Stoa verwendet, um
die lebensbegründenden Funktionen zu erklären, aber auch, um rein
physische Vorgänge zu erläutern.

Man kann, vereinfacht gesagt, in der stoischen Philosophie und in
der von ihr beeinflußten medizinischen Tradition zwei Hauptstränge der

Entwicklung des pneuma-Begriffs nachzeichnen. Zum einen wird er in
der medizinischen Tradition Galens verwendet, wobei der materielle
Charakter von pneuma bzw. Spiritus in den Vordergrund gerückt wird. Galen

unterscheidet zwischen einem lebensbegründenden Atem {pneuma

SVtikon) und einem psychischen {pneuma psjchikon).1 Die Hauptfunktion
von pneuma besteht darin, die physiologischen Prozesse zu gewährleisten,
nämlich den Blutfluß und die Atmung, die ihren Ursprung im Herzen
haben. In Bezug auf die psychischen Vorgänge wird hingegen das Gehirn
in den Mittelpunkt gerückt.8

Zum anderen aber wird einem neuplatonischen Interpretadonsstrang
zufolge pneuma bzw. Spiritus, als Reakdon auf den stoischen Materialismus,

in zunehmenden Maß «entmaterialisiert». Plotin etwa setzt am
stoischen /»»«»»«-Begriff aus, daß er mit dem intellektiven Prinzip und dem
immateriellen Ursprung des Lebens nicht zu vereinbaren ist.' Auch
Augustin folgt dieser Linie, dennoch ist er sich des stoischen Materialismus

ANNAS, Julia, Hellenistic Philosophy of Mind, Berkeley 1992, S. 43: «[...] For the
Stoics cosmology is cosmobiology.»

5 Vgl. DIOGENES LAERTIUS VII, 137 in: LONG, Anthony/SEDLEY, David (Hgg.),
The Hellenistic Philosophers, Bd. 1. Cambridge 1987, S. 270. Auch VERBEKE,
L'évolution de la doctrine du pneuma (s. Anm. 3), S. 69 und 89.

6 Dies ist GALENS Beschreibung; vgl. LONG/SEDLEY, The Hellenistic Philosophers,

S. 282 (s. Anm. 5).
7

Vgl. VERBEKE, L'évolution de la doctrine du pneuma (s. Anm. 3), S. 207.
8 Ebd. S. 208.
9 Ebd. S. 353: «[...] Le contenu de la notion d'unité est beaucoup plus rigoureux: il

ne comporte pas seulement une certaine cohésion d'ordre physique ou biologique,
compatible avec la dispersion spatio-temporelle, mais il exclut toute diversibilité. Plotin

en arrive ainsi à concevoir que le principe d'unité doit être inétendu et immatériel.
C'est donc en dernière analyse à cause de son caractère matériel que Plotin rejette le

pneuma comme principe d'unité métaphysique.» Siehe auch Plotins Kritik an der
materialistischen Philosophie der Stoa: PLOTIN, Opera, Bd. 2, Enneades IV-V, HENRY,
Paul/SCHWYZER, Hans-Rudolf (Hgg.). Paris, Brüssel 1959, S. 176—212 (En. IV, 7, 1-8).



128 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

bewußt, was sich auf seine Auffassung von Spiritus, dem er vier Bedeutungen

zuschreibt, niederschlägt.
1. In seiner grundlegenden Bedeutung steht Spiritus für die Essenz

Gottes, vermutlich in der Bedeutung, die sich auf den Heiligen Geist
bezieht. Das, wofür der Geistbegriff steht, ist als völlig immateriell
aufzufassen, da Gott einfach und unveränderlich ist. Dieser Gott teilt sich den

Geschöpfen durch das Wirken seiner Substanz mit. Auch der neuplatonische

Ansatz geht von einer ähnlichen Voraussetzung aus, nämlich daß
die oberste Entität, das Eine, unveränderlich und einfach sei. Die neute-
stamentliche These von der Immaterialität der geistigen Substanzen
beruht auf deren Einheit und Unteilbarkeit. Diese These macht sich Augustinus

zu eigen, um die Wirkung Gottes auf die irdischen Dinge von ihrer
materiellen Komponente zu befreien. Spiritus ist das substantielle Wirken
des einen unteilbaren Gottes. Der die Welt durchdringende Spiritus ist res

Dei.U)

2. Spiritus bezeichnet nach Augustinus neben dem Wirken Gottes das

den Lebewesen immanente Prinzip. Anders als bei Galen und dessen
stoischen Vorgängern möchte Augustinus hierbei den Materialismus dieser

Bedeutung des Begriffs vermeiden. Spiritus als Eigenschaft der Seele

kann nicht materiell sein, weil die Seele selbst eine unausgedehnte
Substanz und folglich immateriell ist. Dieser Ansatz entspringt der
Entgegensetzung der Immaterialität Gottes mit der Sündhaftigkeit des
Fleisches.11

3. Die dritte augustinische Variante des Terminus Spiritus bezeichnet,

ganz im Einklang mit dem stoischen Ursprung, die von Dingen ausgehende

unbewegte oder bewegte Luft, also einen Atem (flatus)}2

10 Vgl. VERBEKE, L'évolution de la doctrine du pneuma (s. Anm. 3), S. 496.
11 Ebd., S. 501: «Il résulte de cette analyse que le terme Spiritus, appliqué par saint

Augustin à la psychologie humaine, présente une signification analogue à celle qui
caractérise la spiritualité divine. Il s'agit, ici encore, de la simplicité et de l'indivisibilité
de l'âme, bien qu'elles ne soient pas aussi absolues dans le principe vital de l'homme
qu'en Dieu. Sans s'identifier avec le Spiritus divin, l'âme humaine se présente ainsi
comme une substance pensante et inétendue.» Vgl. auch SANCTI AURELII AUGUSTINI
De genesi ad litteram libri duodecim, ZYCHA, Joseph (Hg.). Vindobonae u.a. 1894 Corpus

Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Bd. 28), S. 389, 15-17, XII, 7: «Dicitur
Spiritus et ipsa mens rationalis, ubi est quidam tamquam oculus animae, ad quem per-
tinet imago et agnitio dei.»

12 AUGUSTINUS, De genesi ad litteram (s. Anm. 11), S. 389, 9-12, XII, 7: «Item Spiritus

dicitur uel aer iste uel flatus eius, id est motus eius, sicut dictum est: ignis, grando,
nix, glacies, spiritus tempestatis.»



Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 129

4. Zuletzt bezeichnet Spiritus die Seele verstorbener Heiliger, die
durch die Wiederauferstehung eine Art sublimen, jenseitigen Körper
erhalten.13

Diese Auflistung der Bedeutungen des Wortes Spiritus in De genesi ad
litteram erhellt, daß bei Augustinus noch die gesamte Bandbreite sowohl
der biblischen als auch der stoisch geprägten Bedeutung vorhanden ist,
wobei jedoch sein Schwerpunkt auf der Immaterialität von Spiritus liegt.

Doch zurück ins XIII. Jahrhundert. Wie bereits erwähnt, ist der
Ausgangspunkt für den Begriff Spiritus in der Wahrnehmungs- und
Erkenntnistheorie die lateinische Übersetzung der Schriften des Averroes zu
suchen. Es sei angemerkt, daß in den lateinischen Übersetzungen anderer
arabischer Autoren wie Avicenna der Begriff Spiritus auch verwendet
wird; dennoch bezieht er sich dort vorwiegend auf das auch von Galen
beschriebene lebensbegründende, gewissermaßen körperimmanente
Prinzip. Diese Auffassung ist die wohl dominierende im XIII. Jahrhundert,

was daran zu erkennen ist, daß bereits die ersten Autoren, die von
der translatio vetus des aristotelischen De anima Gebrauch machen, wie
Johannes Blund, in Spiritus eine Art lebensbegründendes Prinzip sehen.14

Vermutlich hat diese in der ersten Hälfte des XIII. Jahrhunderts
weitverbreiteten Deutung damit zu tun, daß Avicenna häufiger zur
Aristotelesdeutung herangezogen wurde als Averroes.15 So ist denn auch
festzustellen, daß in der ersten Hälfte des XIII. Jahrhunderts, mit Ausnahme
einer um 1230 verfaßten anonymen Schrift, Spiritus vorwiegend in der
herkömmlichen, durch Galen geprägten Weise verwendet wird. Es ist
hierbei festzustellen, daß Spiritus erst in der 2. Hälfte des XIII. Jahrhunderts

für die Erklärung der Ursachen von Wahrnehmung und Erkenntnis
in Betracht gezogen wird, was in erster Linie auf die verstärkt einsetzende

Averroes-Rezeption zurückzuführen ist.
In Thomas von Aquins Opus, von dem nun die Rede sein soll, wird

der Begriff Spiritus in einem vorwiegend theologischen Sinn verwendet,
also in Bezug auf den immateriellen Heiligen Geist. Nur wenige von den

schätzungsweise 15000 Erwähnungen dieses Ausdrucks sind dem
Bereich der Erkenntnistheorie zuzuordnen, und nur an die dreißig Erwäh-

13 Vgl. ebd., S. 389, Iff., XII, 7.
14 Vgl. Johannes BLUND, Tractatus de Anima, CALLUS, D.A./HUNT R.W. (Hgg.).

London 1970 (Auetores Britannici Medii Aevi Bd. 2), S. 85f.
15 Die Nähe Blunds zu Avicenna ist beispielsweise an der Beschreibung physiologischer

Prozesse festzustellen, vgl. AVICENNA LATINUS, Uber De anima seu sextus de na-

turalibus, Bd. 1, VAN RIET, Simone (Hg). Louvain, Leiden 1972 S. 269.



130 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

nungen bringen ihn mit einer Art materiellen Atem in Verbindung.16 Der
Häufigkeit nach scheint die neuplatonisch-augustinisch inspirierte
Interpretation der Immaterialität von Spiritus zu überwiegen; dennoch gibt der

quantitative Aspekt der Verwendung eines Ausdrucks noch keinen
hinreichenden Aufschluß über sein Bedeutungsspektrum. Aus diesem Grund
erweist es sich als nützlich, einen kurzen Text zur Person des Heiligen
Geistes (S.th. I q. 36 a. 1 c.) wiederzugeben, in welchem Thomas den
Ausdruck Spiritus in seiner Bedeutung umreißt:

«Wiewohl es zwei Hervorgänge (processiones) im Göttlichen gibt, so hat doch
der eine derselben, der sich nach der Weise der Liebe [per modum amoris)

vollzieht, keinen eigenen Namen [...]. Daher sind auch die Beziehungen, die

diesem Hervorgang gemäß angenommen werden, unbenannt [...]. Sondern
wie einige Namen auf Grund des Sprachgebrauchs zur Bezeichnung der
genannten Beziehungen festgelegt sind, so wenn wir sie mit dem Namen
Hervorgang und Hauchung [spiratio) bezeichnen, die der Eigentümlichkeit ihrer
Bedeutung nach mehr die die Kennmale bestimmende Tätigkeiten als die

Beziehungen bezeichnen, — so ist zur Bezeichnung jener göttlichen Person,
die in der Weise der Liebe hervorgeht, auf Grund des Sprachgebrauchs der
Schrift der Name Heiliger Geist festgesetzt. Ein Grund für die Angemessenheit

dieser Festlegung läßt sich aus zwei Umständen entnehmen. Erstens
aus der Gemeinsamkeit dessen, was mit Heiliger Geist gesagt ist. [...] Zweitens

aus der eigentlichen Bedeutung [des Namens]. Denn der Name Geist
[spiritus) scheint in den körperlichen Dingen einen gewissen Antrieb [impul-
sio) und eine Bewegung (motio) zu bezeichnen: denn wir nennen den Atem
und den Wind (jlatum et ventum) Hauch (Spiritus)».17

Interessant ist an diesem Text, daß Thomas den Begriff Spiritus terminologisch

eingrenzt. Es fällt hierbei auf, daß es sich in erster Linie, im
ursprünglichen Sinn des Wortes, um ein Derivat der stoischen Auffassung
handelt, daß spiritus ein materieller Atem sei. In diesem Sinn bezeichnen
die Akte der Verursachung und Schöpfung des Heiligen Geistes keine
immateriellen Eigenschaften, sondern solche, die sich vom üblichen
Gebrauch der Termini herleiten. In diesem Zusammenhang bezeichnet
Spiritus einen materiellen Atem, und vom Heiligen Geist ist lediglich in ei-

16 Vgl. THOMAE AQUINATIS Opera omnia cum Hypertextibus in CD-ROM, BUSA,
Roberto (Hg.), Mailand 21996.

17 THOMAS VON AQDIN, Summa theologiae, Prima Pars. Madrid 41978, q. 36 a. 1 c.
Die Übersetzung dieser Stelle ist der deutsch-lateinischen Ausgabe der Summa Theo-
logica entnommen: Bd. 3. Gott der Dreieinige, Salzburg, Leipzig 1939. S. 160f. Hier
kann man einen deutlichen Widerhall Avicennas und Costa ben Lucas feststellen; vgl.
COSTA BEN LUCA, De differentia animae et spiritus, BARACH, Sigmund (Hg.). Innsbruck
1878, S. 121: «Spiritus est quoddam corpus subtile, quod in humano corpore oritur ex
corde et fertur in assurienet i.e. in venis pulsus ad vivificandum corpus; operatur ei

quoque vitam et anhelitum atque pulsum.»



Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 131

ner von dieser Bedeutung abgeleiteten Form die Rede, so daß selbst in
theologischen Zusammenhängen von Geist in der Weise die Rede ist,
daß er sich auf physische Vorgänge bezieht. Es ist dennoch nicht zu
vergessen, daß Spiritus auch eine theologisch-moralische Bedeutungskomponente

hat, die hier allerdings außer acht gelassen werden kann.18

In der thomanischen Erkenntnistheorie, vor allem aber in der
Beschreibung der Verursachung von Wahrnehmungsakten, ergeben sich,
wie noch gezeigt werden soll, gravierende Kohärenzprobleme, die letzten
Endes auf die lateinische Übersetzung des Averroes und auf die stoische
Tradition zurückgehen.19 Das Problem besteht in erster Linie darin, daß
der Begriff Spiritus bei Thomas von Aquin Bedeutungskomponenten
beinhaltet, die sowohl den stoischen Materialismus als auch die augusti-
nisch inspirierte Immaterialität von Spiritus umfassen. Um diesem
Bedeutungsspektrum und den daraus resultierenden Schwierigkeiten
nachzugehen, erweist es sich als aufschlußreich, den Begriff des geistigen
Seins (esse spirituale) zu analysieren. Thomas war nie wirklich an den auf
die Stoa und die medizinische Tradition zurückgehenden Grundlagen des

Geistbegriffs in systematischer Weise interessiert. Dennoch finden sich
in einigen seiner Texte, die einen Einblick in die Problematik gewähren,
Auseinandersetzungen mit diesem. Ein solcher Text ist De substantiis se-

paratis, in welchem Thomas Spiritus als extramentale Ursache ansieht, die
er in Begriffen der Partizipation oder Teilhabe umreißt. Sein

Diskussionspartner ist hierbei der aus Zaragoza stammende jüdische Philosoph
Avicebron, Verfasser des im Mittelalter weithin gelesenen Dialogs Fons
vitae?®

Zu Beginn seiner Abhandlung wirft Thomas die Frage auf, ob es von
der wahrnehmbaren Welt unabhängige Formen oder Ideen gebe und
welcher Art diese Formen sein könnten. Avicebron hatte nämlich die Be-

18 Vgl. TORRELL, Jean-Pierre, «Spiritualitas» chez S. Thomas d'Aquin. Contribution
à l'histoire d'un mot, in: Revue des sciences philosophiques et théologiques 73 (1989)

575-584.
19 Zur Frage der Einführung der Schriften des Averroes in den lateinischen

Westen, siehe R.AMÔN GUERRERO, Rafael, «La transmisiôn a Europa de Averroes», in:
Averroes y los averroismos. Actas del III Congreso Nacional de Filosofia Medieval.
Zaragoza 1999, S. 103-128, insbesondere S. 117. Zur Übersetzungsgeschichte des aver-
roischen De anima vgl. DAIBER, Hans, «Lateinische Übersetzungen arabischer Texte
zur Philosophie und ihre Bedeutung für die Scholastik des Mittelalters», in: HAMESSE,

Jacqueline/FATTORI, Marta (Hgg.), Rencontres des Cultures dans la philosophie
médiévale. Louvain-la-Neuve, Cassino 1990, S. 203-250, hier S. 239.

20 Vgl. AVENCEBROLIS (Ibn Gebirol), Fons Vitae ex arahico in latinum translatus ab
Iohanne Hispano et Dominico Gundissalino, BAEUMKER, Clemens (ed.). Münster
21995.



132 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

hauptung aufgestellt, alle Dinge, die Himmelskörper und die getrennten
Substanzen eingeschlossen, seien Form-Materie-Komposita. Dieser
«universelle Hylemorphismus» stößt allerdings auf Thomas' Widerstand.21 Ist
die Materie realer Bestandteil aller Dinge?22 Seine Antwort auf diese

Frage zielt darauf ab, daß körperliche und geistige Dinge in Hinblick auf
ihre ontologische Bestimmung nicht äquivalent sein können.23 Ein kurzer
Blick auf Thomas' Auseinandersetzung mit dem Text Avicebrons soll
zeigen, weshalb.

Im Unterschied zu Thomas behauptet Avicebron, daß alle Dinge
unter Gott aus Form und Materie bestehen und daß Gott die Ursache
sowohl der materia prima als auch der universellen Formen ist. Die Materie

muß Bestandteil der geistigen Dinge sein, weil nur so Dinge
individualisiert werden können.24 Dies jedoch, so Thomas, widerspricht
eindeutig den Lehren Piatons und Aristoteles', da nur Dinge eine Form-
Materie-Bestimmung erhalten, die aus den vier Elementen zusammengesetzt

sind.25 Solche zusammengesetzten Dinge müssen Körper sein.
Avicebron hingegen behauptet, die Körperlichkeit sei auch Eigenschaft der

Himmelskörper und der getrennten Substanzen, wofür er fünf
Argumente ins Feld führt.26

1. Wären die getrennten Substanzen formlose materielle Entitäten,
dann wäre die Existenz von mehr als einer getrennten Substanz unmöglich.

2. Umgekehrt können sie auch nicht ausschließlich durch eine Form
determiniert werden, weil auch dies ihrer Vielfalt im Weg stünde. In
jedem Fall ist die Materie der individuierende Faktor, durch den Dinge
numerisch voneinander unterschieden werden.27

21 Dieser Ausdruck ist von David Lindberg: «Introduction», in: BACON, R., Philosophy

of Nature. A Critical Edition, with English Translation, Introduction, and Notes
of De multiplicatione specierum and De speculis comburentibus. LINDBERG, David (Hg. und
Übers.). Oxford 1983, S. xlvi.

22 Eine kurze Beschreibung der zentralen Thesen Avicebrons ist zu finden bei
BACON, Roger: Philosophy of Nature, S. xlvi ff. Vgl. auch BRUNNER, Fernand, Platonisme

et Aristotélisme. La critique d'Ibn Gabirol par saint Thomas d'Aquin. Louvain,
Paris 1965, S. 33—61.

23 SANCTI THOMAE DE AQUINO Opera omnia iussu Leonis XIII p.m. édita. De sub-

stantiis separatis. Bd. XL. Rom 1969, S. D 48-D 56; cap. 5-8.
24 Siehe BRUNNER, Platonisme et Aristotélisme (s. Anm. 22), S. 40f.
25 Vgl. THOMAS VON AQUIN, De substantiis separatis, S. D 48, 6ff.; cap. 5. Siehe

auch AVICEBRON, Fons vitae (s. Anm. 20), S. 9, 12—17; I, 6
26 THOMAS von AQUIN, De substantiis separatis, S. D 48, 39f.; cap. 5: «[...] Corpus

caeleste convenit cum elementis in corporeitate [...].»
27 Vgl. THOMAS von AQUIN, De substantiis separatis, S. D 48, 69ff.; cap. 5.



Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 133

3. Die Materie ist allen Dingen gemeinsam, was damit begründet
wird, daß von einer grundsätzlichen Symmetrie irdischer und himmlischer

Dinge ausgegangen werden muß.28

4. Gott und die Schöpfung müssen hingegen unterschieden werden.
Nur Gott ist vollständig stofflos und unteilbar; alle anderen Entitäten
müssen, da sie von ihm substantiell verschieden sind, teilbare Komposita
sein.

5. Alle geschaffenen Dinge sind zeitlicher Natur, was auf Prozesse
des Entstehens und Vergehens zurückgeführt wird, die ihrerseits auf den
materiellen Eigenschaften von Dingen beruhen.

Um die hylemorphe Struktur der Himmelskörper zu begründen,
führt Avicebron eine Skalierung an, der zufolge Materie in unterschiedlichem

Maß an der Form der Geistigkeit teilhat (materia plus vel minus participât

de forma spiritualitatis). Dies erlaubt ihm, sich auf Körper zu beziehen,

die in materieller Hinsicht feiner, sublimer (subtilior) sind als
andere.29 Solcherart fein strukturierte Körper sind z. B. die geistigen
Substanzen und die Himmelskörper, aber auch die Luft fällt unter diese

Beschreibung. Je weiter man in der Hierarchie der geschaffenen Dinge
aufsteigt, desto weiter «verdünnt» sich die Materie infolge einer Art Subli-
mierung.30

Zwischen der Materie-Form-Zusammensetzung geistiger Substanzen
und der hylemorphen Struktur natürlicher Gegenstände sieht Avicebron
einen hierarchisch begründeten kausalen Zusammenhang. Obwohl er
weitgehend der aristotelischen Akt-Potenz-Lehre und einer Theorie der
physischen Wirkung unter Gegenständen verpflichtet ist, so folgt er im
Zusammenhang der Einwirkung höherer Substanzen auf niedere einer

partizipatorischen Vorstellung von Vorgängen im Weltgefüge.31 Die
vertikal begründete Wirksamkeit höherer Substanzen wird durch den Begriff
des Fließens — bei Avicebron: fluxus — umrissen. In hierarchisch gestufter
Weise ist die höhere Entität die Wirkursache der jeweils sich anschlies-

28 Siehe BRUNNER, F. Platonisme et Aristotélisme (s. Anm. 22), S. 41.
29 Vgl. THOMAS VON AQUIN, De substantiis separatis cap. 5, S. D 49, 96ff. Siehe

auch AVICEBRON, Fons Vitae (s. Anm. 20), S. 214, 15—20.
30 THOMAS VON AQUIN, De substantiis separatis cap. 5, S. D 49, 111 ff. Vgl. auch

AVICEBRON, Fons Vitae IV (s. Anm. 20), 4, S. 217, 20—24: «[...] Substantia spiritualis
disposita est tribus ordinibus; primo eorum substantia spirituali quae sequitur substan-
tiam corporalem, deinde substantia spirituali quae est spiritualior ilia, deinde materia et
forma ex quibus composita sunt.» Avicebrons These von der Hierarchie der Materie
scheint im wesentlichen auf Plotins Theorie der zwei Materien zurückzugehen; vgl.
PLOTIN, Opera, Bd. 1, Enneades I—III. HENRY, Paul/SCHWYZER, Hans-Rudolf (Hgg.).
Paris, Bruxelles 1951, S. 158—163. II, 2.

31 LINDBERG, D. (s. Anm. 21), S. xlviii.



134 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

senden unteren Sphäre. Vorgänge lassen sich, wenn man die Kausalkette
an ihrem Anfangspunkt betrachtet, auf eine erste Substanz, dem ersten
Tätigen {primus factor), zurückverfolgen; sie endet bei den untersten
materiellen Gegenständen. Selbst Himmelskörper, die Sonne etwa, sind als

Wirkungen des ersten Tätigen zu begreifen. Dieser ist sich gewissermas-
sen selbst genug und ist daher die Quelle (forts) aller übrigen Substanzen.32

Jede Tätigkeit des ersten Tätigen sowie jede Wirkung von Substanzen,

die ontologisch niedriger stehen, vollzieht sich über das strahlenförmige

Aussenden einer Kraft (vis) in die unteren Sphären.33
Aus der Schrift De substantiis separatis geht hervor, daß Thomas zwar

Avicebrons universellen Hylemorphismus ablehnt, nicht aber dessen
damit verknüpfte Emanationslehre.34 Wie in anderen späten Schriften, den
Quaestiones disputatae De potentia und dem Kommentar zum Liber de causis,

ist zu erkennen, daß Thomas sich eindeutig auf neuplatonische
Denkmuster bezieht und sie für sein Denken fruchtbar macht. Dies ist
vermutlich der Grund, weshalb die Kritik an Avicebron nicht so drastisch
ausfällt, wie man es hätte erwarten können. In einem destruktiven Argument

bezichtigt er Avicebron zwar, durch den universellen Hylemorphismus
der Lehre der materia prima, der Logik, der Naturphilosophie und

der Metaphysik die Grundlagen zu entziehen35, dennoch fällt er, wo er
seine eigene Lehre der getrennten Substanzen darlegt, wieder in
neuplatonische Denkmuster zurück und rückt somit wieder in die Nähe
Avicebrons. «Es bleibt nämlich [zu sagen]», so erläutert Thomas, «daß die
Materie, wenn eine solche in den geistigen Substanzen ist, nicht mit der
Materie der körperlichen Dinge gleichzusetzen ist, sondern sie ist sehr
viel höher und erhabener, da sie [die Materie in einer geistigen Substanz,
J.A.T.] die Form in ihrer Gesamtheit empfängt.»36

Dieser kurze Exkurs über den Begriff Spiritus bei Avicebron und
über Thomas' Reaktion auf diesen sollte zeigen, daß der Dominikanerbruder

in seiner Einschätzung dieses Sachverhalts zwei Strömungen

32 Vgl. AVICEBRON, Fons vitae III (s. Anm. 20), 13, S. 107.
33 AVICEBRON, Fons vitae III V (s. Anm. 20), 52, S. 196: «Essentiae substantiarum

simplicium non sunt defluxae, sed uires earum et radii, haec sunt quae defluunt et ef-
funduntur [...].»

34 Vgl. hierzu JORDAN, Mark D., The Order of Lights: Aquinas on Immateriality
and Hierarchy, in: Proceedings of the American Catholic Philosophical Association 2 (1978)
112-120.

35 Vgl. THOMAS VON AQUIN, De substantiis separatis cap. 6, S. D 50, 69ff.
36 THOMAS VON AQUIN, De substantiis separatis cap. 6, S. D 52, 40—44: «Relinquitur

igitur quod materia, si qua sit in spiritualibus substantiis, non est eadem cum materia
corporalium rerum sed multo altior et sublimior, utpote recipiens formam secundum
eius totalitatem.»



Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 135

folgt, nämlich der augustinischen Version der Immaterialität von Spiritus
einerseits und der stoischen Auffassung der subtilen Materialität geistiger
Entitäten andererseits.37 Es scheint also, daß sich Thomas in diesem
Zusammenhang einer undurchsichtigen, wenn nicht sogar widersprüchlichen

Theorie schuldig macht38: Geistige Dinge sind zwar keine durch die
vier Elemente bestimmten Körper, sie besitzen aber materielle
Eigenschaften.

Zusammenfassend ist festzustellen, daß Spiritus bei Thomas von
Aquin zwei Hauptbedeutungen hat. 1) Zum einen die des materiellen
Atems, womit Funktionen materieller Dinge beschrieben werden. 2)
Zum anderen wird mit diesem Begriff auf die immateriellen Eigenschaften

Gottes und der getrennten Substanzen aufmerksam gemacht.
Die für die Erkenntnistheorie im allgemeinen und der

Wahrnehmungstheorie im besonderen relevante Bedeutung von Spiritus weist bei
Thomas paradoxerweise beide Merkmale auf, und sie geht in dieser
Form auf die lateinische Übersetzung zweier Schriften Averroes' zurück,
nämlich des Großen Kommentars zu De anima und des Kommentars zu
De sensu et sensatoP Vor allem die erstgenannte Schrift scheint bereits in
den Dreißiger Jahren des XIII. Jahrhunderts einen gewissen Einfluß auf
die Diskussion über die Ursachen von Wahrnehmung ausgeübt zu
haben;40 dennoch wird sie erst in der zweiten Hälfte des XIII. Jahrhunderts
in diesem Zusammenhang verstärkt gelesen. Ein Ausdruck, der im
Kommentar zu De anima 421b8—21 auffällt, ist der des esse spirituale, der, wie
noch gezeigt werden soll, im Zusammenhang von Perzeptionsakten, eine

herausragende Rolle spielt:
«Und er [Aristoteles, J.A.T.] sagt vom Sehvorgang, daß die mittlere Natur
[das medium, J.A.T], die dem Sehen dient, nicht die Luft, insofern sie Luft,
oder Wasser, insofern es Wasser ist, sondern eine dem Wasser und der Luft

37 Für Thomas von Aquin besitzt dieser Aspekt der Stofflosigkeit des Geistigen
eigene Charakteristika; vgl. THOMAS VON AQUIN, In divinis nominibus II, 4: «Et ne vi-
deatur deesse communicatio proprietatum Spiritus sancti, subiungit quod talis paterni-
tas et filiatio in Sanctis angelis perficitur spiritualiter, cum exponit spiritualitatem per
tria: spirituale enim significat aliquid incorporale et immateriale et intelligibile.»

38 Siehe auch RAHNER, Karl, Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen
Erkenntnis bei Thomas von Aquin. München 31964, S. 102: «Das esse spirituale der species

besagt demnach ein wirkliches esse, <spirituell> ist es weder im Sinn der modernen
<Intentionalität> noch auch der eigentlichen Immaterialität, da ja das Erkennen wesentlich

materiell sein muß.»
39 Vgl. TELLKAMP, Jörg Alejandro, Sinne, Gegenstände und Sensibilia. Zur

Wahrnehmungslehre des Thomas von Aquin. Leiden 1999, S. 81-102.
40 Siehe die Einführung von GAUTHIER, René A. (Hg.), Le traité De anima et de po-

tentiis eius d'un maître ès arts (vers 1225). Introduction et texte critique, in: Revue des

sciences philosophiques et théologiques 66 (1982) 3-55.



136 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

gemeinsame Natur ist, und daß die Gerüche dieser Natur äußerlich sind,
und daß dieser Natur die Gerüche fehlen, so wie dem durchsichtigen
Medium die Farben. Und so [ist es der Fall], daß, so wie die Farbe ein zweifaches

Sein hat, d. h. ein Sein im farbigen Körper (und dies ist das körperliche
Sein) und ein Sein im durchsichtigen Medium (und das ist das geistige Sein),
so hat der Geruch ein zweifaches Sein, d. h. ein Sein im riechbaren Körper
und eines im Medium; und jenes heißt körperliches und dieses geistiges
Sein, jenes [heißt] natürliches [Sein] und dieses äußerliches.»41

Die Lehre des esse spirituale ist, wie Gauthier42 vermutet, averroischen

Ursprungs, und sie scheint in Hinblick auf die Wahrnehmungstheorie
zunächst keinen Verdacht auf Unschlüssigkeit zu wecken. Ein knapper
Blick auf eine Stelle der Summa theologica pars prima, q. 78 a. 3 c., in der
Thomas offensichtlich Gebrauch von Averroes' Gedanken macht,
bestätigt zunächst den unkontroversen Charakter dieses Ausdrucks:

«Das Sinnesvermögen ist nämlich gewissermaßen eine passive Potenz, die
dazu bestimmt ist, von einem externen sensiblen Objekt verändert zu werden.

[...] Veränderung ist zweifacher Art: die eine ist natürlich, die andere

geistig. Die natürliche [Veränderung] ist freilich [der Fall], insofern die
Form des verändernden Dings vom Veränderten gemäß dem natürlichen
Sein empfangen wird, so wie die Wärme im erwärmten Gegenstand. Die
geistige [Veränderung] aber [ist der Fall], insofern die Form des verändernden

Objekts gemäß dem geistigen Sein empfangen wird, so wie die Form
der Farbe in der Pupille, die dadurch nicht schon eingefärbt wird. Die
Tätigkeit der Sinne setzt eine geistige Veränderung voraus, durch die die inten-
tio der wahrnehmbaren Form Organ verwirklicht wird.»43

41 Vgl. AVERROIS Cordubensis, Commentarium magnum In Aristotelis De anima libros,
CRAWFORD, Stuart F. (Hg.). Cambridge (Mass.) 1953 (Corpus Commentariorum Aver-
rois in Aristotelem Bd. VI, 1), II, 97, S. 276f, 22-33: «Et quod dixit de visione, quod
natura media que servit visui non est aer secundum quod est aer, aut aqua secundum
quod est aqua, sed natura communis, ita est intelligendum hic in natura que est media,
scilicet quia est natura communis aque et aeris; et quod odores sunt extranei in ista

natura, et quod ista natura caret odoribus sicut diaffonum coloribus, ita quod, sicut
color habet duplex esse, scilicet esse in corpore coiorato (et hoc est esse corporale) et
esse in diaffono (et hoc est esse spirituale), ita odor habet duplex esse, scilicet esse in
corpore odorabili et esse in medio; et illud est esse corporale et hoc spirituale, et illud
naturale et hoc extraneum.»

42 Vgl. GAUTHIER, René A., «Préface», in: SANCTI ThOMAE DE AQUINO Opera
omnia iussu Leonis XIII p.m. édita. Sentencia libri De anima, Bd. XLV,1, Rom, Paris
1984, S. 225*.

43 Siehe S.th. I q. 78 a. 3 c. Vgl. auch zur Zweiteilung der passiones in natürliche
und geistige im Sentenzenkommentar, THOMAS VON AQUIN, Scriptum super libros sen-

tentiarum magistri Petri bombardi episcopi parisienis. Editio nova, Bd. 2. Paris 1929, d. 19

q. 1 a. 3 ad 1, S. 489: «[...] Duplex est passio. Una quae sequitur actionem naturae:
quando scilicet species agentis recipitur in patiente secundum esse materiale, sicut
quando aqua calefit ab igne. Alia quae sequitur actionem quae est per modum animae:



Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 137

Dieser Text handelt von den Ursachen der Wahrnehmung als integraler
Bestandteil von Erkenntnis überhaupt, wobei die Unterscheidung
zwischen der natürlichen und der geistigen Veränderung der Sinnesorgane
ins Auge fällt. Für Thomas ist es, wie es scheint, ausgemachte Sache, daß

zu Erkenntnis führende Prozesse von schlicht natürlichen, physisch
wirksamen unterschieden werden müssen, da Erkenntnis selbst die Bedingung

der Immaterialität erfüllen muß.44 Während etwa die Wärme der
Sonne auf einen Stein physisch übertragen wird, so daß dieser selbst
erwärmt wird, bedeutet das Erfassen von Farbe durch das Auge keineswegs

eine physische Einfärbung des Sehorgans; es erfaßt allein die intentio

des Gegenstands. So verstanden, ist die Unterscheidung natürlich-
physischer und geistig-intentionaler Veränderungsvorgänge klar und
deutlich. Dennoch ergeben sich Schwierigkeiten, wenn man den oben
zitierten Text mit seiner Fortsetzung kontrastiert:

«Doch in einigen Sinnen ist die geistige Veränderung zu finden, wie beim
Sehvermögen. In anderen Sinnen hingegen ist mit der geistigen auch die
natürliche Veränderung anzutreffen, sei es von seifen des Objekts, sei es

von seiten des Organs. Von seifen des Objekts nämlich ist die natürliche
Veränderung in Bezug auf den Raum anzutreffen, beim Geräusch, welches
der Gegenstand des Hörvermögens ist, denn das Geräusch wird durch
einen Schlag verursacht und durch das Schwingen der Luft. [...] Von seiten
des Organs nämlich besteht eine natürliche Veränderung im Tast- und
Geschmackssinn, denn die Hand, die etwas Warmes berührt, wird warm und
die Zunge wird durch die Feuchtigkeit des Geschmacks feucht.»45

Die Gegenüberstellung beider Texte verdeutlicht den problematischen
Charakter der Unterscheidung zwischen natürlicher und geistiger
Veränderung, und er zeigt letztendlich, daß der Begriff Spiritus in diesem
Zusammenhang nicht das leistet, was er Thomas zufolge leisten sollte. Im
zuerst zitierten Text stellt Thomas fest, daß Sehvorgänge durch geistige,
mithin immaterielle Bedingungen verursacht werden. Tätigkeiten des
Sehens hängen demnach von keinen materiellen Einflüssen ab, weder ex

quando scilicet species agentis recipitur in patiente secundum esse spirituale, ut inten-
tio quaedam, secundum quem modum res habet esse in anima, sicut species lapidis
recipitur in pupilla [...].» Dieser Text ist aussagekräftiger als S.lh. I 1. 78 a. 3 c., weil er
eine Beziehung herstellt zwischen dem Erfassen eines esse spirituale und der intentio, die
auf ein solches esse verweist. Der Zusammenhang zwischen Spiritus und intentio spielt
bereits bei Albert und Averroes eine Rolle. Vgl. ALBERTUS MAGNUS, Opera omnia Bd.
35. Secunda pars Summae de creaturis. BORGNET, August (Hg.), Parisiis 1896, q. 34 a. 3,
S. 303. Siehe auch AVERROES, De anima II, 121 S. 317.

44 Über die Immaterialität als Bedingung von Erkenntnis siehe TELLKAMP, Sinne,
Gegenstände und Sensibilia (s. Anm. 39), S. 108. Vgl. auch S.th. I q. 84 a. 2 c.

45 Vgl. S.th. I q. 78 a. 3 c.



138 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

parte obiecti noch ex parte subiecti. Nun kann man im Vergleich zum zweiten

Zitat feststellen, daß es Mischformen der Verursachung sensorieller
Empfindungen gibt. Das Hörsinn z. B. wird dadurch aktualisiert, daß es

zu natürlichen, den Schall übertragende Schwingungen in der Luft
kommt, die ihrerseits eine geistige Veränderung im Organ hervorrufen.
In der Rangfolge der äußeren Sinne stehen der Geschmackssinn und der
Tastsinn deshalb an der untersten Stelle, weil sie sowohl von Seiten des

wahrnehmbaren Objekts als auch von Seiten des Organs natürlich-physischen

Veränderungen unterliegen.
Nun führen aber alle Wahrnehmungsarten, also sowohl Vorgänge

des Tastens als auch des Sehens, zu Erkenntnis, nämlich zu
Wahrnehmungserkenntnis. Die Ursachen dieser unterschiedlichen Wahrnehmungsvorgänge

sind denn auch unterschiedlich. Im Fall des Sehens ist die im-
mutatio spiritualis wirksam; im Fall des Tastens die immutatio naturalis.

Diese Skalierung der Ursachen von Wahrnehmungsvorgängen wirft
allerdings mehrere Fragen auf. Zum einen scheint Thomas sich auf die

Behauptung festzulegen, daß Erkenntnis, welchen Typs sie auch sein

mag, nur dann zustandekommt, wenn natürlich-physische Bedingungen
bei ihrer Verursachung ausgeschlossen werden. Anderenfalls, so Thomas,

müßten auch unbeseelte Wesen ausschließlich aufgrund der natürlichen

Veränderung ihres Körpers wahrnehmen können; dies wird jedoch
vehement bestritten: «Anderenfalls, wenn allein die natürliche Veränderung

zum Wahrnehmen ausreichte, so würden alle natürlichen Körper
wahrnehmen, so lange sie verändert werden.»46 Wie ist es aber dann möglich,

daß der Tastsinn, der durch die immutatio naturalis eine physische
Transformation erfährt, zu einer Erkenntnis bezüglich tastbarer
Eigenschaften gelangt? Eine Antwort auf diese Frage bleibt Thomas uns
schuldig.

Zum anderen führt ja sowohl das Tasten als auch das Sehen zu einer
Erkenntnis bezüglich ihrer je eigenen Formalobjekte. Weshalb ist es dann
aber nötig, von radikal verschiedenen Ursachen im Wahrnehmungsprozeß

auszugehen? Aus welchem Grund betont Thomas die
unterschiedlichen Arten der Kausalität im WahrnehmungsVorgang, obwohl sie

doch dasselbe erklären, nämlich den Erwerb von wahrnehmungsspezifischer

Erkenntnis? Vom Standpunkt der explikativen Ökonomie aus

betrachtet, ist dies tatsächlich kaum einsichtig. Dennoch sind die
Alternativen hierzu keineswegs attraktiv. Auf der einen Seite könnte man ja
die natürliche Veränderung als immaterielle Ursache auffassen, doch dies

46 Ebd.: «Alioquin, si sola immutatio naturalis sufficeret ad sentiendum, omnia

corpora naturalia sentirent dum alterantur.»



Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 139

würde der Definition natürlicher Ursachen widersprechen. Auf der anderen

Seite könnte man die geistige Veränderung als einen physischen
Vorgang beschreiben, wofür etwa Cohen plädiert hat, doch dann würde sich
die Frage nach der Sinnhaftigkeit dieser Art von Veränderung stellen, da
doch die natürliche Veränderung dasselbe erklären würde.

Bei Thomas von Aquin ist es also nicht von der Hand zu weisen, daß
das Geistige als Kriterium zur Erklärung der Verursachung von
Wahrnehmungsvorgängen zweideutig ist.47 Wenn Veränderungen materieller
Dinge — und die Sinnesorgane sind solche — immer physischer Natur
sind, dann muß man wohl von einer physikalistischen Terminologie
ausgehen.48 Die Annahme einer geistigen Veränderung des Sehvermögens
müßte also diese Bedingung erfüllen, und somit wäre die geistige
Veränderung eigentlich immer auch eine natürliche.49 Doch dies ist, wegen der
ontologischen Ambivalenz des Geistbegriffs, die eine Verknüpfung mit
physischen Vorgängen verhindert, nicht möglich. Wenn also die immuta-
tio spiritualis keine eindeutig physische Ursache darstellt, wie sind dann
aber Körperveränderungen, etwa die des Auges, möglich? Wie noch
gezeigt werden soll, ist dies genau der Punkt, auf den Bacon hinweist.
Thomas' Lehre der immutatio spiritualis ist, wie mir scheint, dunkel und in
sich widersprüchlich.50 Eine Ursache hierfür mag in der Übersetzung der
Schriften des Averroes' Hegen, doch auch, und dies wiegt schwerer, in
Thomas' offenkundigem Desinteresse an den ontologischen Folgen eines
inkohärenten Geistbegriffs im Bereich der Physiologie und der Erkenntnis.51

Bis zu diesem Punkt war es mein AnHegen, nachzuweisen, daß
sowohl Averroes' als auch Thomas' Begriff des Spiritus in der
Erkenntnistheorie problembeladen ist. Nun ist es ja eine Tatsache, daß sich viele

47 Vgl. COHEN, Sheldon M.: St. Thomas Aquinas on the Immaterial Reception of
Sensible Forms, in: Philosophical Review 91 (1982) 193-209; bes. S. 198.

48 THOMAS von Aquin, Sentencia lihri de anima, t. XLV,1. Rom, Paris 1984, S. 165,
91-101; II, 23: «[...] Corpora igitur nostra ab elementis nata sunt alterari. Item, omne
quod est in potencia natum est pati ab eo quod est in actu; corpora autem nostra, cum
sint in quadam medietate constituta inter extremitates tangibilium qualitatum que sunt
in elementis, habent se ad qualitates elementares ut potencia ad actum [...] manifestum
est igitur quod corpora nostra nata sunt inmutari a qualitatibus elementorum et sentire
eas.»

49 Siehe COHEN, Sh. M., Immaterial Reception (s. Anm. 47), S. 198.
50 Vgl. HAYEN, André, L'intentionnel dans la philosophie de Saint Thomas. Paris,

Brüssel 21954, S. 114.
51 Die Schlüssigkeit der thomanischen Lehre der Wahrnehmung wird auch in

Zweifel gezogen durch VAN RIET, Georges, La théorie thomiste de la sensation
externe, in: Revue philosophique de Louvain 51 (1953) 374—408, hier S. 397f.



140 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

mittelalterliche Theorien, vor allem in der Naturphilosophie, durch die

Entwicklung der modernen Wissenschaften als falsch oder inkohärent
herausgestellt haben. Wenn es aber darum geht, den Inhalt einer
mittelalterlichen Theorie zu bewerten, so darf man nicht solche Theorien zur
Beurteilung heranziehen, über die mittelalterliche Denker überhaupt
nicht verfügen konnten. Moderne Theorien müssen sich, wie ich denke,
im allgemeinen bezüglich mittelalterlicher Problemstellungen neutral
verhalten. Sie können zwar als Interpretationshilfen dienen, nicht aber als

Beurteilungsmaßstab.
Der averroisch-thomanische Ansatz kann in der Tat, wenn man so

will, von innen heraus kritisiert werden, und dazu erweist es sich als

notwendig, solche mittelalterliche Positionen ausfindig zu machen, die
sich mit denen des Averroes bzw. des Thomas kritisch auseinandersetzen.

Zwei solcher Positionen sind die Alberts des Großen und Roger
Bacons. Beide kommen, im Unterschied zu Thomas, zu einer einheitlichen

Theorie der Ursachen von Wahrnehmunsgsakten, dennoch mit
radikal unterschiedlichen Ergebnissen. Während Albert für eine vollständige

«Entmaterialisierung» des Geistbegriffs plädiert, zeigt sich Bacon als

Vertreter einer materialistischen Interpretation von Spiritus.
In seinem Werk hat Albert seinen Begriff Spiritus im Zusammenhang

der immutatio spiritualis zumindest einmal einer grundlegenden Revision
unterzogen.52 Es läßt sich hierbei eine frühe Theorie feststellen, die in
der Summa de creaturis (ca. 1245—46) dargelegt wird. Die reifere und in
sich schlüssigere Theorie ist hingegen in seiner De-anima-Va.t2Lphta.se zu
finden (ca. 1254—57).53 Während er in seiner Summa eine Unterscheidung
bezüglich der Grade der natürlichen und geistigen Veränderung vertritt,
die vermutlich für Thomas' Theorie Modell gestanden hat, kann man in
seiner Paraphrase eine Veränderung in dem Sinn feststellen, als er nun

52 Siehe DEWAN, Lawrence, «St. Albert, the Sensibles, and Spiritual Being», in:
WEISHEIPL, James (Hg.), Albertus Magnus and the Sciences. Commemorative Essays
1980. Toronto 1980, S. 291-320. Vgl. auch STENECK, Nicholas H., «Albert on the
Psychology of Sense Perception», ebd., S. 263-290.

53 Zur Datierungsfrage bei Albert siehe DE LIBERA, Alain, Albert le Grand et la

philosophie. Paris 1990, S. 21. In seiner Paraphrase zu De sensu et sensato schreibt
Albert die Lehre des esse spirituale Aristoteles zu; ALBERTUS MAGNUS, Opera omnia, Bd.
9. Parvorum naturalium pars prima. August BORGNET (Hg.). Paris 1895, S. 10b:
«Aristoteles autem omnes has opiniones [Antiquorum] destruit, dicens visibile secundum
esse spirituale et intentionale prius effici in aere, post in oculo, et moveri speciem rei
visae ad interius oculi [...].»,In der Tat bezieht sich Albert eher auf Averroes' Großen
Kommentar zu De anima als auf Aristoteles selbst.



Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 141

über eine einheitliche Kausaltheorie für Wahrnehmungsakte verfügt,
nach der alle Sinne durch eine immutatio spiritualis aktualisiert werden.54

Alles deutet darauf hin, daß Albert in seiner Summa der Ambivalenz
zwischen einem stoisch geprägten und einem augustinischen Begriff von
Spiritus verhaftet bleibt, und dennoch stellt er fest, daß materielle Dinge
nur durch physische Ursachen verändert werden können; deshalb müssen,

so Albert, die species materielle Charakteristika aufweisen. Auf der
anderen Seite können eben diese species als akzidentelle Eigenschaften im
medium keinesfalls körperlicher Natur sein.55

In Hinblick auf diese doch sehr uneinheitliche Theorie stellt die De-

a«i«M-Paraphrase insofern einen Fortschritt dar, als nun die immutatio
spiritualis auf alle Sinne angewandt wird, also auch auf den Tastsinn.56 Wie
aber begründet Albert diesen Gesinnungswandel? Er scheint sich der
Mängel seiner in der Summa ausgeführten Theorie bewußt geworden zu
sein, und daher eliminiert er die Unterscheidung zwischen natürlichen
und geistigen Veränderungen und behält nur die letztgenannte bei.
Dadurch gelingt ihm die «Entmaterialisierung» der sensiblen species, sowohl
ontologisch als auch terminologisch betrachtet. Die sensiblen Formen
werden nun nicht mehr mit einer neuplatonisch beeinflußten Theorie der
Grade der Materialität in Verbindung gebracht, sie werden vielmehr auf
ihre rein formalen Bestimmungsgründe zurückgeführt.57 Indem er das

geistige Sein der species einzig an die formalen Bestimmungen materieller
Objekte knüpft, macht Albert die immutatio spiritualis zur Ursache aller
Sinnesvorgänge. Die Ursächlichkeit der species ist nicht mehr an materielle

Faktoren gebunden, sondern allein an die Vervielfältigung formaler
Eigenschaften, die durch das medium übertragen werden.58

54 Dies erstaunt um so mehr, als Thomas diesen Text vermutlicherweise gekannt
hat; vgl. GAUTHIER, R.A., Préface (s. Anm. 40), S. 271*. Gauthier weist nach, daß
Thomas im Kommentar zum ersten Buch des De anima wiederholt wörtlich aus de De-

anima-Paraphrase Alberts zitiert. Dennoch findet sich im Kommentar zu den Büchern
II und III kein Einfluß.

55 Vgl. ALBERTUS Magnus, Summa de creaturis, S. 208bff.; q. 21 a. 5.
56 Vgl. DEWAN, St. Albert, the Sensibles, and Spiritual Being (s. Anm. 52), S. 305.
57 ALBERTUS Magnus, Opera omnia, Bd. VII,1. De anima, STROICK, Clemens (Hg.).

Münster 1968, S. 106, 59-61; II, tr. 3 c. 6: «Quod autem ulterius inducunt esse spiri-
tuale a nulla elementorum qualitate causari, verissimum est, sed nos ostendimus, unde
causatur.» DEWAN, St. Albert, the Sensibles, and Spiritual Being (s. Anm. 52), S. 319:
«[...] The source of spiritual being, in general, is identified as form qua form.»

58 ALBERTUS Magnus, De anima (s. oben), S. 107, 71—73; II, tr. 3 c. 6: «[...] Forma
sensibilis multiplicat se in esse spirituali et sufficit sibi ad hoc, sicut omnis forma in
propria et essentiali actione sibi sufficit.»



142 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

Eine Strategie, die der Alberts entgegengesetzt ist, ist die Roger
Bacons, die er in seinem Traktat De multiplicatione specierum entfaltet.59 In
seinem Bestreben, die Ursachen der visuellen Wahrnehmung zu bestimmen,

fragt Bacon zunächst, welchen Einfluß ein agens auf ein behebiges
Ding haben kann.60 Sein Hauptaugenmerk gilt hierbei in erster Linie dem
Begriff species, dessen Name verwendet wird, um «die erste Wirkung
eines behebigen natürlich aktiven [Dinges] zu bezeichnen61.» Diese erste
Bestimmung ist deshalb bedeutsam, da sie klarstellt, daß der Eindruck
einer sensiblen species auf ein Sinnesorgan immer ein natürliches, d. h.
physisches Ereignis ist. Die Funktion der species besteht darin, die sensiblen

Quahtäten durch das medium hindurch zu übertragen, wodurch es möglich

wird, die diversen wahrnehmbaren Objektbereiche (Farbe, Geräusche

usw.) zu unterscheiden.62
Bacons Interesse für die Verursachung von Wahrnehmungsvorgängen
ist offensichthch. Ein materieller Gegenstand wird erst durch

bestimmte Eigenschaften, die aktiven Quahtäten (Farben Geräusch usw.),
wahrnehmbar, die ihrerseits auf ein bestimmtes Sinnesvermögen wirken:
«Das agens neigt dazu, sich dem patiens anzugleichen.»63 Dies bedeutet,
dem im Mittelalter verbreitetem Diktum omne agens agit sibi simile zufolge,
daß die species im medium eine Ähnhchkeit zu dem Gegenstand aufweisen

müssen, vom dem sie stammen.64 Die species als solche unterscheidet sich

vom sensiblen Gegenstand nicht durch ihre kategoriale Bestimmung,
etwa in Hinblick auf die Farbe, sondern durch ihre, wenn man so will,
Dichte: Sie subsistiert als vermindertes oder unvollständiges Sein bezüglich

des Ausgangsobjekts.65

59 Zur Theorie der Vervielfältigung der species siehe TACHAU, Katherine H., Vision
and Certitude in the Age of Ockham. Optics, Epistemology and the Foundations of
Semantics 1250-1345. Leiden 1988, S. 6ff. Siehe auch KAUFMANN, Matthias, Begriffe,
Sätze, Dinge. Referenz und Wahrheit bei Wilhelm von Ockham. Leiden 1994, S. 200ff.

60 BACON, R., Philosophy of Nature. A Critical Edition, with English Translation,
Introduction, and Notes of De multiplicatione specierum and De speculis comburentibus.

LINDBERG, David (Hg.). Oxford 1983.
61 BACON, R., De multiplicatione (s. oben), S. 2, 27-29; I, 1: «Species [...] transu-

mitur hoc nomen ad designandum primum effectum cuiuslibet agentis naturaliter.»
62 Ebd., S. 6; I, 1.
63 Ebd., S. 6, 83; I, 1: «[...] Agens intendit assimilare sibi patiens [...].»
64 Ebd., S. 6, 96-98; I, 1: «Et ideo primus effectus agentis non potest esse diversus

ab eo in essentia specifica, ut postea nascatur consimilis et uniformis [...].»
65 Vgl. ebd., S. 4, 54-56 und S. 10, 147ff.; I, 1.



Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 143

Zudem ist es, so Bacon, unerläßlich, daß die Übertragung der species

irt medio ununterbrochen und homogen sein muß.66 Um diese Homogenität

zu erreichen ist es allerdings nötig, daß zwischen dem sensiblen

Objekt und dem wahrnehmenden Subjekt eine ununterbrochene Kette
von species besteht. Diese Kette, die Bacon mit der Theorie der
Vervielfältigung der species erklärt, garantiert einen wie auch immer zu
verstehenden Kontakt zwischen beiden Enden.67 Daß dieser Kontakt ein
ausgesprochen physischer Vorgang ist, ist fur Bacon selbstverständlich.

Diese knappen Bemerkungen fuhren zu jenem Punkt hin, der
Gegenstand dieser Abhandlung ist, nämlich die Bedeutung der Begriffe
Spiritus und immutatio spiritualis. Hierbei ist die ontologische Charakterisierung

der species von besonderem Interesse.68 Indem sich Bacon explizit
auf Averroes und auf die, die ihm folgen (vulgus sequens eum), bezieht69,
resümiert er knapp die allgemein gültige Annahme über die species, viele
seien der Ansicht, sie, die species, hätten ein esse spirituale im medium und
in den Sinnen.70 Allerdings sieht er diese Auffassung des esse spirituale der
sensiblen species mit Schwierigkeiten behaftet, die er folgendermaßen
erläutert: Die Essenz einer jeden Sache ruft immer solche Wirkungen
hervor, die ihnen proportional sind. Da Wirkungen in der materiellen Welt
grundsätzlich physischer Natur sind, muß auch das Geistige prinzipiell
materieller Natur sein, was eindeutig der frühen albertinischen und der
thomanischen Meinung widerspricht. Folgt man der traditionellen
Annahme der Immaterialität der species, so stellt sich die Frage, wie es möglich

sei, daß ein materieller Gegenstand eine Wirkung auf materielle
Sinnesorgane ausübt. Dies geht aber, so Bacon, deshalb nicht an, weil im
allgemeinen der Existenzmodus eines Dinges seiner Substanz entsprechen

muß.71 Die Annahme der Proportionalität läßt es in der Tat unplausibel

erscheinen, wie ein Ding zugleich zwei Existenzmodi, einen materiellen

und einen geistig-immateriellen, haben kann.

66 Ebd., S. 18, 273-275; I, 1: «[...] Agens naturaliter facit eundem effectum pri-
mum, ut speciem, in quodcunque agat, ita quod uniformiter agit a parte sua [...]» (kursiv
von mir, J.A.T.). Siehe auch LINDBERG, David, «Roger Bacon on Light, Vision, and
the Universal Emanation of Force», in: HACKETT, Jeremiah (Hg.), Roger Bacon and
the Sciences. Commemorative Essays. Leiden 1997, S. 243-275, hier S. 248.

67 Vgl. BACON, R., De multiplicatione, S. 52, 151-155; I, 3. LINDBERG, Roger Bacon
on Light, S. 249.

68 Siehe hierzu BACON, R., De multiplicatione, S. 186-194; III, 2. Im folgenden
beziehe ich mich auf diesen Text.

69 Vgl. ebd., S. 188, 27; III, 2. Es ist schwer zu sagen, auf wen sich Bacon bezieht;
vermutlich handelt es sich um Alberts Summa de creaturis.

70 Vgl. BACON, R., De multiplicatione, S. 186, 4—5; III, 2.
71 Vgl. ebd., S. 188, 23-25; III, 2.



144 Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

Bacon schließt daraus, daß, wenn ein materielles Ding ursächlich auf
ein anderes wirkt, auf das Auge z. B., die im Kausalvorgang beteihgten
Instanzen, vor allem aber die species, selber materieller Natur sein müssen,

da sie unmöghch gleichzeitig auch geistig-immaterieller Natur sein
können.72 Mit der Stofflichkeit der species nimmt es Bacon hierbei sehr

genau; nicht nur müssen sie körperlicher, sondern auch ausgedehnter
Natur sein.73 Gleichwohl sind sie, bezüghch des Ausgangsobjekts,
unvollständig oder vermindert.74

Seiner vehementen Natur entsprechend stellt Bacon fest, es wäre
verrückt zu sagen, die species hätten kein materielles Sein75, denn die
Vernunft dränge zur Auffassung, entgegen der Dummheit der Mehrheit, daß

die species der materiellen Dinge ein wahrhaft körperhches Sein haben.76

Hätten sie diese körperhchen Eigenschaften nicht, so wären sie schhcht
und einfach auch nicht wahrnehmbar.77 Nur was physisch wirksam ist,
kann auch eine Veränderung am physischen Sinnesorgan hervorrufen.

Wenn auch Bacon die Lehre des esse spirituale im Zusammenhang der
Theorie des Sehens kritisiert, so liegt der Fehler nicht so sehr bei Averroes

als bei den Übersetzern seiner Werke, schließlich sei die «mala
translatio verborum» an Inkonsistenzen der averroischen Schriften
schuld.78 Kurioserweise schwingt sich in diesem Zusammenhang gerade
der Franziskaner Bacon zum Verteidiger des von seinem Ordensbruder
Bonaventura gegeißelten andalusischen Philosophen auf.

Die vom Averroes Latinus ausgehende und von Thomas von Aquin
aufgegriffene Beschreibung der Ursachen von Wahrnehmung und
Erkenntnis in Begriffen einer natürlichen und einer geistigen Veränderung
an den Sinnesorganen scheitert in erster Linie an der Unschärfe des

Begriffs Spiritus. All dies soll nicht, wie eingangs bereits gesagt wurde, besagen,

es handle sich bei diesen Theorien um baren Unfug. Bemerkenswert

72 Ebd., S. 188, 39-44; III, 2: «Item Spiritus existens in se vel in re spirituali (po-
namus absolutus a corpore, ut anima) non amittit aliquid de dignitate sui modi essendi

spirituali, que sue essentie proportional« est; ergo nec corporalis essentia existens in

corpore amittet aliquid de esse corporali, que proportionatur sue essentie.»
73 Ebd., S. 190, 57-59; III, 2: «Item esse habet secundum rationem trine dimensions,

sed indistincte a medio; ergo habet esse corporate.»
74 Ebd., S. 190, 66-69; III, 2: «Item probatum est prius quod species substantie

corporalis est similitudo totius compositi, et quod non renovatur in medio esse
formale tantum cum species generatur, sed esse materiale et vera materia sub esse incom-
pleto.»

75 Vgl. ebd., S. 190, 69-70; III, 2.
76 Vgl. ebd., S. 190, 77-80; III, 2.
77 Vgl. ebd., S. 192; III, 2.
78 Vgl. ebd., S. 192, 83; III, 2.



Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts 145

ist in diesem Zusammenhang, daß die an der Lehre des esse spirituale und
Spiritus geübte Kritik von einer der Ikonen der neuzeitlichen Philosophie
und erklärtem Gegner des scholastischen Denkens, nämlich von René

Descartes, überhaupt nicht zur Kenntnis genommen wurde. In seiner

Abhandlung Les passions de l'âme beschreibt er die Stimuli am Sinnesapparat

und ihre Verarbeitung durch die Zirbeldrüse als Vorgänge, die von
den sogenannten esprits animaux bewirkt werden.79 Diese definiert
Descartes als einen «sehr feinen Atem»; es bleibt allerdings die Frage, wie es

denn möglich sei, daß diese sehr feinen Materieeinheiten vermittels der
Zirbeldrüse in den Bereich der immateriellen und unausgedehnten res co-

gitans übergehen können.
Die im Begriff Spiritus begründete Zweideutigkeit muß mittelalterlichen

Philosophen nicht als intellektuelle Unterentwicklung angekreidet
werden, obwohl Alternativen für eine kohärentere Theorie bereits im
XIII. Jahrhundert zur Verfügung standen. Wie das Beispiel Descartes'
zeigt, wurde mit diesem Begriff in den dem Spätmittelalter folgenden
Jahrhunderten nicht mit der selben Sorgfalt umgegangen, wie es Albert
der Große und Roger Bacon taten. Thomas von Aquin und vor allem
Averroes hingegen als grundlegend unzureichende Denker in diesem
Zusammenhang hinzustellen wäre allerdings deshalb unzureichend, weil erst
die durch sie aufgegriffene und diskutierte Terminologie im nachhinein
dazu beigetragen hat, ein verschärftes Bewußtsein für die Kausalbedingungen

von Wahrnehmungsakten zu schaffen.

79 Vgl. René DESCARTES, Les passions de l'âme, MONNOYER, Jean-Maurice (Hg.).
Paris 1988, S. 155-166; art. 1-16.


	Der Geistbegriff in der Erkenntnistheorie des XIII. Jahrhunderts

