
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 1-2

Artikel: "Denken ist = Unterscheiden" : zur Wiener Theologischen Schule des
19. Jahrhunderts

Autor: Klaghofer, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760902

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Klaghofer

«Denken ist Unterscheiden»

Zur Wiener Theologischen Schule des 19. Jahrhunderts*

Die Wiener Theologische Schule gehört zu den unbekannten Erscheinungen

des kathoüschen Denkens im 19. Jahrhundert. Denn nicht nur
der Titel, unter dem eine ganze Generation von Denkern gesammelt
werden konnte, die um die Mitte des 19. Jahrhunderts weithin in den
deutschsprachigen Raum ausgestrahlt hatte, blieb ungeläufig, auch die
zentrale Gestalt, der Wiener Theologe und Philosoph Anton Günther
(1783—1863), verschwand trotz mehrfacher und tiefgreifender, auch
kontroverser Erforschungen1 aus dem zeitgenössischen theologischen Be-

* «Denken ist Unterscheiden»: GÜNTHER, Anton, Späte Schriften. Lentigos und
Peregrins Briefwechsel und Anti-Savarese. Mit Anhang von Joseph Pritz. Hrsg. von Jo-
hann Reikerstorfer, Wien, München 1978, 85.

1 BECK, Karl, Offenbarung und Glaube bei Anton Günther, Wien 1967 (Wiener
Beiträge zur Theologie XVII); BERNING, Vincent, Systematisches Philosophieren
zwischen Idealismus und Neuscholastik um die Jahrhundertwende. Studien zur christlichen

Philosophie Herman Schells, Paderborn u.a. 1984 (Abhandlungen zur Philosophie,

Psychologie, Soziologie der Religionen und Ökumenik N.F. 42); KLAGHOFER,
Wolfgang, Kritische Differenz. Biographisch-theologische Studien zur Wiener Theologischen

Schule des 19. Jahrhunderts, Innsbruck, Wien 2000 (Salzburger Theologische
Studien 14); KRONABEL, Christoph, Die Aufhebung der Begriffsphilosophie. Anton
Günther und der Pantheismus, Freiburg, München 1989 (Symposion 90); MANN,
Erwin, Die Wiener theologische Schule A. Günthers im Urteil des 20. Jahrhunderts.
Anhang: Unbekannte Briefe A. Günthers, Wien 1979; OSSWALD, Bernhard, Anton Günther.

Theologisches Denken im Kontext einer Philosophie der Subjektivität, Paderborn
u.a. 1990; POTTMEYER, Hermann Josef, Der Glaube vor dem Anspruch der Wissenschaft.

Die Konstitution über den katholischen Glaube «Dei Filius» des Ersten
Vatikanischen Konzils und die unveröffentlichten theologischen Voten der vorbereitenden
Kommission, Freiburg, Basel, Wien 1968 (Freiburger Theologische Studien 86); PRITZ,
Joseph, Glauben und Wissen bei Anton Günther. Eine Einführung in sein Leben und
Werk mit einer Auswahl aus seinen Schriften, Wien 1963 (Wiener Beiträge zur Theologie

IV); DERS., «Zur literarischen Form des Schrifttums Anton Günthers», in:
GÜNTHER, Anton, Späte Schriften. Lentigos und Peregrins Briefwechsel und Anti-Savarese.
Mit Anhang von Joseph Pritz. Hrsg. von Johann Reikerstorfer, Wien, München 1978,
197—226; REIKERSTORFER, Johann, «Anton Günther (1783—1863) und seine Schule»,
in: CORETH, Emerich/NEIDL, Walter/PFLIGERSDORFER, Georg (Hgg.), Christliche
Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts. Bd. 1: Neue An-



62 «Denken ist Unterscheiden»

wußtsein. Verständlich und kenn2eichnend zugleich ist dafür etwa, daß

in der dritten Auflage des Lexikons für Theologie und Kirche sich unter
dem Stichwort Anton Günther2 nur eine kurze, sehr geraffte Sequenz zu
diesem Denker findet, wo hingegen jeder Verweis auf die sogenannte
Wiener Theologische Schule fehlt. Dabei ist der Schülerkreis um Anton
Günther mit E. Manns Publikation Die Wiener theologische Schule A. Günthers

im Urteil des 20. Jahrhunderts ausdrücklich unter dieser Bezeichnung
zusammengefaßt worden.3

Im Ganzen erweist sich eine Beschäftigung mit ihrem spekulativen
Ansatz ebenso wie mit den Stilformen, die sich in ihr ausgeprägt haben,
als höchst sinnhaft. Denn die Wiener Theologische Schule gab nicht nur
vor eineinhalb Jahrhunderten dem katholischen Denken Impulse, die
selbst noch in der Weise, wie sie schließlich abgewiesen wurden, ihre
legitime Kraft erweisen konnten, sondern sie ist aufgrund ihrer weitsichtigen

Perspektiven, die in vielem im 19. Jahrhundert zu früh gekommen
sein mochten, für zeitgenössisches Glaubensdenken befruchtend. Vor
allem mit ihrer entschlossenen Hinwendung zur Zeit der Geschichte
intonierte sie ein Fragen und Denken von Wahrheit, das seine Legitimation
nicht aus zeitloser Wesensschau erhält, sondern aus den zeitlichen
Verläufen von Mensch und Welt. Denken, Wahrheitsdenken zumal, hat mit
der Zeit zu tun. Doch schon diese Einsicht galt nie unumstritten. Nicht
erst die einseitige neuscholastische Reaktion auf Günther stellte sich dem

entgegen. Und sie war keineswegs der schlimmste Gegner von Günthers
Ansinnen, wenn auch der wirksamste. Denn auch ihr galt die Frage nach
der Wahrheit als dem Zentrum des Denkens. Doch daneben entwickelte
sich auch eine generell wahrheitsnegative Haltung. Sie war zu allen Zeiten

populär. Wenn aus ihr die Frage nach der Wahrheit gestellt wurde, so
hatte die Frage meist rhetorische Qualität, wie das Beispiel des Pilatus

gut zeigt: «Was ist Wahrheit?» (Joh 18,38). In der achselzuckenden Skepsis

lag Gesinnung, die sich das Spiel mit Absichten und Meinungen leicht
machte. In ihr lag aber auch die Mutmaßung, daß die ernste Frage nach
der Wahrheit genau diese Gesinnung aufdecken würde. Insofern stellt

sätze im 19. Jahrhundert, Graz, Köln 1987, 266-284; DERS., Kritik der Offenbarung.
Die «Idee» als systemtheoretisches Grundprinzip einer Offenbarungstheologie: Anton
Günther in Begegnung mit Johann Sebastian von Drey, Wien 1977 (Habil. Mschr.);
SCHWARZWELLER-MADL, Gabriele, Jesus Christus — der «Gott mit uns». Gottsein und
Menschsein Jesu Christi in der katholischen Dogmatik des 19. Jahrhunderts im
deutschsprachigen Raum. 2 Bde., Frankfurt a.M. u.a. 1994 (Regensburger Studien zur Theologie

45); WENZEL, Paul, Das wissenschaftliche Anliegen des Güntherianismus. Ein Beitrag

zur Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts, Essen 1961.
2 SCHWEDT, Hermann, Art. «Günther, Anton», in: LThK 34, 1105f.
3 S. Anm. 1.



«Denken ist Unterscheiden» 63

die Frage nach der Wahrheit kein akademisch versponnenes Thema dar,
sondern ein solches, das stets von neuem an der Zeit ist.

I. Geistesgeschichtlicher Zugang: Hege/s Schatten

1. Denken des Ewigen und schelmische Kritik
Was also ist Wahrheit? In einem mühsamen Prozeß soll sie in ihren
Momenten erkannt sein. Was aber ist sie, diese Wahrheit, die sich selbst der

ringenden Erkenntnis so schwer gibt?
Zur Zeit Piatons wurde sie von den Sophisten durchs Pragmatische

überlagert. Wie Pilatus zweifelten sie sowohl an der Erkennbarkeit wie
auch an der Dringlichkeit von Wahrheit und setzten an ihre Stelle das

Brauchbare, das Zuträgliche, das Absichtsvolle; dieses war gleichzeitig
von jedermann einzusehen, der sich im Gemeinwesen vorteilhaft orientieren

wollte. Piaton aber rückte nicht Wahrheit und pragmatische
Geltung, sondern Wahrheit und Sein zusammen, weil nur vom Sein wahrhaft

gewußt werden kann.4 Sein aber ist eins, Ewiges, mit sich Identisches5,

und Wahrheit erfassen bedeutet damit, sich wissend und
weisheitlich überzeugt zu haben hinsichtlich dessen, was als dieses Ewige
wirklich ist.6 Nah steht dies dem Gedanken der Partizipation des
Erkennenden am Ewigen durch Angleichung7, nah deshalb auch einer letzten
Identität, in welcher alles im Ewigen ohne Selbstand verschwunden sein
wird. Piaton konnte das so denken, weil er noch nicht die Last der
Geschichte kannte, in der das Ewige nicht durch verfehltes Denken,
sondern durch irreversible Geschehnisse fremd werden sollte; er lebt noch
im Grundbild des Kosmos, nicht in dem der Geschichte. Abbildung,
Angleichung, Identifizierung durch Erkennen, dies war Auftrag und
Erfordernis des Denkens, das immerhin die Gefährlichkeit sophistischer
Taktik erkannte und sie schroff anpackte.

Doch wenn Denken die ewige Wahrheit selbst nicht bloß spiegelte,
sondern wäre, wenn Denken Sein gewonnen hätte in dem Maß, als es

selbst sein Erkanntes würde, wenn darum Denken zum Absoluten
geworden wäre, dann ginge alle Denkleistung darauf aus, dieses absolute
Wahre als solches endgültig festzustellen und es in einem ebenso absolut
seienden Wissen zu fixieren. Was immer Anweg war, fiele hinweg, und
was immer von da ab gedacht werden könnte, geriete ins Unerhebliche.

4 PLATON, Theätet 186c-d.
5 PLATON, Parmenides 139a.
6 PLATON, Der Staat 413a.
7 PLATON, Phaidon 74a-75a; Parmenides 132a-134d.



64 «Denken ist Unterscheiden»

Die unvergeßliche Einsicht Hegels, daß das Wahre das Ganze und nicht
bloß das erreichte Resultat ist8, wäre durch die eine (schreckliche?)
Ewigkeitsform von Wahrheit gelöscht. Denkend wäre das nunc stans erreicht,
das Ende des Denkens, das Geschichte hinter sich gelassen, verloren und

vergessen hätte.
In den Überlieferungsgeschichten des Denkens finden sich denn

auch immer wieder solche Erkenntnisvollzüge, da man die Sphäre des

Wahren endgültig ausgeleuchtet zu haben vorgab. Doch seltsam: In der
Helle dieser großen Gebäude des Denkens dämmerte das Geschichtliche
unintegriert weiter — und regte sich spätestens dann, wenn dies große
Denken hohl und zum Reservoir gelehrter Phrase geworden war.
Zunächst mochte sich gegen die Autorität bestimmter Geltungen wohl meist

nur der Witz regen, dieser ironische Wahrheitszeuge. Im Narrenwort, das

so dichterisch wie spekulativ begabt sich äußert, rückt schelmisch die

vergessene oder unterdrückte Wahrheit an. Und dies meist so, daß es die

Konsequenzen der großen Gelehrsamkeit auszieht und damit deren
Dialektik ins Licht setzt. Ein Rest solcher Narretei hegt wohl noch in Hegels
Wort: «Die wahrhafte Widerlegung muß in die Kraft des Gegners
eingehen und sich in den Umkreis seiner Stärke stellen; ihn außerhalb seiner
selbst anzugreifen und da Recht zu behalten, wo er nicht ist, fördert die
Sache nicht.»' Närrisch erscheint es, sich mit einem kräftigen Gegner zu
messen gerade in dem, was seine Kraft ausmacht. Doch erst dadurch
wird erkennbar, welche Kraft der Wahrheitserkenntnis zukommt, die
nicht fixiert, sondern in offene Fahrt sich begibt, mit nichts sonst als

Leitung und Richtmaß als einer geraden, konsequenten Denkweise. Dann
aber erweist sich die eigentliche Stärke des Narren, der dies tut. Er ist
spekulatives Gegenbild zur abstrakt gewordenen Gelehrsamkeit der
Epigonen10, die sich in unerbittlicher Logik von der Geschichte abkehrt.

8 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 3. Phänomenologie des Geistes, Frankfurt

a.M. 1970, 24.
9 DERS., Werke 6. Wissenschaft der Logik II. Erster Teil: Die objektive Logik. Zweites

Buch. Zweiter Teil: Die subjektive Logik, Frankfurt a.M. 1969, 250.
10 René Descartes, der Denker der neuen Zeit, der Denker der Kritik und in der

Krise der Denktradition v.a. der scholastischen Uberlieferung, stellte in bezug auf die

Epigonen des Aristoteles genau diese Unfruchtbarkeit in einem guten Bildwort heraus;
da schreibt er: «Ich bin versichert, daß heute noch die leidenschaftlichsten Anhänger
des Aristoteles sich glücklich schätzen würden, wenn sie ebensoviel Naturkenntnis
besäßen wie er, selbst unter der Bedingung, niemals mehr zu besitzen. Sie sind wie Efeu,
der nicht höher hinaufstrebt als die Bäume, die ihn halten, und oft sogar, nachdem er
ihren Gipfel erreicht hat, wieder abwärtsgeht.» (DESCARTES, René, Abhandlung über
die Methode des richtigen Vernunftgebrauchs und der wissenschaftlichen Wahrheitsforschung.

Ins Deutsche übertragen von Kuno Fischer. Erneuert und mit einem Nachwort

versehen von Hermann Glockner, Stuttgart 1988, 65).



«Denken ist Unterscheiden» 65

So fällt das ehemals Große schließlich der Kritik zum Opfer. Es
hatte seine Zeit. Kritik aber ist — auch darin dem Schelmischen verwandt
— zugleich der Versuch eines Denkens angesichts und in der Krise. In
solchem Denken lebt dann als Grundform die Negation auf, genauer: die

Unterscheidung. Sie konzipiert sich zu einem neuen Denkstil, der in
solcher Zeit so notwendig ist wie ehedem der große Entwurf. Und wenn
dann kritisch geläutert worden ist, dann beginnt wieder von neuem ein
genialer Geist an wahrhaft Großem zu bauen, bis auch dieses wieder der
spröden Gelehrsamkeit verfällt. Grob und holzschnittartig läßt sich
darum als Resultat ziehen: Was in der vorangehenden Zeit an Denkstilen
auftritt, scheint von diesem formalen Grundrhythmus der Einheit des

Denkens und der dann kritischen Differenz bestimmt zu sein; anders

gewendet: Die «zwei Denktypen»11 (L. Stein) der Identität und der Differenz,

des Monismus und des Dualismus werden zu theoretischen Modi,
in denen sich die Geistesgeschichte vollzieht und reflektieren läßt.

2. Die Zeit in Gedanken gefaßt (Hegel)

Im gesamten Denkprozeß der Geistesgeschichte wird darum offenbar
die Zeit in ihre jeweiligen Gedanken gefaßt. Hegel war es, der dies als

fundamentale Einsicht aller spekulativen Reflexion bestimmt hat. Doch
löst sich Wahrheit damit nicht auf in viele Momente, die allesamt nie
mehr auf ein Ganzes hin integriert werden können?

Daß Philosophie in der Zeit ihre Geschichte macht12 und damit
unausweichlich ihrer jeweiligen Zeit angehört13, widerlegt nun nach Hegel
keineswegs ihren Anspruch als Wahrheitsdenken. Im Gegenteil: Die
Geschichtlichkeit des Denkens setzt Denken selbst dem je gegenwärtig
Lebendigen aus14 und stiftet dem Denken seinen unerläßlichen Zusammenhang

mit seiner Zeit. Philosophie gilt darum Hegel als denkender Geist
in der Zeit15, die ihm seine Zeitlichkeit als Mal und Gabe einlegt. Gegen-

11 STEIN, Ludwig, Dualismus oder Monismus. Eine Untersuchung über die «doppelte

Wahrheit», Berlin 1909, 14. Stein selbst plädierte von seiner Fragestellung, in der
wohl ein deutliches Mißverständnis hinsichtlich des Dualismus vorliegt, als ob dieser
auf eine doppelte Wahrheit führen müßte — keiner der Denker der Wiener Theologischen

Schule kam je auch nur annähernd an sie heran —, für den Monismus: Denn
Dualismus bringe doppelte Wahrheit als «Beruhigungspflästerchen der <Halben»> (49),
woraus sich ihm für den Monismus «das logische Übergewicht über jede Form von
Dualismus» (66) ergeben hat.

12 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 18. Vorlesungen zur Geschichte der
Philosophie I, Frankfurt a.M. 1970, 51.

13 Ebd. 64.
14 Ebd. 58.
15 Ebd. 73.



66 «Denken ist Unterscheiden»

satz solchen Denkens war für Hegel die traditionelle, formalistisch
erstarrte Logik. Sie mußte überwunden werden, wenn und weil Denken in
der Geschichte verläuft, und so versuchte er in einem imposanten und
bis heute in Anspruch und Durchführung nicht wieder erreichten
logischen Entwurf, die unbeweglichen Kategorientafeln von Aristoteles bis
Kant durch deren Vermittlung zu verflüssigen und dem scheinbar ewig
Gültigen der Denkform Geschichte einzulesen.

Schlechterdings alles Denken steht damit in der Zeit: das logische
wie das inhaltlich bestimmte, selbst das Denken des Absoluten, weil es

nie als unmittelbar absolutes Denken stilisiert werden kann, sondern «das

Unternehmen des endlichen Geistes (ist), die Kategorien zu entwickeln
und zu erfassen, die für eine angemessene Auslegung des Absoluten
notwendig sind» (W. Wieland).16 Stets spielte sich freilich die Tendenz zur
gedanklichen Einheit als einer zeitgerechten und angemessenen Reflexion

des Absoluten zu. Weil jedoch die jeweils neu ersonnene Einheit
vorausgegangene Bestreitungen von Einheit in sich verwinden mußten,
wurde es zusehends schwieriger, von neuem an die Einheit im Denken
heranzukommen. So hatten es große Meister des Einheitsdenkens wie
Piaton, Augustinus, Anselm, Nikolaus von Kues, Spinoza und Leibniz
wohl noch leichter als Hegel. Denn Hegel stand vor einer spekulativ
erarbeiteten Last der Geistesgeschichte, die dem Begriff des Absoluten in
seiner logischen Nacktheit als «Identität der Identität und Nichtidenti-
tät»17 tiefer Differenziertes abforderte als die Cusanische coincidentia oppo-
sitorum oder gar das schlechterdings (und darum undenkbare) Eine des

Parmenides. Indem er diese Last aufnahm, wies er in der Durchführung
wie kein Denker vor ihm nach, wie sehr positive Geschichte (nicht nur
des Denkens) zum philosophisch-theologischen Anfordernis geworden
war. Darum ist Hegels Einheit oder Identität so subtil vermittelt, daß sie

jedem definitorischen Zugriff sich entzieht.
Doch all diese Einheitsentwürfe trieben stets ihre Kritik hervor.

Mochte Aristoteles noch so stark von Piaton beeinflußt worden sein, so
verlor er doch die schöne Ideenwelt in eine Erscheinungs- und Wesensvielheit,

die sich nochmals an dem von außen kommenden Geist brach.18

Oder dem wie Hegel so vielfältig schillernden und offenen Thomas
stemmte sich Duns Scotus entgegen, der gegenüber gleitenden Übergän-

16 WIELAND, Wolfgang, Bemerkungen zum Anfang von Hegels Logik, in:
FAHRENBACH, Helmut (Hg.), Wirklichkeit und Reflexion. FS für Walter Schulz, Pfullingen
1973, 405.

17 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 5. Wissenschaft der Logik I. Erster Teil.
Die objektive Logik. Erstes Buch, Frankfurt a.M. 1969, 74.

18 HALDER, Alois, Art. «Geist», in: LThK 24, 611—614, bes. 613.



«Denken ist Unterscheiden» 67

gen und Zusammenhängen Wesensdifferenzen herausschürft; und später
wird, diese Differenzlinie verschärfend durch neue Welterfahrung,
Descartes sich von der thomistischen Stimmigkeit abwenden in einem radikal

entschlossenen «Versuch, meine eigenen Gedanken zu reformieren
und auf einem Grunde aufzubauen, der gan% in mir liegt.»19 Damit brach
die große, gotisch-mittelalterliche Einheit auseinander.

Von da ab durchzogen mehr und mehr Differenzen das Denken.
Leibniz versucht nochmals alles in eine Monadologie zusammenzubinden

und so die différente Wirklichkeit von ihrer letzten Einheit her zu
rechtfertigen. Bitter ergoß dann Voltaire, der die Erschütterung Lissabons

erlebt hatte, seinen Spott über diese Schau der von ihm stilisierten
Leibnizschen Philosophengestalt, die in Candide20 auftauchte. Als dann
Hegel wieder Identität dachte, war also der Aufwand immens und seine

Durchführung zweifellos genial: Denn seine Totalitäten und die absolute
Idenütät sind gezeichnet von einer allgegenwärtigen Dialektik, in der keine

Einheit mehr sich beruhigt, sondern in ständigem Umtrieb und
Aufheben sich herstellt und verliert und wiederherstellt. Hegels absolute
Identität als absolute Totalität ist absolut-dialektische Allvermittlung, in
der weder Fortschritt noch Schlachtbank, weder Aufgang noch Untergang,

weder Sieg noch Verlust vergessen oder beseitigt werden sollten.
Als Totum ist sie integrierendes All, in dem alles seine bewegliche Stelle
erhalten soll.

Und doch wurde auch dieser imposante Versuch fragwürdig. Nicht
zuletzt wohl darum, weil in ihm selbst das eigene Prinzip, daß Philosophie

die Zeit in wissenschaftliche Gedanken fasse, die Überwindung seiner

besonderen Gestalt forderte. Hegel bildet darum wohl in all seiner

grandiosen Denkleistung zugleich eine Brücke, an deren Ende vielfache
Wege fortführen mußten: so der Weg einer spekulativen Religionsphilosophie,

in der Hegel zum Vater einer neuen Scholastik wurde; dann aber,
fast konträr, der Weg einer revolutionären Geschichtspraxis; weiter der

Gang hinein in einen eindringlichen Naturalismus, der seine finstere Seite

in Denken und Wahnsinn F. Nietzsches wiederfindet; dann derjenige
einer pessimistisch durchstimmten Naturalisierung von Wille und Welt;
sodann der historistische Bezug auf Geschichte ohne Philosophie; und
schließlich, in all dies verwoben und doch neu ansetzend, vor allem von
Dichtung und gelebter Religiosität getragen, erhebt sich die Romantik,
die von Hegel das Pathos von Zeit und Geschehnis mitnehmen konnte.

19 DESCARTES, Abhandlung über die Methode 15 (s. Anm. 10).
20 VOLTAIRE, Candid oder Die Beste der Welten. Deutsche Übertragung und Nachwort

von Ernst Sander, Stuttgart 1990.



68 «Denken ist Unterscheiden»

3. Romantik als neuer Denkstil: Poetik des Denkens (Günther)

Romantik: Sie, die als weithin ästhetisches Ereignis bekannt gebheben
ist, reichte doch tief ins geistige Leben der philosophischen und
theologischen Wissenschaften hinein, insofern diese von der Romantik und
ihrer ästhetischen Inspiration lernen konnten, welches Gewicht den (wieder)

entdeckten Differenzen, den Dualitäten, den Polaritäten und
Spannungen der Wirklichkeit zufällt. Bemerkenswert erscheint in diesem

Zusammenhang der Hinweis A. Vierkandts, daß «die Dichter dem dualistischen

Gefüge ein tieferes Verständnis entgegengebracht (haben) als die
Denker».21 Denn damit weist er zur obigen These zurück, daß Dualismus
stets dann als kritische Denkform sich erhebt, wenn die Einheitswelten

zersprungen sind.
Damit sind zwei Bestimmungen zusammengerückt: Romantik und

Dualismus. — Was so ungewohnt zueinandersteht, hat nicht nur
geschichtlich bedeutsame, sondern auch philosophisch-theologische Beziehung.

Denn in bezug auf Anton Günther läßt sich dessen Nähe zur
romantisch gestimmten katholischen Restauration in Österreich um Fr.
von Schlegel ebenso eindeutig nachweisen wie seine starke Kohärenz zur
Sprache Jean Pauls. Mit Schlegel nämlich verband Günther hauptsächlich
die Ablehnung identitätsphilosophischer Konzeptionen. Stilistisch aber

war Günther Jean Paul dadurch nahe, daß er dessen Witz und Ironie,
auch dessen Polemik und dialogisch-dialektische Denkform22 auf seine
Weise23 aufnahm.

Folgerichtig hegt bei Günther eine durchgängige Nähe von Denken
und Dichtung vor, ja in aller Differenz eine erkennbare Einheit. Diese
Einheit trägt eine bestimmte Stilgebärde, welche J. Pritz in ihren Formen
minutiös nachgearbeitet hat24, und die in und über all dem voller romantischer

Botschaft ist. Denn in ihr wird angesagt die entschlossene conver-

sio ad phantasmam, der gegenüber die saure Arbeit des Begriffs nicht
zurückrückt, sondern in reiner Dienstbarkeit gebraucht wird. Romantik als

21 VlERKANDT, Alfred, Dualismus im modernen Weltbild, Berlin 1923, 125.
22 Kirchlich wurde das nicht günstig aufgenommen. Im Breve Eximiam tuam von

1857 wurde vielmehr gerügt, «daß in den Büchern Günthers die gesunde sprachliche
Form aufs schwerste verletzt wird» (DH 2831) - eine Kritik, die von den vielen
Verurteilungspunkten gegen Günther J. Pritz als die einzige sachrichtige hielt (PRITZ,
Joseph, Anton Günther (1783—1863), in: FRIES, Heinrich/SCHWAIGER, Georg (Hgg.),
Katholische Theologen Deutschlands im 19. Jahrhundert. Bd. I, München 1975, 348-375,
bes. 363).

23 NETTESHEIM, Josephine, Anton Günther (1783-1863) und der Schlüterkreis in
Münster. Zu einigen bisher unveröffentlichten Briefen, in: AGPh 44 (1962) 281—312,
hier 283.

24 PRITZ, Zur literarischen Form 197—226 (s. Anm. 1).



«Denken ist Unterscheiden» 69

solche Einheit von Denken und Dichten stößt damit gegen eine abstrakt
verstandene «Allgewalt des Begriffes»25 in die Sphäre vor, die nicht mehr
verächtlich belächelt, daß der denkende Mensch «so zärtlich mit der
Materie sein»26 (Hegel), sondern sich in Ehrfurcht vor dem Wirklichen27
über dessen Sinn und dessen Sein verständigen will. Und das geschieht in
einem zweifachen Schritt: zunächst als Denken dessen, was ist, in seinem

Wahrgenommensein (als Wissen der Erscheinungen oder als erste Reflexion),

dann aber als Denken der Erscheinung auf deren prinzipielles Sein
hin (als Wesenserkenntnis oder als zweite Reflexion).28

Wirklichkeitswahrnehmung nun ist stets sprachlich verfaßte
Wahrnehmung, deren Sprache zunächst dem erweckenden Logos der Dichtung

näher sein dürfte als der Reflexionssprache. Basiert die zweite
Reflexion auf der ersten, so wird auch sprachlich in der zweiten Reflexion
etwas von diesen ersten Anstürmen der Wirklichkeit im evokativen, im
poetischen Logos merkbar bleiben. Bei Günther springt das auffällig ins

Auge. Doch diese Poetik des Denkens ist keine Sonderheit Günthers
allein, sondern läßt sich an Hegel genauso erfassen, dessen Denken und
Schreiben literarischer Einweisung nicht entbehrte. Epigonen da und
dort neigten später zur Formalisierung und verloren das Originale der
Meister.

Unverkennbar arbeitet in solcher geistigen Gesinnung und solchem
Denkstil ein rebellisches Grundmotiv, das für die Wirklichkeit kämpft.
Doch nicht sentimentale Reminiszenz stachelt diesen Kampf auf. Ihren
geistig-wissenschaftlichen Kampf wollte die romantische Denkweise
vielmehr so führen, daß sie die besten Resultate der Aufklärung bewahrte
und weitertrieb. Aufklärung gilt jetzt, in der geistvollen Romantik, (wieder)

als Auseinanderhalten, als Klärung, also als Unterscheiden, als kritische

Differenz. Denn es will — so wie beste romantische Dichtung — aus
dem einheitlichen Zusammenschlag Differenzen sondern, die für das

Denken des Wirklichen unerläßlich erscheinen. In bezug auf die Kunst
und ihren Gehalt bei Novalis hat Th. Mann den bemerkenswerten Satz

geschrieben: «Es ist romantisch, in der Kunst nicht etwa «Natur» zu se-

25 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 9. Enzyklopädie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse (1830). Zweiter Teil: Die Naturphilosophie. Mit den
mündlichen Zusätzen, Frankfurt a.M. 1970, 287 (§ 325, Zusatz).

26 Ebd. 138 (§ 282, Zusatz).
27 In aller Ambivalenz hat dies in seinen unablässigen geistesgeschichtlichen

Studien E. Przywara immer wieder als ihr Signum hervorgekehrt (ZECHMEISTER, Martha,
Gottes-Nacht. Erich Przywaras Weg negativer Theologie, Münster 1997, 63—70

[Religion-Geschichte-Gesellschaft 4]).
28 PRITZ, Glauben und Wissen 79 (s. Anm. 1).



70 «Denken ist Unterscheiden»

hen, sondern das Gegenteil davon: in der Zweibeit von Geist und Natur,
deren Verschmel2ung im Dritten Reich aller Romantik als Ziel der Humanität

vorschwebt, ordnet sie die Kunst durchaus der Sphäre des Geistes

zu, denn ihres Wissens ist Kunst wesentlich Sinn, Bewußtsein, Einheit,
Absicht.»29 Kein Zufall, daß aus solcher Atmosphäre als Gegenstück zur
Naturwissenschaft die Geisteswissenschaften ihren Namen finden konnten30

und bis heute als romantisches Vermächtnis im Corpus der
Wissenschaften zugegen sind. Revolutionär aber ist diese Gesinnung darin:
Sie verteidigt gegen die Negation allen Geistes in naturalen Prozessen
dessen wesenhafte Selbständigkeit, sie kämpft gegen beider substanzielle
Einheit und für eine formal gedachte, anthropologische Synthesis in
wesenhafter und moralischer Hinsicht, sie verteidigt damit die Zukunft, das

Offene, und sie tut dies in ihrem sprachlichen Stil, in dem nicht das

Systemische triumphiert, sondern das Fragmentarische zur doppelten
Einweisung wird: Rekapitulation des Verlorenen und Botschaft des

Vollendeten. Günthers Schrifttum ist denn auch voll von diesen andeutenden

Bezügen, von kryptischen Verweisen, von einem Stakkato des beweglichen

Gedankens, der nie sich selbst und seine Logik verteidigt — dies

wohl auch, aber stets nur indirekt -, sondern Advokat geistig offener
Erkenntnis bleiben will.

Zu all dem vollzog sich in der Romantik die Neuentdeckung der Praxis

und der Positivität, die sich nie in ein bloß Gesetztes verwandeln läßt.
Sie teilte also keineswegs die idealistische Aufhebung, wenn nicht gar
Verachtung des Gegebenen.31 Die Zukehr zum Gegebenen ergab sich für
Günther aus seinen biblisch-theologischen Studien, die er mit Kants
praktischer Philosophie verband. Von da aus wandte er sich gegen
zeitgenössisch gnostische Formen, die auf Selbsterlösung durch absolute
Erkenntnis tendieren, und betonte, «daß kein Wissen, sondern nur eine That
die Welt erlöst habe.»32 In diesem Gedanken verteidigte Günther das

29 MANN, Thomas, Die Stellung Freuds in der modernen Geistesgeschichte, in:
DERS., Essays. Bd. 3: Ein Appell an die Vernunft 1926-1933. Herausgegeben von
Hermann Kurzke und Stephan Stachorski, Frankfurt a.M. 1994, 122-154, hier 135;
Hervorhebungen von W. K.

30 BLUMENBERG, Hans, Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt a.M. 21989, 244;
PANNENBERG, Wolfhart, Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt a.M. 1987, 75.

31 SCHOLEM, Gershom, Nachwort, in: ROSENZWEIG, Franz, Der Stern der Erlösung.

Mit einer Einführung von Reinhold Mayer und einer Gedenkrede von Gershom
Scholem, Frankfurt a.M. 51996, 525-549, bes. 530f.

32 KNOODT, Peter, Anton Günther. Eine Biographie. 1. Bd. Mit dem Bildnisse
Günther's, Wien 1881, 104f. Der Güntherianer und Fundamentaltheologe Johann Ne-
pomuk Ehrlich hat diesen Gedanken Günthers unmittelbar aufgenommen, wenn er
schreibt, daß es darum gehe, «die That der Erlösung selbst begleiten und bezeugen - oder



«Denken ist Unterscheiden» 71

Faktische als das Unvordenkliche. Und er verteidigte es, um die offenen
Perspektiven des Nachdenkenden durch das Ungedachte und Ungekom-
mene, durch das Umwälzende, weil nie zu Erwartende und in diesem
Sinn durch das Re-volutionäre zu stützen. Daß darin freilich auch wieder
Hegelsches Denken sich umtrieb, ist unschwer zu erkennen: dies nämlich,

daß ohne die Positivität der christlichen, bei Hegel der absoluten
Religion33 das Denken nicht weitergebracht worden wäre.

Damit zeigt sich, wie sehr Günther nicht ohne Hegeischen Geist
gedacht hat und zu verstehen ist, wie er mit ihm über ihn hinausgehen
mußte, seine Schwierigkeiten und Aporien benennt, sie zu überwinden
und ihnen schließlich in der neuen Zeit mit einer kritischen Denkweise
gerecht zu werden suchte, die er unter den Titel des Dualismus gestellt
hat. Erst durch diese Nähe Günthers zu Hegels Denken aus spekulativen
und zeithchen Gründen konnte die Kritik Günthers und mancher seiner
Schüler an Hegel so drastisch ausfallen — eine Kritik, die wesentlich dazu

betrug, das eigene Denken zu formen. Dieser sein Ansatz ist im folgenden

kurz zu skizzieren.

II. Denken in Konfrontation mit der Zeit

1. Fundament des Ich

Treffend hat P. Wenzel Günthers Denken als «Kampfsystem»34 dargestellt.

Damit klärt sich nochmals dessen rebellisches Motiv. Die
Konfrontation, in die sich das Denken Günthers und der Wiener Theologischen

Schule begab, führte zwei Fronten herauf: die erste, welche sich

gegen eine subjektvergessene Metaphysik stellte - vor allem in der
Neuscholastik ausgebildet -, die zweite, die sich gegen identitätslogische
Formen von Theologie wandte. Schon an diesen beiden Bezügen wird
sichtbar, daß Günther nie einer doppelten Vernunftarbeit zusprach,
einem epistemologischen Dualismus, in dem sich Philosophie und Theologie

ihre Rayons schiedlich teilten; denn der Geist des Menschen ist
nicht dualistisch bestimmt, sondern einer in seinen verschiedenen Denk-

endlich die Erlösungsthat nicht nur als eine bereits geschehene, sondern auch als eine im
Leben der Menschheit bereits wirksame manifestiren» (EHRLICH, Johann Nepomuk,
Leitfaden für Vorlesungen über die allgemeine Einleitung in die theologische Wissenschaft

und die Theologie der Religion und Offenbarung als I. Theil der Fundamental-
Theologie, Prag 1859, 179). Damit hebt er die unbedingt vorausgesetzte praktische
Positivität allen Glaubens und seines Denkens hervor.

33 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 16. Vorlesungen über die Philosophie
der Religion I, Frankfurt a.M. 1969, 28-30 u. 43f.

34 WENZEL, Das wissenschaftliche Anliegen 192-238 (s. Anm. 1).



72 «Denken ist Unterscheiden»

momenten, und darum ist der von Günther unternommene Nachweis
der «Rationabilität des Christentums ohne Ausschluß des übernatürlichen

Anspruchs und Inhalts»35 (J. Pritz) ihm philosophische und
theologische Pflicht zugleich.

Was Günther nun in betont neuzeitlichem Denkstil ansetzte, las sich
zurück über Hegel und Kant zu Descartes. Als Descartes im tiefgründigen

Zweifel nach dem einen Fundament suchte, das unverbrüchliche
Gewißheit sicherte, stieß er auf sein Ich. Denn alsbald «machte ich die

Beobachtung, daß während ich so denken wollte, alles sei falsch, doch
notwendig ich, der das dachte, irgend etwas sein müsse, und da ich
bemerkte, daß diese Wahrheit ach denke, also bin ich> so fest und sicher
wäre, daß auch die überspanntesten Annahmen der Skeptiker sie nicht zu
erschüttern vermöchten, so konnte ich sie meinem Dafürhalten nach als

das erste Prinzip der Philosophie, die ich suchte, annehmen.»36

Diesem Fundament lagen Erfahrungen voraus, die den denkenden
Menschen seiner bis dahin bekannten Welt entfremdet hatten. Als
Descartes sein Ich dachte, lag ein gutes Jahrhundert von sich überstürzenden
Entdeckungen zurück, welche die bis dahin geglaubte Welt von Grund
auf umstellten. Eine epistemologische Erschütterung ging dem Ganzen
nach: Was gilt denn Erkenntnis, wenn sie auf Angenommenes und
Wahrscheinliches gestützt ist? Was gilt sie, selbst wenn sie auf Faktisches
rekurriert und deduktiv erschlossen wird? Verdacht mußte sich regen,
daß die kollektive Ahnungslosigkeit vor dieser neuen Zeit ein
grundsätzliches Erkenntnisproblem anzeigte, das zwar in den humanistischen
Epistemologien bereits erkannt, nicht aber bearbeitet wurde.37

Erst Descartes brach wirklich ab und setzte neu an. Und er tat dies

so, daß er alle Unmittelbarkeit des Anschauens aufgrund seiner möglichen

Fiktionen durch die entscheidende Vermittlung des Geistes ersetzte
— die er gleichwohl später wieder verlor, indem er diesen zu einer res co-

gitans herabsetzte. Aber immerhin: In dieser Vermittlung, durch die das

Ich sich erfaßt, hatte sich ein neues Denkfundament einrichten lassen,
vermittelt durch die Kritik, die der Zweifel ist. Das Ich aber bedeutet
keine herzeigbare Entität, kein Dies-da, darum auch kein Trugbild,
sondern es ist vermitteltes Resultat einer geistigen Leistung, in der das Ich
entdeckt wird als das selbst in der Form dieser Leistung wirklich (aber
noch nicht notwendig wahrhaft) Tätige. Aus dem Zweifel und seiner

35 PRITZ, Glauben und Wissen 68 (s. Anm. 1).
36 DESCARTES, Abhandlung über die Methode 31 (s. Anm. 10).
37 MOJSISCH, Burkhard, Epistemologie im Humanismus. Marsilio Ficino, Pietro

Pomponazzi und Nikolaus von Kues, in: FZPhTh 42 (1995) 152-171.



«Denken ist Unterscheiden» 73

Voraussetzungsreflexion erhebt sich darum mit Notwendigkeit die
unzweifelhafte Gegebenheit des Ich.

Was Descartes entfaltete, bildete für alles folgende Denken die
unerläßliche Voraussetzung. Kant hat es denn auch als transzendentales
Gesetz formuliert, wenn er er klärt, daß das Ich denke «das Vehikel aller

Begriffe überhaupt, und mithin auch der transzendentalen sei, und daher
eben sowohl transzendental sei, aber keinen besondern Titel haben könne,

weil er nur dazu dient, alles Denken, als zum Bewußtsein gehörig,
aufzuführen.»38 Auch hier wieder: Das Ich ist vermittelt, und da es selbst
die Instanz der Vermitdung ist, kann es nicht einfachhin kategorialisiert
werden, sondern ist aller Kategorienbildung als dessen faktisches
Fundament vorauszusetzen.

2. Günther im Zwielicht: Kationalismus?

Genau dies hat Günther aufgenommen;39 damit jedoch hat sich Günther
einem Ansatz verschrieben, welcher der neuscholastischen Philosophie
und Theologie in katholischer Tradition fremd blieb. Und so geriet er
rasch in Verdacht, alles philosophisch und theologisch Relevante in der
Weise eines offenbarungsfeindlichen Rationalismus zu vermitteln;40
zugleich las man sein Denken im Zusammenhang mit den umwälzenden
politischen Ereignissen, die ohne Aufklärung nicht möglich geworden
wären. Denn immerhin hatte die transzendentalphilosophische Position
allen Menschenwesen das Ich vindiziert und damit entscheidend stützen
können, daß Ungleichheiten, durch Geburt oder andere zufällige Begebnisse

erzeugt, keineswegs ans Wesen des Menschen selbst rühren und
deshalb grundsätzlich abzuschaffen sind. Im revolutionären Ruf nach
liberté, égalité, fraternité von 1789 tönte das Pathos der transzendentalen
Philosophie des freien Geistes des Menschen wenigstens indirekt mit, wie
diese auch von den politischen Kämpfen entscheidende Impulse empfing.
Als dann, jeweils wieder von Frankreich ausgehend, in den Jahren 1830
und 1848 abermals revolutionäre Eruptionen durch Europa bebten,
riefen die restaurativen Kräfte nach Konsolidierung. Auch der zunächst
offene Papst Pius IX. setzte nach 1848 auf den Absolutismus.41 Die dem
folgende innerkirchliche Losung hätte schroffer (und abstrakter) kaum
sein können: «reine Vernunftautonomie — von äußerer Autorität be-

38 KANT, Immanuel, KrV A 341.
39 GÜNTHER, Anton, Süd- und Nordlichter am Horizonte speculativer Theologie.

Fragment eines evangelischen Briefwechsels, Frankfurt a.M. 1968 (unveränderter Nachdruck

von Wien 1882), 151 f.
40 POTTMEYER, Der Glaube 310 (s. Anm. 1).
41 FRANZEN, August, Kleine Kirchengeschichte, Freiburg/Br. 121984, 337.



74 «Denken ist Unterscheiden»

stimmter Glaube» (P. Eicher).42 Im Zentralbegriff der Aufklärung, eben
dem der Kritik43, gewann dann der Autoritätsbegriff vorerst eindeutig
pejorative Geltung, während er in Restaurationskreisen als Kampfparole
aufgekommen ist. Dadurch hatte sich allerdings auch die mittelalterlichscholastische

Offenheit hinsichtlich des Verhältnisses von auctoritas und
ratiou verengt. Im Gefolge dieser Alternative, die schon von Gregor XVI.
herkam, formierte sich eine verurteilungsfreudige innerkirchliche
Atmosphäre, der so verschiedene Denker wie F. de Lamennais45, L.-E.
Bautain46, A. Bonnetty47, G. Hermes48, J. Frohschammer49, I. Döllinger50
sowie eben auch A. Günther51 und sein Schüler J. B. Baltzer52 zum Opfer
fielen. Unterstützt wurde diese geistige Atmosphäre neben der Neuscholastik

zusätzlich durch den französischen Traditionalismus - wenn auch
in de Lamennais selbst schon verurteilt -, mit dem Günther aufgrund
seiner vernunftfeindlichen Position, die in sich schließlich voller Skepsis53

ist, auch hart ins Gericht ging. Dieser nämlich unterstellte alles
Vernunfthafte der kirchlichen Autorität, weil die Vernunft, «des Teufels
Hure»54, heillos korrumpiert sei. Günthers Einschätzung des Traditionalismus

und seiner Haltung ist denn auch eindeutig: «Das Einzige, was wir
zu thun haben, besteht darin: die Entscheidung der Autorität zu vernehmen

und anzunehmen. Diejenige anhören, welche wissen, dieß ist das einzige

42 EICHER, Peter, Offenbarung. Prinzip neuzeitlicher Theologie, München 1977,
115; dazu auch: POTTMEYER, Der Glaube 59 (s. Anm. 1).

43 SCHALK, Fritz, Art. «Aufklärung», in: RITTER, Joachim (Hg.), Historisches
Wörterbuch der Philosophie, Bd. 1, Basel, Stuttgart 1971, 620-633, bes. 622-625.

44 VEIT, Walter, Art. «Autorität», in: RITTER, Joachim (Hg.), Historisches Wörterbuch

der Philosophie, Bd. 1, Basel, Stuttgart 1971, 724-727, bes. 725.
45 DH 2730-2732.
46 DH 2765-2769.
47 DH 2811-2814.
48 DH 2738-2740.
49 DH 2850-2861.
50 DH 2875-2880.
51 DH 2828-2831.
52 DH 2833.
53 HÖTZEL, Norbert, Art. «Traditionalismus», in: LThK 210, 299-301, hier 300:

«Der T. ist eine extreme Reaktion gg. den individualist. Rationalismus u. den aufklärerischen

Anthropozentrismus. Durch den Skeptizismus sieht sich der T. eher bestätigt als

gefährdet.»
54 GÜNTHER, Anton, Peregrin's Gastmahl. Eine Idylle in elf Octaven aus dem

deutschen wissenschaftlichen Volksleben mit Beiträgen zur Charakteristik europäischer
Philosophie in älterer und neuerer Zeit, Frankfurt a.M. 1968 (unveränderter Nachdruck

von Wien 1882), 426; hier zeichnet sich wieder eine eigentümliche Nähe
zwischen Lutherischem und traditionalistischem Denken nach.



«Denken ist Unterscheiden» 75

Princip der Wissenschaft und des Glaubens.fr''' Doch darin findet sich ein
tiefer Widerspruch. Denn was sollte die Autorität noch stützen in ihren
Ansprüchen, wenn sie selbst keine vernunfthafte Vermittlung ist, sie
jedenfalls nicht notwendig in sich trägt? Woher nimmt die Autorität ihre
Berechtigung, wenn nicht rein aus sich selbst? Da bildet sich ein circulus
vitiosus; Günther schließt: So ist «die Autorität in ihrem Urquell verdorben,

und das Zeugniß in seiner Wurzel angegriffen. Dieß ist der Skepticis-
mus,»56

Ohne vernunfthafte Tätigkeit des Ich wird also der Glaube blind und
seine Rede leer. So bietet sich Günther, um die aus Gründen des Glaubens

selbst geforderte Synthese von Glauben und Wissen57 zu bewahren
oder neu zu erringen, keine Alternative zum Selbstdenken. «Unsere
Bestimmung ist sehr klar; wir sollen philosophiren, und den Glauben durch

Philosophie wieder erlangen-, wir müssen Gelehrte werden, um wieder Christen vps

werden».^ Gelehrte werden können die Christen aber nur, wenn sie fest
bei der vermittelten Ichgewißheit ansetzen, weil «alle Gewißheit vom
fremden Seyn (selbst von einer historisch-factischen Offenbarung) von
der Gewißheit des eigenen Seyns»59 abhängig ist und bleibt; von allem
Wissen, zuhöchst dem Wissen um Gott, gilt in dieser neuzeitlichen
Perspektive, daß es wohl «nur Bedeutsamkeit erlangt im Umgang der
Vernunft mit sich selbst» (E. Salmann).60

3. Anthropologischer, theologischer und epistemologischer Dualismus

An dieser Stelle nun greift das ein, was Günther mit Dualismus meint.
Denn der sich denkende Geist weiß um seine wesenhafte Einzelheit, die
sich immer nur als dieses einzelne Ich denken kann. Für Günther folgt
konsequent daraus: Alle Einheit, die erzielt wird, ist nur dann als Identität

begreifbar, wenn sie ein Wesen selbst betrifft und denkerisch entfaltet.

Identität bedeutet Wesensidentität, nicht aber Totalität der Wesen.
Die Wesen untereinander sind durch Wesensgrenzen streng geschieden,

55 Ebd. 240f.
56 Ebd. 241.
57 DerS., Janusköpfe. Zur Philosophie und Theologie. Unter Mitwirkung von

Johann Heinrich Pabst, Frankfurt a.M. 1968 (unveränderter Nachdruck von Wien 1882),
252. J. Reikerstorfer hat in dieser Synthese die unausgesetzt gegenläufige Verweisung
von Glauben und Wissen aufeinander bei Günther hervorgehoben: REIKERSTORFER,
Kritik der Offenbarung 437—439 (s. Anm. 1).

58 GÜNTHER, Peregrin's Gastmahl 252 (s. Anm. 54).
59 Ebd. 253; dazu auch 316f., 338.
60 SALMANN, Elmar, Der geteilte Logos. Zum offenen Prozeß von neuzeitlichem

Denken und Theologie, Rom 1992, 95 (Studia Anselmiana 111).



76 «Denken ist Unterscheiden»

zwischen ihnen hat keine wesenhafte, sondern stets nur formale und
relationale Vermittlung statt; dies erweist sich nach Günther besonders an
derjenigen eigentümlichen Einheit, die der Mensch ist. Denn der Mensch
ist keine Identität, sondern ein Doppelwesen, in dem die Faktoren des

Geistes und der Natur im anthropologischen Verein unterschieden bleiben:

Er ist organische Synthese von Natur und Geist61, näherhin «das

dynamische Vereinwesen von Natur und Geist» (J. Pritz).62 Damit ist der
anthropologische Duahsmus in seinem Grundsatz erfaßt.

Günther verfolgte mit dieser geisttheoretischen Scheidung eine
schheßhch theologische Einweisung. Denn so wie der Mensch im
Selbstdenken sich erfaßt, so begreift er in sich unausweichhch einen grundsätzlichen

Wesensduahsmus von Geist und Natur, aber auch die Duahtät
von Erscheinendem und Wesenhaftem63, welche Zweiheit sich im Ich
bewußt wird, nachdem es zu sich erweckt worden ist. Diese Erweckung
ist unerläßliche Voraussetzung für den faktischen Erkenntnisverlauf; ihr
gibt sich dem denkenden Menschengeist unmittelbar auch dieser Gedanke

mit: Das Ich kann sich nicht selbst setzen, d. h. sich nicht durch sich

zur Erscheinung bringen. So weiß es sich als grundsätzlich bedingt
zuletzt durch ein Unbedingtes.64 Mit Günthers Worten: «Was nicht durch sich

erscheinen, kann noch weniger durch sich seyn — und daher: Was nicht durch sich

erscheint, ist auch nicht durch sich — folglich, durch ein anderes, was in letzter
Instanz Etwas ist, das durch sich ist und durch sich erscheint.»65

Als wesenhaft Bedingtes ist es zugleich äußerlich Beschränktes und
darin ein Endliches und also, weil es doch da ist und erscheint, ein
Geschaffenes.66 Als Geschaffenes aber ist es ewig wesensdifferent zum
Unbedingten, zum Unbeschränktem, der Schöpfer ist. So erreicht Günther
auf diesem Pfad der Spekulation die Wesensdifferenz von Gott und
Mensch, indem er alles Emanative in diesem Verhältnis negiert. Dies ist
ihm deshalb dringlich, weil sonst entweder das Unbedingte in den Wirbel
des Bedingten gerät oder anders das Bedingte eine bloß scheinbare, also
keine selbsteigene und wirkliche Gegebenheit wäre, mithin in seinem
bedingten Sein vorübergehende Chimäre - die Falle des Identitätskonzep-
tes. Wegen dieser letzteren Folge schätzte Günther auch L. Feuerbachs

61 GÜNTHER, Anton, Euristheus und Heracles. Metalogische Kritiken und Médita-
tionen, Frankfurt a.M. 1968 (unveränderter Nachdruck von Wien 1882), 195f.

62 PRITZ, Glauben und Wissen 80 (s. Anm. 1).
63 Ebd. 77.
64 OSSWALD, Anton Günther 62 (s. Anm. 1).
65 GÜNTHER, Süd- und Nordlichter 144f. (s. Anm. 39).
66 DERS., Thomas a scrupulis. Zur Transfiguration der Persönlichkeits-Pantheismen

neuester Zeit, Frankfurt a.M. 1968 (unveränderter Nachdruck von Wien 1882), 90.



«Denken ist Unterscheiden» 77

Denken als ehrliche philosophische Leistung hoch ein, weil er in ihr die

Konsequenz eines monistischen Denkens sich ausgelegt sah, an deren

notwendigem atheistischem Ende ein bloß noch naturgesättigtes All
steht.67

Diese philosophische Reflexion weist also direkt ans Theologische
und erhärtet es. Denn im Topos des biblischen Schöpfers der Welt ist
diese Bedingtheit in der Weise eines solchen Verhältnisses ausgesagt, daß

die grundsätzliche Dualität, in der sich das Ich findet und weiß, sich in
die absolute Dualität von Gott und Nichtgott fortführt und formal in
allen dadurch begründeten Bereichen durchhält. Günthers großer
Gedanke, der im Rahmen der Wiener Theologischen Schule unumstritten
gültig blieb, lag theologisch darin, daß er hinsichtlich der Schöpfungsbestimmung

den garstig breiten Graben der absoluten Wesensdifferenz
von Gott und Nichtgott durch die Hervorkehr des ex nihilo der Schöpfung

offen hielt. Gott denkt sich zwar nach Günther als Ich und damit
auch seine eigene Negation, sein Nichtich, doch dies ist nur formal
notwendig, so daß das Faktum des göttlichen Nichtich sich aus der formalen
Notwendigkeit des Nichtich Gottes nicht erschließen läßt.68 Wenn Schöpfung

wirklich ist, dann als freier Gegensatz Gottes, als sein Nicht, das aus
Nichts geschaffen ist, als seine Kontraposition, wie sie als «Nicht-Gott»69

die Umkehr Gottes selbst ist. Dies zeigt sich wieder im Ebenbild70, das

der Mensch als Mittelpunkt des Kosmos71 ist. Es spiegelt triadisch den
trinitarischen Gott umgekehrt wider: Das Ebenbild ist formal eins in
wesenhafter Differenz, Gott aber ist wesenhaft eins in formal-trinitarischer
Differenz.

Wenn das auf die Frage des Verhältnisses von Theologie und
Philosophie bezogen wird, so läßt sich schließen: In all dem verhielt sich Günthers

Theologie zu seinem philosophischen Ansatz nicht wie die Vollendung

und Vereinheitlichung des philosophisch Denkens, sondern wie die
Affirmation des vom reflektierenden Ich aus Gedachten, indem sowohl
Philosophie wie Theologie innerhalb der Synthese von Glauben und Wissen

vollzogen wird und Denken des Menschen von verschiedenen me-
dischen Ausgangspositionen ist.

67 DERS., Ludwig Feuerbach und seine Richter, in: Lydia II/2 (1851) 1—191, hier
172f.

68 DERS., Peregrin's Gastmahl 151 (s. Anm. 54).
69 DERS., Vorschule zur speculativen Theologie des positiven Christenthums. 1.

Abtheilung: Die Creationstheorie, Frankfurt a.M. 1968 (unveränderter Nachdruck von
Wien 1882), 117.

70 PRITZ, Glauben und Wissen 83 (s. Anm. 1).
71 Ebd. 82.



78 «Denken ist Unterscheiden»

4. Offenbarung Gottes als Geschichte

An dieses Unterscheidungsdenken banden sich allerdings Widerstände.
Denn mit ihm wurden einige theologisch geläufige Bestimmungen wieder

fraglich, nicht zulet2t diejenige, welche der Abwehr religion s

kritischen Denkens dienen sollte: der Begriff der Offenbarung;72 Hegel wandelte

ihn zu einem emphatischen Begriff für Geschichte und Theologie73
und pointierte ihn als Selbstoffenbarung des absoluten Geistes in all
seinen Diremptionen.74 Für Günther bedeutete dies jedoch, daß ein so
bestimmter Offenbarungsbegriff die Wesensdifferenz von Gott und Nicht-
gott wieder aufhebt. Deshalb vermied er nachweislich von seiner ersten
selbständigen Schrift an, der Vorschule, die Bestimmung der Selbstoffenbarung

für Gottes Kundgabe in Welt und Geschichte. Ihm war dies

ungeeignet aufgrund der hintergründigen Auffassung eines jeden
Emanationsdenkens, in dem die «Ansicht von der Weltwerdung [Gottes] durch
die Schöpfung die Welt zugleich als Selbstoffenbarung Gottes als des
allervollkommensten Wesens aufstellen»75 muß; dagegen gilt nach ihm, nichts
in der Welt so zu interpretieren, daß es «zum Organe der Selbstoffenbarung
Gottes»76 gemacht wird. Das sind klare Worte eines geraden Denkens.

Verlust Gottes deshalb? Gerade die hochdifferenzierte Geschichtstheologie

Günthers, die zwischen dem ersten Adam und seiner Sünde
sowie dem zweiten Adam und seiner Erlösung dialektisch pendelt und
ihn denken läßt, daß der Erhalt des Menschengeschlechts, das durch die
Sünde den Tod verdient hat, durch den Erlöser wirklich geworden ist,
aber auch die Kunft des Erlösers nur durch die Generationenfolge möglich

werden konnte77 - diese hochdifferenzierte Geschichtstheorie erforderte

keineswegs mehr eine Bestimmung Gottes, die durch die Idee einer

strengen JW&rfoffenbarung Gottes gefestigt werden mußte; es genügte,
der Geschichte selbst zu lauschen und sie zu bedenken, um auf diese

vermittelte Weise mit Gott zu tun zu bekommen. Nirgends findet sich
bei Günther ein wunderbar auftauchender, fast gespenstischer Deus ex
machina. Günther war kritisch genug zu wissen, daß das Ergebnis eines

jeden Emanatismus an Gott Verrat übt.

72 EICHER, Offenbarung 87-107 (s. Anm. 42).
73 SALMANN, Der geteilte Logos 318 (s. Anm. 60).
74 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 10. Enzyklopädie der philosophischen

Wissenschaften im Grundrisse (1830). Dritter Teil: Die Philosophie des Geistes. Mit
den mündlichen Zusätzen, Frankfurt a.M. 1970, 27ff. und 372ff. (§ 383. Zusatz und
§ 564).

75 GÜNTHER, Vorschule I 34 (s. Anm. 69).
76 Ebd. 53.
77 PRITZ, Glauben und Wissen 99f. (s. Anm. 1).



«Denken ist Unterscheiden» 79

5. Günther und das kirchliche Lehramt

Doch diese theologisch-philosophische Epoché Günthers zugunsten der
Gottes- und der Weltidee war verdächtig. Denn damit stöberte er die
geheimen Identitäten auf, mit denen Religion gemacht wurde. Was aber lag
dann näher, als Günthers Denken beizumessen, daß es wie alles
rationalistische Denken «im aufklärerischen Deismus und Autonomismus»78
wurzle? Zwar mußte zur Erhärtung vor allem des Autonomismus vergessen

werden, wie sehr Günther das Faktum des Christentums und seines
Glaubens stützte.79 Doch der Verdacht seiner Auflösung ging Günther
nach, weil er aus Scheu vor Pantheismus unmittelbare Einwirkungen Gottes

wenigstens nicht thematisierte.
Wohin aber ist dann der Gedanke der Heilsgeschichte, des Handelns

Gottes in der Welt geraten? Wohin der Kosmos, in dem Gott sich selbst

zeigt? Wohin die Einheit, in der schließlich alles selig umfangen sein soll,
was noch zerstreut, zersplittert und unvollendet ist? Wohin die machtvolle

Repräsentanz, in dessen Sicherheit und Gewißheit Gott selbst sich

gibt und gegenwärtig erhält? Das und vieles mehr bildete an den Fragen
mit, die um das Denken Günthers zu kreisen begannen und schließlich
am 15. Juni 1857 im Breve Eximiam tuarrf® zu seiner Maßregelung führten.

1864 bezog sich der Syllabus dann nochmals auf Irrtümer, in denen
zweifellos Günther wieder mitgemeint war81, so angeblich die
Gleichstellung von Religion und Vernunft82, die Autonomie der Philosophie83,

78 MUCK, Otto, Art. «Rationalismus», in: LThK 28, 1005f., hier 1006.
79 PRITZ, Glauben und Wissen 71 (s. Anm. 1).
80 DH 2828-2831.
81 Pottmeyer bezieht den Satz 8 des Syllabus auf Günther (POTTMEYER, Der Glaube

351 [s. Anm. 1]); der Kommentar Schönmetzers, der sich an die Sätze 8-14 (DH
2908-2914) anfügt, stellt alle 7 Verurteilungssätze als größtenteils mit dem Rationalismus

Günthers verbunden dar. Aus Kenntnis des Denkens Günthers und seiner Schüler,

die wohl mitgemeint sind, ergibt sich unbedingt eine Ausweitung der Absicht der
betreffenden Sätze des Syllabus über den Rahmen Pottmeyers hinaus; weil jedoch der
Satz 9 sich auf die nur historisch gebildete Vernunft bezieht, von der sich die
Günther-Schule gerade in ihren Auseinandersetzungen mit D.F. Strauß (vgl. dazu etwa: ZUK-
RIGL, Jacob, Wissenschaftliche Rechtfertigung der christlichen Trinitätslehre gegen die

Einwendungen ihrer neuesten Gegner mit besonderer Rücksicht auf die Glaubenslehre
des Dr. D. Fr. Strauß, Wien 1846; BRUNNER, Sebastian, Die vier Großmeister der
Aufklärungs-Theologie (Herder, Paulus, Schleiermacher, Strauß). In ihrem Schreiben
und Treiben verständlich und nach Möglichkeit erheiternd dargestellt, Paderborn, Münster

1888) deutlich unterschieden hat, kann dieser Satz nicht als Bestimmung des

Denkens der Wiener Theologischen Schule gelten.
82 DH 2908: «Da die menschliche Vernunft den gleichen Rang wie die Religion

selbst hat, sind die theologischen Wissenschaften genauso zu behandeln wie die
philosophischen.»



80 «Denken ist Unterscheiden»

die Freiheit der Wissenschaft ohne lehramtliche Bindung84, die philosophische

Indifferenz hinsichtlich der Offenbarung Gottes85, die Unerheblichkeit

der Kirche hinsichtlich philosophischer Irrtümer86 sowie die
Ablehnung der Scholastik als unzeitgemäßes Denken87. Solche massiven
Vorbehalte haben den Kreis um Günther gefordert, Nachweise zu
hefern, die sowohl die theologische Legitimität dieses Denkens in bezug
auf die Denktradition und kirchliche Lehre als auch dessen theologische
Verbindlichkeit angesichts der Zeit abzusichern unternehmen sollte.
Zugleich aber war Günther selbst gefordert, mit seiner Verurteilung
umzugehen. Denn ihm wurde vorgehalten, daß er — und das berührt den
entscheidenden Punkt einer möglichen Unterwerfung — der menschlichen
Vernunft «leichtfertig das Recht des Lehramtes zuerkannt»88 hätte.

Doch das entsprach nicht seinem Denken. Vielmehr ließ sich erwarten,

daß er sich, was auch tatsächlich geschah89, dem Urteil beugen werde.

Denn fordert der christliche Glaube «den Geist des Menschen zur
Verstandesthätigkeit»90 heraus, und hielt Günther auch fest, «daß der ge-
sammte wissenschaftliche Zustand der Menschheit in der Geschichte des

Lehrbegriffs nicht umgangen werden darß>91, so maß er dem Denken nie
die letzte Instanz in Glaubensfragen zu, sondern betonte: Das Dogma ist
unter dem Antrieb des Heiligen Geistes entstanden und deshalb infalli-
bel92, es präsentiert den Gesamtglauben der Kirche verbindlich93 und läßt

83 DH 2910: «Da der Philosoph etwas anderes ist als die Philosophie, hat jener das

Recht und die Pflicht, sich einer Autorität zu unterwerfen, die er selbst als wahr
anerkannt hat; aber die Philosophie kann und darf sich keiner Autorität unterwerfen.»

84 DH 2912: «Die Dekrete des Apostolischen Stuhles und der römischen
Kongregationen behindern den freien Fortschritt der Wissenschaft.»

85 DH 2914: «Die Philosophie ist ohne Rücksichtnahme auf die übernatürliche
Offenbarung zu behandeln.»

86 DH 2911: «Die Kirche darf nicht nur niemals die Philosophie rügen, sondern sie

muß sogar die Irrtümer der Philosophie selbst dulden und es ihr überlassen, sich selbst
zu verbessern.»

87 DH 2913: «Die Methode und die Grundsätze, nach denen die alten scholastischen

Lehrer die Theologie ausbildeten, entsprechen keineswegs den Erfordernissen
unserer Zeiten und dem Fortschritt der Wissenschaften.»

88 DH 2829. Auch Baltzer wurde einer ganz ähnlichen Leichtfertigkeit geziehen:
derjenigen der Aburteilung gegnerischer Schulansichten als häretisch (DH 2833).

89 PRITZ, Glauben und Wissen 52 (s. Anm. 1).
90 GÜNTHER, Anton, Vorschule zur speculativen Theologie des positiven

Christenthums. 2. Abtheilung: Die Incarnationslehre, Frankfurt a.M. 1968 (unveränderter
Nachdruck von Wien 1882), 279.

91 Ebd.
92 GÜNTHER, Süd- und Nordlichter 263 (s. Anm. 39).



«Denken ist Unterscheiden» 81

sich, obzwar selbst nicht unmittelbar philosophisch-theologisches Denken,

gleichwohl in solchem Denken vermitteln.94 Freilich: Die Vermittlung

zum Dogma hin sowie des Dogmas selbst verwebt den gläubigen
Denker in ein unüberschaubares Geflecht von Bezügen, so daß eine

Lösung im Konfliktfall nie einfach zu erreichen ist; doch zuletzt findet das

Dogma darin seinen lehrhaften und disziplinären Sinn, Klarheit zu schaffen,

allerdings auch darin, die freie Verständigung über den Glauben zu
fördern und nicht zu lähmen. Dieser Grundsatz Günthers hinsichtlich
kirchlicher Stellung und Relevanz philosophisch-theologischen Denkens
blieb im Rahmen der Wiener Theologischen Schule unumstritten.

III. Zeit der Bewahrheitung

So war der Schülerkreis Günthers ab den 40er Jahren des 19. Jahrhunderts

gefordert, die zunehmend umstrittene Denkform Günthers sowie
deren Resultate vor der kirchlichen Lehrtradition und der theologischen
Zeitgenossenschaft in ihrer Legitimität auszuweisen.

Nun bestand die Eigenheit der Wiener Theologischen Schule darin,
daß sie sich um einen Lehrer gebildet hatte, der niemals einen theologischen

oder philosophischen Lehrstuhl inne hatte. Zum einen herrschte
in Günthers Wohnstadt Wien gemächliche Traktattheologie, die seit
1842 am Lehrstuhl für Dogmatik der neuscholastische Theologe J. B.
Schwetz vertrat95, ein später bedeutender Opponent Günthers. Zum
andern aber zog es Günther grundsätzlich nicht in die akademische Lehre,
wohl deshalb, weil seinem sprühenden Geist eine Verschulung damals zu
eng gewesen wäre. Deshalb schlug er selbst die renommierte Nachfolge
Schellings in München aus, die ihm 1844 angeboten wurde.96 Er blieb
Privatgelehrter, der jedoch gerade durch regelmäßige Privatzusammenkünfte

«Schüler im eigentlichen Sinn des Wortes heranbildete und über
sie die deutschen Universitäten eroberte» (E. Mann).97

95 DerS., Der letzte Symboliker. Eine durch die symbolischen Werke von Dr. J.A.
Möller's und Dr. F.C. Baur's veranlaßte Schrift in Briefen, Frankfurt a.M. 1968
(unveränderter Nachdruck von Wien 1882), 293.

94 DERS., Die Juste-Milieu's in der deutschen Philosophie gegenwärtiger Zeit,
Frankfurt a.M. 1968 (unveränderter Nachdruck von Wien 1882), 61.

95 KLAGHOFER, Wolfgang, Art. «Schwetz, Johannes Baptist», in: LThK 39, 352.
96 PRITZ, Glauben und Wissen 33 (s. Anm. 1).
97 MANN, Die Wiener theologische Schule 5 (s. Anm. 1). Etwas unscharf ist darum

H. Schwedts Auskunft, die Güntherbewegung sei akademisch als die sogenannte «Wiener

Schule» zu bezeichnen (SCHWEDT, Art. «Günther» 1105 [s. Anm. 2]), denn der Wiener

Schulen gab es wenigstens vier: eine theologische, mit A. Günther verbunden, eine

medizinische (MANN, Erwin, Das «zweite Ich» Anton Günthers: Johann Heinrich Pabst,



82 «Denken ist Unterscheiden»

Vertreten wurde sein Grundsatz der kritischen Differenz an
verschiedenen deutschen und österreichischen Universitäten. So schrieb
Johann Nepomuk Ehrlich (1810—1864) seine Fundamentaltheologie98 aus
Güntherischem Geist, als er in Prag die Professur für Fundamentaltheologie

ausübte, in der er einen bundesgeschichtlichen Durchblick gibt und
diesen geleitet sein läßt von einer direkten Zugehörigkeit von Israel und
Kirche. Peter Knoodt (1811—1889) profilierte sich als Günther-Mann in
Bonn und trat vor allem apologetisch zu Gunsten Günthers hervor.99

Jakob Merten100 (1809—1872) trieb Philosophie aus denselben Antrieben in
Trier, versuchte aber, die organische Synthese des Menschen von Geist
und Natur stärker als Günther zu betonen — ähnlich wie Jacob Zukrigl101

(1807—1876), der in Tübingen lehrte, wie Günther aus Böhmen stammte
und die schroffe anthropologische Differenz Günthers nicht zuletzt auch
durch einen umsichtigen, schulhaften Stil milderte. Johann Baptist Balt^er
(1803-1871), der vor der Verurteilung von Hermes diesem nahegestanden

war, verschrieb sich als Dogmatiker Güntherischem Denken und
bot in seinen späten Jahren zwischen 1867 und seinem Tod im Jahr 1871

einen grandiosen schöpfungstheologischen Durchblick102, an dessen Ziel
der Mensch als Sabbatgeschöpf stand — ein Gedanke, den er vom Gün-

Wien 1970 [Wiener Beiträge zur Theologie XXVII], 69-72), eine philosophische, die mit
dem Namen M. Schlick verbunden ist, und schließlich eine mittelalterlich-mystische im
14. Jahrhundert (GOTTSCHALL, Dagmar, Sprachtheoretische Überlegungen Konrads
von Megenberg. Zum Prolog des Buch von den natürlichen Dingen, in: FZPhTh 47 [2000]
77-100, bes. 77-79). - Von diesen Zusammenkünften geben zwei Schriften ein
treffendes Bild: Günthers eigene Schrift Peregrin's Gastmahl (s. Anm. 54), aber auch eine
Schrift C.F. Hocks mit dem Titel Cholerodea (HOCK, Carl Ferdinand, Cholerodea.
Zeitgemälde, Wien 1832).

98 EHRLICH, Johann Nepomuk, Leitfaden I (s. Anm. 32); DERS., Leitfaden für
Vorlesungen über die Offenbarung Gottes als Thatsache der Geschichte. II. Theil der
Fundamentaltheologie: die Offenbarung Gottes in der Zeit vor Christus, Prag 1860.

99 Er war von der Richtigkeit von Günthers Denken weit über dessen Verurteilung
hinaus überzeugt und veröffentlichte noch anfangs der 80er Jahre seine Günther-Biographie:

KNOODT, Peter, Anton Günther. Eine Biographie. 2 Bde., Wien 1881.
100 MERTEN, Jakob, Grundriß der Metaphysik. Für Vorlesungen, Trier 1848.
101 ZUKRIGL, Jacob, Kritische Untersuchung über das Wesen der vernünftigen

Geistseele und der psychischen Leiblichkeit des Menschen, sowie über die Frage:
Inwiefern ist die vernünftige Geistseele die Form des menschlichen Leibes? mit Rücksicht

auf den Streit der Gegenwart, auf die Concilien, Kirchenväter und Scholastiker,
Regensburg 1854.

102 BALTZER, Johann Baptist, Die biblische Schöpfungsgeschichte, insbesondere
die darin erhaltene Kosmo- und Geogonie in ihrer Uebereinstimmung mit den
Naturwissenschaften. Erster Theil, Leipzig 1867; DERS., Die biblische Schöpfungsgeschichte,

insbesondere die darin erhaltene Kosmo- und Geogonie in ihrer Uebereinstimmung
mit den Naturwissenschaften. Zweiter Theil: Aus dem literarischen Nachlasse des
Verfassers herausgegeben von Joh. Pet. Baltzer, Leipzig 1872.



«Denken ist Unterscheiden» 83

therischen Dualismus aus reflektiert hat; denn der Mensch ist nicht nur
Natur wie das Tier, das im Schöpfungslied auf den fünften Tag gesetzt
wird; des Menschen Geist wird erschaffen am sechsten Tag und erweckt
am Abend dieses Tages, also in den Sabbat hinein. Der Kirchenhistoriker
Joseph Hubert Reinkens (1821—1896), der mit Baltzer in guter Verbindung
stand, geriet im Zug der Vorbereitung und Durchführung des Vaticanum
I in Güntherische Nähe, vertrat von da aus eine strenge Unterscheidung
zwischen Göttlichem und Menschlichem, bestritt die Deklaration der
päpstlichen Unfehlbarkeit103 und gehörte schließlich zu den
Gründungsfiguren der Altkatholischen Kirche. Auf der anderen Seite

argumentierte Sebastian Brunner (1814—1893), der Gründer der Wiener Kir-
chenzeitung, von einem strengen Katholizismusverständnis her für eine
autarke Kirche, deren zentraler Kampf um die eigene Selbständigkeit und

gegen fremde Einmischung ging;104 daß er damit auch eine scharfe
antijüdische Polemik105 verband, gehört zu den bösen Schatten dieses manchmal

maßlos polemischen Schriftstellers, der die spekulative Leistung Günthers

nur halb verstand und für seine Zwecke mißbrauchte. Von diesen
beiden Zugängen zur Kirche unterschied sich das ekklesiologische Denken

von Johann Heinrich Pabst (1785 —1838), der ganz in Günthers Sinn
eine spekulative Geschichtstheologie entfaltete, die sich aus der Dialektik
des ersten und des zweiten Adam ergab und von hier aus die konstitutive
Notwendigkeit sowohl des Weihestandes als der Repräsentanz Christi
wie des Ehestandes als der für Christus notwendigen und durch Christus
geheiligten Generationenfolge argumentierte.106 Der Benediktiner Theodor

Gangauf (1809—1875) lehrte Philosophie in Augsburg und vermittelte
überzeugend Günthers Ansatz vor allem mit dem des Augustinus.107
Georg Karl Majer (1814—1868), mit Baltzer einer der treusten Günther-

103 REINKENS, Joseph Hubert, Lessing über Toleranz. Eine erläuternde Abhandlung

in Briefen, Leipzig 1883.
104 BRUNNER, Sebastian, Joseph II. Charakteristik seines Lebens, seiner Regierung

und seiner Kirchenreform. Mit Benutzung archivalischer Quellen, Freiburg i.Br. 21885.
105 Als ein Beispiel neben vielen: DERS., Lessingiasis und Nathanologie. Eine

Religionsstörung im Lessing- und Nathan-Cultus, Paderborn 1890.
106 PABST, Johann Heinrich, Adam und Christus. Zur Theorie der Ehe, Wien 1835.
107 GANGAUF, Theodor, Metaphysische Psychologie des heiligen Augustinus. Erste

und Zweite Abtheilung, Augsburg 1852. Nach Günthers Verurteilung hielt er es nicht
mehr für günstig, mit ausdrücklichen Bezügen auf Günther die kirchliche Autorität zu
reizen; seine zweite Augustinus-Studie ist gleichwohl von Günthers Denken deutlich
mitbestimmt: DERS., Des heiligen Augustinus speculative Lehre von Gott dem Dreieinigen.

Ein wissenschaftlicher Nachweis der objectiven Begründetheit dieses christlichen

Glaubensgegenstandes, aus den Schriften des genannten großen Kirchenlehrers

gegen den unter dem Scheine der Wissenschaft dieses Grunddogma bekämpfenden
Unglauben, Augsburg 1866.



84 «Denken ist Unterscheiden»

Freunde, auch noch in den Tagen nach 1857, lotete schon in seiner
ersten Schrift108, der viele weitere folgen sollten, als Bibliker und Dogma-
tiker in Bamberg die Sinnhaftigkeit dieses Ansatzes in der Frage nach der
Ursünde Adams und ihren Folgen aus. Sie sei nicht im strengen Sinn
vererbt, weil Erbgänge sich nur in der Natur ausmachen lassen, nicht im
Geist, dem allein Sünde zugemessen werden kann. Deshalb sei Erbsünde
in strengem Verstehen ein Fehlbegriff.109 Allenfalls ist die einzelne Natur
des Menschen, weil sie Moment der Generationenfolge ist, der Boden,
auf dem sich die Last der Sündengeschichte weiter vermittelt oder
tradiert, nicht aber vererbt. - Aus dieser Reihe der universitären Lehrer
hebt sich Carl Werner (1821-1888) ab; er folgte zunächst Günther bis in
die Mitte der 50er Jahre, wandte sich jedoch aufgrund der Verurteilung
Günthers ab, bestritt später manche Positionen Günthers (vor allem den

anthropologischen Dualismus und den Entfall des Geschichtshandelns
Gottes110) und empfahl sich durch eine Reihe scholastischer Studien.111

Er kann als Revisionist innerhalb der Schule gelten.
Daneben gab es noch einige Schüler, die keine Lehrstühle innehatten.

Unter ihnen wieder — und das ist ein spezifisches Kennmal der Wiener

Theologischen Schule — fanden sich auch Konvertiten aus der
jüdischen Religion: so der Domprediger zu St. Stephan in Wien, Johann Emanuel

Veith (1787—1876), dessen umfangreiches Predigtwerk Günthers
Impulse zeigt und in die Breite wirkte. Der Politiker und adelige Freiherr
Carl Ferdinand von Hock (1808—1869) wieder, den Günther selbst zum
Katholizismus brachte, war vielleicht wie kein anderer unter Günthers
Schülern diesem in Auffassungsgabe und Schreibfähigkeit bis hin zu
stilistischen Ähnlichkeiten nahe.112 Wohl hegt jedoch darin auch ein Grund,
weshalb Günther immer auf Distanz zwischen sich und Hock Wert legte.
Der dritte der Konvertiten, der Arzt Eeopold Trebisch (1810—1887), ver-

108 MAYER, Georg Karl, Ueber das Wesen und die Fortpflanzung der Erbsünde,
Regensburg 1838.

109 Das wurde in der gegenwärtigen Theologie ähnlich ausgedeutet: WIEDENHOFER,

Siegfried, Hauptformen gegenwärtiger Erbsündentheologie, in: IkaZ 20 (1991) 315—

328; bes. 326ff.
1111 WERNER, Karl, Geschichte der neuzeitlichen christlich-kirchlichen Polemik.

Bd. 5, Schaffhausen 1867, 285-287.
111 Hervorgehoben sei besonders: DERS., Der heilige Thomas von Aquino. 3 Bde.

Neue Ausgabe, Regensburg 1889.
112 Seine spekulative Kraft zeigt die Schrift: HOCK, Carl Ferdinand, Cartesius und

seine Gegner, ein Beitrag zur Charakteristik der philosophischen Bestrebungen unserer
Zeit, Wien 1835. Seine Schreib- und literarische Gestaltungsfähigkeit bezeugt sich in:
DERS., Cholerodea (s. Anm. 97).



«Denken ist Unterscheiden» 85

suchte den Duahsmusgedanken christologisch113 auszuwerten, was ihm
nicht immer geglückt ist. Doch das verweist auf die grundsätzliche
Dialektik der Christologie.

Der Hinweis auf diese drei Personen ist darum von Bedeutung, weil
er das Dualismuskonzept nochmals besser verstehen läßt. Denn
jüdischer Glaube kennt die ansatzweise monophysitischen Versuchungen
nicht, welche in der Christologie häufig auftauch(t)en. Jüdischer Glaube
lebt aus der Unterscheidung, denn diese ist das Kennmal der unausge-
standenen Wanderschaften Israels bis heute. Wenn Einheit, dann gibt sie

sich nicht im Wort, sondern im Schweigen des ewigen Sabbat. In Günthers

Dualismus kehrt darum ein altes biblisches Grundmotiv wieder,
philosophisch und theologisch unsachgemäßen Identitätsbildungen
entgegengehalten. Von dieser Perspektive zeigt sich für gegenwärtige
Beschäftigung mit der Wiener Theologischen Schule nochmals, daß der
Grundzug ihres Denkens heute wieder an der Zeit ist.

Doch nicht nur der Bezug auf Theologie, die sich für die
Verständigungsarbeit des christlichen Glaubens stärker an israelitische und jüdische

Grundmotive wendet, ist die Wiener Theologische Schule für heute

ergiebig und dauert die Zeit ihrer Bewährung an. Das gilt in ähnlicher
Weise für zeitgenössische Wissenschaftsprozesse, angesichts derer die
Differenzen von Gott und Welt, von Geist und Natur (be)drängende
Relevanz erhalten.114

Die Differenzen in philosophischer wie in theologischer Hinsicht zu
reflektieren und offen zu halten, bedeutet so gesehen nicht, alles in einen
Skeptizismus zu verlieren, aus dem nur noch wie von Pilatus eine nicht
ernstgemeinte Frage nach der Wahrheit gestellt werden kann; es bedeutet
vielmehr zum einen, den Menschen und sein Geheimnis angesichts von
Wissenschaftsvollzügen zu bedenken, die weithin naturwissenschaftlichempirisch

orientiert sind und aufgrund ihrer Perspektiven alles auf Em-

1.3 TREBISCH, Leopold, Die christliche Weltanschauung in ihrer Bedeutung für
Wissenschaft und Leben, Wien 1852.

1.4 Nicht zu übersehen ist, daß sich gerade in den Vereinigten Staaten wieder mehrere

Autoren, freilich unter zeitlich, ideell und kulturell geänderten Verhältnissen, der
Frage des Wesensdualismus annehmen, wenngleich manchmal die Differenz von soul

und spirit begrifflich nicht klar erscheint. Besonders mit zwei Namen läßt sich dies
verbinden: mit R. Swinburne, der die Differenz philosophisch-spekulativ denkt und sich
aufgrund seines Substanzendualismus immer wieder rechtfertigen muß (so zuletzt kurz
dargetan: SWINBURNE Richard, The Modal Argument Is Not Circular, in: Faith Phil 15

[1998] 371f.), mehr noch mit J. Eccles, der die Differenz von der naturwissenschaftlichen

Seite aus argumentiert (ECCLES, John, Das Rätsel Mensch. Die Gifford Lectures
an der Universität von Edinburgh 1977-1978. Mit 89 teils farbigen Abbildungen,
München, Basel 1982).



86 «Denken ist Unterscheiden»

pirie beziehen. Damit daraus nicht Ideologie wird, welche das Nichtempirische

— vor allem den Geist des Menschen — als nicht Wirkliches
abtut, bedarf es eines Unterscheidungsdenkens, dem die Grundmotive der
Wiener Theologischen Schule nicht fremd sein werden. Zum andern
aber verbindet sich damit die Vermutung, auf der Basis solchen
Differenzdenkens auch Gott nicht in Weltprozessen zu vermitteln, in deren
Dialektik er verneint wird, sondern an einen Gott zu denken, auf den
sich zu Recht die Glaubenshoffnung richten kann, weil er als wahrhaft
Einer und Erhabener der Schöpfer, Erlöser und Vollender alles dessen

ist, was nicht göttlich und doch von ihm geschaffen ist.


	"Denken ist = Unterscheiden" : zur Wiener Theologischen Schule des 19. Jahrhunderts

