Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 1-2

Artikel: "Denken ist = Unterscheiden” : zur Wiener Theologischen Schule des
19. Jahrhunderts

Autor: Klaghofer, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760902

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WOLFGANG KLAGHOFER

«Denken ist = Unterscheiden»
Zur Wiener Theologischen Schule des 19. Jahrhunderts*

Die Wiener Theologische Schule gehort zu den unbekannten Erschei-
nungen des katholischen Denkens im 19. Jahrhundert. Denn nicht nur
der Titel, unter dem eine ganze Generation von Denkern gesammelt
werden konnte, die um die Mitte des 19. Jahrhunderts weithin in den
deutschsprachigen Raum ausgestrahlt hatte, blieb ungeliufig, auch die
zentrale Gestalt, der Wiener Theologe und Philosoph Anton Giinther
(1783-1863), verschwand trotz mehrfacher und tiefgreifender, auch kon-
troverser Erforschungen' aus dem zeitgenossischen theologischen Be-

* «Denken ist = Unterscheiden»: GUNTHER, Anton, Spite Schriften. Lentigos und
Peregrins Briefwechsel und Anti-Savarese. Mit Anhang von Joseph Pritz. Hrsg. von Jo-
hann Reikerstorfer, Wien, Miinchen 1978, 85.

! BECK, Karl, Offenbarung und Glaube bei Anton Giinther, Wien 1967 (Wiener
Beitrige zur Theologie XVII); BERNING, Vincent, Systematisches Philosophieren zwi-
schen Idealismus und Neuscholastik um die Jahrhundertwende. Studien zur christli-
chen Philosophie Herman Schells, Paderborn u.a. 1984 (Abhandlungen zur Philoso-
phie, Psychologie, Soziologie der Religionen und Okumenik N.F. 42); KLAGHOFER,
Wolfgang, Kritische Differenz. Biographisch-theologische Studien zur Wiener Theolo-
gischen Schule des 19. Jahrhunderts, Innsbruck, Wien 2000 (Salzburger Theologische
Studien 14); KRONABEL, Christoph, Die Aufhebung der Begriffsphilosophie. Anton
Giinther und der Pantheismus, Freiburg, Miinchen 1989 (Symposion 90); MANN, Er-
win, Die Wiener theologische Schule A. Giinthers im Urteil des 20. Jahrhunderts. An-
hang: Unbekannte Briefe A. Gilnthers, Wien 1979; OSSWALD, Bernhard, Anton Giin-
ther. Theologisches Denken im Kontext einer Philosophie der Subjektivitit, Paderborn
u.a. 1990; POTTMEYER, Hermann Josef, Der Glaube vor dem Anspruch der Wissen-
schaft. Die Konstitution tiber den katholischen Glaube «Dei Filius» des Ersten Vatika-
nischen Konzils und die unveréffentlichten theologischen Voten der vorbereitenden
Kommission, Freiburg, Basel, Wien 1968 (Freiburger Theologische Studien 86); PRITZ,
Joseph, Glauben und Wissen bei Anton Giinther. Eine Einfithrung in sein Leben und
Werk mit einer Auswahl aus seinen Schriften, Wien 1963 (Wiener Beitrige zur Theolo-
gie IV); DERS., «Zur literarischen Form des Schrifttums Anton Giinthers», in: GUN-
THER, Anton, Spite Schriften. Lentigos und Peregrins Briefwechsel und Anti-Savarese.
Mit Anhang von Joseph Pritz. Hrsg. von Johann Reikerstorfer, Wien, Miinchen 1978,
197-226; REIKERSTORFER, Johann, «Anton Giinther (1783-1863) und seine Schule»,
in: CORETH, Emerich/NEIDL, Walter/PFLIGERSDORFER, Georg (Hgg.), Christliche
Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts. Bd. 1: Neue An-



62 «Denken ist = Unterscheiden»

wulltsein. Verstindlich und kennzeichnend zugleich ist dafir etwa, daf3
in der dritten Auflage des Lexikons fiir Theologie und Kirche sich unter
dem Stichwort Anton Giinther? nur eine kurze, sehr geraffte Sequenz zu
diesem Denker findet, wo hingegen jeder Verweis auf die sogenannte
Wiener Theologische Schule fehlt. Dabei ist der Schiilerkreis um Anton
Giinther mit E. Manns Publikation Die Wiener theologische Schule A. Giin-
thers im Urtetl des 20. Jabrhunderts ausdriicklich unter dieser Bezeichnung
zusammengefalBt worden.?

Im Ganzen erweist sich eine Beschiftigung mit threm spekulativen
Ansatz ebenso wie mit den Stilformen, die sich in ihr ausgeprigt haben,
als hochst sinnhaft. Denn die Wiener Theologische Schule gab nicht nur
vor eineinhalb Jahrhunderten dem katholischen Denken Impulse, die
selbst noch in der Weise, wie sie schlieBlich abgewiesen wurden, ihre le-
gitime Kraft erweisen konnten, sondern sie ist aufgrund ihrer weitsichti-
gen Perspektiven, die in vielem im 19. Jahrhundert zu friih gekommen
sein mochten, fiir zeitgenossisches Glaubensdenken befruchtend. Vor
allem mit ihrer entschlossenen Hinwendung zur Zeit der Geschichte in-
tonierte sie ein Fragen und Denken von Wahrheit, das seine Legitimation
nicht aus zeitloser Wesensschau erhilt, sondern aus den zeitlichen Ver-
liufen von Mensch und Welt. Denken, Wahrheitsdenken zumal, hat mit
der Zeit zu tun. Doch schon diese Einsicht galt nie unumstritten. Nicht
erst die einseitige neuscholastische Reaktion auf Giinther stellte sich dem
entgegen. Und sie war keineswegs der schlimmste Gegner von Giinthers
Ansinnen, wenn auch der wirksamste. Denn auch ihr galt die Frage nach
der Wahrheit als dem Zentrum des Denkens. Doch daneben entwickelte
sich auch eine generell wahrheitsnegative Haltung. Sie war zu allen Zei-
ten populdr. Wenn aus ihr die Frage nach der Wahrheit gestellt wurde, so
hatte die Frage meist rhetorische Qualitit, wie das Beispiel des Pilatus
gut zeigt: «Was ist Wahrheit?» (Joh 18,38). In der achselzuckenden Skep-
sis lag Gesinnung, die sich das Spiel mit Absichten und Meinungen leicht
machte. In ihr lag aber auch die MutmaBung, daf3 die ernste Frage nach
der Wahrheit genau diese Gesinnung aufdecken wiirde. Insofern stellt

sitze im 19. Jahrhundert, Graz, Ko6ln 1987, 266-284; DERS., Kritik der Offenbarung.
Die «Idee» als systemtheoretisches Grundprinzip einer Offenbarungstheologie: Anton
Ginther in Begegnung mit Johann Sebastian von Drey, Wien 1977 (Habil. Mschr.);
SCHWARZWELLER-MADL, Gabriele, Jesus Christus — der «Gott mit uns». Gottsein und
Menschsein Jesu Christi in der katholischen Dogmatik des 19. Jahrhunderts im deutsch-
sprachigen Raum. 2 Bde., Frankfurt a.M. u.a. 1994 (Regensburger Studien zur Theolo-
gie 45); WENZEL, Paul, Das wissenschaftliche Anliegen des Giintherianismus. Ein Bei-
trag zur Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts, Essen 1961.

2 SCHWEDT, Hermann, Art. «Giinther, Anton», in: LThK 34, 1105f.

3S. Anm. 1.



«Denken ist = Unterscheiden» 63

die Frage nach der Wahrheit kein akademisch versponnenes Thema dar,
sondern ein solches, das stets von neuem an der Zeit ist.

L. Geistesgeschichtlicher Zugang: Hegels Schatten
1. Denken des Ewigen und schelmische Kritik

Was also ist Wahrheit? In einem mithsamen ProzeB soll sie in thren Mo-
menten erkannt sein. Was aber ist sie, diese Wahrheit, die sich selbst der
ringenden Erkenntnis so schwer gibt?

Zur Zeit Platons wurde sie von den Sophisten durchs Pragmatische
uberlagert. Wie Pilatus zweifelten sie sowohl an der Erkennbarkeit wie
auch an der Dringlichkeit von Wahrheit und setzten an ihre Stelle das
Brauchbare, das Zutrigliche, das Absichtsvolle; dieses war gleichzeitig
von jedermann einzusehen, der sich im Gemeinwesen vorteilhaft orien-
tieren wollte. Platon aber riickte nicht Wahrheit und pragmatische Gel-
tung, sondern Wahrheit und Sein zusammen, weil nur vom Sein wahr-
haft gewuBt werden kann.* Sein aber ist eins, Ewiges, mit sich Identi-
sches®, und Wahrheit erfassen bedeutet damit, sich wissend und weis-
heitlich iiberzeugt zu haben hinsichtlich dessen, was als dieses Ewige
wirklich 1st.5 Nah steht dies dem Gedanken der Partizipation des Erken-
nenden am Ewigen durch Angleichung’, nah deshalb auch einer letzten
Identitit, in welcher alles im Ewigen ohne Selbstand verschwunden sein
wird. Platon konnte das so denken, weil er noch nicht die Last der Ge-
schichte kannte, in der das Ewige nicht durch verfehltes Denken, son-
dern durch irreversible Geschehnisse fremd werden sollte; er lebt noch
im Grundbild des Kosmos, nicht in dem der Geschichte. Abbildung,
Angleichung, Identifizierung durch Erkennen, dies war Auftrag und Er-
fordernis des Denkens, das immerhin die Gefihrlichkeit sophistischer
Taktik erkannte und sie schroff anpackte.

Doch wenn Denken die ewige Wahrheit selbst nicht bloB spiegelte,
sondern wire, wenn Denken Sein gewonnen hitte in dem MaB, als es
selbst sein Erkanntes wiirde, wenn darum Denken zum Absoluten ge-
worden wire, dann ginge alle Denkleistung darauf aus, dieses absolute
Wahre als solches endgiiltig festzustellen und es in einem ebenso absolut
seienden Wissen zu fixieren. Was immer Anweg war, fiele hinweg, und
was immer von da ab gedacht werden konnte, geriete ins Unerhebliche.

4 PLATON, Theitet 186¢c—d.

5 PLATON, Parmenides 139a.

¢ PLATON, Der Staat 413a.

T PLATON, Phaidon 74a—75a; Parmenides 132a—134d.



64 «Denken 1st = Unterscheiden»

Die unvergeBliche Einsicht Hegels, daB das Wahre das Ganze und nicht
bloB das erreichte Resultat ist®, wire durch die eine (schreckliche?) Ewig-
keitsform von Wahrheit geloscht. Denkend wire das nunc stans erreicht,
das Ende des Denkens, das Geschichte hinter sich gelassen, verloren und
vergessen hitte.

In den Uberlieferungsgeschichten des Denkens finden sich denn
auch immer wieder solche Erkenntnisvollziige, da man die Sphire des
Wahren endgiiltig ausgeleuchtet zu haben vorgab. Doch seltsam: In der
Helle dieser groBen Gebiude des Denkens dimmerte das Geschichtliche
unintegriert weiter — und regte sich spitestens dann, wenn dies grof3e
Denken hohl und zum Reservoir gelehrter Phrase geworden war. Zu-
nichst mochte sich gegen die Autoritit bestimmter Geltungen wohl meist
nur der Witz regen, dieser ironische Wahrheitszeuge. Im Narrenwort, das
so dichterisch wie spekulativ begabt sich duBert, riickt schelmisch die
vergessene oder unterdriickte Wahrheit an. Und dies meist so, dal3 es die
Konsequenzen der groBen Gelehrsamkeit auszieht und damit deren Dia-
lektik ins Licht setzt. Ein Rest solcher Narretei liegt wohl noch in Hegels
Wort: «Die wahrhafte Widerlegung muf} in die Kraft des Gegners ein-
gehen und sich in den Umkreis seiner Stirke stellen; thn auBerhalb seiner
selbst anzugreifen und da Recht zu behalten, wo er nicht ist, férdert die
Sache nicht.»’ Nirrisch erscheint es, sich mit einem kriftigen Gegner zu
messen gerade in dem, was seine Kraft ausmacht. Doch erst dadurch
wird erkennbar, welche Kraft der Wahrheitserkenntnis zukommt, die
nicht fixiert, sondern in offene Fahrt sich begibt, mit nichts sonst als
Leitung und Richtmal als einer geraden, konsequenten Denkweise. Dann
aber erweist sich die eigentliche Stirke des Narren, der dies tut. Er ist
spekulatives Gegenbild zur abstrakt gewordenen Gelehrsamkeit der Epi-
gonen', die sich in unerbittlicher Logik von der Geschichte abkehrt.

8 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 3. Phinomenologie des Geistes, Frank-
furt a.M. 1970, 24. :

? DERS., Werke 6. Wissenschaft der Logik II. Erster Teil: Die objektive Logik. Zwei-
tes Buch. Zweiter Teil: Die subjektive Logik, Frankfurt a.M. 1969, 250.

10 René Descartes, der Denker der neuen Zeit, der Denker der Kritik und in der
Krise der Denktradition v.a. der scholastischen Uberlieferung, stellte in bezug auf die
Epigonen des Aristoteles genau diese Unfruchtbarkeit in einem guten Bildwort heraus;
da schreibt er: «Ich bin versichert, dall heute noch die leidenschaftlichsten Anhinger
des Aristoteles sich glicklich schitzen wiirden, wenn sie ebensoviel Naturkenntnis be-
siflen wie er, selbst unter der Bedingung, niemals mehr zu besitzen. Sie sind wie Efex,
der nicht héher hinaufstrebt als die Biaume, die ihn halten, und oft sogar, nachdem er
thren Gipfel erreicht hat, wieder abwirtsgeht.» (DESCARTES, René, Abhandlung iiber
die Methode des richtigen Vernunftgebrauchs und der wissenschaftlichen Wahrheits-
forschung. Ins Deutsche iibertragen von Kuno Fischer. Erneuert und mit einem Nach-
wort versehen von Hermann Glockner, Stuttgart 1988, 65).



«Denken ist = Unterscheiden» 65

So fillt das ehemals GroBe schlieBlich der Kritik zum Opfer. Es
hatte seine Zeit. Kritik aber ist — auch darin dem Schelmischen verwandt
— zugleich der Versuch eines Denkens angesichts und in der Krise. In
solchem Denken lebt dann als Grundform die Negation auf, genauer: die
Unterscheidung. Sie konzipiert sich zu einem neuen Denkstil, der in sol-
cher Zeit so notwendig ist wie ehedem der groBe Entwurf. Und wenn
dann kritisch geliutert worden ist, dann beginnt wieder von neuem ein
genialer Geist an wahrhaft GroBem zu bauen, bis auch dieses wieder der
sproden Gelehrsamkeit verfillt. Grob und holzschnittartig 1iBt sich da-
rum als Resultat ziehen: Was in der vorangehenden Zeit an Denkstilen
auftritt, scheint von diesem formalen Grundrhythmus der Einheit des
Denkens und der dann kritischen Differenz bestimmt zu sein; anders
gewendet: Die «zwei Denktypen»!! (L. Stein) der Identitit und der Diffe-
renz, des Monismus und des Dualismus werden zu theoretischen Modi,
in denen sich die Geistesgeschichte vollzieht und reflektieren 14Bt.

2. Die Zeit in Gedanken gefafSt (Hegel)

Im gesamten DenkprozeB der Geistesgeschichte wird darum offenbar
die Zeit in ihre jeweiligen Gedanken gefaBt. Hegel war es, der dies als
fundamentale Einsicht aller spekulativen Reflexion bestimmt hat. Doch
l6st sich Wahrheit damit nicht auf in viele Momente, die allesamt nie
mehr auf ein Ganzes hin integriert werden konnen?

Dal} Philosophie in der Zeit thre Geschichte macht!? und damit un-
ausweichlich ihrer jeweiligen Zeit angehort!®, widerlegt nun nach Hegel
keineswegs thren Anspruch als Wahrheitsdenken. Im Gegenteil: Die Ge-
schichtlichkeit des Denkens setzt Denken selbst dem je gegenwirtig Le-
bendigen aus' und stiftet dem Denken seinen unerliBBlichen Zusammen-
hang mit seiner Zeit. Philosophie gilt darum Hegel als denkender Geist
in der Zeit', die thm seine Zeitlichkeit als Mal und Gabe einlegt. Gegen-

" STEIN, Ludwig, Dualismus oder Monismus. Eine Untersuchung iiber die «dop-
pelte Wahrheit», Berlin 1909, 14. Stein selbst plidierte von seiner Fragestellung, in der
wohl ein deutliches MiBverstindnis hinsichtlich des Dualismus vorliegt, als ob dieser
auf eine doppelte Wahrheit filhren mif3te — keiner der Denker der Wiener Theologi-
schen Schule kam je auch nur annihernd an sie heran —, fiir den Monismus: Denn
Dualismus bringe doppelte Wahrheit als «Beruhigungspflisterchen der <Halbenm (49),
woraus sich thm fiir den Monismus «das logische Ubergewicht iiber jede Form von
Dualismus» (66) ergeben hat.

12 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 18. Vorlesungen zur Geschichte der
Philosophie I, Frankfurt .M. 1970, 51.

1> Ebd. 64.

4 Ebd. 58.

5 Ebd. 73.



66 «Denken ist = Unterscheiden»

satz solchen Denkens war fiir Hegel die traditionelle, formalistisch er-
starrte Logik. Sie muBte iberwunden werden, wenn und weil Denken in
der Geschichte verliuft, und so versuchte er in einem imposanten und
bis heute in Anspruch und Durchfithrung nicht wieder erreichten logi-
schen Entwurf, die unbeweglichen Kategorientafeln von Aristoteles bis
Kant durch deren Vermittlung zu verflissigen und dem scheinbar ewig
Giiltigen der Denkform Geschichte einzulesen.

Schlechterdings alles Denken steht damit in der Zeit: das logische
wie das inhaltlich bestimmte, selbst das Denken des Absoluten, weil es
nie als unmittelbar absolutes Denken stilisiert werden kann, sondern «das
Unternehmen des endlichen Geistes (ist), die Kategorien zu entwickeln
und zu erfassen, die fiir eine angemessene Auslegung des Absoluten not-
wendig sind» (W. Wieland).!é Stets spielte sich freilich die Tendenz zur
gedanklichen Einheit als einer zeitgerechten und angemessenen Refle-
xion des Absoluten zu. Weil jedoch die jeweils neu ersonnene Einheit
vorausgegangene Bestreitungen von Einheit in sich verwinden muften,
wurde es zusehends schwieriger, von neuem an die Einheit im Denken
heranzukommen. So hatten es groBe Meister des Einheitsdenkens wie
Platon, Augustinus, Anselm, Nikolaus von Kues, Spinoza und Leibniz
wohl noch leichter als Hegel. Denn Hegel stand vor einer spekulativ er-
arbeiteten Last der Geistesgeschichte, die dem Begriff des Absoluten in
seiner logischen Nacktheit als «Identitit der Identitit und Nichtidenti-
tit!” tiefer Differenziertes abforderte als die Cusanische coincidentia oppo-
sitorum oder gar das schlechterdings (und darum undenkbare) Eine des
Parmenides. Indem er diese Last aufnahm, wies er in der Durchfithrung
wie kein Denker vor thm nach, wie sehr positive Geschichte (nicht nur
des Denkens) zum philosophisch-theologischen Anfordernis geworden
war. Darum ist Hegels Einheit oder Identitit so subtil vermittelt, daf3 sie
jedem definitorischen Zugriff sich entzieht.

Doch all diese Einheitsentwiirfe trieben stets ihre Kritik hervor.
Mochte Aristoteles noch so stark von Platon beeinflulit worden sein, so
verlor er doch die schéne Ideenwelt in eine Erscheinungs- und Wesens-
vielheit, die sich nochmals an dem von aullen kommenden Geist brach.!®
Oder dem wie Hegel so vielfiltig schillernden und offenen Thomas
stemmte sich Duns Scotus entgegen, der gegeniiber gleitenden Ubergin-

16 WIELAND, Wolfgang, Bemerkungen zum Anfang von Hegels Logik, in: FAH-
RENBACH, Helmut (Hg.), Wirklichkeit und Reflexion. FS fiir Walter Schulz, Pfullingen
1973, 405.

" HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 5. Wissenschaft der Logik I. Erster Teil.
Die objektive Logik. Erstes Buch, Frankfurt a.M. 1969, 74.

'8 HALDER, Alois, Art. «Geist, in: LThK 24, 611-614, bes. 613.



«Denken ist = Unterscheiden» 67

gen und Zusammenhingen Wesensdifferenzen herausschiirft; und spiter
wird, diese Differenzlinie verschirfend durch neue Welterfahrung, De-
scartes sich von der thomistischen Stimmigkeit abwenden in einem radi-
kal entschlossenen «Versuch, meine eigenen Gedanken zu reformieren
und auf einem Grunde aufzubauen, der gang in mir liegt.»"” Damit brach
die groBe, gotisch-mittelalterliche Einheit auseinander.

Von da ab durchzogen mehr und mehr Differenzen das Denken.
Leibniz versucht nochmals alles in eine Monadologie zusammenzubin-
den und so die differente Wirklichkeit von ihrer letzten Einheit her zu
rechtfertigen. Bitter ergoB dann Voltaire, der die Erschiitterung Lissa-
bons erlebt hatte, seinen Spott iiber diese Schau der von ithm stilisierten
Leibnizschen Philosophengestalt, die in Candide® auftauchte. Als dann
Hegel wieder Identitit dachte, war also der Aufwand immens und seine
Durchfihrung zweifellos genial: Denn seine Totalititen und die absolute
Identitit sind gezeichnet von einer allgegenwirtigen Dialektik, in der kei-
ne Einheit mehr sich beruhigt, sondern in stindigem Umtrieb und Auf-
heben sich herstellt und verliert und wiederherstellt. Hegels absolute
Identitit als absolute Totalitit ist absolut-dialektische Allvermittlung, in
der weder Fortschritt noch Schlachtbank, weder Aufgang noch Unter-
gang, weder Sieg noch Verlust vergessen oder beseitigt werden sollten.
Als Totum ist sie integrierendes All, in dem alles seine bewegliche Stelle
erhalten soll.

Und doch wurde auch dieser imposante Versuch fragwiirdig. Nicht
zuletzt wohl darum, weil in ihm selbst das eigene Prinzip, da3 Philoso-
phie die Zeit in wissenschaftliche Gedanken fasse, die Uberwindung sei-
ner besonderen Gestalt forderte. Hegel bildet darum wohl in all seiner
grandiosen Denkleistung zugleich eine Briicke, an deren Ende vielfache
Wege fortfiihren muBliten: so der Weg einer spekulativen Religionsphilo-
sophie, in der Hegel zum Vater einer neuen Scholastik wurde; dann aber,
fast kontrir, der Weg einer revolutioniren Geschichtspraxis; weiter der
Gang hinein in einen eindringlichen Naturalismus, der seine finstere Sei-
te in Denken und Wahnsinn F. Nietzsches wiederfindet; dann derjenige
einer pessimistisch durchstimmten Naturalisierung von Wille und Welt;
sodann der historistische Bezug auf Geschichte ohne Philosophie; und
schlieBlich, in all dies verwoben und doch neu ansetzend, vor allem von
Dichtung und gelebter Religiositit getragen, erhebt sich die Romantik,
die von Hegel das Pathos von Zeit und Geschehnis mitnehmen konnte.

- 1 DESCARTES, Abhandlung iiber die Methode 15 (s. Anm. 10).
2 VOLTAIRE, Candid oder Die Beste der Welten. Deutsche Ubertragung und Nach-
wort von Ernst Sander, Stuttgart 1990.



68 «Denken ist = Unterscheiden»

3. Romantik als nener Denkstil: Poetik des Denkens (Giinther)

Romantik: Sie, die als weithin dsthetisches Ereignis bekannt geblieben
ist, reichte doch tief ins geistige Leben der philosophischen und theolo-
gischen Wissenschaften hinein, insofern diese von der Romantik und ih-
rer dsthetischen Inspiration lernen konnten, welches Gewicht den (wie-
der)entdeckten Differenzen, den Dualititen, den Polarititen und Span-
nungen der Wirklichkeit zufillt. Bemerkenswert erscheint in diesem Zu-
sammenhang der Hinweis A. Vierkandts, dal «die Dichter dem dualisti-
schen Geflige ein tieferes Verstindnis entgegengebracht (haben) als die
Denker».?! Denn damit weist er zur obigen These zuriick, dal Dualismus
stets dann als kritische Denkform sich erhebt, wenn die Einheitswelten
zersprungen sind.

Damit sind zwei Bestimmungen zusammengeriickt: Romantik und
Dualismus. — Was so ungewohnt zueinandersteht, hat nicht nur ge-
schichtlich bedeutsame, sondern auch philosophisch-theologische Bezie-
hung. Denn in bezug auf Anton Giinther liBt sich dessen Nihe zur ro-
mantisch gestimmten katholischen Restauration in Osterreich um Fr.
von Schlegel ebenso eindeutig nachweisen wie seine starke Kohirenz zur
Sprache Jean Pauls. Mit Schlegel nimlich verband Giinther hauptsichlich
die Ablehnung identititsphilosophischer Konzeptionen. Stilistisch aber
war Gunther Jean Paul dadurch nahe, dall er dessen Witz und Ironie,
auch dessen Polemik und dialogisch-dialektische Denkform? auf seine
Weise? aufnahm.

Folgerichtig liegt bei Giinther eine durchgingige Nihe von Denken
und Dichtung vor, ja in aller Differenz eine erkennbare Einheit. Diese
Einheit trigt eine bestimmte Stilgebirde, welche J. Pritz in thren Formen
minutiés nachgearbeitet hat?, und die in und tber all dem voller roman-
tischer Botschaft ist. Denn in ihr wird angesagt die entschlossene conver-
sio ad phantasmam, der gegeniiber die saure Arbeit des Begriffs nicht zu-
ruckriickt, sondern in reiner Dienstbarkeit gebraucht wird. Romantik als

2l VIERKANDT, Alfred, Dualismus im modernen Weltbild, Berlin 1923, 125.

22 Kirchlich wurde das nicht giinstig aufgenommen. Im Breve Eximiam tuam von
1857 wurde vielmehr geriigt, «daB in den Bichern Gtunthers die gesunde sprachliche
Form aufs schwerste verletzt wird» (DH 2831) — eine Kritik, die von den vielen Verur-
teilungspunkten gegen Giinther J. Pritz als die einzige sachrichtige hielt (PRITZ, Jo-
seph, Anton Giinther (1783-1863), in: FRIES, Heinrich/SCHWAIGER, Georg (Hgg.), Ka-
tholische Theologen Deutschlands im 19. Jahrhundert. Bd. I, Miinchen 1975, 348-375,
bes. 363).

2 NETTESHEIM, Josephine, Anton Giinther (1783-1863) und der Schliiterkreis in
Miinster. Zu einigen bisher unveréffentlichten Briefen, in: AGPA 44 (1962) 281-312,
hier 283.

2 PRITZ, Zur literarischen Form 197-226 (s. Anm. 1).



«Denken ist = Unterscheiden» 69

solche Einheit von Denken und Dichten st68t damit gegen eine abstrakt
verstandene «Allgewalt des Begriffes»® in die Sphire vor, die nicht mehr
verichtlich belichelt, dall der denkende Mensch «so zirtlich mit der Ma-
terie sein»?® (Hegel), sondern sich in Ehrfurcht vor dem Wirklichen?
tiber dessen Sinn und dessen Sein verstindigen will. Und das geschieht in
einem zweifachen Schritt: zunichst als Denken dessen, was ist, in seinem
Wahrgenommensein (als Wissen der Erscheinungen oder als erste Refle-
xion), dann aber als Denken der Erscheinung auf deren prinzipielles Sein
hin (als Wesenserkenntnis oder als zweite Reflexion).?

Wirklichkeitswahrnehmung nun ist stets sprachlich verfalte Wahr-
nehmung, deren Sprache zunichst dem erweckenden Logos der Dich-
tung niher sein dirfte als der Reflexionssprache. Basiert die zweite Re-
flexion auf der ersten, so wird auch sprachlich in der zweiten Reflexion
etwas von diesen ersten Anstirmen der Wirklichkeit im evokativen, im
poetischen Logos merkbar bleiben. Be1 Gunther springt das auffillig ins
Auge. Doch diese Poetik des Denkens ist keine Sonderheit Gunthers al-
lein, sondern liBt sich an Hegel genauso erfassen, dessen Denken und
Schreiben literarischer Einweisung nicht entbehrte. Epigonen da und
dort neigten spiter zur Formalisierung und verloren das Originale der
Meister.

Unverkennbar arbeitet in solcher geistigen Gesinnung und solchem
Denkstil ein rebellisches Grundmotiv, das fir die Wirklichkeit kampft.
Doch nicht sentimentale Reminiszenz stachelt diesen Kampf auf. Thren
geistig-wissenschaftlichen Kampf wollte die romantische Denkweise viel-
mehr so fithren, daB} sie die besten Resultate der Aufklirung bewahrte
und weitertrieb. Aufklirung gilt jetzt, in der geistvollen Romantik, (wie-
der) als Auseinanderhalten, als Klirung, also als Unterscheiden, als kriti-
sche Differenz. Denn es will — so wie beste romantische Dichtung — aus
dem einheitlichen Zusammenschlag Differenzen sondern, die fiir das
Denken des Wirklichen unerliflich erscheinen. In bezug auf die Kunst
und ihren Gehalt bei Novalis hat Th. Mann den bemerkenswerten Satz
geschrieben: «Es ist romantisch, in der Kunst nicht etwa «Natur» zu se-

5 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 9. Enzyklopidie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse (1830). Zweiter Teil: Die Naturphilosophie. Mit den
miundlichen Zusitzen, Frankfurt a.M. 1970, 287 (§ 325, Zusatz).

% Ebd. 138 (§ 282, Zusatz).

7 In aller Ambivalenz hat dies in seinen unablissigen geistesgeschichtlichen Stu-
dien E. Przywara immer wieder als ihr Signum hervorgekehrt (ZECHMEISTER, Martha,
Gottes-Nacht. Erich Przywaras Weg negativer Theologie, Miinster 1997, 63-70 [Reli-
gion-Geschichte-Gesellschaft 4]).

2 PRITZ, Glauben und Wissen 79 (s. Anm. 1).



70 «Denken ist = Unterscheiden»

hen, sondern das Gegentei/ davon: in der Zweibeit von Geist und Natur, de-
ren Verschmelzung im Dritten Reich aller Romantik als Ziel der Huma-
nitit vorschwebt, ordnet sie die Kunst durchaus der Sphire des Geistes
zu, denn ihres Wissens ist Kunst wesentlich Sinn, BewuBtsein, Einheit,
Absicht.»® Kein Zufall, daB aus solcher Atmosphire als Gegenstiick zur
Naturwissenschaft die Geisteswissenschaften thren Namen finden konn-
ten’ und bis heute als romantisches Vermichtnis im Corpus der Wis-
senschaften zugegen sind. Revolutionir aber ist diese Gesinnung darin:
Sie verteidigt gegen die Negation allen Geistes in naturalen Prozessen
dessen wesenhafte Selbstindigkeit, sie kimpft gegen beider substanzielle
Einheit und fiir eine formal gedachte, anthropologische Synthesis in we-
senhafter und moralischer Hinsicht, sie verteidigt damit die Zukunft, das
Offene, und sie tut dies in ihrem sprachlichen Stil, in dem nicht das
Systemische triumphiert, sondern das Fragmentarische zur doppelten
Einweisung wird: Rekapitulation des Verlorenen und Botschaft des Voll-
endeten. Gunthers Schrifttum ist denn auch voll von diesen andeutenden
Beziigen, von kryptischen Verweisen, von einem Stakkato des bewegli-
chen Gedankens, der nie sich selbst und seine Logik verteidigt — dies
wohl auch, aber stets nur indirekt —, sondern Advokat geistig offener Er-
kenntnis bleiben will.

Zu all dem vollzog sich in der Romantik die Neuentdeckung der Pra-
xis und der Positivitit, die sich nie in ein bloB Gesetztes verwandeln 1a3t.
Sie teilte also keineswegs die idealistische Aufhebung, wenn nicht gar
Verachtung des Gegebenen.3! Die Zukehr zum Gegebenen ergab sich fiir
Gunther aus seinen biblisch-theologischen Studien, die er mit Kants prak-
tischer Philosophie verband. Von da aus wandte er sich gegen zeitge-
nossisch gnostische Formen, die auf Selbsterlosung durch absolute Ex-
kenntnis tendieren, und betonte, «daBl kein Wissen, sondern nur eine Tha?
die Welt erlost habe»*? In diesem Gedanken verteidigte Giinther das

# MANN, Thomas, Die Stellung Freuds in der modernen Geistesgeschichte, in:
DERS., Essays. Bd. 3: Ein Appell an die Vernunft 1926-1933. Herausgegeben von Her-
mann Kurzke und Stephan Stachorski, Frankfurt a.M. 1994, 122-154, hier 135; Her-
vorhebungen von W. K.

30 BLUMENBERG, Hans, Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt .M. 21989, 244; PAN-
NENBERG, Wolfhart, Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt a.M. 1987, 75.

31 SCHOLEM, Gershom, Nachwort, in: ROSENZWEIG, Franz, Der Stern der Erl6-
sung. Mit einer Einfilhrung von Reinhold Mayer und einer Gedenkrede von Gershom
Scholem, Frankfurt a.M. 51996, 525-549, bes. 530f.

32 KNOODT, Peter, Anton Giinther. Eine Biographie. 1. Bd. Mit dem Bildnisse
Giinther’s, Wien 1881, 104f. Der Giintherianer und Fundamentaltheologe Johann Ne-
pomuk Ehrlich hat diesen Gedanken Giinthers unmittelbar aufgenommen, wenn er
schreibt, daB es darum gehe, «die That der Erlisung selbst begleiten und bezeugen — oder



«Denken ist = Unterscheiden» 71

Faktische als das Unvordenkliche. Und er verteidigte es, um die offenen
Perspektiven des Nachdenkenden durch das Ungedachte und Ungekom-
mene, durch das Umwilzende, weil nie zu Erwartende und in diesem
Sinn durch das Re-volutionire zu stiitzen. DaB} darin freilich auch wieder
Hegelsches Denken sich umtrieb, ist unschwer zu erkennen: dies nim-
lich, daf} ohne die Positivitit der christlichen, bei Hegel der absoluten Re-
ligion** das Denken nicht weitergebracht worden wire.

Damit zeigt sich, wie sehr Guinther nicht ohne Hegelschen Geist ge-
dacht hat und zu verstehen ist, wie er mit thm iiber thn hinausgehen
mulBlte, seine Schwierigkeiten und Aporien benennt, sie zu iberwinden
und ihnen schlieBlich in der neuen Zeit mit einer kritischen Denkweise
gerecht zu werden suchte, die er unter den Titel des Dualismus gestellt
hat. Erst durch diese Nihe Giinthers zu Hegels Denken aus spekulativen
und zeitlichen Griinden konnte die Kritik Giinthers und mancher seiner
Schiiler an Hegel so drastisch ausfallen — eine Kritik, die wesentlich dazu
betrug, das eigene Denken zu formen. Dieser sein Ansatz ist im folgen-
den kurz zu skizzieren.

II. Denken in Konfrontation mit der Zeit

1. Fundament des Ich

Treffend hat P. Wenzel Giinthers Denken als «Kampfsystem»** darge-
stellt. Damit klirt sich nochmals dessen rebellisches Motiv. Die Kon-
frontation, in die sich das Denken Giinthers und der Wiener Theologi-
schen Schule begab, fithrte zwei Fronten herauf: die erste, welche sich
gegen eine subjektvergessene Metaphysik stellte — vor allem in der Neu-
scholastik ausgebildet —, die zweite, die sich gegen identititslogische
Formen von Theologie wandte. Schon an diesen beiden Beziigen wird
sichtbar, daB Giinther nie einer doppelten Vernunftarbeit zusprach, e1-
nem epistemologischen Dualismus, in dem sich Philosophie und Theo-
logie ihre Rayons schiedlich teilten; denn der Geist des Menschen ist
nicht dualistisch bestimmt, sondern einer in seinen verschiedenen Denk-

endlich die Erlosungsthat nicht nur als eine bereits geschebene, sondern auch als eine im
Leben der Menschheit bereits wirksame manifestiren» (EHRLICH, Johann Nepomuk,
Leitfaden fiir Vorlesungen tiber die allgemeine Einleitung in die theologische Wissen-
schaft und die Theologie der Religion und Offenbarung als I. Theil der Fundamental-
Theologie, Prag 1859, 179). Damit hebt er die unbedingt vorausgesetzte praktische Po-
sitivitit allen Glaubens und seines Denkens hervor.

3 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 16. Vorlesungen iiber die Philosophie
der Religion I, Frankfurt .M. 1969, 28-30 u. 43f.

3 WENZEL, Das wissenschaftliche Anliegen 192-238 (s. Anm. 1).



72 «Denken ist = Unterscheiden»

momenten, und darum ist der von Giunther unternommene Nachweis
der «Rationabilitit des Christentums ohne Ausschlull des ubernatiirli-
chen Anspruchs und Inhalts»® (J. Pritz) ihm philosophische und theo-
logische Pflicht zugleich.

Was Gunther nun in betont neuzeitlichem Denkstil ansetzte, las sich
zuriick dber Hegel und Kant zu Descartes. Als Descartes im tiefgriindi-
gen Zweifel nach dem einen Fundament suchte, das unverbriichliche
GewiBheit sicherte, stieB er auf sein Ich. Denn alsbald «machte ich die
Beobachtung, da3 wihrend ich so denken wollte, alles sei falsch, doch
notwendig ich, der das dachte, irgend etwas sein miisse, und da ich be-
merkte, daB3 diese Wahrheit «ch denke, also bin ichs ... so fest und sicher
wire, daB3 auch die tiberspanntesten Annahmen der Skeptiker sie nicht zu
erschiittern vermochten, so konnte ich sie meinem Daflirhalten nach als
das erste Prinzip der Philosophie, die ich suchte, annehmen.»*

Diesem Fundament lagen Erfahrungen voraus, die den denkenden
Menschen seiner bis dahin bekannten Welt entfremdet hatten. Als Des-
cartes sein Ich dachte, lag ein gutes Jahrhundert von sich iiberstiirzenden
Entdeckungen zuriick, welche die bis dahin geglaubte Welt von Grund
auf umstellten. Eine epistemologische Erschiitterung ging dem Ganzen
nach: Was gilt denn Erkenntnis, wenn sie auf Angenommenes und
Wahrscheinliches gestiitzt ist? Was gilt sie, selbst wenn sie auf Faktisches
rekurriert und deduktiv erschlossen wird? Verdacht mulite sich regen,
daB} die kollektive Ahnungslosigkeit vor dieser neuen Zeit ein grund-
sitzliches Erkenntnisproblem anzeigte, das zwar in den humanistischen
Epistemologien bereits erkannt, nicht aber bearbeitet wurde.*’

Erst Descartes brach wirklich ab und setzte neu an. Und er tat dies
so, daB3 er alle Unmittelbarkeit des Anschauens aufgrund seiner mogli-
chen Fiktionen durch die entscheidende Vermittlung des Geistes ersetzte
— die er gleichwohl spiter wieder verlor, indem er diesen zu einer res co-
gitans herabsetzte. Aber immerhin: In dieser Vermittlung, durch die das
Ich sich erfaB3t, hatte sich ein neues Denkfundament einrichten lassen,
vermittelt durch die Kritik, die der Zweifel ist. Das Ich aber bedeutet
keine herzeigbare Entitit, kein Dies-da, darum auch kein Trugbild, son-
dern es ist vermitteltes Resultat einer geistigen Leistung, in der das Ich
entdeckt wird als das selbst in der Form dieser Leistung wirklich (aber
noch nicht notwendig wahrhaft) Titige. Aus dem Zweifel und seiner

35 PRITZ, Glauben und Wissen 68 (s. Anm. 1).
3% DESCARTES, Abhandlung tiber die Methode 31 (s. Anm. 10).

37 MOJsISCH, Burkhard, Epistemologie im Humanismus. Marsilio Ficino, Pietro
Pomponazzi und Nikolaus von Kues, in: FZPhTh 42 (1995) 152-171.



«Denken ist = Unterscheiden» 73

Voraussetzungsreflexion erhebt sich darum mit Notwendigkeit die un-
zweifelhafte Gegebenheit des Ich.

Was Descartes entfaltete, bildete fiir alles folgende Denken die un-
erliBBliche Voraussetzung. Kant hat es denn auch als transzendentales
Gesetz formuliert, wenn er er klirt, dall das Ich denke «das Vehikel aller
Begriffe iiberhaupt, und mithin auch der transzendentalen sei, und daher
eben sowohl transzendental sei, aber keinen besondern Titel haben kon-
ne, weil er nur dazu dient, alles Denken, als zum BewuBtsein gehorig,
aufzufiihren.»®® Auch hier wieder: Das Ich ist vermittelt, und da es selbst
die Instanz der Vermittlung ist, kann es nicht einfachhin kategorialisiert
werden, sondern ist aller Kategorienbildung als dessen faktisches Fun-
dament vorauszusetzen.

2. Giinther im Zwielicht: Rationalismus?

Genau dies hat Giinther aufgenommen;* damit jedoch hat sich Giinther
einem Ansatz verschrieben, welcher der neuscholastischen Philosophie
und Theologie in katholischer Tradition fremd blieb. Und so geriet er
rasch in Verdacht, alles philosophisch und theologisch Relevante in der
Weise eines offenbarungsfeindlichen Rationalismus zu vermitteln;* zu-
gleich las man sein Denken im Zusammenhang mit den umwilzenden
politischen Ereignissen, die ohne Aufklirung nicht méglich geworden
wiren. Denn immerhin hatte die transzendentalphilosophische Position
allen Menschenwesen das Ich vindiziert und damit entscheidend stiitzen
konnen, daBl Ungleichheiten, durch Geburt oder andere zufillige Begeb-
nisse erzeugt, keineswegs ans Wesen des Menschen selbst rithren und
deshalb grundsitzlich abzuschaffen sind. Im revolutioniren Ruf nach /-
berté, égalité, fraternité von 1789 tonte das Pathos der transzendentalen
Philosophie des freien Geistes des Menschen wenigstens indirekt mit, wie
diese auch von den politischen Kimpfen entscheidende Impulse empfing.
Als dann, jeweils wieder von Frankreich ausgehend, in den Jahren 1830
und 1848 abermals revolutionire Eruptionen durch Europa bebten,
riefen die restaurativen Krifte nach Konsolidierung. Auch der zunichst
offene Papst Pius IX. setzte nach 1848 auf den Absolutismus.*! Die dem
folgende innerkirchliche Losung hitte schroffer (und abstrakter) kaum
sein konnen: «reine Vernunftautonomie — von dullerer Autoritit be-

3 KANT, Immanuel, KrV A 341.
3 GUNTHER, Anton, Siid- und Nordlichter am Horizonte speculativer Theologie.

Fragment eines evangelischen Briefwechsels, Frankfurt a.M. 1968 (unverinderter Nach-
druck von Wien 1882), 151f.

4 POTTMEYER, Der Glaube 310 (s. Anm. 1).
# FRANZEN, August, Kleine Kirchengeschichte, Freiburg/Br. 121984, 337.



74 «Denken ist = Unterscheiden»

stimmter Glaube» (P. Eicher).*? Im Zentralbegriff der Aufklirung, eben
dem der Kritik®, gewann dann der Autorititsbegriff vorerst eindeutig
pejorative Geltung, wihrend er in Restaurationskreisen als Kampfparole
aufgekommen ist. Dadurch hatte sich allerdings auch die mittelalterlich-
scholastische Offenheit hinsichtlich des Verhiltnisses von auctoritas und
ratio* verengt. Im Gefolge dieser Alternative, die schon von Gregor XVI.
herkam, formierte sich eine verurteilungsfreudige innerkirchliche Atmo-
sphire, der so verschiedene Denker wie F. de Lamennais®, L.-E. Bau-
tain*6, A. Bonnetty*’, G. Hermes*, ]J. Frohschammer®, I. Déllinger® so-
wie eben auch A. Gunther’ und sein Schiiler ]J. B. Baltzer’? zum Opfer
fielen. Unterstiitzt wurde diese geistige Atmosphire neben der Neuscho-
lastik zusitzlich durch den franzosischen Traditionalismus — wenn auch
in de Lamennais selbst schon verurteilt —, mit dem Giinther aufgrund
seiner vernunftfeindlichen Position, die in sich schlieBlich voller Skep-
sis® ist, auch hart ins Gericht ging. Dieser nimlich unterstellte alles Ver-
nunfthafte der kirchlichen Autoritit, weil die Vernunft, «des Teufels Hu-
re»**, heillos korrumpiert sei. Giinthers Einschitzung des Traditionalis-
mus und seiner Haltung ist denn auch eindeutig: «Das Einzige, was wir
zu thun haben, besteht darin: die Entscheidung der Autoritit zu verneh-
men und anzunehmen. Digjenige anhioren, welche wissen, dieB ist das eingige

42 EICHER, Peter, Offenbarung. Prinzip neuzeitlicher Theologie, Miinchen 1977,
115; dazu auch: POTTMEYER, Der Glaube 59 (s. Anm. 1).

# SCHALK, Fritz, Art. «Aufklirungy, in: RITTER, Joachim (Hg.), Historisches Wér-
terbuch der Philosophie, Bd. 1, Basel, Stuttgart 1971, 620-633, bes. 622-625.

# VEIT, Walter, Art. «Autoritit», in: RITTER, Joachim (Hg.), Historisches Wérter-
buch der Philosophie, Bd. 1, Basel, Stuttgart 1971, 724-727, bes. 725.

 DH 2730-2732.

% DH 2765-2769.

4 DH 2811-2814.

% DH 2738-2740.

4 DH 2850-2861.

0 DH 2875-2880.

5! DH 2828-2831.

52 DH 2833.

3 HOTZEL, Norbert, Art. «Traditionalismus», in: LThK 210, 299-301, hier 300:
«Der T. ist eine extreme Reaktion gg. den individualist. Rationalismus u. den aufklire-
rischen Anthropozentrismus. Durch den Skeptizismus sieht sich der T. eher bestitigt als
gefihrdet.»

% GUNTHER, Anton, Peregrin’s Gastmahl. Eine Idylle in elf Octaven aus dem deut-
schen wissenschaftlichen Volksleben mit Beitrigen zur Charakteristik europiischer
Philosophie in ilterer und neuerer Zeit, Frankfurt a.M. 1968 (unverinderter Nach-
druck von Wien 1882), 426; hier zeichnet sich wieder eine eigentiimliche Nihe zwi-
schen Lutherischem und traditionalistischem Denken nach.



«Denken ist = Unterscheiden» 75

Princip der Wissenschaft und des Glaubens»® Doch darin findet sich ein
tiefer Widerspruch. Denn was sollte die Autoritit noch stiitzen in ihren
Anspriichen, wenn sie selbst keine vernunfthafte Vermittlung ist, sie je-
denfalls nicht notwendig in sich trigt? Woher nimmt die Autoritit ithre
Berechtigung, wenn nicht rein aus sich selbst? Da bildet sich ein circulus
vitiosus; Glinther schlieBt: So ist «die Awforitat in ihrem Urguell verdoz-
ben, und das Zeugniff in seiner Wurgel angegriffen. DieB ist der Skepticis-
75

Ohne vernunfthafte Tatigkeit des Ich wird also der Glaube blind und
seine Rede leer. So bietet sich Giinther, um die aus Griinden des Glau-
bens selbst geforderte Synthese von Glauben und Wissen’” zu bewahren
oder neu zu erringen, keine Alternative zum Selbstdenken. «Unsere Be-
stimmung ist sehr klar; wir sollen philosophiren, und den Glauben durch Phi-
losophie wieder erlangen; wir mussen Gelebrte werden, um wieder Christen u
werden».’® Gelehrte werden konnen die Christen aber nur, wenn sie fest
bei der vermittelten IchgewiBheit ansetzen, weil «alle GewiBheit vom
Jfremden Seyn (selbst von einer historisch-factischen Offenbarung) ... von
der GewiBheit des eigenen Seyns»® abhingig ist und bleibt; von allem
Wissen, zuhochst dem Wissen um Gott, gilt in dieser neuzeitlichen Per-

spektive, daBB es wohl «nur Bedeutsamkeit erlangt im Umgang der Ver-
nunft mit sich selbst» (E. Salmann).%

3. Anthropologischer, theologischer und epistemologischer Dualismus

An dieser Stelle nun greift das ein, was Giinther mit Dualismus meint.
Denn der sich denkende Geist weill um seine wesenhafte Einzelheit, die
sich immer nur als dieses einzelne Ich denken kann. Fiir Glnther folgt
konsequent daraus: Alle Einheit, die erzielt wird, ist nur dann als Identi-
tit begreifbar, wenn sie ein Wesen selbst betrifft und denkerisch entfal-
tet. Identitit bedeutet Wesensidentitit, nicht aber Totalitit der Wesen.
Die Wesen untereinander sind durch Wesensgrenzen streng geschieden,

% Ebd. 240f.

% Ebd. 241.

57 DERS., Januskopfe. Zur Philosophie und Theologie. Unter Mitwirkung von Jo-
hann Heinrich Pabst, Frankfurt a.M. 1968 (unverinderter Nachdruck von Wien 1882),
252. ]. Reikerstorfer hat in dieser Synthese die unausgesetzt gegenliufige Verweisung
von Glauben und Wissen aufeinander bei Giinther hervorgehoben: REIKERSTORFER,
Kritik der Offenbarung 437-439 (s. Anm. 1).

58 GUNTHER, Peregrin’s Gastmahl 252 (s. Anm. 54).

¥ Ebd. 253; dazu auch 316f., 338.

6 SALMANN, Elmar, Der geteilte Logos. Zum offenen ProzeB von neuzeitlichem
Denken und Theologie, Rom 1992, 95 (Studia Anselmiana 111).



76 «Denken ist = Unterscheiden»

zwischen thnen hat keine wesenhafte, sondern stets nur formale und re-
lationale Vermittlung statt; dies erweist sich nach Ginther besonders an
derjenigen eigentiimlichen Einheit, die der Mensch ist. Denn der Mensch
ist keine Identitit, sondern ein Doppelwesen, in dem die Faktoren des
Geistes und der Natur im anthropologischen Verein unterschieden blei-
ben: Er ist organische Synthese von Natur und Geist®!, niherhin «das
dynamische Vereinwesen von Natur und Geist» (J. Pritz).¢? Damit ist der
anthropologische Dualismus in seinem Grundsatz erfaf3t.

Giinther verfolgte mit dieser geisttheoretischen Scheidung eine
schlieBlich theologische Einweisung. Denn so wie der Mensch im Selbst-
denken sich erfal3t, so begreift er in sich unausweichlich einen grundsitz-
lichen Wesensdualismus von Geist und Natur, aber auch die Dualitit
von Erscheinendem und Wesenhaftem®, welche Zweiheit sich im Ich
bewullt wird, nachdem es zu sich erweckt worden ist. Diese Erweckung
ist unerliBlliche Voraussetzung fiir den faktischen Erkenntnisverlauf; ihr
gibt sich dem denkenden Menschengeist unmittelbar auch dieser Gedan-
ke mit: Das Ich kann sich nicht selbst setzen, d. h. sich nicht durch sich
zur Erscheinung bringen. So weil} es sich als grundsitzlich bedingt zu-
letzt durch ein Unbedingtes.®* Mit Gunthers Worten: «Was nicht durch sich
erscheinen, kann noch weniger durch sich seyn — und daher: Was nicht durch sich
erscheint, ist auch nicht durch sich — folglich, durch ein anderes, was in letzter
Instanz Etwas 1st, das durch sich 757 und durch sich erscheint.»%

Als wesenhaft Bedingtes ist es zugleich dullerlich Beschrinktes und
darin ein Endliches und also, weil es doch da ist und erscheint, ein Ge-
schaffenes.® Als Geschaffenes aber ist es ewig wesensdifferent zum Un-
bedingten, zum Unbeschrinktem, der Schopfer ist. So erreicht Gunther
auf diesem Pfad der Spekulation die Wesensdifferenz von Gott und
Mensch, indem er alles Emanative in diesem Verhiltnis negiert. Dies ist
thm deshalb dringlich, weil sonst entweder das Unbedingte in den Wirbel
des Bedingten gerit oder anders das Bedingte eine bloB scheinbare, also
keine selbsteigene und wirkliche Gegebenheit wire, mithin in seinem be-
dingten Sein voriibergehende Chimire — die Falle des Identititskonzep-
tes. Wegen dieser letzteren Folge schitzte Giinther auch L. Feuerbachs

" GUNTHER, Anton, Euristheus und Heracles. Metalogische Kritiken und Medita-
tionen, Frankfurt a.M. 1968 (unverinderter Nachdruck von Wien 1882), 195f.

2 PRITZ, Glauben und Wissen 80 (s. Anm. 1).

6 Ebd. 77.

% OsswALD, Anton Giinther 62 (s. Anm. 1).

% GUNTHER, Siid- und Nordlichter 144f. (s. Anm. 39).

% DERS., Thomas a scrupulis. Zur Transfiguration der Personlichkeits-Pantheismen
neuester Zeit, Frankfurt a.M. 1968 (unverinderter Nachdruck von Wien 1882), 90.



«Denken ist = Unterscheiden» 77

Denken als ehrliche philosophische Leistung hoch ein, weil er in ihr die
Konsequenz eines monistischen Denkens sich ausgelegt sah, an deren
notwendigem atheistischem Ende ein bloB noch naturgesittigtes All
steht.%

Diese philosophische Reflexion weist also direkt ans Theologische
und erhirtet es. Denn im Topos des biblischen Schopfers der Welt ist
diese Bedingtheit in der Weise eines solchen Verhaltnisses ausgesagt, daf3
die grundsitzliche Dualitit, in der sich das Ich findet und weiB, sich in
die absolute Dualitit von Gott und Nichtgott fortfiihrt und formal in
allen dadurch begriindeten Bereichen durchhilt. Giinthers groBer Ge-
danke, der im Rahmen der Wiener Theologischen Schule unumstritten
giltig blieb, lag theologisch darin, daf3 er hinsichtlich der Schépfungsbe-
stimmung den garstig breiten Graben der absoluten Wesensdifferenz
von Gott und Nichtgott durch die Hervorkehr des ex nzhilo der Schop-
fung offen hielt. Gott denkt sich zwar nach Giinther als Ich und damit
auch seine eigene Negation, sein Nichtich, doch dies ist nur formal not-
wendig, so dal} das Faktum des gottlichen Nichtich sich aus der formalen
Notwendigkeit des Nichtich Gottes nicht erschlieBen 1aBt.% Wenn Schop-
fung wirklich ist, dann als freier Gegensatz Gottes, als sein Nicht, das aus
Nichts geschaffen ist, als seine Kontraposition, wie sie als «Nicht-Gott®
die Umkehr Gottes selbst ist. Dies zeigt sich wieder im Ebenbild™, das
der Mensch als Mittelpunkt des Kosmos™ ist. Es spiegelt triadisch den
trinitarischen Gott umgekehrt wider: Das Ebenbild ist formal eins in we-
senhafter Differenz, Gott aber ist wesenhaft eins in formal-trinitarischer
Differenz.

Wenn das auf die Frage des Verhiltnisses von Theologie und Philo-
sophie bezogen wird, so liB3t sich schlieBen: In all dem verhielt sich Giin-
thers Theologie zu seinem philosophischen Ansatz nicht wie die Vollen-
dung und Vereinheitlichung des philosophisch Denkens, sondern wie die
Affirmation des vom reflektierenden Ich aus Gedachten, indem sowohl
Philosophie wie Theologie innerhalb der Synthese von Glauben und Wis-
sen vollzogen wird und Denken des Menschen von verschiedenen me-
dischen Ausgangspositionen ist.

67 DERS., Ludwig Feuerbach und seine Richter, in: Lydia 11/2 (1851) 1-191, hier
172£

68 DERS., Peregrin’s Gastmahl 151 (s. Anm. 54).

8 DERS., Vorschule zur speculativen Theologie des positiven Christenthums. 1. Ab-
theilung: Die Creationstheorie, Frankfurt a.M. 1968 (unverinderter Nachdruck von
Wien 1882), 117.

" PRITZ, Glauben und Wissen 83 (s. Anm. 1).

" Ebd. 82.



78 «Denken ist = Unterscheiden»

4. Offenbarung Gottes als Geschichte

An dieses Unterscheidungsdenken banden sich allerdings Widerstinde.
Denn mit thm wurden einige theologisch geliufige Bestimmungen wie-
der fraglich, nicht zuletzt diejenige, welche der Abwehr religionskriti-
schen Denkens dienen sollte: der Begriff der Offenbarung;’? Hegel wan-
delte ihn zu einem emphatischen Begriff fiir Geschichte und Theologie™
und pointierte ihn als Selbstoffenbarung des absoluten Geistes in all sei-
nen Diremptionen.” Fiir Giinther bedeutete dies jedoch, daB ein so be-
stimmter Offenbarungsbegriff die Wesensdifferenz von Gott und Nicht-
gott wieder aufhebt. Deshalb vermied er nachweislich von seiner ersten
selbstindigen Schrift an, der Vorschule, die Bestimmung der Selbstoffen-
barung fiir Gottes Kundgabe in Welt und Geschichte. Thm war dies un-
geeignet aufgrund der hintergriindigen Auffassung eines jeden Emanati-
onsdenkens, in dem die «Ansicht von der Weltwerdung [Gottes] durch
die Schopfung ... die We/t zugleich als Selbstoffenbarung Gottes als des
allervollkommensten Wesens aufstellen»’ muB; dagegen gilt nach thm, nichts
in der Welt so zu interpretieren, daB es «zum Otrgane der Se/bstoffenbarung
Gottes»’® gemacht wird. Das sind klare Worte eines geraden Denkens.

Verlust Gottes deshalb? Gerade die hochdifferenzierte Geschichts-
theologie Giinthers, die zwischen dem ersten Adam und seiner Siinde
sowie dem zweiten Adam und seiner Erl6sung dialektisch pendelt und
ihn denken 14Bt, dal der Erhalt des Menschengeschlechts, das durch die
Stinde den Tod verdient hat, durch den Erloser wirklich geworden ist,
aber auch die Kunft des Erlésers nur durch die Generationenfolge mog-
lich werden konnte” — diese hochdifferenzierte Geschichtstheorie erfor-
derte keineswegs mehr eine Bestimmung Gottes, die durch die Idee einer
strengen Se/bstoffenbarung Gottes gefestigt werden muBte; es geniigte,
der Geschichte selbst zu lauschen und sie zu bedenken, um auf diese
vermittelte Weise mit Gott zu tun zu bekommen. Nirgends findet sich
bei Giinther ein wunderbar auftauchender, fast gespenstischer Deus ex
machina. Gunther war kritisch genug zu wissen, daf} das Ergebnis eines
jeden Emanatismus an Gott Verrat tibt.

2 EICHER, Offenbarung 87-107 (s. Anm. 42).

™ SALMANN, Der geteilte Logos 318 (s. Anm. 60). ‘

™ HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 10. Enzyklopidie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse (1830). Dritter Teil: Die Philosophie des Geistes. Mit
den miindlichen Zusitzen, Frankfurt a.M. 1970, 27ff. und 372ff. (§ 383. Zusatz und
§ 564).

> GUNTHER, Vorschule I 34 (s. Anm. 69).

6 Ebd. 53.

" PRITZ, Glauben und Wissen 99f. (s. Anm. 1).



«Denken ist = Unterscheiden» 79

5. Giinther und das kirchliche Lehramt

Doch diese theologisch-philosophische Epoché Giinthers zugunsten der
Gottes- und der Weltidee war verdichtig. Denn damit stoberte er die ge-
heimen Identititen auf, mit denen Religion gemacht wurde. Was aber lag
dann niher, als Giinthers Denken beizumessen, dal3 es wie alles rationa-
listische Denken «im aufklirerischen Deismus und Autonomismus»’™
wurzle? Zwar muBlte zur Erhirtung vor allem des Autonomismus verges-
sen werden, wie sehr Gilinther das Faktum des Christentums und seines
Glaubens stiitzte.” Doch der Verdacht seiner Auflésung ging Gilinther
nach, weil er aus Scheu vor Pantheismus unmittelbare Einwirkungen Got-
tes wenigstens nicht thematisierte.

Wohin aber ist dann der Gedanke der Heilsgeschichte, des Handelns
Gottes in der Welt geraten? Wohin der Kosmos, in dem Gott sich selbst
zeigt? Wohin die Einheit, in der schlieBlich alles selig umfangen sein soll,
was noch zerstreut, zersplittert und unvollendet ist? Wohin die macht-
volle Reprisentanz, in dessen Sicherheit und Gewiheit Gott selbst sich
gibt und gegenwirtig erhilt? Das und vieles mehr bildete an den Fragen
mit, die um das Denken Giinthers zu kreisen begannen und schlieBlich
am 15. Juni 1857 im Breve Eximiam tuam® zu seiner Malregelung fiihr-
ten. 1864 bezog sich der Syllabus dann nochmals auf Irrtiimer, in denen
zweifellos Giinther wieder mitgemeint war®, so angeblich die Gleich-
stellung von Religion und Vernunft®, die Autonomie der Philosophie®,

8 MUCK, Otto, Art. «Rationalismus, in: LThK 28, 1005f., hier 1006.
™ PRITZ, Glauben und Wissen 71 (s. Anm. 1).
80 DH 2828-2831.

81 Pottmeyer bezieht den Satz 8 des Syllabus auf Giinther (POTTMEYER, Der Glau-
be 351 [s. Anm. 1]); der Kommentar Schonmetzers, der sich an die Sitze 8-14 (DH
2908-2914) anfiigt, stellt alle 7 Verurteilungssitze als groBtenteils mit dem Rationalis-
mus Gunthers verbunden dar. Aus Kenntnis des Denkens Giinthers und seiner Schii-
ler, die wohl mitgemeint sind, ergibt sich unbedingt eine Ausweitung der Absicht der
betreffenden Sitze des Syllabus iiber den Rahmen Pottmeyers hinaus; weil jedoch der
Satz 9 sich auf die nur historisch gebildete Vernunft bezieht, von der sich die Giin-
ther-Schule gerade in ihren Auseinandersetzungen mit D.F. Straul} (vgl. dazu etwa: ZUK-
RIGL, Jacob, Wissenschaftliche Rechtfertigung der christlichen Trinititslehre gegen die
Einwendungen ihrer neuesten Gegner mit besonderer Riicksicht auf die Glaubenslehre
des Dr. D. Fr. StrauBl, Wien 1846; BRUNNER, Sebastian, Die vier GroBmeister der
Aufklirungs-Theologie (Herder, Paulus, Schleiermacher, StrauBl). In ithrem Schreiben
und Treiben verstindlich und nach Méglichkeit erheiternd dargestellt, Paderborn, Miin-
ster 1888) deutlich unterschieden hat, kann dieser Satz nicht als Bestimmung des
Denkens der Wiener Theologischen Schule gelten.

8 DH 2908: «Da die menschliche Vernunft den gleichen Rang wie die Religion
selbst hat, sind die theologischen Wissenschaften genauso zu behandeln wie die philo-
sophischen.»



80 «Denken ist = Unterscheiden»

die Freiheit der Wissenschaft ohne lehramtliche Bindung®, die philoso-
phische Indifferenz hinsichtlich der Offenbarung Gottes®, die Unerheb-
lichkeit der Kirche hinsichtlich philosophischer Irrtiimer® sowie die Ab-
lehnung der Scholastik als unzeitgemilBes Denken®”. Solche massiven
Vorbehalte haben den Kreis um Giinther gefordert, Nachweise zu lie-
fern, die sowohl die theologische Legitimitit dieses Denkens in bezug
auf die Denktradition und kirchliche Lehre als auch dessen theologische
Verbindlichkeit angesichts der Zeit abzusichern unternehmen sollte. Zu-
gleich aber war Giinther selbst gefordert, mit seiner Verurtellung umzu-
gehen. Denn ihm wurde vorgehalten, dall er — und das beriihrt den ent-
scheidenden Punkt einer moglichen Unterwerfung — der menschlichen
Vernunft «leichtfertig das Recht des Lehramtes zuerkannt»® hitte.

Doch das entsprach nicht seinem Denken. Vielmehr lieB3 sich erwar-
ten, daf er sich, was auch tatsichlich geschah®, dem Urteil beugen wer-
de. Denn fordert der christliche Glaube «den Geist des Menschen zur
Verstandesthitigkeit»” heraus, und hielt Gunther auch fest, «daB3 der ge-
sammte wissenschaftliche Zustand der Menschheit in der Geschichte des
Lehrbegriffs nicht umgangen werden darf»’!, so mal} er dem Denken nie
die letzte Instanz in Glaubensfragen zu, sondern betonte: Das Dogma ist
unter dem Antrieb des Heiligen Geistes entstanden und deshalb infalli-
bel®?, es prisentiert den Gesamtglauben der Kirche verbindlich? und 1aBt

8 DH 2910: «Da der Philosoph etwas anderes ist als die Philosophie, hat jener das
Recht und die Pflicht, sich einer Autoritit zu unterwerfen, die er selbst als wahr aner-
kannt hat; aber die Philosophie kann und darf sich keiner Autoritit unterwerfen.»

8 DH 2912: «Die Dekrete des Apostolischen Stuhles und der rémischen Kongre-
gationen behindern den freien Fortschritt der Wissenschaft.»

8 DH 2914: «Die Philosophie ist ohne Riicksichtnahme auf die tibernatiirliche Of-
fenbarung zu behandeln.»

8 DH 2911: «Die Kirche darf nicht nur niemals die Philosophie riigen, sondern sie
muB sogar die Irrtiimer der Philosophie selbst dulden und es ihr tiberlassen, sich selbst
zu verbessern.»

87 DH 2913: «Die Methode und die Grundsitze, nach denen die alten scholasti-
schen Lehrer die Theologie ausbildeten, entsprechen keineswegs den Erfordernissen
unserer Zeiten und dem Fortschritt der Wissenschaften.»

8 DH 2829. Auch Baltzer wurde einer ganz ihnlichen Leichtfertigkeit geziehen:
derjenigen der Aburteilung gegnerischer Schulansichten als hiretisch (DH 2833).

8 PRITZ, Glauben und Wissen 52 (s. Anm. 1).

% GUNTHER, Anton, Vorschule zur speculativen Theologie des positiven Chri-
stenthums. 2. Abtheilung: Die Incarnationslehre, Frankfurt a.M. 1968 (unverinderter
Nachdruck von Wien 1882), 279.

' Ebd.

92 GUNTHER, Std- und Nordlichter 263 (s. Anm. 39).



«Denken ist = Unterscheiden» 81

sich, obzwar selbst nicht unmittelbar philosophisch-theologisches Den-
ken, gleichwohl in solchem Denken vermitteln.”* Freilich: Die Vermitt-
lung zum Dogma hin sowie des Dogmas selbst verwebt den gliubigen
Denker in ein uniiberschaubares Geflecht von Beziigen, so dal} eine L6-
sung im Konfliktfall nie einfach zu erreichen ist; doch zuletzt findet das
Dogma darin seinen lehrhaften und diszipliniren Sinn, Klarheit zu schaf-
fen, allerdings auch darin, die freie Verstindigung iiber den Glauben zu
fordern und nicht zu lihmen. Dieser Grundsatz Ginthers hinsichtlich
kirchlicher Stellung und Relevanz philosophisch-theologischen Denkens
blieb 1m Rahmen der Wiener Theologischen Schule unumstritten.

II1. Zeit der Bewahrheitung

So war der Schiilerkreis Giinthers ab den 40er Jahren des 19. Jahrhun-
derts gefordert, die zunehmend umstrittene Denkform Giinthers sowie
deren Resultate vor der kirchlichen Lehrtradition und der theologischen
Zeitgenossenschaft in ihrer Legitimitit auszuweisen.

Nun bestand die Eigenheit der Wiener Theologischen Schule darin,
dal} sie sich um einen Lehrer gebildet hatte, der niemals einen theologi-
schen oder philosophischen Lehrstuhl inne hatte. Zum einen herrschte
in Gilinthers Wohnstadt Wien gemichliche Traktattheologie, die seit
1842 am Lehrstuhl fiir Dogmatik der neuscholastische Theologe J. B.
Schwetz vertrat”, ein spiter bedeutender Opponent Gunthers. Zum an-
dern aber zog es Giinther grundsitzlich nicht in die akademische Lehre,
wohl deshalb, weil seinem sprihenden Geist eine Verschulung damals zu
eng gewesen wire. Deshalb schlug er selbst die renommierte Nachfolge
Schellings in Miinchen aus, die ihm 1844 angeboten wurde.”® Er blieb
Privatgelehrter, der jedoch gerade durch regelmiBige Privatzusammen-
kiinfte «Schiiler im eigentlichen Sinn des Wortes heranbildete und iber
sie die deutschen Universititen eroberte» (E. Mann).”

% DERS., Der letzte Symboliker. Eine durch die symbolischen Werke von Dr. J.A.
Mboller’s und Dr. F.C. Baur’s veranlaBite Schrift in Briefen, Frankfurt a.M. 1968 (unver-
inderter Nachdruck von Wien 1882), 293.

% DERS., Die Juste-Milieu’s in der deutschen Philosophie gegenwirtiger Zeit,
Frankfurt a.M. 1968 (unverinderter Nachdruck von Wien 1882), 61.

% KLAGHOFER, Wolfgang, Art. «Schwetz, Johannes Baptist», in: LThK 39, 352.

% PRITZ, Glauben und Wissen 33 (s. Anm. 1).

97 MANN, Die Wiener theologische Schule 5 (s. Anm. 1). Etwas unscharf ist darum
H. Schwedts Auskunft, die Giintherbewegung sei akademisch als die sogenannte «Wie-
ner Schule» zu bezeichnen (SCHWEDT, Art. «Giinther» 1105 [s. Anm. 2]), denn der Wie-
ner Schulen gab es wenigstens vier: eine fheologische, mit A. Giinther verbunden, eine
mediginische (MANN, Erwin, Das «zweite Ich» Anton Gunthers: Johann Heinrich Pabst,



82 «Denken ist = Unterscheiden»

Vertreten wurde sein Grundsatz der kritischen Differenz an ver-
schiedenen deutschen und 6sterreichischen Universititen. So schrieb Jo-
hann Nepomuk Ebrlich (1810-1864) seine Fundamentaltheologie?® aus
Guntherischem Geist, als er in Prag die Professur fiir Fundamentaltheo-
logie ausiibte, in der er einen bundesgeschichtlichen Durchblick gibt und
diesen geleitet sein liB8t von einer direkten Zugehorigkeit von Israel und
Kirche. Peter Knoodt (1811-1889) profilierte sich als Giinther-Mann in
Bonn und trat vor allem apologetisch zu Gunsten Giinthers hervor.”
Jakob Merten'™ (1809—1872) trieb Philosophie aus denselben Antrieben in
Trier, versuchte aber, die organische Synthese des Menschen von Geist
und Natur stirker als Gunther zu betonen — dhnlich wie Jacob Zukrigl™
(1807-1876), der in Tiibingen lehrte, wie Giinther aus Bohmen stammte
und die schroffe anthropologische Differenz Giinthers nicht zuletzt auch
durch einen umsichtigen, schulhaften Stil milderte. Johann Baptist Baltzer
(1803-1871), der vor der Verurteilung von Hermes diesem nahegestan-
den war, verschrieb sich als Dogmatiker Giintherischem Denken und
bot in seinen spiten Jahren zwischen 1867 und seinem Tod im Jahr 1871
einen grandiosen schopfungstheologischen Durchblick!’?, an dessen Ziel
der Mensch als Sabbatgeschopf stand — ein Gedanke, den er vom Giin-

Wien 1970 [Wiener Beitrige zur Theologie XXVII], 69-72), eine philosophische, die mit
dem Namen M. Schlick verbunden ist, und schlieBlich eine mittelalterlich-mystische im
14. Jahrhundert (GOTTSCHALL, Dagmar, Sprachtheoretische Uberlegungen Konrads
von Megenberg. Zum Prolog des Buch von den natiirlichen Dingen, in: FZPhTh 47 [2000]
77-100, bes. 77-79). — Von diesen Zusammenkiinften geben zwei Schriften ein tref-
fendes Bild: Giinthers eigene Schrift Peregrin’s Gastmahl (s. Anm. 54), aber auch eine
Schrift C.F. Hocks mit dem Titel Cholerodea (HOCK, Carl Ferdinand, Cholerodea. Zeit-
gemilde, Wien 1832).

% EHRLICH, Johann Nepomuk, Leitfaden I (s. Anm. 32); DERS., Leitfaden fiir
Vorlesungen uber die Offenbarung Gottes als Thatsache der Geschichte. II. Theil der
Fundamentaltheologie: die Offenbarung Gottes in der Zeit vor Christus, Prag 1860.

? Er war von der Richtigkeit von Giinthers Denken weit iiber dessen Verurteilung
hinaus iberzeugt und vertffentlichte noch anfangs der 80er Jahre seine Giinther-Bio-
graphie: KNOODT, Peter, Anton Giinther. Eine Biographie. 2 Bde., Wien 1881.

19 MERTEN, Jakob, Grundrif} der Metaphysik. Fiir Vorlesungen, Trier 1848.

101 ZUKRIGL, Jacob, Kritische Untersuchung iiber das Wesen der verniinftigen
Geistseele und der psychischen Leiblichkeit des Menschen, sowie iiber die Frage: In-
wiefern ist die verntnftige Geistseele die Form des menschlichen Leibes? mit Riick-
sicht auf den Streit der Gegenwart, auf die Concilien, Kirchenviter und Scholastiker,
Regensburg 1854.

12 BALTZER, Johann Baptist, Die biblische Schopfungsgeschichte, insbesondere
die darin erhaltene Kosmo- und Geogonie in ihrer Uebereinstimmung mit den Natur-
wissenschaften. Erster Theil, Leipzig 1867; DERS., Die biblische Schopfungsgeschich-
te, insbesondere die darin erhaltene Kosmo- und Geogonie in ihrer Uebereinstimmung
mit den Naturwissenschaften. Zweiter Theil: Aus dem literarischen Nachlasse des Ver-
fassers herausgegeben von Joh. Pet. Baltzer, Leipzig 1872.



«Denken ist = Unterscheiden» 83

therischen Dualismus aus reflektiert hat; denn der Mensch ist nicht nur
Natur wie das Tier, das im Schopfungslied auf den fiinften Tag gesetzt
wird; des Menschen Geist wird erschaffen am sechsten Tag und erweckt
am Abend dieses Tages, also in den Sabbat hinein. Der Kirchenhistoriker
Joseph Hubert Reinkens (1821-1896), der mit Baltzer in guter Verbindung
stand, geriet im Zug der Vorbereitung und Durchfithrung des Vaticanum
I in Giintherische Nihe, vertrat von da aus eine strenge Unterscheidung
zwischen Gottlichem und Menschlichem, bestritt die Deklaration der
pipstlichen Unfehlbarkeit!® wund gehorte schlieBlich zu den
Griindungsfiguren der Altkatholischen Kirche. Auf der anderen Seite ar-
gumentierte Sebastian Brunner (1814-1893), der Griinder der Wiener Kir-
chenzeitung, von einem strengen Katholizismusverstindnis her fiir eine
autarke Kirche, deren zentraler Kampf um die eigene Selbstindigkeit und
gegen fremde Einmischung ging;'™ daB er damit auch eine scharfe anti-
judische Polemik!% verband, gehort zu den bésen Schatten dieses manch-
mal maBlos polemischen Schriftstellers, der die spekulative Leistung Giin-
thers nur halb verstand und fiir seine Zwecke milbrauchte. Von diesen
beiden Zugingen zur Kirche unterschied sich das ekklesiologische Den-
ken von Johann Heinrich Pabst (1785 —1838), der ganz in Giinthers Sinn
eine spekulative Geschichtstheologie entfaltete, die sich aus der Dialektik
des ersten und des zweiten Adam ergab und von hier aus die konstitutive
Notwendigkeit sowohl des Weihestandes als der Reprisentanz Christi
wie des Ehestandes als der fiir Christus notwendigen und durch Christus
geheiligten Generationenfolge argumentierte.'® Der Benediktiner Theodor
Gangauf (1809-1875) lehrte Philosophie in Augsburg und vermittelte
uberzeugend Giunthers Ansatz vor allem mit dem des Augustinus.'”’
Georg Karl Mayer (1814-1868), mit Baltzer einer der treusten Giinther-

103 REINKENS, Joseph Hubert, Lessing tiber Toleranz. Eine erliuternde Abhand-
lung in Briefen, Leipzig 1883.

104 BRUNNER, Sebastian, Joseph II. Charakteristik seines Lebens, seiner Regierung
und seiner Kirchenreform. Mit Benutzung archivalischer Quellen, Freiburg i.Br. 21885.

195 Als ein Beispiel neben vielen: DERS., Lessingiasis und Nathanologie. Eine Reli-
gionsstorung im Lessing- und Nathan-Cultus, Paderborn 1890.

106 PABST, Johann Heinrich, Adam und Christus. Zur Theorie der Ehe, Wien 1835.

107 GANGAUF, Theodor, Metaphysische Psychologie des heiligen Augustinus. Erste
und Zweite Abtheilung, Augsburg 1852. Nach Giinthers Verurteilung hielt er es nicht
mehr fiir giinstig, mit ausdriicklichen Beziigen auf Giinther die kirchliche Autoritit zu
reizen; seine zweite Augustinus-Studie ist gleichwohl von Giinthers Denken deutlich
mitbestimmt: DERS., Des heiligen Augustinus speculative Lehre von Gott dem Dreiei-
nigen. Ein wissenschaftlicher Nachweis der objectiven Begriindetheit dieses christli-
chen Glaubensgegenstandes, aus den Schriften des genannten groBen Kirchenlehrers
gegen den unter dem Scheine der Wissenschaft dieses Grunddogma bekimpfenden
Unglauben, Augsburg 1866.



84 «Denken ist = Unterscheiden»

Freunde, auch noch in den Tagen nach 1857, lotete schon in seiner er-
sten Schrift'®, der viele weitere folgen sollten, als Bibliker und Dogma-
tiker in Bamberg die Sinnhaftigkeit dieses Ansatzes in der Frage nach der
Ursiinde Adams und ihren Folgen aus. Sie sei nicht im strengen Sinn
vererbt, weil Erbginge sich nur in der Natur ausmachen lassen, nicht im
Geist, dem allein Stinde zugemessen werden kann. Deshalb se1 Erbsiinde
in strengem Verstehen ein Fehlbegriff.!® Allenfalls ist die einzelne Natur
des Menschen, weil sie Moment der Generationenfolge ist, der Boden,
auf dem sich die Last der Stiindengeschichte weiter vermittelt oder tra-
diert, nicht aber vererbt. — Aus dieser Reihe der universitiren Lehrer
hebt sich Car/ Werner (1821-1888) ab; er folgte zunichst Gunther bis in
die Mitte der 50er Jahre, wandte sich jedoch aufgrund der Verurteilung
Ginthers ab, bestritt spiter manche Positionen Giinthers (vor allem den
anthropologischen Dualismus und den Entfall des Geschichtshandelns
Gottes''") und empfahl sich durch eine Reihe scholastischer Studien.!!
Er kann als Revisionist innerhalb der Schule gelten.

Daneben gab es noch einige Schiiler, die keine Lehrstiihle innehat-
ten. Unter thnen wieder — und das ist ein spezifisches Kennmal der Wie-
ner Theologischen Schule — fanden sich auch Konvertiten aus der jiidi-
schen Religion: so der Domprediger zu St. Stephan in Wien, Johann Ema-
nuel Veith (1787-1876), dessen umfangreiches Predigtwerk Giinthers Im-
pulse zeigt und in die Breite wirkte. Der Politiker und adelige Freiberr
Carl Ferdinand von Hock (1808-1869) wieder, den Ginther selbst zum
Katholizismus brachte, war vielleicht wie kein anderer unter Giinthers
Schiilern diesem in Auffassungsgabe und Schreibfihigkeit bis hin zu sti-
listischen Ahnlichkeiten nahe."'2 Wohl liegt jedoch datin auch ein Grund,
weshalb Gunther immer auf Distanz zwischen sich und Hock Wert legte.
Der dritte der Konvertiten, der Arzt Leopold Trebisch (1810-1887), ver-

108 MAYER, Georg Karl, Ueber das Wesen und die Fortpflanzung der Erbsiinde,
Regensburg 1838.

1 Das wurde in der gegenwirtigen Theologie dhnlich ausgedeutet: WIEDENHO-
FER, Siegfried, Hauptformen gegenwirtiger Erbsiindentheologie, in: [£aZ 20 (1991) 315-
328; bes. 3206ff.

"0 WERNER, Karl, Geschichte der neuzeitlichen christlich-kirchlichen Polemik.
Bd. 5, Schaffhausen 1867, 285-287.

" Hervorgehoben sei besonders: DERS., Der heilige Thomas von Aquino. 3 Bde.
Neue Ausgabe, Regensburg 1889.

"2 Seine spekulative Kraft zeigt die Schrift: HOCK, Carl Ferdinand, Cartesius und
seine Gegner, ein Beitrag zur Charakteristik der philosophischen Bestrebungen unserer
Zeit, Wien 1835. Seine Schreib- und literarische Gestaltungsfihigkeit bezeugt sich in:
DERS., Cholerodea (s. Anm. 97).



«Denken 1st = Unterscheiden» 85

suchte den Dualismusgedanken christologisch!’® auszuwerten, was thm
nicht immer gegliickt ist. Doch das verweist auf die grundsitzliche Dia-
lektik der Christologie.

Der Hinweis auf diese drei Personen ist darum von Bedeutung, weil
er das Dualismuskonzept nochmals besser verstehen 1iBt. Denn jidi-
scher Glaube kennt die ansatzweise monophysitischen Versuchungen
nicht, welche in der Christologie hiufig auftauch(t)en. Judischer Glaube
lebt aus der Unterscheidung, denn diese ist das Kennmal der unausge-
standenen Wanderschaften Israels bis heute. Wenn Einheit, dann gibt sie
sich nicht im Wort, sondern im Schweigen des ewigen Sabbat. In Giin-
thers Dualismus kehrt darum ein altes biblisches Grundmotiv wieder,
philosophisch und theologisch unsachgemifBen Identititsbildungen ent-
gegengehalten. Von dieser Perspektive zeigt sich fiir gegenwirtige Be-
schiftigung mit der Wiener Theologischen Schule nochmals, da der
Grundzug ihres Denkens heute wieder an der Zeit ist.

Doch nicht nur der Bezug auf Theologie, die sich fiir die Verstindi-
gungsarbeit des christlichen Glaubens stirker an israelitische und jidi-
sche Grundmotive wendet, ist die Wiener Theologische Schule fiir heute
ergiebig und dauert die Zeit threr Bewihrung an. Das gilt in dhnlicher
Weise fiir zeitgenossische Wissenschaftsprozesse, angesichts derer die
Differenzen von Gott und Welt, von Geist und Natur (be)dringende
Relevanz erhalten.!!*

Die Differenzen in philosophischer wie in theologischer Hinsicht zu
reflektieren und offen zu halten, bedeutet so gesehen nicht, alles in einen
Skeptizismus zu verlieren, aus dem nur noch wie von Pilatus eine nicht
ernstgemeinte Frage nach der Wahrheit gestellt werden kann; es bedeutet
vielmehr zum einen, den Menschen und sein Geheimnis angesichts von
Wissenschaftsvollziigen zu bedenken, die weithin naturwissenschaftlich-
empirisch orientiert sind und aufgrund ihrer Perspektiven alles auf Em-

3 TREBISCH, Leopold, Die christliche Weltanschauung in ihrer Bedeutung fiir
Wissenschaft und Leben, Wien 1852.

4 Nicht zu iibersehen ist, daB sich gerade in den Vereinigten Staaten wieder meh-
rere Autoren, freilich unter zeitlich, ideell und kulturell geinderten Verhiltnissen, der
Frage des Wesensdualismus annehmen, wenngleich manchmal die Differenz von sou/
und spirit begrifflich nicht klar erscheint. Besonders mit zwei Namen liB3t sich dies ver-
binden: mit R. Swinburne, der die Differenz philosophisch-spekulativ denkt und sich
aufgrund seines Substanzendualismus immer wieder rechtfertigen muB} (so zuletzt kurz
dargetan: SWINBURNE Richard, The Modal Argument Is Not Circular, in: Faith Phil 15
[1998] 371f.), mehr noch mit J. Eccles, der die Differenz von der naturwissenschaft-
lichen Seite aus argumentiert (ECCLES, John, Das Ritsel Mensch. Die Gifford Lectures
an der Universitit von Edinburgh 1977-1978. Mit 89 teils farbigen Abbildungen,
Minchen, Basel 1982).



86 «Denken ist = Unterscheiden»

pirie beziehen. Damit daraus nicht Ideologie wird, welche das Nichtem-
pirische — vor allem den Geist des Menschen — als nicht Wirkliches ab-
tut, bedarf es eines Unterscheidungsdenkens, dem die Grundmotive der
Wiener Theologischen Schule nicht fremd sein werden. Zum andern
aber verbindet sich damit die Vermutung, auf der Basis solchen Diffe-
renzdenkens auch Gott nicht in Weltprozessen zu vermitteln, in deren
Dialektik er verneint wird, sondern an einen Gott zu denken, auf den
sich zu Recht die Glaubenshoffnung richten kann, weil er als wahrhaft
Einer und Erhabener der Schopfer, Erloser und Vollender alles dessen
ist, was nicht gottlich und doch von ihm geschaffen ist.



	"Denken ist = Unterscheiden" : zur Wiener Theologischen Schule des 19. Jahrhunderts

