Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 1-2

Artikel: Tendenzen evangelischer Sozialethik
Autor: Kortner, Ulrich H.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760901

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ULRICH H.J. KORTNER
Tendenzen evangelischer Sozialethik

I. Ethik in der modernen Gesellschaft

In den vergangenen Jahren hat die Disziplin der Ethik' einen enormen
Aufschwung erfahren. Insbesondere der technologische Fortschritt und
hier wiederum die Entwicklung im Bereich der Biotechnologie und der
Biomedizin erzeugen einen gesellschaftlichen Bedarf an ethischer Refle-
xion, der noch im Steigen begriffen ist. Dieser Ethikboom erfaBt nicht
nur die Praktische Philosophie, sondern auch die theologische Ethik.

Die gestiegenen Anforderungen an die angewandte Ethik? lassen
freilich erkennen, wie grol der Nachholbedarf evangelischer Theologie
auf diesem Gebiet ist, und zwar auch im Vergleich mit der katholischen
Moraltheologie. Schon rein institutionell ist die Disziplin der Ethik an
den theologischen Fakultiten des deutschsprachigen Raums im Hinter-
treffen. Ordentliche Lehrstithle oder gar eigene (Sozial)Ethikinstitute ge-
héren keineswegs zur Standardausstattung. Dies hat zum Teil historische
Griinde, die mit theologischen Grundentscheidungen protestantischer
Theologie seit der Reformation zusammenhingen. Mit der reformatori-
schen Kritik an der spitmittelalterlichen Werkgerechtigkeit und mit der
Konzentration auf die Schriftauslegung verbindet sich die grundsitzlich
nachgeordnete Stellung der Ethik innerhalb der evangelischen Theologie.
Das traditionell geringe Interesse an sozialethischen Fragestellungen 1aBt
sich im deutschsprachigen Raum auf die Dominanz eines am religiésen
Individuum orientierten Luthertums zuriickfihren. Zwar erfuhr die Ethik
im Neuprotestantismus unter dem Einflul von Kant eine starke Aufwer-
tung. Doch unterzog im 20. Jahrhundert die Wort-Gottes-Theologie den
Neuprotestantismus und seine Ethikotheologie einer radikalen Kritik.

! Gastvorlesung im Rahmen des Vorlesungszyklus «Fundamentalethik» an der Uni-
versitit Freiburg Schweiz am 17. 05. 2001.

2 Zur Einfithrung in die gegenwirtige Diskussion vgl. J. NIDA-RUMELIN (Hg.),
Angewandte Ethik. Die Bereichsethiken und ihre theoretische Fundierung. Ein Hand-
buch, Stuttgart 1996; K.P. RIPPE (Hg.), Angewandte Ethik in der pluralistischen Ge-
sellschaft, Freiburg/Schweiz 1999 (Ethik und Politische Philosophie 2); M. KETTNER
(Hg.), Angewandte Ethik als Politikum, Frankfurt a.M. 2000 (stw 1458).



Tendenzen evangelischer Sozialethik 39

Auf ethischem Gebiet beschrinkte sich die Wort-Gottes-Theologie weit-
hin auf eine von der Dogmatik gesteuerte und dominierte Erorterung
fundamentalethischer Fragen. In der materialen Ethik gelangte sie oft-
mals iiber das Konzept einer am Liebesbegriff orientierten Situations-
ethik nicht hinaus. Die vor allem unter reformiertem EinfluB@ stehende
Entwicklung in Westeuropa und im angelsichsischen Raum, aber auch
die eigenstindige Entwicklung z. B. im skandinavischen Luthertum fan-
den hingegen kaum Beachtung.?

In jingster Zeit kann nun freilich auch die deutschsprachige evange-
lische Ethik einen gewissen Aufschwung verzeichnen. Wie die Praktische
Philosophie hat auch die evangelische Ethik ebenso wie die katholische
Moraltheologie heute ihren Schwerpunkt auf dem Gebiet der Sozialethik.
Dies rithrt daher, da8 die dringenden Fragen heutiger Ethik sozialer Na-
tur sind, ist doch die moderne Gesellschaft das Ergebnis eines «vergesell-
schafteten» Handelns!, in zahlreiche Subsysteme ausdifferenziert und
hochgradig arbeitsteilig.

Zum gesellschaftlichen Pluralismus gesellt sich die 6kumenische Plu-
ralitit der Kirchen bzw. der Christenheit. Theologische Ethik, also auch
eine evangelische Sozialethik, mul} daher heute in dkwmenischer Perspek-
tive betrieben werden. DaB} dieses Erfordernis zunehmend auch von den
Kirchen selbst erkannt wird, dafiir ist z. B. die im Frithjahr 2001 von der
Konferenz Europiischer Kirchen (KEK) und dem Rat der Europiischen
Bischofskonferenzen (CCEE) unterzeichnete «Charta Oecumenica» ein
Indiz. Fir so unzureichend man dieses Dokument auch halten mag, es
formuliert immerhin die Selbstverpflichtung, «auf allen Ebenen des kirch-
lichen Lebens gemeinsam zu handeln, wo die Voraussetzungen dafiir ge-
geben sind und nicht Griinde des Glaubens oder groBere ZweckmiBig-
keit dem entgegenstehen»® und «bei Kontroversen, besonders wenn bei
Fragen des Glaubens und der Ethik eine Spaltung droht, das Gesprich
zu suchen und diese Fragen gemeinsam im Licht des Evangeliums zu
erortern»S. Das Beispiel der Charta Oecumenica zeigt freilich auch, da3
der 6kumenische Dialog den Pluralismus der Konfessionen nicht hinter
sich liBt, sondern ihn gerade zur Voraussetzung hat. Daher kann auch
eine 6kumenische Sozialethik nicht jenseits der konfessionellen Unter-
schiede, sondern nur multiperspektivisch betrieben werden.

3 Siehe dazu ausfiihrlich D. LANGE, Ethik in evangelischer Perspektive, Géttingen
1992, S. 29-202.

* Vgl. ]. FISCHER, Leben aus dem Geist. Zur Grundlegung christlicher Ethik, Zi-
rich 1994, S. 16££.65ff.110ff.

> Charta Oecumenica, Abschnitt 4.

6 Charta Oecumenica, Abschnitt 6.



40 Tendenzen evangelischer Sozialethik

Wie aber ist die Aufgabe theologischer Sozialethik im Kontext der
heutigen pluralistischen Gesellschaft zu bestimmen?’ Die heutigen ethi-
schen Diskurse sind dadurch gekennzeichnet, daB unterschiedliche ethi-
sche Ansitze und Argumentationsweisen nebeneinander stehen. Ange-
sichts divergierender Ethiken gewinnt die Idee der Menschenrechte zu-
nehmend an Bedeutung. Diese ist gleichermalen begrindungsoffen wie
— multiperspektivisch — begriindungsbediirftig. Eine zentrale Aufgabe
evangelischer Sozialethik besteht deshalb darin, eine Ethik der Men-
schenrechte in theologischer Perspektive zu begriinden und zu entfalten.

Wollen sich Theologie und Kirche am gegenwirtigen ethischen Dis-
kurs beteiligen, konnen sie freilich weder fiir die von ihnen vertretenen
ethischen Grundhaltungen noch fiir materialethische Handlungsemp-
fehlungen einen Monopolanspruch erheben. Auch wenn die Beteiligung
von Theologie und Kirche an gesellschaftlichen Prozessen der Mei-
nungsbildung erwiinscht ist, wird thnen doch lingst nicht mehr die Rolle
einer letzten Entscheidungsinstanz zugewiesen. So kann ein theologi-
scher Standpunkt im politischen Bereich auch nur als einer neben ande-
ren vertreten werden.

Die Aufgabenstellung theologischer Ethik differenziert sich folglich
in eine binnenkirchliche und eine gesamtgesellschaftliche. Ethische Ur-
teilsbildung und die Herausbildung ethischer Grundhaltungen findet in-
nerhalb wie auBlerhalb der Kirche(n) statt. Theologische Ethik hat auf
beiden Gebieten eine unterschiedliche Funktion. Einerseits besteht die
dezidiert kirchliche Aufgabe theologischer Ethik in der wissenschaftli-
chen Begleitung und Anregung innerkirchlicher Urteilsbildung. Anderer-
seits hat die Theologie die Aufgabe, christliche Positionen im pluralen
Diskurs so zu formulieren, dafl sie als Beitrag zur gesamtgesellschaftli-
chen Urteilsbildung wahrgenommen werden kénnen, ohne mit ethischen
Alleinvertretungsanspriichen verwechselt und folgerichtig zuriickgewie-
sen zu werden.

II. Integrative Ethik

Wie liBt sich aber der ethische Pluralismus theologisch erfassen und be-
arbeiten? Gemill der Maxime aus Jer 29,7 — «Suchet der Stadt Bestes» —
versucht heutige evangelische Sozialethik ihren Ort «zwischen Gotzen-
kritik und Gestaltungsauftrag»® zu bestimmen. So gewil} ihr also eine kri-

7 Zum folgenden siehe ausfiihrlich U. KORTNER, Evangelische Sozialethik. Grund-
lagen und Themenfelder, Gottingen 1999 (UTB 2107).

8 K.-W. DAHM, Zwischen Gétzenkritik und Gestaltungsauftrag, in: F. FURGER/
M. HEIMBACH-STEINS (Hgg.), Perspektiven christlicher Sozialethik, Miinster 1991,



Tendenzen evangelischer Sozialethik 41

tische, an der den christlichen Glauben begriindenden Botschaft der Bi-
bel orientierte Funktion zukommt, hat sie sich doch davor zu hiiten, sich
in der Gesellschaftskritik zu erschépfen und das der Kirche zweifellos
gegebene prophetische Amt mit der Aufgabe rationaler Reflexion zu
verwechseln. Andernfalls erschopft sich die theologische Urteilsbildung
in der Formulierung moralischer Appelle, die von aullen als autoritire
Geltungsanspriiche wahrgenommen werden. Das «schlichte Bekenntnis
zu einer bestimmten theologischen Richtung» kann in ethischen Fragen
weder innerhalb noch auBerhalb der Kirche «bereits als ausreichende Be-
grindung gelten.»® Andererseits knnen bestehende gesellschaftliche Ver-
haltnisse nicht umstandslos zu Schopfungsordnungen erklirt und damit
theologisch legitimiert werden. D. Lange ist darin zuzustimmen, da8 sich
theologische Ethik vor der falschen Alternative von Bekenntnisethik und
Ordnungsethik zu hiiten hat.

Das entbindet Theologie und Kirche freilich nicht von der Aufgabe,
die Verbindlichkeit des Glaubens fiir das individuelle Leben und die Ge-
staltung der Gesellschaft ernstzunehmen. Gerade weil der moderne Plu-
ralismus unaufhebbar ist, ist die «Wiedergewinnung des Positionellen»'
eine zentrale theologische und kirchliche Herausforderung. Das inner-
kirchliche Bemithen um eine grofere Verbindlichkeit des Glaubens auf
dem Gebiet der Lebensfithrung darf freilich nicht gegen die Autonomie
des Gewissens der Kirchenmitglieder ausgespielt werden. Die Unter-
scheidbarkeit der Kirche von anderen Institutionen und Gruppen in der
pluralen Gesellschaft, die heute unter dem Stichwort der Profilierung
diskutiert wird!!, ist kein Selbstzweck, sollte aber in einer nachkirchli-
chen Gesellschaft auch nicht gescheut werden. Die Kirche kann ihrem
historischen Ursprung und ihrem Wesen nach durchaus als «Kontrast-
gesellschaft» verstanden werden.!? Sie muf} sich deshalb aber nicht im
Konkreten zu jeder denkbaren Gesellschaftsform in permanentem Dau-
erkonflikt befinden. Unter volkskirchlichen Bedingungen ist die Kirche,

S. 145-166. Vgl. auch M. HONECKER, GrundriB} der Sozialethik, Berlin-New York 1995,
S. IX.

9D. LANGE, 2.2.0. (Anm. 3), S. 18.

10 p..G. KLUMBIES, Diakonie und moderne Lebenswelt. Neutestamentliche Per-
spektiven, Karlsruhe 1998, S. 37ff.

" Vgl. z.B. M. JOSUTTIS, Fiir einen evangelischen Fundamentalismus, PTh 85 (1996)
S. 74-85; U. KORTNER, Die Gemeinschaft des Heiligen Geistes. Zur Lehre vom Heili-
gen Geist und der Kirche, Neukirchen-Vluyn 1999, S. 29ff.

12 Der Ausdruck stammt von G. Lohfink. Siehe G. LOHFINK, Wie hat Jesus Ge-
meinde gewollt? Zur gesellschaftlichen Dimension des christlichen Glaubens, Freiburg-
Basel-Wien 71987; DERS., Wem gilt die Bergpredigt? Beitrige zu einer christlichen Ethik,
Freiburg-Basel-Wien 1988.



42 Tendenzen evangelischer Sozialethik

bzw. sind die Einzelkirchen immer auch ein Segment bzw. ein Teilsystem
der Gesellschaft, wobei die verschiedenen Gesellschaftssysteme wechsel-
seitig von den anderen als ihre jeweilige Umwelt wahrgenommen wer-
den. Die Menschen, die in einer funktional ausdifferenzierten und plura-
listischen Gesellschaft leben, nehmen aber an den Interaktionen und der
Kommunikation nicht nur eines, sondern an einer ganzen Reihe von Sy-
stemen teil. So kommt es auch zwischen der Kirche und anderen sozia-
len Systemen zu vielfiltigen Uberschneidungen.

Innerkirchliche Verstindigungsprozesse miissen einerseits den Grund
des Glaubens, andererseits aber den diesem Grund selbst — im Sinne des
Heiligen Geistes und der Vielfalt seiner Charismen — entsprechenden
Pluralismus ebenso wie die AuBenperspektive des gesellschaftlichen Dis-
kurses, auf den hin die innerkirchlichen Diskussionsprozesse angelegt
sind, gleichermafBen im Blick haben. Das aber bedeutet, daf eine theolo-
gische Ethik, verstanden zunichst als binnenkirchliche Verstindigung
iiber den Grund, die Normen und Ziele christlichen Handelns, sich zu
einer Art von «ntegrativer Ethik» entwickeln mul}, wie sie fiir den phi-
losophischen Bereich Hans Krimer vorschligt.’> Allerdings geht es auf
keinen Fall darum, Krimers Konzeption Praktischer Philosophie ledig-
lich auf Theologie und Kirche zu iibertragen. Die Frage einer integra-
tiven Ethik stellt sich vielmehr im theologischen Kontext auf eine ganz
spezifische Weise, welche die Ausbildung einer eigenstindigen Konzep-
tion erfordert.

Krimers «ntegrative Ethik» geht von der These aus, dafl unter den
in der Tradition entwickelten ethischen Ansitzen kein einziger hinrei-
chend ist, um das ethische Begriindungsproblem zu l6sen. Nach Krimer
gibt es zwei Grundtypen philosophischer Ethik, nimlich die vor allem
mit dem Namen Kants verbundene Sollensethik und den Typus einer
Strebensethik, der uns aus den diversen Konzepten einer Giiter-, Gliicks-,
Klugheits- oder Selbstethik bekannt ist.!* Abgesehen davon, daB Krimer
fiir eine postteleogische Rehabilitierung der Strebensethik eintritts, ist er
der Ansicht, daB jedes «einheitsethische» Konzept zum Scheitern verur-
teilt ist'S, weil das Verhiltnis von Glick und Moral (des Sollens) «grund-
satzlich — kantisch gesprochen — ein synthetisches und kein analytisches»

3 H. KRAMER, Integrative Ethik, Frankfurt .M. 1995 (stw 1204). Siehe dazu auch
M. ENDRESS (Hg.), Zur Grundlegung einer integrativen Ethik, Frankfurt a.M. 1995
(stw 1205).

14 vgl. H. KRAMER, 2.2.0. (Anm. 13), S. 75ff.

5 A.2.0. (Anm. 13), S. 127ff.

16 Vgl. 2.2.0. (Anm. 13), S. 106ff.



Tendenzen evangelischer Sozialethik 43

ist.”7 «Die Mehrdimensionalitit der Ethik erweist sich demnach als un-
verzichtbar. Die beiden Perspektiven der Moral und des guten Lebens
verhalten sich komplementir zueinander und koénnen einander darum
auch nicht gegenseitig aufheben und ersetzen»'®. In der Praxis angewand-
ter Ethik aber plidiert Krimer fiir ein Beratungsmodell. Der Ethik wie
auch dem einzelnen Ethiker wird grundlegend eine Beratungsfunktion
zugewiesen, d. h. die Aufgabe der Entscheidungshilfe fir jene, die sich
unmittelbar in der Lage befinden, eine ethisch begriindete Wahl treffen
zu missen.!

Auch wenn philosophische und theologische Ethikkonzeptionen sich
in ihren Begriindungen unterscheiden, weisen sie doch einige Parallelen
auf, welche auf die wechselseitige Beeinflussung von Philosophie und
Theologie in der Geschichte des Christentums zuriickzufiihren sind. So
lassen sich auch innerhalb der theologischen Ethik ein deontologischer
und ein strebensethischer Ansatz unterscheiden. Wihrend die protestan-
tische Ethik seit der Aufklirung vornehmlich an der deontologischen
Ethik Immanuel Kants (1724-1804) ausgerichtet ist®, herrscht in der
neuzeitlichen katholischen Theologie der Ansatz einer naturrechtlich be-
grindeten Tugend- bzw. Giiterlehre vor, der sich auf Platon, Aristoteles
und die Scholastik stiitzt. Freilich kennt auch der Protestantismus eine
strebensethische Tradition, die auf Philipp Melanchthon zuriickgeht. Im
19. Jahrhundert hat vor allem Friedrich Schleiermacher an der Kanti-
schen Engfithrung der Ethik auf den im Sinne der Autonomie interpre-
tierten Pflicht- bzw. Sollensbegriff Kritik getibt? und seinerseits eine des-
kriptiv verfahrende Ethik entworfen, welche eine christliche Giiter- und
Tugendlehre bietet.? Auf diesem Gebiet liegt auch seine eigentliche ethi-
sche Leistung.? Allerdings wurde Schleiermachers theologische Ethik?*

7 A.2.0. (Anm. 13), S. 120.

18 A.2.0. (Anm. 13). S. 119.

L Vgl. 2.a.0. (Anm. 13), S. 323ff., 393ff.

2 Uber die epochale Stellung Kants innerhalb der protestantischen Theologiege-
schichte urteilt T. RENDTORFF: «Die Diskussionslage nach Kant ist, mutatis mutandis,
derjenigen nach der Reformation vergleichbar» (Art. «Ethik» VII. Ethik der Neuzeit,
TRE 10, Berlin-New York 1982, S. 481-517, hier S. 503).

2! Vgl. F. SCHLEIERMACHER, Grundlinien einer Kritik der bisherigen Sittenlehre
(1803), in: DERS., Werke. Auswahl in 4 Bden., hrsg. von O. Braun und J. Bauer, Neu-
druck Aalen 1967/1981, Bd. 1, S. 1-346 (= SW III/1, Berlin 1846).

2 F. SCHLEIERMACHER, Die christliche Sitte nach den Grundsitzen der evangeli-
schen Kirche im Zusammenhange dargestellt, hrsg. von L. Jonas, Berlin 21884.

2 Vgl. H.-]. BIRKNER, Schleiermachers christliche Sittenlehre im Zusammenhang
seines philosophisch-theologischen Systems, Berlin 1964, S. 39.



+4 Tendenzen evangelischer Sozialethik

theologiegeschichtlich lingst nicht so wirksam wie seine Glaubenslehre.
Theologische Ethik ist bei Schleiermacher primir eine Lehre vom héch-
sten Gut, nimlich der absoluten Gemeinschaft mit Gott, die einerseits als
das gemeinschaftliche Ziel sozialen Handelns, andererseits aber als pro-
leptisch bereits im Leben Jesu vorgegeben beschrieben wird. Freilich will
auch Schleiermacher das Thema der Pflichtenlehre in die Ethik integrie-
ren, indem er darauf hinweist, dal jede Beschreibung immer auch
normativen Charakter hat. Im 20. Jahrhundert wurde der Schleierma-
chersche Ansatz von Karl Barth (1886-1968) aufgegriffen. Auch seine
Ethik, die er in die Dogmatik integriert, ist als deskriptive Ethik zu be-
zeichnen. Die Einheit von Sein und Sollen, von Giiterlehre und Pflich-
tenethik, sucht Barth durch eine neue Verhiltnisbestimmung von Gesetz
und Evangelium zu erweisen®, was freilich nicht wirklich konsistent ge-
lingt.

Die kurze Ubersicht zeigt, daB sich offenbar auch in der theologi-
schen Ethik verschiedene Begriindungsmodelle komplementir zueinan-
der verhalten. Dariiber belehrt schon ein Blick in das Neue Testament
und die Vielfalt seiner Ansitze zu einer christlichen Ethik.?¢ Insbeson-
dere bei Paulus, dessen Rechtfertigungslehre grundlegend fiir die evan-
gelische Theologie insgesamt und auch ihre Ethik ist, lassen sich mehrere
Modelle der Begriindung christlicher Ethik oder Parinese unterschei-
den.?” Auch in der Paulusexegese hat sich gezeigt, daB3 Indikativ und Im-
perativ komplementir nebeneinanderstehen, der Imperativ aber nicht als
reines Implikat des Indikatives bestimmt werden kann.?® Die reformato-
rische Theologie hat die paulinische Unterscheidung und Zuordnung
von Imperativ und Indikativ auf die Formel «Gesetz und Evangelium»
gebracht. Bei genauerer Betrachtung zeigt sich, dafl diese Formel nicht
allein das Verhiltnis von Dogmatik und Ethik, sondern auch das kom-
plementire Verhiltnis zweier Begriindungstypen christlicher Ethik be-
schreibt. Soll die theologische Ethik nicht in dogmatisch fixierte Engfiih-

24 Zur philosophischen Ethik Schleiermachers vgl. F. SCHLEIERMACHER, Monologen.
Eine Neujahrsgabe (1800), in: DERS., Werke (s. Anm. 21), Bd. 4, S. 401-472 (= SW III/
1); DERS., Brouillon zur Ethik (1805/06), Hamburg 1981; DERS., Ethik (1812/13), in:
DERS., Werke (s. Anm. 21), Bd. 2, S. 241-420.

3 Vgl. K. BARTH, Evangelium und Gesetz (TEH 32), Miinchen 1935 (= TEH NF
50, Miinchen 1956).

% Vgl. W. SCHRAGE, Ethik des Neuen Testaments (NTD.E 4), Géttingen 51989;
H.-D. WENDLAND, Ethik des Neuen Testaments, Gottingen 31978 (NTD.E 4).

21 Zur Ethik des Paulus vgl. H. CONZELMANN, GrundriB der Theologie des Neuen
Testaments, bearbeitet von A. Lindemann, Tiibingen 41984, S. 312ff. (UTB 14406).

% Vgl. U. KORTNER, Rechtfertigung und Ethik bei Paulus. Bemerkungen zum An-
satz paulinischer Ethik, WxD 16 (1981), S. 93—109.



Tendenzen evangelischer Sozialethik 45

rungen geraten, mul sie offenbar auf ihre Weise integrativ verfahren und
aus falschen Alternativen, die etwa auf die Kurzformel «Konigsherr-
schaft Christi versus Zwei-Reiche-Lehre» gebracht werden, herauszutre-
ten.

Die Integration komplementirer Ansitze theologischer Sozialethik
liBt sich vermittels des Begriffs der Verantwortung erzielen. Dieser
scheint geeignet zu sein, die Aspekte einer Pflichtenethik mit denjenigen
einer Giiterlehre zu verbinden. Uber den Verantwortungsbegriff kann
aber auch das Thema einer Tugendlehre erschlossen werden, das sowohl
fir einen pflichtenethischen wie einen strebensethischen Ansatz der
Ethik von Belang ist.?

Das Thema einer Verantwortungsethik steht heute im Zentrum der
ethischen Diskussion.® Der Ansatz einer theologischen Verantwor-
tungsethik gewinnt seine evangelische Perspektive aus der paulinisch-re-
formatorischen Rechtfertigungslehre. Die kritische Funktion der Recht-
fertigungslehre besteht darin, daB} sie nicht nur zur Begriindung, sondern
auch zur Begrenzung von Moral einen unverwechselbaren Beitrag leistet.
Allerdings zeigt die jiingere Debatte, dal der Verantwortungsbegriff al-
lein fiir die Begriindung einer ethischen Theorie nicht hinreichend ist.!
Wiewohl gerade der Verantwortungsbegriff die soziale Dimension mora-
lischen Handelns anspricht, ist er doch als Begriindung einer umfassen-
den Sozialethik unzureichend. Eine Sozialethik ist nimlich primir als
Guterlehre zu konzipieren, geht es doch in Familie und Politik, Okono-
mie, Wissenschaft und Kultur, Medizin und Umweltschutz um den
Schutz von Lebensgiitern, aber auch um ihre Schaffung und ihre ge-
rechte Verteilung, d. h. um Gerechtigkeit. Das individuell gegebene und
sozial gestaltete Leben selbst aber ist das grundlegende Gut, mit dem
umzugehen ethisch verantwortet sein will.

II1. Der Gegenstandsbereich heutiger Sogialethik

Unter Ethik verstehe ich die Theorie der Moral, d. h. die Reflexion, wel-
che menschliches Handeln anhand der Beurteilungsalternative von Gut
und Bose bzw. Gut und Schlecht auf seine Sittlichkeit hin Gberpriift.
Zentraler Begriff dieser Definition ist der Handlungsbegriff. Weiterrei-

¥ Vgl. auch M. HONECKER, 2.2.0. (Anm. 8), S. VIIL.

% Vgl. auch H. KRESS/W.E. MULLER, Verantwortungsethik heute. Grundlagen
und Konkretionen einer Ethik der Person, Stuttgart 1997; O. BAYER, Evangelische So-
zialethik als Verantwortungsethik, in: DERS., Freiheit als Antwort, S. 183-196.

31 vgl. K. BAYERTZ (Hg.), Verantwortung: Prinzip oder Problem?, Darmstadt 1995;
J. FISCHER, Christliche Ethik als Verantwortungsethik?, EvTh 52 (1992) S. 114-128.



46 Tendenzen evangelischer Sozialethik

chende Definitionen bezeichnen als Ethik eine «Theorie menschlicher
Lebensfithrung»2 Nun ist zweifellos richtig, daB das menschliche Leben
mehr 1st als die Summe isolierbarer Handlungen. Die einzelne Handlung
ist eingebettet in die individuelle Biographie und gewinnt thren Sinn im
Rahmen dieses Kontextes. Wird allerdings die Aufgabe theologischer
Ethik mit derjenigen einer Theorie der Lebensfiihrung gleichgesetzt, so
fithrt dies dazu, dal} die Ethik mit der Fundamentaltheologie zusammen-
fallt, wobei dann aber die Gefahr besteht, daB3 alle Themen der Theolo-
gie, die sich gegen eine ethische Funktionalisierung sperren, ausgeklam-
mert werden.?

Gegen ein Verstindnis von Ethik als Theorie menschlicher Lebens-
fihrung 1aBt sich auBerdem einwenden, daB der Begriff der Lebensfiih-
rung zu stark personalethisch ausgerichtet ist. Die in der Einleitung dar-
gelegten Begriindungsprobleme heutiger Ethik rithren gerade daher, «dal3
das iiberkommene Konzept der Person, wonach diese das organisierende
Zentrum des Handelns und somit auch der Ort ethischer Verantwortung
ist, mit der Realitit vergesellschafteten Handelns nicht mehr zusammen-
sttmmt»?**. Der Gedanke einer durchgingigen Identitit menschlicher Le-
bensfithrung scheitert heute daran, dall der einzelne seines Lebens kei-
neswegs zu jedem Zeitpunkt michtig ist. Kontingenzerfahrungen, die
nicht nur von Naturereignissen, sondern auch von der Uniibersichtlich-
keit und Komplexitit der modernen Lebensverhiltnisse herrithren, fiih-
ren zu der Einsicht, da3 der faktische Lebensver/auf nur zum Teil das Re-
sultat bewuBter Lebensf#brung 1st. Wohl gibt es nicht nur einzelne Hand-
lungen, sondern auch Handlungsweisen.’> Auch lassen sich Lebensweisen
bzw. Lebensstile unterscheiden.®® Aber der faktische Lebensverlauf ist
mehr als die Summe unserer Handlungen und nur zum Teil das Resultat
unseres Planens und Wollens.

Das gilt auch fiir die Gesellschaft, in deren Kontext das Einzelleben
eingebettet ist. Wohl sind Gestalt und Entwicklung der Gesellschaft und
ithrer Teilsysteme die Folge menschlicher Handlungen, aber nicht das Etr-
gebnis bewufBiter Entscheidungen eines Kollektivsubjektes «Gesell-

32 So z.B. T. RENDTORFF, Ethik, Bd. I, Stuttgart 21990, S. 9ff. (ThW 13,1).

3 Zur Kritik an Rendtorff vgl. auch M. HONECKER, Einfiihrung in die Theologi-
sche Ethik, Berlin-New York 1990, S. 30f.

3 J. FISCHER, Theologische Ethik und Christologie, ZT4K 92 (1995), S. 481-516,
hier S. 504.

% Vgl. E. HERMS, Gesellschaft gestalten. Beitrige zur evangelischen Sozialethik,
Tibingen 1991, S. XVII.

3% Vgl. D. KORSCH, Religion mit Stil. Protestantimsus in der Kulturwende, Tiibin-
gen 1997, S. 1ff.



Tendenzen evangelischer Sozialethik 47

schaft». In sofern ist die gesellschaftliche Entwicklung einerseits vom
Handeln ihrer Mitglieder abhingig und andererseits ihrem Handeln ent-
zogen bzw. vorgegeben. Aus diesem Grund wollen wir unter Ethik nicht
eine allgemeine Theorie des Lebens und der menschlichen Wirklichkeit,
sondern die Theorie menschlichen Handelns, seiner Bedingungen, Vor-
-aussetzungen und Folgen verstehen.’” Das aber bedeutet, da die Ethik
auch die Grenzen menschlicher Handlungsméglichkeiten und bewuBter
Lebensfiihrung, und d. h. auch die Grenzen des Ethischen, stets mitzu-
bedenken hat.

Mit Arthur Rich liBt sich zwischen vier Weltbeziigen und ethischen
Dimensionen menschlichen Handelns unterscheiden, nimlich zwischen
der individualethischen, der personalethischen, der sozialethischen und
der umweltethische Dimension menschlichen Handelns.?

Die individualethische Fragestellung betrifft das sittliche Verhiltnis
des handelnden Subjektes zu sich selbst. Auf dieser Ebene geht es also
um Fragen der individuellen Lebensfithrung.

Die personalethische Dimension betrifft das Ich-Du-Verhiltnis. Es
liegt auf der Hand, daB sich die individualethische und die personalethi-
sche Dimension iiberschneiden, weil doch das individuelle Personsein
gar nicht losgel6st von einem Du-haften Gegeniiber existiert. Der dialo-
gische Personalismus, vor allem sein Vertreter M. Buber, hat einsichtig
gemacht, dal Ich und Du gleichurspriinglich sind.? Diese Einsicht wird
in der Philosophie des Anderen fortgefiihrt, die E. Lévinas ausgearbeitet
hat. Er zeigt, daB das Du das unhintergehbar Andere ist, namlich der
Fremde, der sich durch das Ich nicht vereinnahmen, nicht definieren und
auf ein bestimmtes Bild oder eine Rolle festlegen 1aB3t.*

Alles Handeln hat aber stets auch eine sozialethische Dimension. Sie
besteht zunichst darin, daB} der einzelne innerhalb einer Gesellschaft und
einem politischen Gemeinwesen lebt und fiir seine individuelle Lebens-
fithrung die bestehenden tberindividuellen Versorgungs- und Schutzsy-
steme in Anspruch nimmt. Es ist nun aber von der individuellen Lebens-
fihrung und von der personalen Lebensgemeinschaft mehrerer Indivi-
duen ein kollektives Handeln zu unterscheiden, dessen unmittelbares

3 Vgl. auch M. HONECKER, 2.2.0. (Anm. 33), S. 31; J. FISCHER, Handeln als
Grundbegriff christlicher Ethik. Zur Differenz von Ethik und Moral, Ziirich 1983
(ThSt [B] 127).

3 Siehe A. RICH, Wirtschaftsethik. Grundlagen in theologischer Perspektive, Gii-
tersloh 1984, S. 56ff.

% Vgl. M. BUBER, Ich und Du, Heidelberg 91977.

4 Vgl. vor allem E. LEVINAS, Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phino-
menologie und Sozialphilosophie, Freiburg-Miinchen 1983.



48 Tendenzen evangelischer Sozialethik

Subjekt nicht der einzelne, sondern eine Gruppe von Menschen oder
eine Institution ist.*!

Der evangelische Sozialethiker E. Wolf hat die Institutionen als «so-
ziale Daseinsstrukturen der geschaffenen Welt» definiert und theologisch
«als Einladung Gottes zu ordnender und gestaltender Tat in der Freiheit
des Glaubensgehorsams gegen sein Gebot» gedeutet.*? Als Institutionen
bezeichnet er z. B. Ehe, Eigentum und Staat. Ohne die Institutionen vor-
schnell einer theologischen Deutung zu unterziehen, kénnen wir sagen,
daB sie die Verstetigung gemeinschaftlichen Handelns sind. Man denke
an ein Wirtschaftsunternehmen. In thm kommen Menschen nicht zufil-
lig zusammen, um ein gemeinsames Projekt durchzufiihren oder ein ein-
zelnes Produkt herzustellen. Sondern das Unternehmen ist eine dauer-
hafte Organisation mit systemischer Struktur, dessen Ziel die stetige Pro-
duktion oder Bereitstellung von Dienstleistungen ist, und die fortbesteht,
wenn die einzelnen Mitarbeiter das Unternehmen verlassen. Wohl hat
auch das Individuum als Handlungssubjekt der unternehmerischen Ti-
tigkeiten zu gelten. SchlieBllich bestehen innerhalb eines Unternehmens
Verantwortungsstrukturen, innerhalb derer den Einzelnen Aufgaben und
Verantwortung zugewiesen werden, fiir deren Erfillung sie rechen-
schaftspflichtig und haftbar gemacht werden. Doch die Titigkeit des Un-
ternehmens ist insgesamt eine berindividuelle, das Unternehmen selbst
ein tiberindividuelles Handlungssubjekt. Entstehen durch die Institutio-
nalisierung oder Verstetigung vergesellschafteten Handelns einerseits
derartige uberindividuelle Handlungssubjekte, so besteht andererseits die
Gefahr, daf das individuelle Subjekt zum Verschwinden gebracht wird.

Die Infragestellung des individuellen Subjektes wird uns heute vor
allem durch die Gefihrdung der natiirlichen Umwelt bewult, die zwei-
fellos das Resultat menschlicher Handlungen und Unternehmungen ist,
die Verantwortungsfihigkeit einzelner Handlungssubjekte aber offen-
sichtlich ubersteigt. Damit kommt die umweltethische Dimension
menschlichen Handelns in den Blick. Bei ihr geht es um den naturhaften
Weltbezug nicht nur des einzelnen, sondern der Gesellschaft insgesamt.
Allerdings sind es Menschen und von Menschen geschaffene Institutio-
nen, die sich mit umweltethischen Fragen befassen miissen. Sie sind da-

' Im Unterschied zu der hier vorgeschlagenen Typisierung versteht E. HERMS
unter Handlungen ausschlieBlich «undelegierbare eigene Entscheidungen einer Einzel-
person [!], von denen jede den Charakter einer Wahl von leibhaftigem Verhalten hat,
die selbstbewuBt-frei, regelmiBig, folgetrichtig und zielstrebig ist» (a.a.O. [Anm. 35],
S. IXf., im Original kursiv).

2 E. WOLF, Sozialethik. Theologische Grundfragen, Géttingen 31988, S. 173 (UTB
1516).



Tendenzen evangelischer Sozialethik 49

her auch das einzig denkbare Subjekt ethischer Reflexion und Theorie-
bildung. Mit der umweltethischen Dimension wird also in erkenntnis-
theoretischer und methodologischer Hinsicht die Anthropozentrik aller
Ethik nicht verlassen.*® Heutige Ansitze einer biozentrischen oder phy-
siozentrischen Ethik* machen zwar zu Recht geltend, daB3 nichtmensch-
liche Lebewesen nicht als bloBe Sachen angesehen werden diirfen, die
dem Menschen unbeschrinkt zu seiner Verfigung stehen. Die Reichwei-
te menschlicher Verantwortung tibersteigt offensichtlich die Grenzen der
menschlichen Gesellschaft. Doch die Natur selbst kann im strengen Sin-
ne nicht als Subjekt von Ethik gedacht werden, weil es keine symmetri-
sche, wechselseitige Kommunikation zwischen Menschen und anderen
Lebewesen gibt und diese auch nicht im Sinne unserer gegebenen Defi-
nition als Handlungssubjekte in Frage kommen.

Die traditionelle evangelische, vor allem die lutherische Theologie
des 19. Jahrhunderts, aber auch noch des 20. Jahrhunderts, hat die neuen
gesellschaftlichen Strukturen mittels einer Theorie der Schépfungsord-
nungen zu beschreiben versucht. Die menschlichen Ordnungen von Ehe
und Familie, Arbeit und Beruf, Staat und Kirche gelten als zwar ge-
schichtlich wandelbare, jedoch als solche nicht zur Disposition stehende
Grundformen der von Gott geordneten menschlichen Gemeinschaft. Sie
werden zwar vom Menschen ausgestaltet, jedoch nicht geschaffen, son-
dern sind thm immer schon vorgegeben.

Der Gedanke, daB es zeitlose, unverinderliche soziale Ordnungen
gibt, ist von Paul Tillich mit Recht als «Ursprungsmythos» kritisiert wor-
den. Tatsichlich begegnen die genannten Institutionen immer nur in ei-
ner bestimmten geschichtlichen und partikularen Ausformung und wei-
sen im Kulturvergleich eine groBe Variabilitit auf. Theologische Kritik
am Ordnungsdenken ist vor allem von Karl Barth formuliert worden. Ei-
ner schopfungstheologischen Begriindung gesellschaftlicher Institutio-
nen stellte er eine christologische Begriindung menschlicher Ordnungen
gegeniiber.® Das Problem seiner Ethik besteht freilich darin, daf3 es sich
zunichst nur um eine binnenkirchliche Theorie handelt, deren Geltungs-
anspriiche auflerhalb der Kirche den Anschein unausgewiesener Postu-
late erwecken.

Eine Verbindung von Christozentrik und lutherischer Ordnungs-
theologie hat Dietrich Bonhoeffer iiber den reformatorischen Begriff des

# Vgl. auch B. IRRGANG, Christliche Umweltethik, Basel 1992, S. 63ff. (UTB 1671).

# Vgl. die Typologie umweltethischer Ansitze bei B. IRRGANG, 2.2.0. (Anm. 43),
8. 52ff:

4 K. BARTH, Christengemeinde und Biirgergemeinde, Miinchen 1946; Neuaus-
gabe, zus. mit seiner Schrift «Rechtfertigung und Recht, ThSt [B] 104, Ziirich 1984.



50 Tendenzen evangelischer Sozialethik

Mandates gesucht.*6 Demnach wiren Ehe, Familie, Beruf, Staat und Kir-
che nicht von Natur aus, sondern im konkreten Lebensvollzug als Struk-
turen anzunehmen, in denen Gottes Wille und Anspruch hier und jetzt
vernehmbar werden. Wihrend die gesellschaftlichen Institutionen nach
traditioneller Lehre Erhaltungsordnungen des Schépfers sind, interpre-
tiert Bonhoeffer ithre konkrete Ausgestaltung als Aufgabe des Christus-
glaubens. Bonhoeffer ist sichtlich darum bemiiht, den lutherischen Ord-
nungsgedanken zu dynamisieren, vermittelt ihn aber ebenso wenig wie
andere Entwiirfe seiner Zeit mit modernen sozialwissenschaftlichen Ge-
sellschaftstheorien. Offen bleibt auch die Begriindung fiir die getroffene
Auswahl von Mandaten.

Die evangelische Sozialethik nach 1945 sucht die Vermittlung zwi-
schen Schopfungstheologie und modernen Sozialwissenschaften tiber den
Begriff der Institution.*’ Hauptvertreter dieses Ansatzes sind H. Dom-
bois®¥, W.-D. Marsch* und E. Wolf. Im Begriff der Institution versuchen
die genannten evangelischen Autoren, «sowohl den Gedanken gottlicher
Stiftung als auch die ablesbaren Strukturen sozialer Gegebenheiten und
drittens das Moment menschlicher Entscheidung bzw. christlichen Ge-
horsams zur Integration dieser Strukturen zu verbinden». Ausdriicklich
verbindet Wolf den Begriff der Institution mit dem Ansatz einer Ver-
antwortungsethik und interpretiert die gesellschaftlichen Institutionen
«als von Gott angebotener Ort der Bewihrung in Verantwortung»®'.

Wolf geht noch einen Schritt weiter, indem er zwischen konkreten
Institutionen und Institutionalitit als fundamentaler Struktur menschli-
chen Daseins unterscheidet. So soll vermieden werden, da3 bestehende
Institutionen umstandslos mit einer gottlichen Stiftung gleichgesetzt wer-
den. Der Begriff der Institutionalitit lenkt den Blick auf die theologische
Anthropologie, d. h. aber auf die Voraussetzungen jeder Ethik zuriick.
Die christliche Anthropologie leitet freilich auch zur Wahrnehmung der
Siinde und ihrer sozialen Auswirkungen an. Schon deshalb verbietet es
sich, bestehende gesellschaftliche Ordnungen umstandslos fiir
gottgewollt zu halten. Sie sind immer vom siindigen Menschen gestaltet.
Konkrete Institutionen sind gewissermallen als Interpretament der fun-

% D. BONHOEFFER, Ethik, hrsg. von I. Tédt u.a., Giitersloh 21998, S. 392ff.
(DBW 6).

7 Vgl. H.E. TODT, Art. «Institution», TRE 16, Berlin-New York 1987, S. 206—220.

8 Siehe H. DOMBOIS, Art. «Institution» II, EStL, 1966, S. 797-800; DERS., Recht
und Institution, Glaube und Forschung 9 (1956) S. 55ff.

4 W.-D. MARSCH, Art. «Institution», RGG?3 11, Tiibingen 1959, Sp. 783-785.

% E. WOLF, 2.2.0. (Anm. 42), S. 171f.

' A.2.0. (Anm. 42), S. 168ff.



Tendenzen evangelischer Sozialethik 51

damentalen Institutionalitit anzusehen. Jede «Realisierung der Institutio-
nalitit setzt die Freiheit zum Gehorsam gegeniiber dem Gebot Gottes
voraus»’?, das — wie schon bei Barth und Bonhoeffer — nicht mit einzel-
nen uberlieferten Geboten, sondern mit Gottes aktualem Gebieten 1m
Hier und Jetzt zu identifizieren ist.

Fiir die evangelische Sozialethik bedeutete Wolfs Theorie der Insti-
tutionalitit einen groBen Fortschritt, hat sich doch gegeniiber der vor-
modernen Gesellschaft und einer traditionellen Stindelehre oder Ord-
nungstheologie in der Moderne eine zunehmende Ausdifferenzierung
sozialer Systeme ereignet. Wichtige Erkenntnisse dariiber vermittelt die
funktionale Systemtheorie Niklas Luhmanns, die anstelle von Institutio-
nen von sozialen Systemen spricht.® Die wichtigsten sozialen Systeme
sind weiterhin Ehe und Familie, Wirtschaft, Recht, Politik, Wissenschaft,
Kultur, Religion. In thnen kommt es aber zu vielfiltigen Binnendifferen-
zierungen. Fiir unseren Zusammenhang ist z. B. die Differenzierung zwi-
schen Recht und Moral wichtig. Sodann zergliedern sich die genannten
Systeme in zahlreiche Subsysteme, die sich gegeneinander zunehmend
verselbstindigen. Das 148t sich am Beispiel der modernen Wissenschaf-
ten zeigen, die in immer neue Disziplinen aufgespalten werden, mit je-
weils eigenem Code. Oder die Religion spaltet sich auf in diverse Kir-
chen, die in sich wiederum duBerst plural sind, universitire Theologie,
deren Einzeldisziplinen zunehmend ein Eigenleben entwickeln, und Dia-
konie bzw. Caritas, die gegeniiber der Kirche eigene Organisationsfor-
men bilden. Ehe und Familie existieren nicht mehr nur in der traditio-
nellen Form der birgerlichen Familie. Sondern es sind in den letzten
Jahrzehnten zahlreiche neue Formen von Paarbeziehungen und familia-
rem Leben entstanden. Auch die Wirtschaft ist in sich Giberaus komplex.
Nicht nur gibt es eine Vielzahl von Unternehmenstypen und Wirt-
schaftssektoren. Zu beobachten ist auch eine zunehmende Entkoppe-
lung von Wirtschaft und Staat, dergestalt, daB sich transnationale Unter-
nehmen bilden, deren Wirkungsbereich sich nicht mehr mit den Grenzen
eines Nationalstaats und der thm zugehoérigen Gesellschaft deckt. Der
hier nur angedeutete Fortgang der Ausdifferenzierung von Staat und
Wirtschaft wird heute unter dem Stichwort der Globalisierung diskutiert.
Die Beispiele mégen geniigen.

Heutige Sozialethik hat den genannten Differenzierungs- und Plura-
lisierungsvorgingen Rechnung zu tragen. Die moderne Gesellschaft ist

52 A.2.0. (Anm. 42), S. 178.

53 Siehe grundlegend N. LUHMANN, Soziale Systeme. Grundrifl einer allgemeinen
Theorie, Frankfurt a.M. 1987 (stw 666).



52 Tendenzen evangelischer Sozialethik

ein komplexes Wechselspiel einzelner Systeme, die sich weder auf eine
vorgegebene Ordnung zuriickfiihren noch hierarchisieren lassen. Wenn
Sozialethik aber als angewandte Anthropologie verstehbar sein soll, so
mul} die Frage gestellt werden, inwiefern die Funktion der diversen so-
zialen Systeme in der Befriedigung menschlicher Bediirfnisse besteht.>
Dieser Frage liegt die anthropologische Annahme zugrunde, dall der
Mensch wesenhaft ein Miangelwesen (Arnold Gehlen), d. h. ein bedurfti-
ges Wesen und dementsprechend die Gesellschaft das «System der Be-
dirfnisse» ist, als welches Hegel sie bezeichnet hat.>> Als menschliche
Grundbediirfnisse fithrt M. Honecker auf: Sicherheits- und Uberlebens-
bedirfnisse, Wohlfahrtsbediirfnisse wie z. B. Nahrung, Identititsbedurf-
nisse (Selbstverwirklichung, Freundschaft, Liebe, Sexualitit), sowie Frei-
heitsbedtrfnisse.*

Der Begriff des Bediirfnisses ist freilich nicht eindeutig. Von man-
chen Bediirfnissen liBt sich leicht einsehen, daB sie fiir das bloBe Uber-
leben elementar sind. Doch selbst das Leben muB nicht in jedem Fall als
der Giiter hochstes betrachtet werden. So 1aBt sich nicht nur zwischen
Bediirfnissen erster und zweiter Ordnung unterscheiden, weil der Mensch
bekanntlich nicht vom Brot allein lebt. Vielmehr kénnen Bediirfnisse
kiinstlich geweckt oder auch kompensiert werden. Zwischen «kinstli-
chen» und «natiirlichen» Bediirfnissen ist oft schwer zu unterscheiden,
begegnen doch die sogenannten natiirlichen Bediirfnisse immer kulturell
uberformt, wie man es z. B. an der Sexualitit deutlich machen kann.
Uberhaupt ist der Begriff natiirlicher Bediirfnisse keine wertfreie be-
schreibende Kategorie, sondern enthilt bereits eine moralische Wertung,
die tiber Berechtigung oder fehlende Berechtigung geltend gemachter
Bedurfnisse entscheidet. Die Artikulation von Bedirfnissen findet nicht
auf einer abstrakt individuellen Ebene, sondern in sozialer Kommuni-
kation statt. So sind Bediirfnisse nicht nur eine Voraussetzung, sondern
immer auch Gegenstand der Sozialethik.

Das Interesse der sozialethischen Diskussion hat sich in letzter Zeit
von den Subjekten moralischen Handelns und ihrer Konstitution auf die
Giiter verlagert, die gemeinschaftlich erstrebt werden, aber auch hoch-
gradig gefihrdet sind.”” Strittig ist aber das Verstindnis des Guten und
sein Verhiltnis zur Gerechtigkeit. Um diese Frage kreist die Kommunita-
rismusdebatte. Als Kommunitarismus wird eine philosophische Richtung

3 Vgl. dazu M. HONECKER, 2.2.0. (Anm. 8), S. 4ff.

% G.W.F. HEGEL, Vorlesungen iiber Rechtsphilosophie, 1818-1831, Bd. 2, Stutt-
gart 1974, 1820, § 189ff.

36 M. HONECKER, 2.2.0. (Anm. 8), S. 5.

57 Siehe z.B. M. HONECKER, a.2.0. (Anm. 8), S. Vff., 1ff.



Tendenzen evangelischer Sozialethik 53

bezeichnet, welche die Zugehorigkeit zu einer bestimmten Gemeinschaft
und die Identifikation mit threr Geschichte und ithren Werten nicht nur
fir menschliches Leben und Handeln, sondern auch fiir die ethische
Theorie- und Urteilsbildung fiir grundlegend hilt. Wihrend in der kanti-
schen Tradition die Moralitit des Handelns durch die Verallgemeine-
rungsfihigkeit seiner Regeln gewihrleistet ist, so da3 der Begriff des Ge-
rechten den Primat gegentiber dem des Guten hat, ist die Rangfolge nach
Ansicht der Kommunitaristen genau umgekehrt zu bestimmen. Kontro-
vers diskutiert wird heute aber auch die Dominanz der Okonomie ge-
geniiber der Politik. Scheint die Okonomie, welche fiir die Schaffung
und Verteilung von Giitern zustindig ist, das gesellschaftliche Leben zu
dominieren und somit die sozialethische Aufgabe primir in der Ausar-
beitung einer Wirtschaftsethik zu bestehen®, so geht die Intensivierung
der Ethik-Diskussion in den letzten Jahren auch mit einer Aufwertung
des Politischen einher.’” War die politische Dimension gemeinschaftli-
chen Handelns schon in der Diskursethik prisent, so wird sie neuerlich
im Kommunitarismus thematisch. Die jingste Debatte zeigt jedenfalls,
daB eine Moraltheorie erst dann wirksam werden kann, wenn sie sich
politisch umsetzen lif3t. Damit stellt sich aber erneut die Frage nach den
Handlungssubjekten und ihrer Konstitution.®

In die Kommunitarismusdebatte gehort auch die Diskussion uber
das Programm einer «kirchlichen Ethik», wie es derzeit von G. Lindbeck,
J. Milbank, S. Hauerwas oder R. Hiitter vertreten wird.! Man kann in
ithm die kirchliche Variante des Kommunitarismus sehen, wobei der kom-
munitaristische Gemeinschaftsbegriff auf die Kirche tbertragen wird.5
Positiv ist an diesem Ansatz, daB er eine individualistische bzw. perso-
nalethische Engfithrung christlicher Ethik zu iiberwinden versucht. Seine

% Sjehe vor allem A. RICH, Wirtschaftsethik, 2 Bde., Giitersloh 1984/1990;
G. MECKENSTOCK, Wirtschaftsethik, Berlin-New York 1997.

% Vgl. W. REESE-SCHAFER, Grenzgotter der Moral. Der neuere europiisch-ameri-
kanische Diskurs zur politischen Ethik, Frankfurt a.M. 1997 (stw 1282).

6 Siehe vor allem CH. TAYLOR, Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitli-
chen Identitit, Frankfurt a.M. 1996 (stw 1233).

1 vgl. S. HAUERWAS, Selig sind die Friedfertigen. Ein Entwurf christlicher Ethik,
hrsg. und eingel. von R. Hiitter (Evangelium und Ethik 4), Neukirchen-Vluyn 1995;
DERS., A Community of Character. Toward a Constructive Social Ethic, Notre Dame-
London 1981; DERS., In Good Company. The Church as Polis, Notre Dame 1995;
R. HUTTER, Evangelische Ethik als kirchliches Zeugnis. Interpretationen zu Schliissel-
fragen theologischer Ethik in der Gegenwart (Evangelium und Ethik 1), Neukirchen-
Vluyn 1993; DERS., Theologie als kirchliche Praktik. Zur Verhiltnisbestimmung von
Kirche, Lehre und Theologie, Giitersloh 1997 (BEvTh 117).

2 Vgl. E. ARENS, Kirchlicher Kommunitarismus, ThRev 94 (1998), Sp. 487-500.



54 Tendenzen evangelischer Sozialethik

Gefahr liegt freilich in einer einseitig antagonistischen Verhiltnisbe-
stimmung von Kirche und Gesellschaft mit der Folge einer moglichen
Selbstimmunisierung der Kirche gegeniiber kritischen Anfragen von aus-
sen und binnenkirchlicher Reduktion ethischer Urteils- und Konsensbil-
dung auf Bekenntnissitze. Kritiker halten Hauerwas m. E. zu Recht vor,
seine Ethik erschopfe sich in prinzipiellen Postulaten, die letztlich in ei-
nen ethischen Fundamentalismus und Biblizismus minden.®* Auch Hit-
ters Konzept steht in der Gefahr, die theologische Ethik zu klerikalisie-
ren.® Wohl ist die Kirche ausdriicklich zum Thema nicht nur der Dog-
matik, sondern auch der Ethik, zumal der Sozialethik zu machen. Doch
gilt es die theologische Differenz zwischen sichtbarer und unsichtbarer
Kirche ebenso zu beachten, wie die neuzeitliche Differenz zwischen den
Kirchen und der Christenheit bzw. dem Christentum. Denn die eine Kir-
che, zu der sich der Glaube im Credo bekennt, manifestiert sich unhin-
tergehbar in der Vielfalt der Konfessionen, deren Verhiltnis nicht durch
das letztlich ideologische Modell einer irgendwann erreichbaren sicht-
baren Einheit, sondern durch eine differenztheoretische Ekklesiologie
beschrieben werden muB3.® Eine «kirchliche Ethik» droht demgegeniiber
die Komplexitit der konfessionellen Vielfalt und der realen 6kumeni-
schen Situation auf einen abstrakten Kirchenbegriff oder aber auf die
binnenkirchliche Identitit einer Einzeldenomination zu reduzieren.5
Demgegeniiber plidiere ich fiir den integrativen Ansatz einer Ver-
antwortungsethik, der abschlieBend kurz skizziert werden soll.

IV. Sogialethik als integrative Verantwortungsethik

In der ethischen Theoriebildung der philosophischen und theologischen
Tradition spielt der Begriff der Verantwortung bis zum Beginn des 20.

6% Vgl. J.P. WILS/D. MIETH, Grundbegriffe der christlichen Ethik, Paderborn
1992, S. 192 (UTB 1648).

% Hiitter beruft sich neben Hauerwas vor allem auf K. Barth, dessen «Kirchliche
Dogmatik» und theologische Ethik kirchlich-kommunitaristisch interpretiert wird. Vgl.
R. HUTTER, Evangelische Ethik als kirchliches Zeugnis, (s. Anm. 61) S. 25ff. Den Re-
demodus der gesamten kirchlichen Diskurspraxis, die als «narrative Kasuistik» charak-
terisiert wird, bestimmt Hiitter als «parakletische Rede» (a.2.0., S. 267ff).

6 Vgl. ausfiihrlich U. KORTNER, Versohnte Verschiedenheit. Okumenische Theo-
logie im Zeichen des Kreuzes, Bielefeld 1996, S. 9ff; DERS., Verséhnte Verschieden-
heit. Die Einheit von Identitit und Differenz als Grundproblem christlicher Okumene,
BThZ 15 (1998), S. 77-96.

66 Zur Kritik an den Konzepten von Hauerwas und Hiitter siche auch M. HO-
NECKER, Themen und Tendenzen der Ethik, TAR 63 (1998), S. 74-133, hier S. 88f;
E. ARENS, 2.2.0. (Anm. 62), Sp. 498ff.



Tendenzen evangelischer Sozialethik 55

Jahrhunderts eine untergeordnete Rolle. Durch Max Weber in die Dis-
kussion eingefiihrt?, ist «Verantwortung» nach dem ersten Weltkrieg zu
einem neuen Grundwort unserer Sprache aufgestiegen, das mehr und
mehr an die Stelle des ethischen Begriffs der Pflicht getreten ist. Durch
die globalen Gefahren, denen sich Mensch und Natur heute ausgesetzt
sehen, hat der Begriff der Verantwortung in der 6ffentlichen Diskussion
nochmals an Bedeutung gewonnen. Er gilt heute als Leitbegriff einer zu-
kunftsorientierten, um das Uberleben der Menschheit besorgten Ethik.68

Begriffsgeschichtlich stammen das Wort «verantworten» und seine
Derivate aus der Rechtssphire.® «Verantworten» heillt urspriinglich
«(sich) vor Gericht verteidigen» (lat. respondere, probare). Hiervon ist die
allgemeine Bedeutung «sich rechtfertigen» abgeleitet. Das Substantiv
«Verantwortung» ist erst seit der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts
nachweisbar. Es meint urspriinglich ebenfalls die Rechtfertigung vor Ge-
richt (lat. apologia, defensio), wird nun aber auch auf die Rechtfertigung
vor dem Richterstuhl Gottes gemiinzt. In spiterer Zeit bezeichnet die
Vokabel einerseits allgemein jede Form der Rechtfertigung, andererseits
den Zustand der Verantwortlichkeit.

Neben den juristischen und den religiésen Verantwortungsbegriff ist,
von beiden abgeleitet und zugleich doch unterschieden, im 20. Jahrhun-
dert der moralische getreten. Von diesem sind nochmals zu unterschei-
den sein politischer Gebrauch sowie der funktionale Begriff der Aufga-
benverantwortung. Fiir die ethische Diskussion iber den Geltungsbe-
reich und die Begriindung einer Verantwortungsethik ist es wichtig, die
unterschiedlichen Verwendungen des Verantwortungsbegriffs auseinan-
derzuhalten, weil andernfalls sein ethischer Gehalt verdunkelt wird oder

67 Siehe M. WEBER, Politik als Beruf, in: DERS., Gesammelte politische Schriften,
2. erw. Aufl, hrsg. von ]J. Winckelmann, Ttbingen 1958, S. 493-548.

68 Siehe vor allem W. WEISCHEDEL, Das Wesen der Verantwortung, Frankfurt a.M.
21958; G. PICHT, Der Begriff der Verantwortung, in: DERS., Wahrheit, Vernunft, Ver-
antwortung. Philosophische Studien, Stuttgart 1959, S. 318-342; W. SCHULZ, Philoso-
phie in der verinderten Welt, Pfullingen 21974, S. 630-840; H. JONAS, Das Prinzip
Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die technologische Zivilisation, Frankfurt a.M.
1979; K.-O. APEL, Diskurs und Verantwortung. Das Problem des Ubergangs zur post-
konventionellen Moral, Frankfurt a.M. 1988; H.E. TODT, Perspektiven theologischer
Ethik, Miinchen 1988, S. 21-48; F.-X. KAUFMANN, Der Ruf nach Verantwortung. Ri-
siko und Ethik in einer uniiberschaubaren Welt, Freiburg 1.Br. 1992; K. Bayertz (Hg.),
2.2.0. (Anm. 31), passim. Vgl. zum Ganzen auch U. KORTNER/]. JEREMIAS/H. KRESS
u.a., G/Lern 7 (1992), S.91-167 (Themenheft «Verantwortungy), sowie H. KRESS/W.E.
MULLER, Verantwortungsethik heute. Grundlagen und Konkretionen einer Ethik der
Person, Stuttgart 1997. Eine Literaturiibersicht gibt K. SCHWARZWALLER, Literatur
zum Thema «Verantwortungy», ThR 57 (1992), S. 141-179.

6 Zur Begriffsgeschichte siehe DWb XII/1, S. 79-82.



56 Tendenzen evangelischer Sozialethik

aber die Kommunikation simtlicher Teilsysteme der Gesellschaft mora-
lisch Gberfrachtet wird. Die ideologische Moralisierung aller gesellschaft-
lichen Bereiche fiihrt nicht etwa zu einer Schirfung des moralischen Be-
wulltseins, sondern im Gegenteil zur inflationiren Entwertung aller
Ethik.

Ausgangspunkt der hier vorgeschlagenen Konzeption von Verant-
wortungsethik ist die Einsicht, daBB die Moralfihigkeit des Menschen mit
seiner Personalitit gegeben ist. Vor allem der dialogische Personalismus
hat den Umstand zu BewuBtsein gebracht, dal es Personalitit nur als
intersubjektives Phinomen gibt. Zum Ich wird der Mensch nur, wenn er
als etn Du angeredet wird. Personale Kommunikation aber impliziert den
Anspruch auf Achtung dessen, der mich als Du anspricht. Dieser An-
spruch auf Achtung bzw. Anerkennung kann im Einzelfall miBachtet
oder zuriickgewiesen werden. Er ist aber mit dem Anredegeschehen als
solchem gegeben und zwingt in jedem Fall zu einer Stellungnahme, auch
wenn sie in der Ablehnung des an mich gerichteten Anspruchs bestehen
kann. Moral basiert also auf der Notwendigkeit der Stellungnahme zu
dem mit der interpersonalen Kommunikation gegebenen Anspruch auf
Anerkennung der Person.

Mit dem Sein von Personen ist nun zugleich ein Sollen gegeben,
ohne welches Moral nicht denkbar ist. Diese These begeht keineswegs
den naturalistischen FehlschluBl vom Sein auf das Sollen, sondern sie be-
hauptet die Gleichurspriinglichkeit von personalem Sein und morali-
schem Sollen, und zwar mit der Begriindung, dal} das Personsein ohne
die Forderung der Anerkennung anderer Personen in sich widerspriich-
lich wire. Ist nun aber die nur intersubjektiv gegebene Personalitit der
Grund von Moral, so ist die Achtung anderer Personen als Personen zu-
gleich das grundlegende Kriterium der Moral, und zwar nicht nur deren
faktische Gegebenheit, sondern auch fiir deren moralische Qualitit.

Ein  dialogisch konzipierter Verantwortungsbegriff ist allerdings
ethisch noch nicht hinreichend, da es auch nicht-reziproke Verantwor-
tungsverhiltnisse gibt. Moralische Verantwortung besteht nicht nur ge-
gendiber anderen, sondern auch fir andere. Solche nicht-reziproke Ver-
antwortung, z. B. fiir unmiindige Kinder, aber auch fiir nichtmenschliche
Lebewesen, macht es erforderlich, die Relationalitit von Verantwortung
dreifach zu bestimmen. Das ethische Subjekt hat sich demnach nicht nur
gegeniiber anderen Personen, sondern sein Verhalten diesen gegeniiber
wie gegeniiber allem ibrigen Leben nochmals vor einer dritten Instanz
zu rechtfertigen. Wie diese Instanz ihrerseits zu bestimmen 1st, ist frei-
lich ein Hauptproblem jedes verantwortungsethischen Entwurfs. Die
Theologie spricht hier klarerweise von Gott.



Tendenzen evangelischer Sozialethik 57

Wenn nun mit der Personalitit des Menschen seine Moralitit im
Sinn der Verantwortlichkeit gegeben ist, so 1at sich von hier aus ein all-
gemeiner ethischer Begriff der Verantwortung entwickeln, welcher Moral
als personale Rechenschaftspflicht bestimmt. Im Moment der Rechen-
schaftspflicht verbinden sich ein normatives und ein deontologisches
Element. Von der moralischen Grundsituation her ist also der Verant-
wortungsbegriff zunichst im Sinne einer Pflichtenlebre zu diskutieren. Hier-
bei ist aber die Frage nach deontologischen Regeln und Verbindlichkei-
ten zu stellen. Ist, wie dargelegt, die Personalitit des Menschen nicht nur
der Grund, sondern auch das entscheidende Kritertum von Moral, so
sind die Menschenrechte als deren ethische Konkretion zu verstehen.
Von daher erklirt sich mein eingangs formuliertes Plidoyer fir den Ent-
wurf einer Sozialethik, die zugleich eine Ethik der Menschenrechte ist.

Die Verantwortung erstreckt sich nun nicht nur auf die bereits abge-
schlossener Handlungen und Handlungsketten, sondern auch auf die Be-
grindung kiinftigen Handelns im Sinn der Privention und der Fiirsorge-
pflicht. Als moralischer Begriff aber kann der an sich wertmiBig neutrale
Begriff der Verantwortung nur dann inhaltlich bestimmt werden, wenn
es gelingt, ihn als Begriff einer Giiterlehre zu bestimmen. Ansatzweise ist
dies im vorhergehenden geschehen, indem wir gezeigt haben, daf} die
Anerkennung anderer Personen das moralische Kriterium darstellt, wel-
ches mit dem eigenen Personsein gegeben ist. Dariiber hinaus liBt sich
zeigen, daB3 mit der Anerkennung des eigenen Daseins nicht nur dasje-
nige anderer Personen, sondern auch dasjenige von nichtmenschlichem
Leben gefordert ist. Eine Giiterlehre hat von solchen Uberlegungen aus
die Aufgabe verantwortlicher Privention und Fiirsorge niher auszufih-
ren.

SchlieBlich aber ist es sinnvoll, zwischen der Verantwortung als Zu-
rechnungsgeschehen und dem Zustand der Verantwortlichkeit zu unter-
scheiden. Mit F.-X. Kaufmann 1iBt sich Verantwortlichkeit als ein «Biin-
del personenbezogener Fihigkeiten» bestimmen, genauer gesagt als eine
Verbindung von kognitiven, moralischen und kommunikativen Fihig-
keiten, die je fiir sich notwendige, jedoch nur gemeinsam hinreichende
Bedingungen verantwortlichen Handelns sind.” Zur Entwicklung eines
ethischen Verantwortungsbegriffs gehort mit anderen Worten auch die
Formulierung einer Tugendlebre. Eine solche hat aber nicht nur nach den
kognitiven, sondern auch nach den affektiven Voraussetzungen unseres

0 F.-X. KAUFMANN, Risiko, Verantwortung und gesellschaftliche Komplexitit, in:
K. BAYERTZ (Hg.), 2.a.0. (Anm. 31), S. 72-97, hier S. 88ff.



58 Tendenzen evangelischer Sozialethik

Handelns zu fragen.”! Denn die bloBe Pflicht zur Verantwortung moti-
viert noch nicht zu deren freiwilliger Ubernahme. In diesem Zusammen-
hang ist auch iiber das Verhiltnis von Verantwortung und Liebe nachzu-
denken, welche freilich alle Moral transzendiert, weil sie weder gefordert
noch erzwungen werden kann.

Unsere bisherigen Uberlegungen lassen sich so zusammenfassen, da3
die Aufgabe einer Verantwortungsethik darin besteht, die aus der ethi-
schen Tradition bekannten Aspekte einer Pflichtenlehre, einer Giiter-
lehre und einer Tugendlehre unter dem Blickwinkel zukunftsbezogener
Rechenschaftspflicht zu integrieren. Sofern diese Integration gelingt, muf3
die beobachtete Spannung zwischen Moral und zunehmender Kom-
plexitit der gesellschaftlichen Risiken keineswegs zum Ende jeder Moral
fihren. Vieles spricht stattdessen dafiir, daf auch eine funktional ausdif-
ferenzierte Risikogesellschaft nicht allein auf die technologische, sondern
auch auf die moralische Kompetenz ihrer Mitglieder angewiesen ist,
nimlich «auf das Durchhalten bestimmter allgemeiner Ubergeugungen, deren
Richtigkeit sich zwar nicht im Einzelfall beweisen li3t, die aber ange-
sichts der Intransparenz von Handlungsfolgen immer noch brauchbarere
RichtmalBle zu sein scheinen als das Ergebnis kurzfristiger Interessenkal-
kiilen’.

Sofern aber die Wahrnehmung von Verantwortung die Verantwort-
lichkeit als moralische Fihigkeit von Personen voraussetzt, ist die heute
geforderte Ausbildung eines globalen VerantwortungsbewuBtseins pri-

" Einen entsprechenden Versuch, die Tradition der Tugendlehre innerhalb der
theologischen Ethik zu erneuern, unternimmt z.B. K. STOCK, Grundlegung der prote-
stantischen Tugendlehre, Giitersloh 1995.

2 F.-X. Kaufmann, 2.2.0. (Anm. 70), S. 96. In dem erwihnten Durchhalten be-
stimmter Grundiiberzeugungen driicken sich, um mit E. Herms zu sprechen, (Ur-
sprungs-)Gewillheiten iber Grund und Erfolgsbedingungen menschlichen Handelns
aus, ohne die wir gar nicht handlungsfihig wiren. Vgl. E. HERMS, 2.2.0. (Anm. 35), S.
XIIff., 119ff. u.6. Daraus folgt aber nicht, daB die Handlungsfolgen in der heutigen
komplexen Gesellschaft hinreichend durchschaubar wiren. Herms behauptet (a.2.0.,
S. XI), da8 alle Einzelentscheidungen der Individuen auf eine durchschaubare, d.h.
von Regeln bestimmte Weise die Gestalt von Gesellschaft im ganzen beeinflussen. Da-
gegen ist jedoch mit N. Luhmann einzuwenden, daB} es fiir die moderne ausdifferen-
zierte Gesellschaft kein umfassendes Handlungskalkiil geben kann. Gerade wenn man,
wie Herms fordert, das gesellschaftliche Geschehen vom konkreten dezentralen Ort
der jeweiligen Funktionsposition aus beobachtet, erscheinen die iibrigen sozialen Sy-
steme als opake Umwelt. Die Gesamtgesellschaft ist dementsprechend nicht die Ge-
samtheit, sondern der Horizont sozialer Systeme. Das Problem besteht folglich darin,
wie der Mensch zum moralischen Handeln motiviert werden kann, auch wenn sich die
Folgen, zumindest die Spitfolgen und die iiberkomplexen Wechselwirkungen nicht
iberblicken lassen. Herms kann diese Frage nur religiés beantworten, indem er der Sa-
che nach den Gedanken der géttlichen Vorsehung ins Spiel bringt (a.a.0., S. XXVIIIf).



Tendenzen evangelischer Sozialethik 59

mir das Problem einer ethischen Erkenntnistheorie. Das in unserer Ge-
sellschaft aufgrund der Vergesellschaftung des Handelns entschwundene
Verantwortungsbewufltsein im moralischen Sinne des Wortes kann nur
dort neu entstehen, wo sich Menschen als individuelle Subjekte zugleich
selbst verantwortlich oder zur Verantwortung gerufen wissen. Nur wenn
einzelne sich entschlieBen, Verantwortung zu #bemmehmen, wird diese
iberhaupt als zu realisierende Moglichkeit neu entdeckt und wabrge-
nommen. Verantwortung erkennen und iibernehmen kann aber nur der,
welcher sich zur Verantwortung gerufen und so als ethisches Subjekt be-
grindet weil. Genau darin besteht, was hier nicht mehr gezeigt werden
kann, der ethische Sinn der paulinischen bzw. reformatorischen Recht-
fertigungslehre.

Der Begriff der Wahrnehmung ist ethisch in seinem doppelten Wort-
sinn zu bedenken: Die Wahrnehmung von Verantwortung im Sinne ihrer
Ubernahme setzt ihre Wahrnehmung im Sinne ihres Etkennens voraus.”™
Beispielhaft 1Bt sich dieser Zusammenhang am Gleichnis Jesu vom
barmherzigen Samariter erkennen (Lk 10,25-37). Die Moral, die Jesus
aus der Beispielgeschichte zieht: «Gehe hin und tue desgleichen!» (V. 37),
ist als Anleitung zu einer entsprechenden Aufmerksamkeit und somit
Schulung der ethischen Wahrnehmungsfihigkeit zu verstehen.

Eine Theorie ethischer Wahrnehmung zeigt nun aber, daBl und wes-
halb der Verantwortungsbegriff als solcher kein hinreichendes Prinzip
der Ethik sein kann. Eine Verantwortungsethik hat auller- oder transmo-
ralische Voraussetzungen, die man in gewisser Hinsicht als dsthetisch be-
zeichnen kann. Asthetik ist hier verstanden als Theorie der Wahrneh-
mungs- und Urteilsfihigkeit. Diese schlieBt den leiblichen und den affek-
tiven Bereich des Menschseins ein. Ohne eine der Wahrnehmung ent-
sprechende Motivation, fiir die Begriffe wie Liebe, Mitleid, Wohlwollen
oder Barmherzigkeit stehen, gibt es kein moralisches bzw. moralfihiges,
d. h. einer nachtriglichen moralischen Beurteilung standhaltendes Han-
deln.” Umgekehrt gilt freilich, da auch Liebe, Mitleid oder Wohlwollen
allein kein hinreichendes Kriterium fiir die Sittlichkeit des Handelns sind.
Denn der Wille, Gutes zu tun, sagt noch nicht, was in einer konkreten

3 Vgl. dazu auch ]. FISCHER, Wahrnehmung als Aufgabe und Proprium christli-
cher Ethik, in: DERS., Glaube als Erkenntnis. Zum Wahrnehmungscharakter des
christlichen Glaubens, Miinchen 1989, S. 91-118, sowie B. HARBECK-PINGEL, Ethi-
sche Wahrnehmung. Eine systematisch-theologische Skizze, Aachen 1998 (Beitrige zur
Theologie und Religionsphilosophie 2), der allerdings Ethik zu einseitig als Theorie
der Lebensfiihrung bestimmt.

™ Vgl. dazu auch - in Fortsetzung seiner Tugendlehre (s. Anm. 71) — K. STOCK,
Gottes wahre Liebe. Theologische Phinomenologie der Liebe, Tiibingen 2000.



60 Tendenzen evangelischer Sozialethik

Situation das fiir alle Beteiligten Gute tatsichlich ist. Man kann aus Mit-
leid das Falsche tun oder sich sogar zu unmoralischen Handlungsweisen
verleiten lassen. Von daher wird nochmals das eingangs diskutierte Po-
stulat einer integrativen Ethik einsichtig, welches die Ansitze einer Sol-
lensethik und einer Strebensethik komplementir miteinander zu vermit-
teln sucht.

Es durfte deutlich sein — was hier aber nicht mehr im einzelnen aus-
gefilhrt werden kann, daB der Ansatz einer integrativen Verantwor-
tungsethik spezifische Einsichten der evangelischen Tradition reformu-
liert, zugleich aber Anliegen aufgreift, welche die katholische Tradition in
das okumenische Gesprich einbringt. Exemplarisch sei die Wiederent-
deckung des Themas einer Tugendlehre genannt. Bei allen Unterschie-
den zwischen evangelischen und katholischen Zugingen zur Ethik, die
nicht geleugnet werden sollen, treten doch auch Konvergenzen zutage,
die das wechselseitige Verstindnis fordern.



	Tendenzen evangelischer Sozialethik

