
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 1-2

Artikel: Tendenzen evangelischer Sozialethik

Autor: Körtner, Ulrich H.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760901

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ulrich H.J. Körtner

Tendenzen evangelischer Sozialethik

I. Ethik in der modernen Gesellschaft

In den vergangenen Jahren hat die Disziplin der Ethik1 einen enormen
Aufschwung erfahren. Insbesondere der technologische Fortschritt und
hier wiederum die Entwicklung im Bereich der Biotechnologie und der
Biomedizin erzeugen einen gesellschaftlichen Bedarf an ethischer Reflexion,

der noch im Steigen begriffen ist. Dieser Ethikboom erfaßt nicht
nur die Praktische Philosophie, sondern auch die theologische Ethik.

Die gestiegenen Anforderungen an die angewandte Ethik2 lassen
freilich erkennen, wie groß der Nachholbedarf evangelischer Theologie
auf diesem Gebiet ist, und zwar auch im Vergleich mit der katholischen
Moraltheologie. Schon rein institutionell ist die Disziplin der Ethik an
den theologischen Fakultäten des deutschsprachigen Raums im Hintertreffen.

Ordentliche Lehrstühle oder gar eigene (Sozial)Ethikinstitute
gehören keineswegs zur Standardausstattung. Dies hat zum Teil historische
Gründe, die mit theologischen Grundentscheidungen protestantischer
Theologie seit der Reformation zusammenhängen. Mit der reformatorischen

Kritik an der spätmittelalterlichen Werkgerechtigkeit und mit der
Konzentration auf die Schriftauslegung verbindet sich die grundsätzlich
nachgeordnete Stellung der Ethik innerhalb der evangelischen Theologie.
Das traditionell geringe Interesse an sozialethischen Fragestellungen läßt
sich im deutschsprachigen Raum auf die Dominanz eines am religiösen
Individuum orientierten Luthertums zurückführen. Zwar erfuhr die Ethik
im Neuprotestantismus unter dem Einfluß von Kant eine starke Aufwertung.

Doch unterzog im 20. Jahrhundert die Wort-Gottes-Theologie den
Neuprotestantismus und seine Ethikotheologie einer radikalen Kritik.

1

Gastvorlesung im Rahmen des Vorlesungszyklus «Fundamentalethik» an der Uni-
versität Freiburg Schweiz am 17. 05. 2001.

2 Zur Einführung in die gegenwärtige Diskussion vgl. J. NIDA-RÜMELIN (Hg.),
Angewandte Ethik. Die Bereichsethiken und ihre theoretische Fundierung. Ein Handbuch,

Stuttgart 1996; K.P. RIPPE (Hg.), Angewandte Ethik in der pluralistischen
Gesellschaft, Freiburg/Schweiz 1999 (Ethik und Politische Philosophie 2); M. KETTNER
(Hg.), Angewandte Ethik als Politikum, Frankfurt a.M. 2000 (stw 1458).



Tendenzen evangelischer Sozialethik 39

Auf ethischem Gebiet beschränkte sich die Wort-Gottes-Theologie weithin

auf eine von der Dogmatik gesteuerte und dominierte Erörterung
fundamentalethischer Fragen. In der materialen Ethik gelangte sie
oftmals über das Konzept einer am Liebesbegriff orientierten Situationsethik

nicht hinaus. Die vor allem unter reformiertem Einfluß stehende

Entwicklung in Westeuropa und im angelsächsischen Raum, aber auch
die eigenständige Entwicklung z. B. im skandinavischen Luthertum fanden

hingegen kaum Beachtung.3
In jüngster Zeit kann nun freilich auch die deutschsprachige evangelische

Ethik einen gewissen Aufschwung verzeichnen. Wie die Praktische
Philosophie hat auch die evangelische Ethik ebenso wie die katholische
Moraltheologie heute ihren Schwerpunkt auf dem Gebiet der Sozialethik.
Dies rührt daher, daß die drängenden Fragen heutiger Ethik sozialer Natur

sind, ist doch die moderne Gesellschaft das Ergebnis eines
«vergesellschafteten» Handelns4, in zahlreiche Subsysteme ausdifferenziert und
hochgradig arbeitsteilig.

Zum gesellschaftlichen Pluralismus gesellt sich die ökumenische Plu-
ralität der Kirchen bzw. der Christenheit. Theologische Ethik, also auch
eine evangelische Sozialethik, muß daher heute in ökumenischer Perspektive

betrieben werden. Daß dieses Erfordernis zunehmend auch von den
Kirchen selbst erkannt wird, dafür ist z. B. die im Frühjahr 2001 von der
Konferenz Europäischer Kirchen (KEK) und dem Rat der Europäischen
Bischofskonferenzen (CCEE) unterzeichnete «Charta Oecumenica» ein
Indiz. Für so unzureichend man dieses Dokument auch halten mag, es

formuliert immerhin die Selbstverpflichtung, «auf allen Ebenen des
kirchlichen Lebens gemeinsam zu handeln, wo die Voraussetzungen dafür
gegeben sind und nicht Gründe des Glaubens oder größere Zweckmäßigkeit

dem entgegenstehen»5 und «bei Kontroversen, besonders wenn bei

Fragen des Glaubens und der Ethik eine Spaltung droht, das Gespräch
zu suchen und diese Fragen gemeinsam im Licht des Evangeliums zu
erörtern»6. Das Beispiel der Charta Oecumenica zeigt freilich auch, daß

der ökumenische Dialog den Pluraüsmus der Konfessionen nicht hinter
sich läßt, sondern ihn gerade zur Voraussetzung hat. Daher kann auch
eine ökumenische Sozialethik nicht jenseits der konfessionellen
Unterschiede, sondern nur multiperspektivisch betrieben werden.

3 Siehe dazu ausführlich D. LANGE, Ethik in evangelischer Perspektive, Göttingen
1992, S. 29-202.

4 Vgl. J. FISCHER, Leben aus dem Geist. Zur Grundlegung christlicher Ethik,
Zürich 1994, S. 16ff.65ff.ll0ff.

5 Charta Oecumenica, Abschnitt 4.
6 Charta Oecumenica, Abschnitt 6.



40 Tendenzen evangelischer Sozialethik

Wie aber ist die Aufgabe theologischer Sozialethik im Kontext der

heutigen pluralistischen Gesellschaft zu bestimmen?7 Die heutigen
ethischen Diskurse sind dadurch gekennzeichnet, daß unterschiedliche ethische

Ansätze und Argumentationsweisen nebeneinander stehen. Angesichts

divergierender Ethiken gewinnt die Idee der Menschenrechte
zunehmend an Bedeutung. Diese ist gleichermaßen begründungsoffen wie

- multiperspektivisch - begründungsbedürftig. Eine zentrale Aufgabe
evangelischer Sozialethik besteht deshalb darin, eine Ethik der
Menschenrechte in theologischer Perspektive zu begründen und zu entfalten.

Wollen sich Theologie und Kirche am gegenwärtigen ethischen
Diskurs beteiligen, können sie freilich weder für die von ihnen vertretenen
ethischen Grundhaltungen noch für materialethische Handlungsempfehlungen

einen Monopolanspruch erheben. Auch wenn die Beteiligung
von Theologie und Kirche an gesellschaftlichen Prozessen der
Meinungsbildung erwünscht ist, wird ihnen doch längst nicht mehr die Rolle
einer letzten Entscheidungsinstanz zugewiesen. So kann ein theologischer

Standpunkt im politischen Bereich auch nur als einer neben anderen

vertreten werden.
Die Aufgabenstellung theologischer Ethik differenziert sich folglich

in eine binnenkirchliche und eine gesamtgesellschaftliche. Ethische
Urteilsbildung und die Herausbildung ethischer Grundhaltungen findet
innerhalb wie außerhalb der Kirche(n) statt. Theologische Ethik hat auf
beiden Gebieten eine unterschiedliche Funktion. Einerseits besteht die
dezidiert kirchliche Aufgabe theologischer Ethik in der wissenschaftlichen

Begleitung und Anregung innerkirchlicher Urteilsbildung. Andererseits

hat die Theologie die Aufgabe, christliche Positionen im pluralen
Diskurs so zu formulieren, daß sie als Beitrag zur gesamtgesellschaftlichen

Urteilsbildung wahrgenommen werden können, ohne mit ethischen
Alleinvertretungsansprüchen verwechselt und folgerichtig zurückgewiesen

zu werden.

II. Integrative Ethik

Wie läßt sich aber der ethische Pluralismus theologisch erfassen und
bearbeiten? Gemäß der Maxime aus Jer 29,7 — «Suchet der Stadt Bestes» —

versucht heutige evangelische Sozialethik ihren Ort «zwischen Götzenkritik

und Gestaltungsauftrag»8 zu bestimmen. So gewiß ihr also eine kri-

7 Zum folgenden siehe ausführlich U. KÖRTNER, Evangelische Sozialethik. Grundlagen

und Themenfelder, Göttingen 1999 (UTB 2107).
8 K.-W. DAHM, Zwischen Götzenkritik und Gestaltungsauftrag, in: F. FURGER/

M. HEIMBACH-STEINS (Hgg.), Perspektiven christlicher Sozialethik, Münster 1991,



Tendenzen evangelischer Sozialethik 41

tische, an der den christlichen Glauben begründenden Botschaft der
Bibel orientierte Funktion zukommt, hat sie sich doch davor zu hüten, sich
in der Gesellschaftskritik zu erschöpfen und das der Kirche zweifellos
gegebene prophetische Amt mit der Aufgabe rationaler Reflexion zu
verwechseln. Andernfalls erschöpft sich die theologische Urteilsbildung
in der Formulierung moralischer Appelle, die von außen als autoritäre
Geltungsansprüche wahrgenommen werden. Das «schlichte Bekenntnis
zu einer bestimmten theologischen Richtung» kann in ethischen Fragen
weder innerhalb noch außerhalb der Kirche «bereits als ausreichende
Begründung gelten.»9 Andererseits können bestehende gesellschaftliche
Verhältnisse nicht umstandslos zu Schöpfungsordnungen erklärt und damit
theologisch legitimiert werden. D. Lange ist darin zuzustimmen, daß sich

theologische Ethik vor der falschen Alternative von Bekenntnisethik und
Ordnungsethik zu hüten hat.

Das entbindet Theologie und Kirche freilich nicht von der Aufgabe,
die Verbindlichkeit des Glaubens für das individuelle Leben und die
Gestaltung der Gesellschaft ernstzunehmen. Gerade weil der moderne
Pluralismus unaufhebbar ist, ist die «Wiedergewinnung des Positionellen»1"
eine zentrale theologische und kirchliche Herausforderung. Das
innerkirchliche Bemühen um eine größere Verbindlichkeit des Glaubens auf
dem Gebiet der Lebensführung darf freilich nicht gegen die Autonomie
des Gewissens der Kirchenmitglieder ausgespielt werden. Die
Unterscheidbarkeit der Kirche von anderen Institutionen und Gruppen in der
pluralen Gesellschaft, die heute unter dem Stichwort der Profilierung
diskutiert wird11, ist kein Selbstzweck, sollte aber in einer nachkirchlichen

Gesellschaft auch nicht gescheut werden. Die Kirche kann ihrem
historischen Ursprung und ihrem Wesen nach durchaus als

«Kontrastgesellschaft» verstanden werden.12 Sie muß sich deshalb aber nicht im
Konkreten zu jeder denkbaren Gesellschaftsform in permanentem
Dauerkonflikt befinden. Unter volkskirchlichen Bedingungen ist die Kirche,

S. 145—166. Vgl. auch M. HONECKER, Grundriß der Sozialethik, Berlin-New York 1995,
S. IX.

9 D. LANGE, a.a.O. (Anm. 3), S. 18.
10 P.-G. KLUMBIES, Diakonie und moderne Lebenswelt. Neutestamentliche

Perspektiven, Karlsruhe 1998, S. 37ff.
11 Vgl. z.B. M. JOSUTTIS, Für einen evangelischen Fundamentalismus, PTh 85 (1996)

S. 74—85; U. KÖRTNER, Die Gemeinschaft des Heiligen Geistes. Zur Lehre vom Heiligen

Geist und der Kirche, Neukirchen-Vluyn 1999, S. 29ff.
12 Der Ausdruck stammt von G. Lohfink. Siehe G. LOHFINK, Wie hat Jesus

Gemeinde gewollt? Zur gesellschaftlichen Dimension des christlichen Glaubens, Freiburg-
Basel-Wien 71987; DERS., Wem gilt die Bergpredigt? Beiträge zu einer christlichen Ethik,
Freiburg-Basel-Wien 1988.



42 Tendenzen evangelischer Sozialethik

bzw. sind die Einzelkirchen immer auch ein Segment bzw. ein Teilsystem
der Gesellschaft, wobei die verschiedenen Gesellschaftssysteme wechselseitig

von den anderen als ihre jeweilige Umwelt wahrgenommen werden.

Die Menschen, die in einer funktional ausdifferenzierten und
pluralistischen Gesellschaft leben, nehmen aber an den Interaktionen und der
Kommunikation nicht nur eines, sondern an einer ganzen Reihe von
Systemen teil. So kommt es auch zwischen der Kirche und anderen sozialen

Systemen zu vielfältigen Überschneidungen.
Innerkirchliche Verständigungsprozesse müssen einerseits den Grund

des Glaubens, andererseits aber den diesem Grund selbst — im Sinne des

Heiligen Geistes und der Vielfalt seiner Charismen - entsprechenden
Pluralismus ebenso wie die Außenperspektive des gesellschaftlichen
Diskurses, auf den hin die innerkirchlichen Diskussionsprozesse angelegt
sind, gleichermaßen im Blick haben. Das aber bedeutet, daß eine theologische

Ethik, verstanden zunächst als binnenkirchliche Verständigung
über den Grund, die Normen und Ziele christlichen Handelns, sich zu
einer Art von «integrativer Ethik» entwickeln muß, wie sie für den

philosophischen Bereich Hans Krämer vorschlägt.13 Allerdings geht es auf
keinen Fall darum, Krämers Konzeption Praktischer Philosophie lediglich

auf Theologie und Kirche zu übertragen. Die Frage einer integra-
tiven Ethik stellt sich vielmehr im theologischen Kontext auf eine ganz
spezifische Weise, welche die Ausbildung einer eigenständigen Konzeption

erfordert.
Krämers «integrative Ethik» geht von der These aus, daß unter den

in der Tradition entwickelten ethischen Ansätzen kein einziger hinreichend

ist, um das ethische Begründungsproblem zu lösen. Nach Krämer
gibt es zwei Grundtypen philosophischer Ethik, nämlich die vor allem
mit dem Namen Kants verbundene Sollensethik und den Typus einer
Strebensethik, der uns aus den diversen Konzepten einer Güter-, Glücks-,
Klugheits- oder Selbstethik bekannt ist.14 Abgesehen davon, daß Krämer
für eine postteleogische Rehabilitierung der Strebensethik eintritt15, ist er
der Ansicht, daß jedes «einheitsethische» Konzept zum Scheitern verurteilt

ist16, weil das Verhältnis von Glück und Moral (des Sollens) «grundsätzlich

— kantisch gesprochen — ein synthetisches und kein analytisches»

13 H. KRÄMER, Integrative Ethik, Frankfurt a.M. 1995 (stw 1204). Siehe dazu auch
M. ENDRESS (Hg.), Zur Grundlegung einer integrativen Ethik, Frankfurt a.M. 1995

(stw 1205).
14 Vgl. H. Krämer, a.a.O. (Anm. 13), S. 75ff.
15 A.a.O. (Anm. 13), S. 127ff.
16 Vgl. a.a.O. (Anm. 13), S. 106ff.



Tendenzen evangelischer Sozialethik 43

ist.17 «Die Mehrdimensionalität der Ethik erweist sich demnach als

unverzichtbar. Die beiden Perspektiven der Moral und des guten Lebens
verhalten sich komplementär zueinander und können einander darum
auch nicht gegenseitig aufheben und ersetzen»18. In der Praxis angewandter

Ethik aber plädiert Krämer für ein Beratungsmodell. Der Ethik wie
auch dem einzelnen Ethiker wird grundlegend eine Beratungsfunktion
zugewiesen, d. h. die Aufgabe der Entscheidungshilfe für jene, die sich
unmittelbar in der Lage befinden, eine ethisch begründete Wahl treffen
zu müssen.19

Auch wenn philosophische und theologische Ethikkonzeptionen sich
in ihren Begründungen unterscheiden, weisen sie doch einige Parallelen
auf, welche auf die wechselseitige Beeinflussung von Philosophie und
Theologie in der Geschichte des Christentums zurückzuführen sind. So
lassen sich auch innerhalb der theologischen Ethik ein deontologischer
und ein strebensethischer Ansatz unterscheiden. Während die protestantische

Ethik seit der Aufklärung vornehmlich an der deontologischen
Ethik Immanuel Kants (1724—1804) ausgerichtet ist20, herrscht in der
neuzeitlichen katholischen Theologie der Ansatz einer naturrechtlich
begründeten Tugend- bzw. Güterlehre vor, der sich auf Piaton, Aristoteles
und die Scholastik stützt. Freilich kennt auch der Protestantismus eine
strebensethische Tradition, die auf Philipp Melanchthon zurückgeht. Im
19. Jahrhundert hat vor allem Friedrich Schleiermacher an der Kantischen

Engführung der Ethik auf den im Sinne der Autonomie interpretierten

Pflicht- bzw. Sollensbegriff Kritik geübt21 und seinerseits eine
deskriptiv verfahrende Ethik entworfen, welche eine christliche Güter- und

Tugendlehre bietet.22 Auf diesem Gebiet hegt auch seine eigentliche ethische

Leistung.23 Allerdings wurde Schleiermachers theologische Ethik24

17 A.a.O. (Anm. 13), S. 120.
18 A.a.O. (Anm. 13). S. 119.
19 Vgl. a.a.O. (Anm. 13), S. 323ff., 393ff.
20 Über die epochale Stellung Kants innerhalb der protestantischen Theologiegeschichte

urteilt T. RENDTORFF: «Die Diskussionslage nach Kant ist, mutatis mutandis,
derjenigen nach der Reformation vergleichbar» (Art. «Ethik» VII. Ethik der Neuzeit,
TRE 10, Berlin-New York 1982, S. 481-517, hier S. 503).

21 Vgl. F. SCHLEIERMACHER, Grundlinien einer Kritik der bisherigen Sittenlehre
(1803), in: DERS., Werke. Auswahl in 4 Bden., hrsg. von O. Braun und J. Bauer,
Neudruck Aalen 1967/1981, Bd. 1, S. 1-346 SW III/l, Berlin 1846).

22 F. SCHLEIERMACHER, Die christliche Sitte nach den Grundsätzen der evangelischen

Kirche im Zusammenhange dargestellt, hrsg. von L. Jonas, Berlin 21884.
23 Vgl. H.-J. BIRKNER, Schleiermachers christliche Sittenlehre im Zusammenhang

seines philosophisch-theologischen Systems, Berlin 1964, S. 39.



44 Tendenzen evangelischer Sozialethik

theologiegeschichtlich längst nicht so wirksam wie seine Glaubenslehre.
Theologische Ethik ist bei Schleiermacher primär eine Lehre vom höchsten

Gut, nämlich der absoluten Gemeinschaft mit Gott, die einerseits als

das gemeinschaftliche Ziel sozialen Handelns, andererseits aber als pro-
leptisch bereits im Leben Jesu vorgegeben beschrieben wird. Freilich will
auch Schleiermacher das Thema der Pflichtenlehre in die Ethik integrieren,

indem er darauf hinweist, daß jede Beschreibung immer auch
normativen Charakter hat. Im 20. Jahrhundert wurde der Schleierma-
chersche Ansatz von Karl Barth (1886—1968) aufgegriffen. Auch seine

Ethik, die er in die Dogmatik integriert, ist als deskriptive Ethik zu
bezeichnen. Die Einheit von Sein und Sollen, von Güterlehre und
Pflichtenethik, sucht Barth durch eine neue Verhältnisbestimmung von Gesetz
und Evangelium zu erweisen25, was freilich nicht wirklich konsistent ge-
hngt.

Die kurze Übersicht zeigt, daß sich offenbar auch in der theologischen

Ethik verschiedene Begründungsmodelle komplementär zueinander

verhalten. Darüber belehrt schon ein Blick in das Neue Testament
und die Vielfalt seiner Ansätze zu einer christlichen Ethik.26 Insbesondere

bei Paulus, dessen Rechtfertigungslehre grundlegend für die
evangelische Theologie insgesamt und auch ihre Ethik ist, lassen sich mehrere
Modelle der Begründung christlicher Ethik oder Paränese unterscheiden.27

Auch in der Paulusexegese hat sich gezeigt, daß Indikativ und
Imperativ komplementär nebeneinanderstehen, der Imperativ aber nicht als

reines Implikat des Indikatives bestimmt werden kann.28 Die reformatorische

Theologie hat die paulinische Unterscheidung und Zuordnung
von Imperativ und Indikativ auf die Formel «Gesetz und Evangelium»
gebracht. Bei genauerer Betrachtung zeigt sich, daß diese Formel nicht
allein das Verhältnis von Dogmatik und Ethik, sondern auch das

komplementäre Verhältnis zweier Begründungstypen christlicher Ethik
beschreibt. Soll die theologische Ethik nicht in dogmatisch fixierte Engfüh-

24 Zur philosophischen Ethik Schleiermachers vgl. F. SCHLEIERMACHER, Monologen.
Eine Neujahrsgabe (1800), in: DERS., Werke (s. Anm. 21), Bd. 4, S. 401-472 SW III/
1); DERS., Brouillon zur Ethik (1805/06), Hamburg 1981; DERS., Ethik (1812/13), in:
DERS., Werke (s. Anm. 21), Bd. 2, S. 241-420.

25 Vgl. K. Barth, Evangelium und Gesetz (TEH 32), München 1935 TEH NF
50, München 1956).

26 Vgl. W. SCHRÄGE, Ethik des Neuen Testaments (NTD.E 4), Göttingen S1989;

H.-D. WENDLAND, Ethik des Neuen Testaments, Göttingen 31978 (NTD.E 4).
27 Zur Ethik des Paulus vgl. H. CONZELMANN, Grundriß der Theologie des Neuen

Testaments, bearbeitet von A. Lindemann, Tübingen 41984, S. 312ff. (UTB 1446).
28 Vgl. U. KÖRTNER, Rechtfertigung und Ethik bei Paulus. Bemerkungen zum Ansatz

paulinischer Ethik, WuD 16 (1981), S. 93—109.



Tendenzen evangelischer Sozialethik 45

rungen geraten, muß sie offenbar auf ihre Weise integrativ verfahren und
aus falschen Alternativen, die etwa auf die Kurzformel «Königsherrschaft

Christi versus Zwei-Reiche-Lehre» gebracht werden, herauszutreten.

Die Integration komplementärer Ansätze theologischer Sozialethik
läßt sich vermittels des Begriffs der Verantwortung erzielen. Dieser
scheint geeignet zu sein, die Aspekte einer Pflichtenethik mit denjenigen
einer Güterlehre zu verbinden. Über den Verantwortungsbegriff kann
aber auch das Thema einer Tugendlehre erschlossen werden, das sowohl
für einen pflichtenethischen wie einen strebensethischen Ansatz der
Ethik von Belang ist.29

Das Thema einer Verantwortungsethik steht heute im Zentrum der
ethischen Diskussion.30 Der Ansatz einer theologischen Verantwortungsethik

gewinnt seine evangelische Perspektive aus der paulinisch-re-
formatorischen Rechtfertigungslehre. Die kritische Funktion der
Rechtfertigungslehre besteht darin, daß sie nicht nur zur Begründung, sondern
auch zur Begrenzung von Moral einen unverwechselbaren Beitrag leistet.

Allerdings zeigt die jüngere Debatte, daß der Verantwortungsbegriff
allein für die Begründung einer ethischen Theorie nicht hinreichend ist.31

Wiewohl gerade der Verantwortungsbegriff die soziale Dimension
moralischen Handelns anspricht, ist er doch als Begründung einer umfassenden

Sozialethik unzureichend. Eine Sozialethik ist nämlich primär als

Güterlehre zu konzipieren, geht es doch in Familie und Politik, Ökonomie,

Wissenschaft und Kultur, Medizin und Umweltschutz um den
Schutz von Lebensgütern, aber auch um ihre Schaffung und ihre
gerechte Verteilung, d. h. um Gerechtigkeit. Das individuell gegebene und
sozial gestaltete Leben selbst aber ist das grundlegende Gut, mit dem
umzugehen ethisch verantwortet sein will.

III. Der Gegenstandsbereich heutiger So^ialethik

Unter Ethik verstehe ich die Theorie der Moral, d. h. die Reflexion, welche

menschliches Handeln anhand der Beurteilungsalternative von Gut
und Böse bzw. Gut und Schlecht auf seine Sittlichkeit hin überprüft.
Zentraler Begriff dieser Definition ist der Handlungsbegriff. Weiterrei-

29 Vgl. auch M. HONECKER, a.a.O. (Anm. 8), S. VII.
30 Vgl. auch H. KRESS/W.E. MÜLLER, Verantwortungsethik heute. Grundlagen

und Konkretionen einer Ethik der Person, Stuttgart 1997; O. BAYER, Evangelische
Sozialethik als Verantwortungsethik, in: DERS., Freiheit als Antwort, S. 183-196.

31 Vgl. K. BAYERTZ (Hg.), Verantwortung: Prinzip oder Problem?, Darmstadt 1995;
J. FISCHER, Christliche Ethik als Verantwortungsethik?, EvTh 52 (1992) S. 114—128.



46 Tendenzen evangelischer Sozialethik

chende Definitionen bezeichnen als Ethik eine «Theorie menschlicher
Lebensführung»32. Nun ist zweifellos richtig, daß das menschliche Leben
mehr ist als die Summe isolierbarer Handlungen. Die einzelne Handlung
ist eingebettet in die individuelle Biographie und gewinnt ihren Sinn im
Rahmen dieses Kontextes. Wird allerdings die Aufgabe theologischer
Ethik mit derjenigen einer Theorie der Lebensführung gleichgesetzt, so
führt dies dazu, daß die Ethik mit der Fundamentaltheologie zusammenfällt,

wobei dann aber die Gefahr besteht, daß alle Themen der Theologie,

die sich gegen eine ethische Funktionalisierung sperren, ausgeklammert

werden.33

Gegen ein Verständnis von Ethik als Theorie menschlicher
Lebensführung läßt sich außerdem einwenden, daß der Begriff der Lebensführung

zu stark personalethisch ausgerichtet ist. Die in der Einleitung
dargelegten Begründungsprobleme heutiger Ethik rühren gerade daher, «daß

das überkommene Konzept der Person, wonach diese das organisierende
Zentrum des Handelns und somit auch der Ort ethischer Verantwortung
ist, mit der Realität vergesellschafteten Handelns nicht mehr zusammenstimmt»34.

Der Gedanke einer durchgängigen Identität menschlicher
Lebensführung scheitert heute daran, daß der einzelne seines Lebens

keineswegs zu jedem Zeitpunkt mächtig ist. Kontingenzerfahrungen, die
nicht nur von Naturereignissen, sondern auch von der Unübersichtlichkeit

und Komplexität der modernen Lebensverhältnisse herrühren, führen

zu der Einsicht, daß der faktische Lebensverlaufnur zum Teil das
Resultat bewußter Lebens\fiihrung ist. Wohl gibt es nicht nur einzelne
Handlungen, sondern auch Handlungswhe«.35 Auch lassen sich Lebensweisen

bzw. Lebensstile unterscheiden.36 Aber der faktische Lebensverlauf ist
mehr als die Summe unserer Handlungen und nur zum Teil das Resultat

unseres Planens und Wollens.
Das gilt auch für die Gesellschaft, in deren Kontext das Einzelleben

eingebettet ist. Wohl sind Gestalt und Entwicklung der Gesellschaft und
ihrer Teilsysteme die Folge menschlicher Handlungen, aber nicht das

Ergebnis bewußter Entscheidungen eines Kollektivsubjektes «Gesell-

32 So z.B. T. RENDTORFF, Ethik, Bd. I, Stuttgart 21990, S. 9ff. (ThW 13,1).
33 Zur Kritik an Rendtorff vgl. auch M. HONECKER, Einführung in die Theologische

Ethik, Berlin-New York 1990, S. 30f.
34 J. FISCHER, Theologische Ethik und Christologie, ZThK 92 (1995), S. 481-516,

hier S. 504.
35 Vgl. E. HERMS, Gesellschaft gestalten. Beiträge zur evangelischen Sozialethik,

Tübingen 1991, S. XVII.
36 Vgl. D. KORSCH, Religion mit Stil. Protestantimsus in der Kulturwende, Tübingen

1997, S. Iff.



Tendenzen evangelischer Sozialethik 47

schaft». In sofern ist die gesellschaftliche Entwicklung einerseits vom
Handeln ihrer Mitglieder abhängig und andererseits ihrem Handeln
entzogen bzw. vorgegeben. Aus diesem Grund wollen wir unter Ethik nicht
eine allgemeine Theorie des Lebens und der menschlichen Wirklichkeit,
sondern die Theorie menschlichen Handelns, seiner Bedingungen,
Voraussetzungen und Folgen verstehen.37 Das aber bedeutet, daß die Ethik
auch die Grenzen menschlicher Handlungsmöglichkeiten und bewußter
Lebensführung, und d. h. auch die Grenzen des Ethischen, stets mitzu-
bedenken hat.

Mit Arthur Rieh läßt sich zwischen vier Weltbezügen und ethischen
Dimensionen menschlichen Handelns unterscheiden, nämlich zwischen
der individualethischen, der personalethischen, der sozialethischen und
der umweltethische Dimension menschlichen Handelns.38

Die individualethische Fragestellung betrifft das sittliche Verhältnis
des handelnden Subjektes zu sich selbst. Auf dieser Ebene geht es also

um Fragen der individuellen Lebensführung.
Die personalethische Dimension betrifft das Ich-Du-Verhältnis. Es

hegt auf der Hand, daß sich die individualethische und die personalethische

Dimension überschneiden, weil doch das individuelle Personsein

gar nicht losgelöst von einem Du-haften Gegenüber existiert. Der
dialogische Personalismus, vor allem sein Vertreter M. Buber, hat einsichtig
gemacht, daß Ich und Du gleichursprünglich sind.39 Diese Einsicht wird
in der Philosophie des Anderen fortgeführt, die E. Lévinas ausgearbeitet
hat. Er zeigt, daß das Du das unhintergehbar Andere ist, nämlich der
Fremde, der sich durch das Ich nicht vereinnahmen, nicht definieren und
auf ein bestimmtes Bild oder eine Rolle festlegen läßt.40

Alles Handeln hat aber stets auch eine sozialethische Dimension. Sie

besteht zunächst darin, daß der einzelne innerhalb einer Gesellschaft und
einem politischen Gemeinwesen lebt und für seine individuelle
Lebensführung die bestehenden überindividuellen Versorgungs- und Schutzsysteme

in Anspruch nimmt. Es ist nun aber von der individuellen
Lebensführung und von der personalen Lebensgemeinschaft mehrerer Individuen

ein kollektives Handeln zu unterscheiden, dessen unmittelbares

37 Vgl. auch M. Honecker, a.a.O. (Anm. 33), S. 31; J. FISCHER, Handeln als

Grundbegriff christlicher Ethik. Zur Differenz von Ethik und Moral, Zürich 1983

(ThSt [B] 127).
38 Siehe A. RICH, Wirtschaftsethik. Grundlagen in theologischer Perspektive,

Gütersloh 1984, S. 56ff.
39 Vgl. M. BUBER, Ich und Du, Heidelberg '1977.
411 Vgl. vor allem E. LÉVINAS, Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur

Phänomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg-München 1983.



48 Tendenzen evangelischer Sozialethik

Subjekt nicht der einzelne, sondern eine Gruppe von Menschen oder
eine Institution ist.41

Der evangelische Sozialethiker E. Wolf hat die Institutionen als

«soziale Daseinsstrukturen der geschaffenen Welt» definiert und theologisch
«als Einladung Gottes zu ordnender und gestaltender Tat in der Freiheit
des Glaubensgehorsams gegen sein Gebot» gedeutet.42 Als Institutionen
bezeichnet er z. B. Ehe, Eigentum und Staat. Ohne die Institutionen
vorschnell einer theologischen Deutung zu unterziehen, können wir sagen,
daß sie die Verstetigung gemeinschaftlichen Handelns sind. Man denke

an ein Wirtschaftsunternehmen. In ihm kommen Menschen nicht zufällig

zusammen, um ein gemeinsames Projekt durchzuführen oder ein
einzelnes Produkt herzustellen. Sondern das Unternehmen ist eine dauerhafte

Organisation mit systemischer Struktur, dessen Ziel die stetige
Produktion oder Bereitstellung von Diensdeistungen ist, und die fortbesteht,
wenn die einzelnen Mitarbeiter das Unternehmen verlassen. Wohl hat
auch das Individuum als Handlungssubjekt der unternehmerischen
Tätigkeiten zu gelten. Schließlich bestehen innerhalb eines Unternehmens
Verantwortungsstrukturen, innerhalb derer den Einzelnen Aufgaben und

Verantwortung zugewiesen werden, für deren Erfüllung sie

rechenschaftspflichtig und haftbar gemacht werden. Doch die Tätigkeit des
Unternehmens ist insgesamt eine überindividuelle, das Unternehmen selbst
ein überindividuelles Handlungssubjekt. Entstehen durch die
Institutionalisierung oder Verstetigung vergesellschafteten Handelns einerseits

derardge überindividuelle Handlungssubjekte, so besteht andererseits die

Gefahr, daß das individuelle Subjekt zum Verschwinden gebracht wird.
Die Infragestellung des individuellen Subjektes wird uns heute vor

allem durch die Gefährdung der natürlichen Umwelt bewußt, die
zweifellos das Resultat menschlicher Handlungen und Unternehmungen ist,
die Verantwortungsfähigkeit einzelner Handlungssubjekte aber
offensichtlich übersteigt. Damit kommt die umweltethische Dimension
menschlichen Handelns in den Blick. Bei ihr geht es um den naturhaften
Weltbezug nicht nur des einzelnen, sondern der Gesellschaft insgesamt.
Allerdings sind es Menschen und von Menschen geschaffene Institutionen,

die sich mit umweltethischen Fragen befassen müssen. Sie sind da-

41 Im Unterschied zu der hier vorgeschlagenen Typisierung versteht E. HERMS

unter Handlungen ausschließlich «undelegierbare eigene Entscheidungen einer Einzelperson

[!], von denen jede den Charakter einer Wahl von leibhaftigem Verhalten hat,
die selbstbewußt-frei, regelmäßig, folgeträchtig und zielstrebig ist» (a.a.O. [Anm. 35],
S. IXf., im Original kursiv).

42 E. WOLF, Sozialethik. Theologische Grundfragen, Göttingen 31988, S. 173 (UTB
1516).



Tendenzen evangelischer Sozialethik 49

her auch das einzig denkbare Subjekt ethischer Reflexion und Theoriebildung.

Mit der umweltethischen Dimension wird also in
erkenntnistheoretischer und methodologischer Hinsicht die Anthropozentrik aller
Ethik nicht verlassen.43 Heutige Ansätze einer biozentrischen oder phy-
siozentrischen Ethik44 machen zwar zu Recht geltend, daß nichtmenschliche

Lebewesen nicht als bloße Sachen angesehen werden dürfen, die
dem Menschen unbeschränkt zu seiner Verfügung stehen. Die Reichweite

menschlicher Verantwortung übersteigt offensichtlich die Grenzen der
menschlichen Gesellschaft. Doch die Natur selbst kann im strengen Sinne

nicht als Subjekt von Ethik gedacht werden, weil es keine symmetrische,

wechselseitige Kommunikation zwischen Menschen und anderen
Lebewesen gibt und diese auch nicht im Sinne unserer gegebenen
Definition als Handlungssubjekte in Frage kommen.

Die traditionelle evangelische, vor allem die lutherische Theologie
des 19. Jahrhunderts, aber auch noch des 20. Jahrhunderts, hat die neuen
gesellschaftlichen Strukturen mittels einer Theorie der Schöpfungsordnungen

zu beschreiben versucht. Die menschlichen Ordnungen von Ehe
und Familie, Arbeit und Beruf, Staat und Kirche gelten als zwar
geschichtlich wandelbare, jedoch als solche nicht zur Disposition stehende
Grundformen der von Gott geordneten menschlichen Gemeinschaft. Sie
werden zwar vom Menschen ausgestaltet, jedoch nicht geschaffen,
sondern sind ihm immer schon vorgegeben.

Der Gedanke, daß es zeitlose, unveränderliche soziale Ordnungen
gibt, ist von Paul Tillich mit Recht als «Ursprungsmythos» kritisiert worden.

Tatsächlich begegnen die genannten Institutionen immer nur in
einer bestimmten geschichtlichen und partikularen Ausformung und weisen

im Kulturvergleich eine große Variabilität auf. Theologische Kritik
am Ordnungsdenken ist vor allem von Karl Barth formuhert worden.
Einer schöpfungstheologischen Begründung gesellschaftlicher Institutionen

stellte er eine christologische Begründung menschhcher Ordnungen
gegenüber.45 Das Problem seiner Ethik besteht freilich darin, daß es sich
zunächst nur um eine binnenkirchhche Theorie handelt, deren
Geltungsansprüche außerhalb der Kirche den Anschein unausgewiesener Postulate

erwecken.
Eine Verbindung von Christozentrik und lutherischer Ordnungstheologie

hat Dietrich Bonhoeffer über den reformatorischen Begriff des

43 Vgl. auch B. IRRGANG, Christliche Umweltethik, Basel 1992, S. 63ff. (UTB 1671).
44 Vgl. die Typologie umweltethischer Ansätze bei B. IRRGANG, a.a.O. (Anm. 43),

S. 52ff.
45 K. BARTH, Christengemeinde und Bürgergemeinde, München 1946; Neuausgabe,

zus. mit seiner Schrift «Rechtfertigung und Recht», ThSt [B] 104, Zürich 1984.



50 Tendenzen evangelischer Sozialethik

Mandates gesucht.46 Demnach wären Ehe, Familie, Beruf, Staat und Kirche

nicht von Natur aus, sondern im konkreten Lebensvollzug als Strukturen

anzunehmen, in denen Gottes Wille und Anspruch hier und jetzt
vernehmbar werden. Während die gesellschaftlichen Institutionen nach
traditioneller Lehre Erhaltungsordnungen des Schöpfers sind, interpretiert

Bonhoeffer ihre konkrete Ausgestaltung als Aufgabe des

Christusglaubens. Bonhoeffer ist sichtlich darum bemüht, den lutherischen
Ordnungsgedanken zu dynamisieren, vermittelt ihn aber ebenso wenig wie
andere Entwürfe seiner Zeit mit modernen sozialwissenschaftlichen
Gesellschaftstheorien. Offen bleibt auch die Begründung für die getroffene
Auswahl von Mandaten.

Die evangelische Sozialethik nach 1945 sucht die Vermittlung
zwischen Schöpfungstheologie und modernen Sozialwissenschaften über den

Begriff der Institution.47 Hauptvertreter dieses Ansatzes sind H. Dom-
bois48, W.-D. Marsch49 und E. Wolf. Im Begriff der Institution versuchen
die genannten evangelischen Autoren, «sowohl den Gedanken göttlicher
Stiftung als auch die ablesbaren Strukturen sozialer Gegebenheiten und
drittens das Moment menschlicher Entscheidung bzw. christlichen
Gehorsams zur Integration dieser Strukturen zu verbinden»5". Ausdrücklich
verbindet Wolf den Begriff der Institution mit dem Ansatz einer
Verantwortungsethik und interpretiert die gesellschaftlichen Institutionen
«als von Gott angebotener Ort der Bewährung in Verantwortung»51.

Wolf geht noch einen Schritt weiter, indem er zwischen konkreten
Institutionen und Institutionalität als fundamentaler Struktur menschlichen

Daseins unterscheidet. So soll vermieden werden, daß bestehende
Institutionen umstandslos mit einer göttlichen Stiftung gleichgesetzt werden.

Der Begriff der Institutionalität lenkt den Blick auf die theologische
Anthropologie, d. h. aber auf die Voraussetzungen jeder Ethik zurück.
Die christliche Anthropologie leitet freilich auch zur Wahrnehmung der
Sünde und ihrer sozialen Auswirkungen an. Schon deshalb verbietet es

sich, bestehende gesellschaftliche Ordnungen umstandslos für
gottgewollt zu halten. Sie sind immer vom sündigen Menschen gestaltet.
Konkrete Institutionen sind gewissermaßen als Interpretament der fun-

46 D. BONHOEFFER, Ethik, hrsg. von I. Tödt u.a., Gütersloh 21998, S. 392ff.
(DBW 6).

47 Vgl. H.E. TÖDT, Art. «Institution», TRE 16, Berlin-New York 1987, S. 206-220.
48 Siehe H. DOMBOIS, Art. «Institution» II, EStL, 1966, S. 797—800; DERS., Recht

und Institution, Glaube und Forschung 9 (1956) S. 55ff.
49 W.-D. MARSCH, Art. «Institution», RGG3 III, Tübingen 1959, Sp. 783—785.
50 E. WOLF, a.a.O. (Anm. 42), S. 171 f.
51 A.a.O. (Anm. 42), S. 168ff.



Tendenzen evangelischer Sozialethik 51

damentalen Institutionalität anzusehen. Jede «Realisierung der Institutio-
nalität setzt die Freiheit zum Gehorsam gegenüber dem Gebot Gottes
voraus»52, das — wie schon bei Barth und Bonhoeffer — nicht mit einzelnen

überlieferten Geboten, sondern mit Gottes aktualem Gebieten im
Hier und Jetzt zu identifizieren ist.

Für die evangelische Sozialethik bedeutete Wolfs Theorie der
Institutionalität einen großen Fortschritt, hat sich doch gegenüber der
vormodernen Gesellschaft und einer traditionellen Ständelehre oder
Ordnungstheologie in der Moderne eine zunehmende Ausdifferenzierung
sozialer Systeme ereignet. Wichtige Erkenntnisse darüber vermittelt die
funktionale Systemtheorie Niklas Luhmanns, die anstelle von Institutionen

von sozialen Systemen spricht.53 Die wichtigsten sozialen Systeme
sind weiterhin Ehe und Familie, Wirtschaft, Recht, Politik, Wissenschaft,
Kultur, Religion. In ihnen kommt es aber zu vielfältigen Binnendifferenzierungen.

Für unseren Zusammenhang ist z. B. die Differenzierung
zwischen Recht und Moral wichtig. Sodann zergliedern sich die genannten
Systeme in zahlreiche Subsysteme, die sich gegeneinander zunehmend
verselbständigen. Das läßt sich am Beispiel der modernen Wissenschaften

zeigen, die in immer neue Disziplinen aufgespalten werden, mit
jeweils eigenem Code. Oder die Religion spaltet sich auf in diverse
Kirchen, die in sich wiederum äußerst plural sind, universitäre Theologie,
deren Einzeldisziplinen zunehmend ein Eigenleben entwickeln, und Dia-
konie bzw. Caritas, die gegenüber der Kirche eigene Organisationsformen

bilden. Ehe und Familie existieren nicht mehr nur in der traditionellen

Form der bürgerlichen Familie. Sondern es sind in den letzten
Jahrzehnten zahlreiche neue Formen von Paarbeziehungen und familiärem

Leben entstanden. Auch die Wirtschaft ist in sich überaus komplex.
Nicht nur gibt es eine Vielzahl von Unternehmenstypen und
Wirtschaftssektoren. Zu beobachten ist auch eine zunehmende Entkoppelung

von Wirtschaft und Staat, dergestalt, daß sich transnationale
Unternehmen bilden, deren Wirkungsbereich sich nicht mehr mit den Grenzen
eines Nationalstaats und der ihm zugehörigen Gesellschaft deckt. Der
hier nur angedeutete Fortgang der Ausdifferenzierung von Staat und
Wirtschaft wird heute unter dem Stichwort der Globalisierung diskutiert.
Die Beispiele mögen genügen.

Heutige Sozialethik hat den genannten Differenzierungs- und Plura-

lisierungsvorgängen Rechnung zu tragen. Die moderne Gesellschaft ist

52 A.a.O. (Anm. 42), S. 178.
53 Siehe grundlegend N. LUHMANN, Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen

Theorie, Frankfurt a.M. 1987 (stw 666).



52 Tendenzen evangelischer Sozialethik

ein komplexes Wechselspiel einzelner Systeme, die sich weder auf eine

vorgegebene Ordnung zurückführen noch hierarchisieren lassen. Wenn
Sozialethik aber als angewandte Anthropologie verstehbar sein soll, so
muß die Frage gestellt werden, inwiefern die Funktion der diversen
sozialen Systeme in der Befriedigung menschlicher Bedürfnisse besteht.54

Dieser Frage liegt die anthropologische Annahme zugrunde, daß der
Mensch wesenhaft ein Mängelwesen (Arnold Gehlen), d. h. ein bedürftiges

Wesen und dementsprechend die Gesellschaft das «System der
Bedürfnisse» ist, als welches Hegel sie bezeichnet hat.55 Als menschliche
Grundbedürfnisse führt M. Honecker auf: Sicherheits- und Überlebensbedürfnisse,

Wohlfahrtsbedürfnisse wie z. B. Nahrung, Identitätsbedürfnisse

(Selbstverwirklichung, Freundschaft, Liebe, Sexualität), sowie
Freiheitsbedürfnisse.56

Der Begriff des Bedürfnisses ist freilich nicht eindeutig. Von manchen

Bedürfnissen läßt sich leicht einsehen, daß sie für das bloße Überleben

elementar sind. Doch selbst das Leben muß nicht in jedem Fall als

der Güter höchstes betrachtet werden. So läßt sich nicht nur zwischen
Bedürfnissen erster und zweiter Ordnung unterscheiden, weil der Mensch
bekanntlich nicht vom Brot allein lebt. Vielmehr können Bedürfnisse
künstlich geweckt oder auch kompensiert werden. Zwischen «künstlichen»

und «natürlichen» Bedürfnissen ist oft schwer zu unterscheiden,
begegnen doch die sogenannten natürlichen Bedürfnisse immer kulturell
überformt, wie man es z. B. an der Sexualität deutlich machen kann.

Überhaupt ist der Begriff natürlicher Bedürfnisse keine wertfreie
beschreibende Kategorie, sondern enthält bereits eine moralische Wertung,
die über Berechtigung oder fehlende Berechtigung geltend gemachter
Bedürfnisse entscheidet. Die Artikulation von Bedürfnissen findet nicht
auf einer abstrakt individuellen Ebene, sondern in sozialer Kommunikation

statt. So sind Bedürfnisse nicht nur eine Voraussetzung, sondern
immer auch Gegenstand der Sozialethik.

Das Interesse der sozialethischen Diskussion hat sich in letzter Zeit
von den Subjekten moralischen Handelns und ihrer Konstitution auf die
Güter verlagert, die gemeinschaftlich erstrebt werden, aber auch
hochgradig gefährdet sind.57 Strittig ist aber das Verständnis des Guten und
sein Verhältnis zur Gerechtigkeit. Um diese Frage kreist die Kommunita-
rismusdebatte. Als Kommunitarismus wird eine philosophische Richtung

54 Vgl. dazu M. HONECKER, a.a.O. (Anm. 8), S. 4ff.
55 G.W.F. HEGEL, Vorlesungen über Rechtsphilosophie, 1818-1831, Bd. 2, Stuttgart

1974, 1820, § 189ff.
56 M. HONECKER, a.a.O. (Anm. 8), S. 5.
57 Siehe z.B. M. HONECKER, a.a.O. (Anm. 8), S. Vff., Iff.



Tendenzen evangelischer Sozialethik 53

bezeichnet, welche die Zugehörigkeit zu einer bestimmten Gemeinschaft
und die Identifikation mit ihrer Geschichte und ihren Werten nicht nur
für menschliches Leben und Handeln, sondern auch für die ethische
Theorie- und Urteilsbildung für grundlegend hält. Während in der kantischen

Tradition die Moralität des Handelns durch die Verallgemeinerungsfähigkeit

seiner Regeln gewährleistet ist, so daß der Begriff des

Gerechten den Primat gegenüber dem des Guten hat, ist die Rangfolge nach
Ansicht der Kommunitaristen genau umgekehrt zu bestimmen. Kontrovers

diskutiert wird heute aber auch die Dominanz der Ökonomie
gegenüber der Politik. Scheint die Ökonomie, welche für die Schaffung
und Verteilung von Gütern zuständig ist, das gesellschaftliche Leben zu
dominieren und somit die sozialethische Aufgabe primär in der
Ausarbeitung einer Wirtschaftsethik zu bestehen58, so geht die Intensivierung
der Ethik-Diskussion in den letzten Jahren auch mit einer Aufwertung
des Politischen einher.59 War die politische Dimension gemeinschaftlichen

Handelns schon in der Diskursethik präsent, so wird sie neuerlich
im Kommunitarismus thematisch. Die jüngste Debatte zeigt jedenfalls,
daß eine Moraltheorie erst dann wirksam werden kann, wenn sie sich

politisch umsetzen läßt. Damit stellt sich aber erneut die Frage nach den

HandlungsSubjekten und ihrer Konstitution.60
In die Kommunitarismusdebatte gehört auch die Diskussion über

das Programm einer «kirchlichen Ethik», wie es derzeit von G. Lindbeck,
J. Milbank, S. Hauerwas oder R. Hütter vertreten wird.61 Man kann in
ihm die kirchliche Variante des Kommunitarismus sehen, wobei der kom-
munitaristische Gemeinschaftsbegriff auf die Kirche übertragen wird.62

Positiv ist an diesem Ansatz, daß er eine individualistische bzw.
personalethische Engführung christlicher Ethik zu überwinden versucht. Seine

58 Siehe vor allem A. RICH, Wirtschaftsethik, 2 Bde., Gütersloh 1984/1990;
G. MECKENSTOCK, Wirtschaftsethik, Berlin-New York 1997.

55 Vgl. W. REESE-SCHÄFER, Grenzgötter der Moral. Der neuere europäisch-amerikanische

Diskurs zur politischen Ethik, Frankfurt a.M. 1997 (stw 1282).
60 Siehe vor allem Ch. TAYLOR, Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen

Identität, Frankfurt a.M. 1996 (stw 1233).
61 Vgl. S. HAUERWAS, Selig sind die Friedfertigen. Ein Entwurf christlicher Ethik,

hrsg. und eingel. von R. Hütter (Evangelium und Ethik 4), Neukirchen-Vluyn 1995;
DERS., A Community of Character. Toward a Constructive Social Ethic, Notre Dame-
London 1981; DERS., In Good Company. The Church as Polis, Notre Dame 1995;
R. HÜTTER, Evangelische Ethik als kirchliches Zeugnis. Interpretationen zu Schlüsselfragen

theologischer Ethik in der Gegenwart (Evangelium und Ethik 1), Neukirchen-
Vluyn 1993; DERS., Theologie als kirchliche Praktik. Zur Verhältnisbestimmung von
Kirche, Lehre und Theologie, Gütersloh 1997 (BEvTh 117).

62 Vgl. E. ARENS, Kirchlicher Kommunitarismus, ThKev 94 (1998), Sp. 487—500.



54 Tendenzen evangelischer Sozialethik

Gefahr liegt freilich in einer einseitig antagonistischen Verhältnisbestimmung

von Kirche und Gesellschaft mit der Folge einer möglichen
Selbstimmunisierung der Kirche gegenüber kritischen Anfragen von aussen

und binnenkirchlicher Reduktion ethischer Urteils- und Konsensbildung

auf Bekenntnissätze. Kritiker halten Hauerwas m. E. zu Recht vor,
seine Ethik erschöpfe sich in prinzipiellen Postulaten, die letztlich in
einen ethischen Fundamentalismus und Biblizismus münden.63 Auch Hütters

Konzept steht in der Gefahr, die theologische Ethik zu klerikalisie-
ren.64 Wohl ist die Kirche ausdrücklich zum Thema nicht nur der Dog-
matik, sondern auch der Ethik, zumal der Sozialethik zu machen. Doch
gilt es die theologische Differenz zwischen sichtbarer und unsichtbarer
Kirche ebenso zu beachten, wie die neuzeitliche Differenz zwischen den
Kirchen und der Christenheit bzw. dem Christentum. Denn die eine Kirche,

zu der sich der Glaube im Credo bekennt, manifestiert sich unhin-
tergehbar in der Vielfalt der Konfessionen, deren Verhältnis nicht durch
das letztlich ideologische Modell einer irgendwann erreichbaren
sichtbaren Einheit, sondern durch eine differenztheoretische Ekklesiologie
beschrieben werden muß.65 Eine «kirchliche Ethik» droht demgegenüber
die Komplexität der konfessionellen Vielfalt und der realen ökumenischen

Situation auf einen abstrakten Kirchenbegriff oder aber auf die
binnenkirchliche Identität einer Einzeldenomination zu reduzieren.66

Demgegenüber plädiere ich für den integrativen Ansatz einer
Verantwortungsethik, der abschließend kurz skizziert werden soll.

IV. Soktalethik als integrative Verantmrtungsethik

In der ethischen Theoriebildung der philosophischen und theologischen
Tradition spielt der Begriff der Verantwortung bis zum Beginn des 20.

63 Vgl. J.P. WlLS/D. MlETH, Grundbegriffe der christlichen Ethik, Paderborn
1992, S. 192 (UTB 1648).

64 Hütter beruft sich neben Hauerwas vor allem auf K. Barth, dessen «Kirchliche
Dogmatik» und theologische Ethik kirchlich-kommunitaristisch interpretiert wird. Vgl.
R. HÜTTER, Evangelische Ethik als kirchliches Zeugnis, (s. Anm. 61) S. 25ff. Den
Redemodus der gesamten kirchlichen Diskurspraxis, die als «narrative Kasuistik»
charakterisiert wird, bestimmt Hütter als «parakletische Rede» (a.a.O., S. 267ff).

65 Vgl. ausführlich U. KÖRTNER, Versöhnte Verschiedenheit. Ökumenische Theologie

im Zeichen des Kreuzes, Bielefeld 1996, S. 9ff; DERS., Versöhnte Verschiedenheit.

Die Einheit von Identität und Differenz als Grundproblem christlicher Ökumene,
BThZ 15 (1998), S. 77-96.

66 Zur Kritik an den Konzepten von Hauerwas und Hütter siehe auch M.
HONECKER, Themen und Tendenzen der Ethik, TbR 63 (1998), S. 74-133, hier S. 88f.;
E. ARENS, a.a.O. (Anm. 62), Sp. 498ff.



Tendenzen evangelischer Sozialethik 55

Jahrhunderts eine untergeordnete Rolle. Durch Max Weber in die
Diskussion eingeführt67, ist «Verantwortung» nach dem ersten Weltkrieg zu
einem neuen Grundwort unserer Sprache aufgestiegen, das mehr und
mehr an die Stelle des ethischen Begriffs der Pflicht getreten ist. Durch
die globalen Gefahren, denen sich Mensch und Natur heute ausgesetzt
sehen, hat der Begriff der Verantwortung in der öffentlichen Diskussion
nochmals an Bedeutung gewonnen. Er gilt heute als Leitbegriff einer
zukunftsorientierten, um das Überleben der Menschheit besorgten Ethik.68

Begriffsgeschichtlich stammen das Wort «verantworten» und seine
Derivate aus der Rechtssphäre.69 «Verantworten» heißt ursprünglich
«(sich) vor Gericht verteidigen» (lat. respondere, probare). Hiervon ist die
allgemeine Bedeutung «sich rechtfertigen» abgeleitet. Das Substantiv
«Verantwortung» ist erst seit der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts
nachweisbar. Es meint ursprünglich ebenfalls die Rechtfertigung vor
Gericht (lat. apologia, defensio), wird nun aber auch auf die Rechtfertigung
vor dem Richterstuhl Gottes gemünzt. In späterer Zeit bezeichnet die
Vokabel einerseits allgemein jede Form der Rechtfertigung, andererseits
den Zustand der Verantwortlichkeit.

Neben den juristischen und den religiösen Verantwortungsbegriff ist,
von beiden abgeleitet und zugleich doch unterschieden, im 20. Jahrhundert

der moralische getreten. Von diesem sind nochmals zu unterscheiden

sein politischer Gebrauch sowie der funktionale Begriff der
Aufgabenverantwortung. Für die ethische Diskussion über den Geltungsbereich

und die Begründung einer Verantwortungsethik ist es wichtig, die
unterschiedlichen Verwendungen des Verantwortungsbegriffs
auseinanderzuhalten, weil andernfalls sein ethischer Gehalt verdunkelt wird oder

67 Siehe M. WEBER, Politik als Beruf, in: DERS., Gesammelte politische Schriften,
2. erw. Aufl., hrsg. von J. Winckelmann, Tübingen 1958, S. 493-548.

68 Siehe vor allem W. WEISCHEDEL, Das Wesen der Verantwortung, Frankfurt a.M.
21958; G. PICHT, Der Begriff der Verantwortung, in: DERS., Wahrheit, Vernunft,
Verantwortung. Philosophische Studien, Stuttgart 1959, S. 318-342; W. SCHULZ, Philosophie

in der veränderten Welt, Pfullingen 21974, S. 630—840; H. JONAS, Das Prinzip
Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische Zivilisation, Frankfurt a.M.
1979; K.-O. APEL, Diskurs und Verantwortung. Das Problem des Ubergangs zur
postkonventionellen Moral, Frankfurt a.M. 1988; H.E. TÖDT, Perspektiven theologischer
Ethik, München 1988, S. 21-48; F.-X. KAUFMANN, Der Ruf nach Verantwortung.
Risiko und Ethik in einer unüberschaubaren Welt, Freiburg i.Br. 1992; K. Bayertz (Hg.),
a.a.O. (Anm. 31), passim. Vgl. zum Ganzen auch U. KÖRTNER/J. JEREMIAS/H. KRESS

u.a., GlLertt 7 (1992), S.91-167 (Themenheft «Verantwortung»), sowie H. KRESS/W.E.
MÜLLER, Verantwortungsethik heute. Grundlagen und Konkretionen einer Ethik der
Person, Stuttgart 1997. Eine Literaturübersicht gibt K. SCHWARZWÄLLER, Literatur
zum Thema «Verantwortung», ThR 57 (1992), S. 141-179.

69 Zur Begriffsgeschichte siehe DWb XII/1, S. 79-82.



56 Tendenzen evangelischer Sozialethik

aber die Kommunikation sämtlicher Teilsysteme der Gesellschaft moralisch

überfrachtet wird. Die ideologische Morahsierung aller gesellschaftlichen

Bereiche führt nicht etwa zu einer Schärfung des moralischen
Bewußtseins, sondern im Gegenteil zur inflationären Entwertung aller
Ethik.

Ausgangspunkt der hier vorgeschlagenen Konzeption von
Verantwortungsethik ist die Einsicht, daß die Moralfähigkeit des Menschen mit
seiner Personalität gegeben ist. Vor allem der dialogische Personalismus
hat den Umstand zu Bewußtsein gebracht, daß es Personalität nur als

intersubjektives Phänomen gibt. Zum Ich wird der Mensch nur, wenn er
als ein Du angeredet wird. Personale Kommunikation aber impliziert den

Anspruch auf Achtung dessen, der mich als Du anspricht. Dieser
Anspruch auf Achtung bzw. Anerkennung kann im Einzelfall mißachtet
oder zurückgewiesen werden. Er ist aber mit dem Anredegeschehen als

solchem gegeben und zwingt in jedem Fall zu einer Stellungnahme, auch

wenn sie in der Ablehnung des an mich gerichteten Anspruchs bestehen
kann. Moral basiert also auf der Notwendigkeit der Stellungnahme zu
dem mit der interpersonalen Kommunikation gegebenen Anspruch auf
Anerkennung der Person.

Mit dem Sein von Personen ist nun zugleich ein Sollen gegeben,
ohne welches Moral nicht denkbar ist. Diese These begeht keineswegs
den naturalistischen Fehlschluß vom Sein auf das Sollen, sondern sie

behauptet die Gleichursprünglichkeit von personalem Sein und moralischem

Sollen, und zwar mit der Begründung, daß das Personsein ohne
die Forderung der Anerkennung anderer Personen in sich widersprüchlich

wäre. Ist nun aber die nur intersubjektiv gegebene Personalität der
Grund von Moral, so ist die Achtung anderer Personen als Personen
zugleich das grundlegende Kriterium der Moral, und zwar nicht nur deren
faktische Gegebenheit, sondern auch für deren moralische Qualität.

Ein dialogisch konzipierter Verantwortungsbegriff ist allerdings
ethisch noch nicht hinreichend, da es auch nicht-reziproke
Verantwortungsverhältnisse gibt. Moralische Verantwortung besteht nicht nur
gegenüber anderen, sondern auch für andere. Solche nicht-reziproke
Verantwortung, z. B. für unmündige Kinder, aber auch für nichtmenschliche
Lebewesen, macht es erforderlich, die Relationalität von Verantwortung
dreifach zu bestimmen. Das ethische Subjekt hat sich demnach nicht nur
gegenüber anderen Personen, sondern sein Verhalten diesen gegenüber
wie gegenüber allem übrigen Leben nochmals vor einer dritten Instanz
zu rechtfertigen. Wie diese Instanz ihrerseits zu bestimmen ist, ist freilich

ein Hauptproblem jedes verantwortungsethischen Entwurfs. Die
Theologie spricht hier klarerweise von Gott.



Tendenzen evangelischer Sozialethik 57

Wenn nun mit der Personalität des Menschen seine Moralität im
Sinn der Verantwortlichkeit gegeben ist, so läßt sich von hier aus ein
allgemeiner ethischer Begriff der Verantwortung entwickeln, welcher Moral
als personale Rechenschaftspflicht bestimmt. Im Moment der
Rechenschaftspflicht verbinden sich ein normatives und ein deontologisches
Element. Von der moralischen Grundsituation her ist also der
Verantwortungsbegriff zunächst im Sinne einer Pflichtenlehre zu diskutieren. Hierbei

ist aber die Frage nach deontologischen Regeln und Verbindlichkeiten

zu stellen. Ist, wie dargelegt, die Personalität des Menschen nicht nur
der Grund, sondern auch das entscheidende Kriterium von Moral, so
sind die Menschenrechte als deren ethische Konkretion zu verstehen.
Von daher erklärt sich mein eingangs formuliertes Plädoyer für den
Entwurf einer Sozialethik, die zugleich eine Ethik der Menschenrechte ist.

Die Verantwortung erstreckt sich nun nicht nur auf die bereits
abgeschlossener Handlungen und Handlungsketten, sondern auch auf die
Begründung künftigen Handelns im Sinn der Prävention und der Fürsorgepflicht.

Als moralischer Begriff aber kann der an sich wertmäßig neutrale

Begriff der Verantwortung nur dann inhaltlich bestimmt werden, wenn
es gelingt, ihn als Begriff einer Güterlehre zu bestimmen. Ansatzweise ist
dies im vorhergehenden geschehen, indem wir gezeigt haben, daß die

Anerkennung anderer Personen das moralische Kriterium darstellt,
welches mit dem eigenen Personsein gegeben ist. Darüber hinaus läßt sich

zeigen, daß mit der Anerkennung des eigenen Daseins nicht nur dasjenige

anderer Personen, sondern auch dasjenige von nichtmenschlichem
Leben gefordert ist. Eine Güterlehre hat von solchen Überlegungen aus
die Aufgabe verantwortlicher Prävention und Fürsorge näher auszuführen.

Schließlich aber ist es sinnvoll, zwischen der Verantwortung als

Zurechnungsgeschehen und dem Zustand der Verantwortlichkeit zu
unterscheiden. Mit F.-X. Kaufmann läßt sich Verantwortlichkeit als ein «Bündel

personenbezogener Fähigkeiten» bestimmen, genauer gesagt als eine

Verbindung von kognitiven, moralischen und kommunikativen
Fähigkeiten, die je für sich notwendige, jedoch nur gemeinsam hinreichende
Bedingungen verantwortlichen Handelns sind.70 Zur Entwicklung eines
ethischen Verantwortungsbegriffs gehört mit anderen Worten auch die

Formulierung einer Tugendlehre. Eine solche hat aber nicht nur nach den

kognitiven, sondern auch nach den affektiven Voraussetzungen unseres

70 F.-X. KAUFMANN, Risiko, Verantwortung und gesellschaftliche Komplexität, in:
K. BAYERTZ (Hg.), a.a.O. (Anrn. 31), S. 72-97, hier S. 88ff.



58 Tendenzen evangelischer Sozialethik

Handelns zu fragen.71 Denn die bloße Pflicht zur Verantwortung motiviert

noch nicht zu deren freiwilliger Übernahme. In diesem Zusammenhang

ist auch über das Verhältnis von Verantwortung und Liebe nachzudenken,

welche freilich alle Moral transzendiert, weil sie weder gefordert
noch erzwungen werden kann.

Unsere bisherigen Überlegungen lassen sich so zusammenfassen, daß
die Aufgabe einer Verantwortungsethik darin besteht, die aus der
ethischen Tradition bekannten Aspekte einer Pflichtenlehre, einer Güterlehre

und einer Tugendlehre unter dem Blickwinkel zukunftsbezogener
Rechenschaftspflicht zu integrieren. Sofern diese Integration gelingt, muß
die beobachtete Spannung zwischen Moral und zunehmender
Komplexität der gesellschaftlichen Risiken keineswegs zum Ende jeder Moral
führen. Vieles spricht stattdessen dafür, daß auch eine funktional
ausdifferenzierte Risikogesellschaft nicht allein auf die technologische, sondern
auch auf die moralische Kompetenz ihrer Mitglieder angewiesen ist,
nämlich «auf das Durchhalten bestimmter allgemeiner Überzeugungen, deren

Richtigkeit sich zwar nicht im Einzelfall beweisen läßt, die aber
angesichts der Intransparenz von Handlungsfolgen immer noch brauchbarere
Richtmaße zu sein scheinen als das Ergebnis kurzfristiger Interessenkalküle»72.

Sofern aber die Wahrnehmung von Verantwortung die Verantwortlichkeit

als moralische Fähigkeit von Personen voraussetzt, ist die heute

geforderte Ausbildung eines globalen Verantwortungsbewußtseins pri-

71 Einen entsprechenden Versuch, die Tradition der Tugendlehre innerhalb der
theologischen Ethik zu erneuern, unternimmt z.B. K. STOCK, Grundlegung der
protestantischen Tugendlehre, Gütersloh 1995.

72 F.-X. Kaufmann, a.a.O. (Anm. 70), S. 96. In dem erwähnten Durchhalten
bestimmter Grundüberzeugungen drücken sich, um mit E. Herms zu sprechen, (Ur-
sprungs-)Gewißheiten über Grund und Erfolgsbedingungen menschlichen Handelns
aus, ohne die wir gar nicht handlungsfähig wären. Vgl. E. HERMS, a.a.O. (Anm. 35), S.

Xllff., 119ff. u.ö. Daraus folgt aber nicht, daß die Handlungs folgen in der heutigen
komplexen Gesellschaft hinreichend durchschaubar wären. Herms behauptet (a.a.O.,
S. XI), daß alle Einzelentscheidungen der Individuen auf eine durchschaubare, d.h.

von Regeln bestimmte Weise die Gestalt von Gesellschaft im ganzen beeinflussen.
Dagegen ist jedoch mit N. Luhmann einzuwenden, daß es für die moderne ausdifferenzierte

Gesellschaft kein umfassendes Handlungskalkül geben kann. Gerade wenn man,
wie Herms fordert, das gesellschaftliche Geschehen vom konkreten dezentralen Ort
der jeweiligen Funktionsposition aus beobachtet, erscheinen die übrigen sozialen
Systeme als opake Umwelt. Die Gesamtgesellschaft ist dementsprechend nicht die
Gesamtheit, sondern der Horizont sozialer Systeme. Das Problem besteht folglich darin,
wie der Mensch zum moralischen Handeln motiviert werden kann, auch wenn sich die
Folgen, zumindest die Spätfolgen und die überkomplexen Wechselwirkungen nicht
überblicken lassen. Herms kann diese Frage nur religiös beantworten, indem er der
Sache nach den Gedanken der göttlichen Vorsehung ins Spiel bringt (a.a.O., S. XXVIIIf.).



Tendenzen evangelischer Sozialethik 59

mär das Problem einer ethischen Erkenntnistheorie. Das in unserer
Gesellschaft aufgrund der Vergesellschaftung des Handelns entschwundene
Verantwortungsbewußtsein im moralischen Sinne des Wortes kann nur
dort neu entstehen, wo sich Menschen als individuelle Subjekte zugleich
selbst verantwortlich oder zur Verantwortung gerufen wissen. Nur wenn
einzelne sich entschließen, Verantwortung zu akmehmen, wird diese

überhaupt als zu realisierende Möglichkeit neu entdeckt und
wahrgenommen. Verantwortung erkennen und übernehmen kann aber nur der,
welcher sich zur Verantwortung gerufen und so als ethisches Subjekt
begründet weiß. Genau darin besteht, was hier nicht mehr gezeigt werden
kann, der ethische Sinn der paulinischen bzw. reformatorischen
Rechtfertigungslehre.

Der Begriff der Wahrnehmung ist ethisch in seinem doppelten Wortsinn

zu bedenken: Die Wahrnehmung von Verantwortung im Sinne ihrer
Übernahme setzt ihre Wahrnehmung im Sinne ihres Erkennens voraus.73

Beispielhaft läßt sich dieser Zusammenhang am Gleichnis Jesu vom
barmherzigen Samariter erkennen (Lk 10,25—37). Die Moral, die Jesus
aus der Beispielgeschichte zieht: «Gehe hin und me desgleichen!» (V. 37),
ist als Anleitung zu einer entsprechenden Aufmerksamkeit und somit
Schulung der ethischen Wahrnehmungsfähigkeit zu verstehen.

Eine Theorie ethischer Wahrnehmung zeigt nun aber, daß und weshalb

der Verantwortungsbegriff als solcher kein hinreichendes Prinzip
der Ethik sein kann. Eine Verantwortungsethik hat außer- oder transmoralische

Voraussetzungen, die man in gewisser Hinsicht als ästhetisch
bezeichnen kann. Ästhetik ist hier verstanden als Theorie der Wahrneh-

mungs- und Urteilsfähigkeit. Diese schließt den leiblichen und den affektiven

Bereich des Menschseins ein. Ohne eine der Wahrnehmung
entsprechende Motivation, für die Begriffe wie Liebe, Mitleid, Wohlwollen
oder Barmherzigkeit stehen, gibt es kein moralisches bzw. moralfähiges,
d. h. einer nachträglichen moralischen Beurteilung standhaltendes
Handeln.74 Umgekehrt gilt freilich, daß auch Liebe, Mitleid oder Wohlwollen
allein kein hinreichendes Kriterium für die Sittlichkeit des Handelns sind.
Denn der Wille, Gutes zu tun, sagt noch nicht, was in einer konkreten

73 Vgl. dazu auch J. FISCHER, Wahrnehmung als Aufgabe und Proprium christlicher

Ethik, in: DERS., Glaube als Erkenntnis. Zum Wahrnehmungscharakter des

christlichen Glaubens, München 1989, S. 91-118, sowie B. HARBECK-PlNGEL, Ethische

Wahrnehmung. Eine systematisch-theologische Skizze, Aachen 1998 (Beiträge zur
Theologie und Religionsphilosophie 2), der allerdings Ethik zu einseitig als Theorie
der Lebensführung bestimmt.

74 Vgl. dazu auch - in Fortsetzung seiner Tugendlehre (s. Anm. 71) - K. STOCK,
Gottes wahre Liebe. Theologische Phänomenologie der Liebe, Tübingen 2000.



60 Tendenzen evangelischer Sozialethik

Situation das für alle Beteiligten Gute tatsächlich ist. Man kann aus Mitleid

das Falsche tun oder sich sogar zu unmoralischen Handlungsweisen
verleiten lassen. Von daher wird nochmals das eingangs diskutierte
Postulat einer integrativen Ethik einsichtig, welches die Ansätze einer Sol-
lensethik und einer Strebensethik komplementär miteinander zu vermitteln

sucht.
Es dürfte deutlich sein — was hier aber nicht mehr im einzelnen

ausgeführt werden kann, daß der Ansatz einer integrativen Verantwortungsethik

spezifische Einsichten der evangelischen Tradition reformuliert,

zugleich aber Anliegen aufgreift, welche die katholische Tradition in
das ökumenische Gespräch einbringt. Exemplarisch sei die Wiederentdeckung

des Themas einer Tugendlehre genannt. Bei allen Unterschieden

zwischen evangehschen und kathohschen Zugängen zur Ethik, die
nicht geleugnet werden sollen, treten doch auch Konvergenzen zutage,
die das wechselseitige Verständnis fördern.


	Tendenzen evangelischer Sozialethik

