
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 1-2

Artikel: Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation

Autor: Bobrinskoy, Boris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Boris Bobrinskoy

Esprit Saint, espace de conflit ou de

réconciliation

Je tiens tout d'abord à saluer la Faculté de Théologie Catholique de Fri-
bourg", son Doyen, ses professeurs et ses étudants, à dire ma joie de me
retrouver de nouveau parmi vous après quelques années et à vous
remercier'pour l'honneur insigne que vous me faites en me décernant le titre
de docteur en théologie honoris causa.

Je me propose - et je vous propose — d'ébaucher ici une fois de plus
un parcours global sur la démarche théologique, avec au coeur de celle-ci
la théologie trinitaire qui a été plus que tout autre chose l'objet de mon
eros théologique, de ma pensée constante, et cela depuis mes années de

jeunesse et jusqu'aujourd'hui.
Je dois avouer que la seule perspective de parler de la Trinité devant

cette docte assemblée, de parler de «ma Trinité» comme le disait saint

Grégoire de Nazianze le Théologien, me bouleverse, m'émeut, et j'oserais

dire, me prive de mes moyens. En sollicitant donc votre indulgence,
je prie que le Seigneur m'assiste de son Saint-Esprit. «J'ouvrirai la bouche,

chante une hymne liturgique, et elle se remplira de l'Esprit».
Parler de la Trinité comporte un risque énorme, celui d'en faire un

objet de langage, de réflexion, même pieuse, et par cela même de se

distancer d'Elle, de L'objectiver, de L'enfermer dans des catégories de

langage et de pensée, aussi vénérables qu'elles puissent être. Le Père Congar
en avait bien conscience, quand il rappelait la dimension doxologique de
la théologie, comme heu de rencontre en profondeur, au-delà des

formulations théologiques conceptuelles porteuses de germes de division.
Comment éviter les pièges inhérents à tout langage? D'une part, la

tradition chrétienne rappelle unanimement les limites du langage devant
l'Indicible. D'autre part, elle nous invite pourtant à gravir le Sinaï à la
suite de Moïse et à y pénétrer dans les ténèbres plus que lumineuses, puis

* Discours prononcé à la Faculté de Théologie de l'Université de Fribourg Suisse
le 14 novembre 2000, à l'occasion de la collation du titre de Doctor honoris causa lors du
Dies academicus le 15 novembre 2000.



Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation 25

à gravir le Thabor avec les disciples pour y être submergés par la même
nuée, enfin à monter au Mont Sion et à accompagner le Sauveur dans

son ascension sur la Croix du Golgotha, puis dans sa montée à la Droite
du Père. Purification des sens, des sentiments, non moins de l'intelligence,

mise de notre volonté humaine au diapason de la Volonté divine
dans une communion aux souffrances et à l'exaltation du Maître.

Nous entrons ainsi dans l'enceinte trinitaire, dans ce cercle d'amour
et de vie infini qui s'ouvre sur le Banquet trinitaire pour nous accueillir,

pour que le même Esprit qui repose en Jésus fasse sa demeure en nous,
pour que le même Esprit qui jaillit du côté transpercé du Sauveur jaillisse
de nous-mêmes en flots abondants de grâce, pour que nous entendions à

notre tour la voix du Père s'adressant à chacun de nous: Tu es mon fils
(ma fille) bien-aimé(e), mon unique, en qui J'ai mis ma bienveillance,
c'est à dire mon Esprit.

J'aimerais moins présenter la doctrine classique de la tradition orthodoxe

sur le mystère trinitaire en soi - tout cela est bien connu — que
m'efforcer d'esquisser un parcours personnel dans lequel je pense que
nous pourrions tous nous retrouver, sans pour autant relativiser ou
minimiser des points de divergence, mais en priant pourtant pour que le

même Esprit Saint qui est au coeur de nos disputes de plus d'un millénaire

puisse être l'espace de notre réconciliation, le hen d'unité et
d'amour. J'emprunterai ici d'ailleurs les intuitions et élaborations trinitai-
res de maîtres et amis, Vladimir Lossky en premier heu, Georges Flo-
rovsky, Jean Meyendorff, Dumitru Staniloae, Ohvier Clément, Jean Zi-
zioulas, et tant d'autres.

Au coeur même de la révélation de l'Evangile du Salut, nous partons
de celui qui est l'Alpha et l'Oméga, le Christ Lui-même, l'Oint du Père et
le Porteur et Donateur de l'Esprit. Je crois profondément qu'une
méditation trinitaire de la christologie — voire méditadon christologique de la

Trinité — pourrait contribuer à aplanir nos divergences dogmatiques, non
seulement dans le domaine de la théologie trinitaire, mais aussi dans celui
de l'économie trinitaire, qui va même jusqu'à l'ecclésiologie. Si, comme
nous le verrons, l'Eglise est à l'image de la divine Trinité et en constitue
la manifestation et l'anticipation sacramentaire, d'une part la théologie
trinitaire est apphcable analogiquement à l'Eglise, et réciproquement, le

mode d'existence ecclésial conditionne la vision du mystère trinitaire,
l'Eglise constituant le heu par excehence de la connaissance et de la
communication de la divine Trinité. En effet, si le mystère du Christ,
Verbe Incarné est le foyer et le heu de la Révélation et de la communion
trinitaire, et si d'autre part l'ecclésiologie découle directement, comme
nous allons le voir, de la christologie, la vérité ou les déviations du



26 Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation

dogme trinitaire ne sont pas sans influencer la praxis ecclésiale, et vice-
versa.

C'est un véritable triptyque dont j'aimerais tout d'abord vous ébaucher

les contours, en nous souvenant néanmoins que le langage théologique

doit être consonant au mystère divin. Cela signifie d'une part que
ce langage doit avoir nécessairement une dimension doxologique de

louange et d'adoration, que par ailleurs il véhicule l'expérience spirituelle à

la fois la plus personnelle et intime, mais en même temps la plus ecclésiale

et commune, en vertu de l'expérience liturgique de l'Eglise, celle des

saints de tous les temps et lieux. Cela signifie enfin que l'on ne peut ni
évoquer, ni même penser une Personne-Hypostase trinitaire sans
évoquer simultanément les deux autres. Ainsi, le parler trinitaire exige une
approche gnoséologique ternaire et non pas binaire, cette dernière
consistant en une séquence de deux ensembles, le premier constitué par la

relation entre Père et Fils dans lequel le Saint-Esprit n'est pas mentionné,
et le second par la relation entre le couple Père Fils tamquam ab uno

principio et le Saint-Esprit. Par contre, une approche ternaire établit le
double principe de simultanéité et de réciprocité des relations divines.

Ces remarques préalables me semblent nécessaires, afin que
l'élaboration du triptyque christologique soit perçue dans son caractère
unitaire et organique.

I. Le triptyque d'une christologie pneumatique

1. Premier volet: Le Christpromet, puis envoie d'auprès du Père l'Esprit dans le

monde

C'est la conception courante, classique même, du Christ comme Donateur

de l'Esprit, la Pentecôte étant la résultante et la finalité même du
mystère pascal. «Je suis venu jeter le feu sur la terre, et combien Je désire

qu'il s'embrase.» «L'Esprit de Vérité, le Consolateur que Je vous enverrai
d'auprès du Père.» «L'Esprit n'était pas encore donné, car Jésus n'avait

pas encore été glorifié.» «Recevez l'Esprit Saint.»
Ces textes sont bien connus. La venue de l'Esprit est donc l'objet et

le fruit de la supplication céleste, de l'Epiclèse du Grand Prêtre Jésus.
C'est la seule véritable Epiclèse à laquelle est suspendue toute la vie de

l'Eglise, car cette Epiclèse est permanente. Toutes nos liturgies reflètent
et participent à cette unique Liturgie céleste qui est celle de l'Agneau
immolé et glorifié.

La tradition patristique anténicéenne et alexandrine, puis latine,
soulignera avec force et parfois de manière préférentielle ce sens primordial
de l'envoi de l'Esprit par le Christ. Saint Hilaire et saint Augustin parle-



Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation 27

ront de l'Esprit comme du munus ou du donum, indiquant bien l'aspect de
donation dont l'Esprit est l'objet. Le passage nécessaire de l'économie à

la théologie trinitaire poussera la pensée conceptuelle à percevoir une
analogie entre la mission de l'Esprit dans le monde, envoyé par le Père et
le Fils, et l'origine causale éternelle de l'Esprit dans le Père et le Fils, d'où
le dogme latin de la procession de l'Esprit ab utroque. Il faut dire ici que
l'analogie entre la théologie trinitaire et l'économie trinitaire est un concept

délicat à manier et qui risque d'être à double tranchant. Certes, Dieu
se révèle et agit en conformité avec sa nature divine et son être trinitaire.
Mais son action n'épuise pas son être et les processions éternelles
demeurent ineffables.

Le métropolite Jean Zizioulas a bien montré combien l'envoi de

l'Esprit par le Père et le Fils conditionne et détermine toute l'expansion
apostolique et missionnaire de l'Eglise dans le temps et dans l'espace, en
une continuité ininterrompue et donc une identité de tradition, de foi et
de vie divine.

Pourtant, on ne peut s'enfermer dans ce schéma qui, à lui seul,
donnerait une vision unilatérale, et donc réductrice d'une Eglise, certes
apostolique et missionnaire, mais privée de la source même de son dynamisme

qu'est la plénitude de l'Esprit dans l'Eglise. L'expansion missionnaire
de l'Eglise dans le temps et dans l'espace ne peut à elle seule rendre

compte du mystère de l'Eglise, de son identité et de sa dimension escha-

tologique, où le temps et l'espace sont transcendés en une véritable
implosion sacramentelle et où le ciel et la terre se rejoignent dans le hic et

nunc du mystère eucharistique en tant qu'épiphanie du Royaume.
Ceci nous conduit au second volet du triptyque trinitaire de la

christologie.

2. Deuxième volet: L'Esprit Saint révèle et communique le Christ

Nous trouvons ici la fonction révélatrice de l'Esprit Saint1. Nous nous
situons dans une autre perspective où l'Esprit Saint prépare la venue et
l'action du Verbe, et cela dès les origines. Tout d'abord dès la création
première où, avant même que la Parole créatrice suscite les êtres du
néant à l'existence, le souffle divin plane — ou couve — au-dessus des eaux,
c'est-à-dire de l'abîme primordial, les préparant à recevoir et à faire
germer les semences de la Parole divine.

1

Je me souviens ici du titre de l'ouvrage fondamental de Marguerite HARL, Ori-
gène et la fonction révélatrice du Verbe Incarné, Paris, Seuil, 1958. Il est caractéristique

que c'est en milieu alexandrin que se manifeste ce rôle révélateur du Verbe divin, à

la différence du milieu antiochien où ce rôle est davantage dévolu au Saint Esprit.



28 Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation

Nous sommes ici aux antipodes d'Alexandrie et de Rome, dans la

mouvance sémitique d'Antioche et d'Edesse. Le souffle divin anime et
vivifie le modèle d'argile et grave en lui l'Image divine. Toute l'histoire
d'Israël sera scandée par l'action de l'Esprit prophétique qui prépare les

révélations progressives du Verbe, jusqu'à sa venue plénière en la Vierge
Marie.

Là enfin, l'Esprit Le rend présent et L'incarne en Marie. L'Esprit
Lui-même L'enseignera en son humanité et gémira en Lui «Abba Père».

Enfin, durant tout son ministère terrestre de salut, Jésus sera obéissant à

l'Esprit qui Le pousse au désert pour y être tenté. De fait, la vie entière
de Jésus sera une vie d'obéissance à l'Esprit du Père, et cela jusqu'à la
dernière tentation, sur la Croix.

Dans le temps de l'Eglise, la Pentecôte sera tout d'abord la révélation

plénière, dans l'Esprit, de l'Exaltation et de la Seigneurie de Jésus.
En témoigne le contenu christologique et pascal des Discours de Pierre
dès la Pentecôte.

Si donc, comme nous l'avons vu il y a un instant, l'effusion de

l'Esprit promis et envoyé par Jésus assurait l'expansion et la continuité
de l'Eglise dans l'histoire, et cela jusqu'à la fin des temps, dans une
temporalité spatiale et linéaire, ici c'est à son tour le Christ que l'Esprit rend
présent, que l'Esprit nous rend capable de confesser et de prier dans une
actualité, un présent eschatologique où le temps et l'espace sont abolis,
où dans l'aujourd'hui de l'Eucharistie s'unissent le ciel et la terre, le

passé, le présent et l'avenir, où l'Esprit est le Donateur (non moins que
le Don), le Révélateur, et où le Christ est le Don (non moins que le

Donateur), le Fruit de l'Esprit, Celui en Qui tous les dons et fruits de

l'Esprit se conjuguent.
Pourtant, ce thème de l'obéissance de Jésus à l'Esprit doit être manié

avec prudence et discernement, afin de ne pas être lui non plus isolé du
contexte global de la Révélation évangélique. Ce n'est pas par hasard que
précisément dans la mouvance antiochienne se manifeste le danger de

l'adoptianisme et qu'un Théodore de Mopsueste ou un Nestorius
surévalueront le rôle de l'Esprit en Jésus, au détriment de la liberté seigneuriale

de Jésus Lui-même, et parleront de manière parfois lancinante du
besoin de l'Esprit en Jésus, pour surmonter les tentations et accomplir les

miracles, et par ce fait même, ravalant Jésus au rang d'une sainteté toute
humaine, ô combien extraordinaire.

L'Eglise a su discerner et parer au danger d'une conception trop
humaine de la dépendance de Jésus envers l'Esprit. C'est ainsi que nous en
arrivons à l'icône principale, au centre même du triptyque où, au-delà de
l'obéissance de Jésus à 'l'Esprit et de l'Esprit à Jésus, nous accédons au

mystère de la présence plénière de l'Esprit en Jésus et de Jésus en



Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation 29

l'Esprit en tant que réalité fondamentale de la christologie chrétienne. Ce

mystère éclairera finalement le mystère trinitaire lui-même dans une
vision holistique et catholique et nous permettra entre autres d'accueillir le

positif des intuitions filioquistes alexandrines ou romaines, mais en les

situant dans la vision plus ontologique du «heu» de l'Esprit dans le Fils.

3. Troisième volet: Le Christ est le lieu où demeure l'Esprit
C'est peut-être à partir de l'expérience chrétienne de la vie dans l'Esprit
que nous pouvons tenter d'accéder au buisson ardent du mystère du
Christ dans l'Esprit. Très révélateurs sont les passages parallèles des épî-
tres de saint Paul aux Romains et aux Galates. Dans l'épître aux Romains
saint Paul atteste que «nous avons reçu un Esprit de fils qui nous fait
nous écrier <Abba Père»> (8,12). Selon l'épître aux Galates, «Dieu a

envoyé dans nos coeurs l'Esprit de son Fils, qui (l'Esprit) crie <Abba Père>»

(4,6). D'ailleurs, ajoute saint Paul, faisant implicitement la jonction et la

fusion des deux textes, «l'Esprit en personne se joint à notre esprit»
(Rom 8,16).

Ainsi, la pneumatologie biblique brise-t-elle les cadres et catégories
de la dogmatique conceptuelle et ne craint-elle pas de situer l'Esprit au

coeur même de la prière humaine au niveau le plus intime et le plus
personnel.

Si la présence de l'Esprit se confond avec celle de l'esprit humain,
sans certes abolir la distance ni briser l'élan ascensionnel de notre vocation

filiale, combien plus en est-il de la présence de l'Esprit en Jésus.
Nombreux sont les textes évangéliques et néo-testamentaires qui attestent

la présence plénière de l'Esprit dans le Christ: «Celui sur qui tu verras

l'Esprit descendre et demeurer», «l'Esprit du Seigneur est sur Moi...»,
«Jésus tressaillit de joie sous l'action de l'Esprit Saint».

Certains passages suggèrent même une si profonde unité et coïncidence

du Christ et de l'Esprit que finalement les concepts de causalité ou
d'obéissance s'exercent de façon réciproque et donc éclatent dans le brasier

de la présence de l'Esprit en Jésus. Union si plénière, si parfaite que
nous ne pouvons les dissocier, ni dans notre regard, ni dans la pensée, ni
dans le discours théologique, ni même dans la prière. Peut-être un autre
langage est-il nécessaire pour «parler» de l'Esprit. Saint Basile suggère
celui de l'adoration, de l'expérience liturgique et mystique.

C'est ainsi que le génie sémitique semble balayer les catégories
théologiques posées par exemple par les cappadociens pour affimer la spécificité

des Hypostases trinitaires, sans pour autant verser dans une confusion

sabellianisante.
Selon une des interprétations du texte de Jn 3,6 «Celui qui est né de

l'Esprit est Esprit», il pourrait s'agir du Christ Lui-même. De même dans



30 Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation

1 Cor 15,45 «le dernier Adam (est) Esprit vivifiant. Et enfin dans 2 Cor
3,17, le fameux crux interpretum «Le Seigneur est l'Esprit» avec chaque
fois l'article défini qui interdit de prendre l'un des termes de l'identité
dans un sens attributif.

Je ne puis m'attarder sur l'exégèse de ces passages, mais ils me
semblent évocateurs d'une telle intimité de l'Esprit en Jésus que le langage
relationnel, et la logique de causabté apparaissent insuffisants pour cerner

le mystère. On peut rappeler à ce sujet les intuitions théologiques
d'un Jean Zizioulas qui n'hésite pas à parler de la «constitution pneuma-
tologique» du Christ, c'est-à-dire que l'Esprit n'est pas seulement la
puissance d'incarnation, mais qu'il réside en permanence au plus profond du
mystère de la Personne du Christ.

Nous sommes ainsi conduits à la limite, sinon au-delà, des capacités
du langage, conduits à dire l'indicible, à pénétrer dans l'enceinte gardée

par le glaive de feu du chérubin protecteur, aux portes de l'espace
inaccessible du Coeur du Christ où nul sinon l'Esprit ne peut pénétrer. La
christologie chrétienne exprimera ce mystère d'unité et de présence plé-
nière du Christ et de l'Esprit par des images bibliques, par exemple celle
de Yonction, image foncièrement trinitaire, ou par l'image de la demeure de

l'Esprit en Jésus. En accédant, à partir de l'économie, à la théologie
trinitaire, la tradition byzantine dira et chantera l'Esprit comme «Saint
Immortel, Esprit Consolateur, qui procède du Père et qui repose dans le
Fils»2.

De nos jours, c'est un grand théologien roumain, le Père Dumitru
Staniloaë qui a repris ce thème du repos de l'Esprit dans le Fils, sur la
base de l'oeuvre pneumatologique de saint Grégoire de Chypre et de

saint Grégoire Palamas qui tous deux se réfèrent à saint Jean Damascène.
Ici, le préalable nécessaire du rayonnement éternel et donc de l'envoi, de

l'Esprit par le Fils, c'est «le repos de l'Esprit dans le Fils». «Le Fils, écrit-
il, est le lieu spirituel, vivant et personnel du repos de l'Esprit, le Fils est le
sein où l'Esprit se sent comme dans sa maison. La procession de l'Esprit à

partir du Père se produit en vue de son repos dans le Fils. On ne peut
penser l'un sans l'autre. La procession issue du Père et le repos dans le

Fils, comme dans une habitation propre tiennent ensemble»3.

Ainsi, au coeur même du triptyque, nous retrouvons le sens de la

réciprocité du Fils et de l'Esprit, réciprocité qui exclut toute causabté ou
dépendance unilatérale. Que l'Esprit procède du Père pour reposer dans

2 Hymne composée par l'empereur Léon le Sage pour les Vêpres de la Pentecôte.
3 «La procession du Saint Esprit et sa relation avec le Fils, comme base de notre

déification et adoption», dans: Lukas VlSCHER, La Théologie du Saint-Esprit dans le

dialogue entre l'Orient et l'Occident, Paris, 1981, p. 197.



Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation 31

le Fils montre que la procession est impensable, sans le Fils. Mais
réciproquement, le Fils est engendré pour recevoir l'Esprit, et la génération du
Fils est impensable sans l'Esprit. Alors seulement il y a réciprocité. C'est
donc plutôt en termes négatifs que nous devrions suggérer la «non-absence»

du Fils et de l'Esprit dans leurs relations éternelles, afin de
sauvegarder davantage le mystère.

Je me permets de rappeler ici la pensée d'un théologien byzantin du
XHIe siècle, précurseur de Grégoire de Chypre et de Grégoire Palamas.

Il s'agit ici de Nicéphore Blemmydès. «Pour lui, écrit à son sujet Michel
Stavrou, le Fils est engendré du Père, comme éternel donateur de l'Esprit,
car Celui-ci repose naturellement dans le Fils. Mais ce repos est dynamique,

car l'Esprit <resplendit éternellement) d'auprès du Fils, ou encore du
Père par le Fils. A ce titre, l'Esprit existe et procède du Père par le Fils,
mais son existence personnelle vient, comme pour le Fils, du Père seul

en vertu de la monarchie du Père»4.

Cette vision du repos éternel de l'Esprit dans le Fils devient
l'archétype de notre propre devenir trinitaire, car, à notre tour, nous
devenons le lieu du repos de l'Esprit et l'Esprit nous fait accéder à l'état de
fils en nous introduisant dans l'intimité du Père. Ce don, à nous, de la

«condition» pneumatique du Christ n'est pensable que parce que le

Christ, en tant qu'être corporatif, récapitule en Lui tous les hommes en
vertu de son Incarnation et du don pentecostal de l'Esprit. On peut
rappeler ici la parole célèbre du P. Georges Florovsky que l'ecclésiologie
n'est qu'un chapitre, important certes, de la christologie.

II. Le repos de l'Esprit dans le Christ, lieu de réconciliation

A partir du foyer incandescent de la vie du Christ dans l'Esprit, nous
pouvons, me semble-t-il, accéder à une réconciliation en profondeur de

l'Orient et de l'Occident en surmontant nos divergences tant ecclésiolo-
giques que trinitaires.

Je ne puis m'empêcher de dire ma conviction que la vision plénière
de la christologie dans l'Esprit nous introduit à une vision trinitaire
capable d'assimiler le positif du Filioque, c'est-à-dire que l'Esprit jaillit
éternellement en énergie vivifiante du Père et du Fils, ou plus précisément
«du Père par le Fils» comme disent les Pères grecs, pour amener à l'être
et vivifier la créature, mais que ce jaillissement de l'Esprit en tant que

4 Michel STAVROU, Filioque et théologie trinitaire, dans: Communio XXIV (1999)
no 5—6, p. 167. Je tiens par cette occasion à exprimer ma gratitude à Michel Stavrou,
chargé de cours de théologie dogmatique à l'Institut Saint-Serge pour sa présence à

mes côtés lors de la réflexion qui a abouti à cette conférence.



32 Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation

Don et puissance est non moins originaire de l'Esprit Lui-même, car tout
acte de Dieu est trinitaire et l'énergie divine est commune aux Trois.

Nous sommes ici au coeur des intuitions les plus précieuses de la

tradition byzantine, entre Grégoire de Chypre et Grégoire Palamas qui
expriment pour nous les fondements théologiques de l'expérience ecclé-
siale de la déification en tant que plénitude du salut. Précisons toutefois

que l'acquis doctrinal et spirituel du palamisme est loin d'être entré dans
la conscience pratique et dans l'enseignement théologique des différentes
régions de l'Orthodoxie et que cette lacune contribue au sein même de

l'Orthodoxie à un durcissement des positions théologiques et doctrinales
qui rend difficile le dialogue oecuménique

Quant à moi, je crois fermement que nous pouvons nous situer
ensemble sur un véritable terrain d'entente en affirmant à la fois que le

Père est selon sa propriété hypostatique la seule cause et le seul principe
de l'origine intemporelle du Fils et de l'Esprit, que leur origine intemporelle

est simultanée et qu'on ne peut donc pas poser la génération du
Fils, même conceptuellement avant la procession de l'Esprit, car la

réflexion trinitaire est ternaire. La descente pentecostale de l'Esprit est un
don commun de la divine Trinité et cet Esprit vivifiant repose dans

l'Eglise qui est le Corps du Christ et fait de nous les membres de son
Corps

Comme étapes de réconciliation, je suggérerais 1) la suppression du
Filioque du symbole de Nicée-Constantinople en signe de réconciliation
fraternelle; 2) la levée des anathèmes du concile de Lyon II de 1274 qui
pèsent jusqu'aujourd'hui sur l'Eglise Orthodoxe: cette levée des anathèmes

ôterait d'ailleurs à cette promulgation conciliaire sa force
contraignante5; 3) les orthodoxes pourraient alors considérer cette doctrine
comme une recherche théologique (un theologoumenon) d'une époque
et d'une région particulières de la chrétienté; 4) enfin, il serait possible,
au terme d'un dialogue fraternel libéré de tout poids doctrinal contraignant,

d'intégrer les intuitions positives du Filioque dans une vision
trinitaire et sotériologique plus vaste et plus profonde, de les situer pour
tout dire dans une perspective véritablement catholique.

5
Je crois d'ailleurs me souvenir que lors des célébrations à Lyon du Vile cente-

naire du Concile de Lyon en 1974, le pape Paul VI envoya un message dans lequel le
Concile de Lyon était intitulé Concile général d'Occident et non pas Concile oecuménique.



Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation 33

III. Mystère du Christ et ecclêsiologie

Le dernier point de cette communication est peut-être le plus délicat et le

plus difficile. Il s'agit à la fois de l'ecclésiologie en tant qu'extension de la

christologie pneumatique et de l'Eglise à l'image de la Sainte Trinité.
Il est difficile de traiter un tel sujet, car nous sommes sur un terrain

nouveau et le lien de l'ecclésiologie au mystère trinitaire du salut ne
s'impose pas d'emblée à la conscience ecclésiale et au jugement théologique.

Par ailleurs, il ne s'agit pas pour moi de faire ici la leçon à l'Eglise
catholique, non pas simplement parce que je suis ici votre invité, mais

parce qu'il importe d'une part d'amorcer un débat en commun, et d'autre

part, de discerner tant le positif chez nos frères que les déficiences dans
l'Orthodoxie historique et dans notre propre praxis ecclésiale.

L'un des apports majeurs de notre théologie de l'Eglise en cette fin
de millénaire est la redécouverte de sa nature eucharistique et donc de

l'Eucharistie elle-même en tant que Sacrement plénier, manifestation et
anticipation du Royaume trinitaire. Nous sommes ici bien au-delà de la

conception médiévale de l'Eucharistie comme un des sept sacrements de
la vie chrétienne, dans une dimension et une perspective strictement
verticale et ascétique de moyen de grâce pour la vie spirituelle et le salut
individuel, dimension certes fondamentale que je n'ai pas l'intention de
minimiser. Nous constatons dans toutes nos familles ecclésiales la
redécouverte de la place de l'Esprit Saint, du sens de l'épiclèse en tant d'une

part qu'invocation de l'Esprit, concélébrée par le Peuple de Dieu tout
entier et donc de ce que pouvons appeler la dimension épiclétique de

l'Eglise toute entière, et d'autre part de l'épiclèse en tant qu'intégration à

l'unique Epiclèse et liturgie céleste de l'Agneau qui, selon sa promesse,
intercède auprès du Père pour l'envoi de l'Esprit. Ce sens eucharistique
de l'Eglise et le sens ecclésial de l'Eucharistie ont été soulignés par
exemple par le P. Henri de Lubac dans sa «Méditation sur l'Eglise»6 dans
les chapitres intitulés «L'Eglise fait l'Eucharistie» et «L'Eucharistie fait
l'Eglise».

Tout ce que nous avons dit jusqu'à présent sur la dimension trinitaire
de la christologie et donc sur l'équilibre entre la christologie et la pneu-
matologie se retrouve naturellement dans le mystère eucharistique, et à

partir de là dans la vie de l'Eglise et dans ses structures les plus
fondamentales et variées. Si l'on perd de vue cette action permanente de l'Esprit

dans l'Eglise, cette dimension de l'Eglise comme action eucharistique

permanente, la durée sacramentelle et liturgique se réduit à une série
d'instants ponctuels et isolés, la foi se réduit à une doctrine ou à des

6 Paris, 1953, pp. 110-123.



34 Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation

doctrines consécutives, superposées, coexistantes. On peut alors parler
de coexistence d'ecclésiologies ou de christologies du Nouveau Testament,

si l'on perd de vue l'unité qui est unité dans l'Esprit Saint. L'Esprit
Saint nous rassemble en Eglise dans l'Eucharistie, nous rend présents au
Christ et rend présent le Christ en nous, nous unissant à Lui dans une
union indissoluble à la fois organique et conjugale, et cela dans Xaujourd'hui

eschatologique, inauguré et anticipé, du Royaume éternel. L'Eglise
est donc construite, constituée dans et par l'Esprit.

Par ailleurs, ce même Esprit nous fait sortir de l'Eglise et l'événement

pascal et pentecostal de l'Eucharistie imprime un élan apostolique
et missionnaire d'expansion à partir du Cénacle pentecostal de chaque
Eucharistie. Tant la célébration de l'Eucharistie que l'expansion apostolique

dans le temps et l'espace exigent les structures ecclésiales par
lesquelles l'Esprit Saint incarne et rend présent le Christ, dans l'enseignement

doctrinal de la vérité, dans la défense contre les hérésies qui déforment

la transmission apostolique de l'Evangile, dans la confession mar-
tyrielle de la foi jusqu'au sang, dans les structures canoniques et sociales

qui sont appelées à servir la communication de la vie divine, celle-ci s'en-

gouffrant dans le monde et dans l'histoire à travers la Parole de Dieu et
les sacrements, enfin dans le coeur même des fidèles, dans ce que nous
appelons la communion des saints qui concélèbrent dans l'unique Liturgie

céleste de l'Agneau.
Signalons encore que le mystère eucharistique révèle dans son

langage propre la réciprocité de la révélation mutuelle du Christ et de l'Esprit

dans l'Eglise, en particulier dans la dualité des invocations épicléti-
ques. D'une part, en tant que Corps du Christ, l'Eglise est indissolublement

unie à la Tête, au Christ glorifié dont l'Epiclèse céleste fait répandre

sur l'Eglise l'Esprit Saint. D'autre part, en tant qu'Epouse du Christ,
l'Eglise est en attente permanente de la venue de son Epoux divin qu'elle
invoque en union indissoluble avec l'Esprit qui demeure en elle à jamais:
«L'Esprit et l'Epouse disent: <Viens> [...] Oh, oui, viens, Seigneur Jésus»
(Apc 22,17.20). Toute la théologie de l'Eglise, du salut, de l'homme
nouveau, des sacrements, est profondément marquée par ce mystérieux
mouvement de réciprocité du Christ et de l'Esprit qui se manifestent, se

donnent, s'envoient, assurant ainsi et renouvelant toujours l'équilibre dans la
vie ecclésiale de l'obéissance et de la liberté créatrice, de l'institution et
du prophétisme, de l'autorité et de la conciliarité7.

7 Cf. Boris BOBRINSKOY, «Le Filioque hier et aujourd'hui», dans: La théologie du
Saint-Esprit dans le dialogue oecuménique, éd. L. Vischer, Paris, 1981, p. IdO.



Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation 35

Ainsi, l'Eucharistie ne permet pas d'enfermer l'Eglise dans une
succession apostolique linéaire purement temporelle. Il y a certes une
succession linéaire: l'histoire chrétienne a un sens, elle est une histoire
sacrée, où agit et règne l'Esprit. Mais l'Eglise ne se limite pas à une
existence dans une succession linéaire. Au contraire, l'Eucharistie permet et
exige même que chaque moment de la temporalité historique de l'Eglise,
de sa succession dans le temps et dans l'espace soit l'épiphanie de la
plénitude du Christ et de la vie trinitaire. C'est cela que nous appelons l'Eglise

catholique. Elle est dans son sens qualitatif l'Eglise vivant en plénitude,

dans la même plénitude aujourd'hui, du moment que la liturgie est
célébrée dans la communion de l'Eglise apostolique. C'est donc le foyer
eucharistique qui est le coeur incandescent de l'identité de la présence, de
la manifestation de l'Eglise et c'est autour et à partir de ce foyer que
s'opère la diversification des ministères autour du ministère suprême et
central de l'évêque. Les Pères n'hésiteront pas à opérer une identité
analogue à celle de l'Eucharistie, en parlant de l'évêque, figure du Père ou du
Christ, à montrer dans le sacerdoce liturgique un mode essentiel de la

présence du Christ dans l'Eglise
La célébration de l'Eucharistie dans la communauté manifeste donc

la conjonction du rôle de celui qui à l'image du Christ préside l'assemblée
et du rôle du Peuple de Dieu tout entier, rassemblé dans et par l'Esprit
Saint en Corps du Christ, dans une véritable concélébration liturgique et
sacramentelle. Mais l'assemblée eucharistique locale est à la fois plénitude

catholique et partie de l'ensemble plus grand qu'est le diocèse, réuni
autour de son évêque.

Précisons ici qu'une distinction fondamentale doit être maintenue
entre la fonction sacramentelle et charismatique de l'évêque, présidant la

vie de son Eglise à l'image du Christ, unique Grand Prêtre de l'Alliance
Nouvelle, et d'autre part l'exercice d'une primauté régionale ou universelle.

La fonction épiscopale relevant de l'esse de l'Eglise, et celle du
primat du bene esse. Le primat d'une Eglise locale ou celui au service de la
communion et de l'unité de toutes les Eglises locales est le premier parmi
les évêques qui lui sont égaux en grâce et qui sont comme lui porteurs du
«charisma veritatis certum.» (saint Irénée). Mais tant dans la relation de l'évêque

au Peuple que dans celles des évêques entre eux doit jouer le principe

sacramentel de la conciliarité, c'est-à-dire de l'unité des membres du
Corps du Christ.

Ainsi, à tous les niveaux et cela en cercles concentriques qui
s'élargissent, s'affirme et se manifeste cette unité du Peuple de Dieu et du
primat épiscopal, dans un exercice difficile et nécessaire de la conciliarité,
c'est-à-dire de la communion des Eglises à tous les niveaux de leur
existence. C'est dans cette perspective que doit s'évaluer et se résoudre le



36 Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation

problème et l'écueil de la primauté, ou plutôt des primautés dans l'Eglise.
Je me risquerai à prétendre que la primauté romaine est tout compte fait
un cas particulier, peut-être extrême, de la difficulté d'exercer la primauté
dans toutes nos Eglises et que les difficultés que nous rencontrons dans
l'exercice de la primauté romaine, nous les retrouvons dans nos propres
Eglises, peut-être à un degré moindre, mais comme des dangers
permanents qui guettent l'Orthodoxie, en particulier dans la confrontation
ou compétition entre primautés locales.

Rappelons aussi que d'une part, depuis Vatican II, l'Eglise catholique
et son primat sont à la recherche d'une conciliarité dont il est pris peu à

peu conscience. Conciliarité non seulement des évêques autour du pape,
ce que l'on appelle la collégialité, mais des prêtres autour de leur évêque
et du peuple de Dieu autour de ses pasteurs. Cela implique un sens
renouvelé de l'action de l'Esprit Saint, de la conscience que le Peuple de

Dieu est tout entier porteur de l'Esprit de Vérité et de Vie et donc,
gardien de la vérité, au-delà de toute notion juridique d'infaillibilité, comme
l'avait rappelé l'encyclique des Patriarches Orientaux de 1848. C'est donc
en répondant à une attitude profondément épiclétique et donc de dépendance

envers l'Esprit Saint que Celui-ci repose sur le Corps ecclésial du
Christ, sur le Peuple et ses pasteurs.

D'autre part, nous ne devons pas nous cacher que les Eglises orthodoxes

vivent elles aussi un renouveau de la théologie de l'Eglise, mais

que par ailleurs, le sens de l'Eucharistie comme manifestation plénière de

l'Eglise et donc de heu de la collégialité est encore souvent pour elles à

redéfinir et à redécouvrir. Les Eglises orthodoxes connaissent elles aussi

une crise de la conciliarité, parfois une hypertrophie de l'exercice de la

primauté, et cela à tous les niveaux. Elles devraient se rappeler la parole
du Seigneur dans la synagogue de Nazareth: «Medice, cura teipsum — Médecin,

guéris-toi toi-même» (Le 4,23). Notre pratique eucharistique est
encore marquée par une conception plus ascétique et individuelle qu'ecclé-
siale. Il existe donc un hiatus entre notre doctrine eucharistique et ecclé-

siologique et notre propre praxis.
Mais je pense non moins à l'énorme labeur qui a été effectué en

commun dans un puissant courant de renouveau patristique et liturgique,
et je voudrais ici rendre hommage au mouvement liturgique marqué par
l'oeuvre de Dom Odo Casel et l'Abbaye bénédictine de Maria-Laach,
représenté aujourd'hui parmi nous par Dom Angelus Häussling, éditeur
pendant plus de vingt ans de la prodigieuse revue Archiv für Liturgie-Wissenschaft

et récipiendaire ici avec moi du titre de docteur honoris causa de

l'Université de Fribourg que je salue très particulièrement. Je me
souviens encore avec émotion de la nouvelle du décès de Dom Casel pendant

la célébration de la vigile pascale en 1948. Après avoir élevé le



Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation 37

cierge pascal aux trois branches et chanté le Lumen Christi, au moment
où il allait entonner le chant solennel du Praeconium paschale, il passa de la

mort à la vie, manifestant en lui-même ce transitus de Pâques dont il a

rendu le sens à l'Eglise latine.

Evoquons aussi l'énorme labeur de relecture commune de la Bible,
dans une meilleure connaissance de l'exégèse patristique des Ecritures.
Effort non moins de réflexion ecclésiologique commune marquée par la

présence aux sessions du Concile de Vatican II d'observateurs orthodoxes

éminents. Mentionnons entre autres l'action courageuse du Père

Congar, de son oeuvre ecclésiologique, de la publication de la collection
Unam Sanctam\ enfin n'oublions pas la labeur difficile des Commissions
Théologiques Internationale ou nationales de dialogue catholiques-orthodoxes

où sont mis à plat les problèmes de divergence ecclésiologique
dans une certitude commune du pouvoir thérapeutique d'une mémoire
historique objective. Nous y pressentons ensemble, du moins en France,
la perspective d'un retour au tronc commun du premier millénaire de

notre vie ecclésiale commune, mettant pour un instant entre parenthèses
tant les développements doctrinaux unilatéraux ultérieurs que les pratiques

ecclésiologiques menant à nos divisions, pour les scruter dans un
esprit de dialogue et de compréhension mutuels.

Tout cela me donne la certitude que l'illumination par l'Esprit est en

cours, mais qu'elle ne peut nous venir qu'ensemble, au terme d'une
attitude commune à la fois profonde et exigeante faite d'humilité, de repentance

et de courage d'une part, et de vérité théologique et d'honnêteté
pratique d'autre part, afin que l'Esprit de vérité vivifie nos structures et
abatte les murailles de nos divisions, pansant pour cela nos blessures et

compensant nos déficiences. «La grâce divine qui guérit les faiblesses et supplée

aux déficiences», prie l'évêque lors de l'ordination sacerdotale. Cette

suppléance de l'Esprit est un aspect fondamental de l'économie à la fois
doctrinale et pastorale de Dieu qui oeuvre dans nos Eglises aujourd'hui
plus que jamais.

C'est par cette référence aux suppléances et à l'inventivité de l'Esprit
Saint qui vivifie nos Eglises dans les douleurs de l'enfantement pour y
manifester le Christ présent en puissance et en vérité, que je clos ce
discours sur une note d'espérance et de gratitude.


	Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation

