Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 1-2

Artikel: Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation
Autor: Bobrinskoy, Boris

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760900

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BORIS BOBRINSKOY

Esprit Saint, espace de conflit ou de.
réconciliation

Je tiens tout d’abord a saluer la Faculté de Théologie Catholique de Fri-
bourg*, son Doyen, ses professeurs et ses étudants, a dire ma joie de me
retrouver de nouveau parmi vous apres quelques années et 2 vous remez-
cier pour 'honneur insigne que vous me faites en me décernant le titre
de docteur en théologie honoris causa.

Je me propose — et je vous propose — d’ébaucher ici une fois de plus
un parcours global sur la démarche théologique, avec au coeur de celle-ci
la théologie trinitaire qui a été plus que tout autre chose I'objet de mon
eros théologique, de ma pensée constante, et cela depuis mes années de
jeunesse et jusqu’aujourd’hui.

Je dois avouer que la seule perspective de parler de la Trinité devant
cette docte assemblée, de parler de «ma Trinité» comme le disait saint
Grégoire de Nazianze le Théologien, me bouleverse, m’émeut, et j'ose-
rais dire, me prive de mes moyens. En sollicitant donc votre indulgence,
je prie que le Seigneur m’assiste de son Saint-Esprit. «J’ouvrirai la bou-
che, chante une hymne liturgique, et elle se remplira de I’'Esprit».

Parler de la Trinité comporte un risque énorme, celui d’en faire un
objet de langage, de réflexion, méme pieuse, et par cela méme de se dis-
tancer d’Elle, de L’objectiver, de L’enfermer dans des catégories de lan-
gage et de pensée, aussi vénérables qu’elles puissent étre. Le Pére Congar
en avait bien conscience, quand il rappelait la dimension doxologique de
la théologie, comme lieu de rencontre en profondeur, au-dela des for-
mulations théologiques conceptuelles porteuses de germes de division.

Comment éviter les piéges inhérents a tout langage? D’une part, la
tradition chrétienne rappelle unanimement les limites du langage devant
I'Indicible. D’autre patt, elle nous invite pourtant a gravir le Sinai a la
suite de Moise et a y pénétrer dans les ténébres plus que lumineuses, puis

* Discours prononcé 4 la Faculté de Théologie de I'Université de Fribourg Suisse
le 14 novembre 2000, a ’occasion de la collation du titre de Doctor honoris causa lotrs du
Dies academicus le 15 novembre 2000.



Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation 25

a gravir le Thabor avec les disciples pour y étre submergés par la méme
nuée, enfin 2 monter au Mont Sion et 4 accompagner le Sauveur dans
son ascension sur la Croix du Golgotha, puis dans sa montée a la Droite
du Pére. Purification des sens, des sentiments, non moins de l'intelli-
gence, mise de notre volonté humaine au diapason de la Volonté divine
dans une communion aux souffrances et a 'exaltation du Maitre.

Nous entrons ainsi dans I’enceinte trinitaire, dans ce cercle d’amour
et de vie infini qui s’ouvre sur le Banquet trinitaire pour nous accueillir,
pour que le méme Esprit qui repose en Jésus fasse sa demeure en nous,
pour que le méme Esprit qui jaillit du c6té transpercé du Sauveur jaillisse
de nous-mémes en flots abondants de grice, pour que nous entendions a
notre tour la voix du Pére s’adressant a chacun de nous: Tu es mon fils
(ma fille) bien-aimé(e), mon unique, en qui J’ai mis ma bienveillance,
c’est a dire mon Esprit.

Jaimerais moins présenter la doctrine classique de la tradition ortho-
doxe sur le mystére trinitaire en soi — tout cela est bien connu — que
m’efforcer d’esquisser un parcours personnel dans lequel je pense que
nous pourrions tous nous retrouver, sans pour autant relativiser ou mi-
nimiser des points de divergence, mais en priant pourtant pour que le
méme Esprit Saint qui est au coeur de nos disputes de plus d’un millé-
naire puisse étre I'espace de notre réconciliation, le lien d’unité et
d’amour. J’emprunterai ici d’ailleurs les intuitions et élaborations trinitai-
res de maitres et amis, Vladimir Lossky en premier lieu, Georges Flo-
rovsky, Jean Meyendorff, Dumitru Staniloae, Olivier Clément, Jean Zi-
zioulas, et tant d’autres.

Au coeur méme de la révélation de 'Evangile du Salut, nous partons
de celui qui est ’Alpha et ’'Oméga, le Christ Lui-méme, ’Oint du Pére et
le Porteur et Donateur de I’Esprit. Je crois profondément quune médi-
tation trinitaire de la christologie — voire méditation christologique de la
Trinité — pourrait contribuer a aplanir nos divergences dogmatiques, non
seulement dans le domaine de la théologie trinitaire, mais aussi dans celui
de ’économie trinitaire, qui va méme jusqu’a I’ecclésiologie. Si, comme
nous le verrons, I'Eglise est a 'image de la divine Trinité et en constitue
la manifestation et I'anticipation sacramentaire, d’une part la théologie
trinitaire est applicable analogiquement a ’Eglise, et réciproquement, le
mode d’existence ecclésial conditionne la vision du mystére trinitaire,
I’Eglise constituant le lieu par excellence de la connaissance et de la
communication de la divine Trinité. En effet, si le mystére du Christ,
Verbe Incarné est le foyer et le lieu de la Révélation et de la communion
trinitaire, et si d’autre part I’ecclésiologie découle directement, comme
nous allons le voir, de la christologie, la vérité ou les déviations du



26 Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation

dogme trinitaire ne sont pas sans influencer la praxis ecclésiale, et vice-
versa.

C’est un véritable triptyque dont j’aimerais tout d’abord vous ébau-
cher les contours, en nous souvenant néanmoins que le langage théolo-
gique doit étre consonant au mystére divin. Cela signifie d’une part que
ce langage doit avoir nécessairement une dimension doxologique de lou-
ange et d’adoration, que par ailleurs il véhicule 'expérience spirituelle 4
la fois la plus personnelle et intime, mais en méme temps la plus ecclé-
siale et commune, en vertu de I'expérience liturgique de I’Eglise, celle des
saints de tous les temps et lieux. Cela signifie enfin que 'on ne peut ni
évoquer, ni méme penser une Personne-Hypostase trinitaire sans évo-
quer simultanément les deux autres. Ainsi, le parler trinitaire exige une
approche gnoséologique ternaire et non pas binaire, cette derniére con-
sistant en une séquence de deux ensembles, le premier constitué par la
relation entre Pére ¢# Fils dans lequel le Saint-Esprit n’est pas mentionné,
et le second par la relation entre le couple Pére Fils tamquam ab uno
principio et le Saint-Esprit. Par contre, une approche ternaire établit le
double principe de simultanéité et de réciprocité des relations divines.

Ces remarques préalables me semblent nécessaires, afin que I’éla-
boration du triptyque christologique soit pergue dans son caractére uni-
taire et organique.

I. Le triptygue d’une christologie pneumatique

1. Premier volet: Le Christ promet, puis envoie d’auprés du Pére I'Esprit dans le
monde

C’est la conception courante, classique méme, du Christ comme Dona-
teur de 'Esprit, la Pentecote étant la résultante et la finalité méme du
mystére pascal. «Je suis venu jeter le feu sur la terre, et combien Je désire
qu’il s’embrase.» «’Esprit de Vérité, le Consolateur que Je vous enverrai
d’auprés du Pére.» «L’Esprit n’était pas encore donné, car Jésus n’avait
pas encore été glorifié.» «Recevez ’Esprit Saint.»

Ces textes sont bien connus. La venue de I'Esprit est donc 'objet et
le fruit de la supplication céleste, de I’Epiclése du Grand Prétre Jésus.
C’est la seule véritable Epiclése a laquelle est suspendue toute la vie de
I’Eglise, car cette Epiclése est permanente. Toutes nos liturgies reflétent
et participent a cette unique Liturgie céleste qui est celle de ’Agneau im-
molé et glorifié.

La tradition patristique anténicéenne et alexandrine, puis latine, sou-
lignera avec force et parfois de maniére préférentielle ce sens primordial
de I'envoi de Esprit par le Christ. Saint Hilaire et saint Augustin parle-



Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation 27

ront de 'Esprit comme du munus ou du donum, indiquant bien I'aspect de
donation dont IEsprit est 'objet. Le passage nécessaire de '’économie a
la théologie trinitaire poussera la pensée conceptuelle 2 percevoir une
analogie entre la mission de 'Esprit dans le monde, envoyé par le Pére et
le Fils, et 'origine causale éternelle de I’Esprit dans le Pére et le Fils, d’ou
le dogme latin de la procession de 'Esprit ab utrogue. 11 faut dire ici que
I'analogie entre la théologie trinitaire et I’économie trinitaire est un con-
cept délicat 2 manier et qui risque d’étre a double tranchant. Certes, Dieu
se révele et agit en conformité avec sa nature divine et son étre trinitaire.
Mais son action n’épuise pas son étre et les processions éternelles de-
meurent ineffables.

Le métropolite Jean Zizioulas a bien montré combien 'envoi de
IEsprit par le Pere et le Fils conditionne et détermine toute 'expansion
apostolique et missionnaire de I’Eglise dans le temps et dans I’espace, en
une continuité ininterrompue et donc une identité de tradition, de foi et
de vie divine. '

Pourtant, on ne peut s’enfermer dans ce schéma qui, a lui seul, don-
nerait une vision unilatérale, et donc réductrice d’une Eglise, certes apos-
tolique et missionnaire, mais privée de la source méme de son dynamis-
me qu’est la plénitude de I'Esprit dans I'Eglise. L’expansion missionnaire
de I’Eglise dans le temps et dans I'espace ne peut a elle seule rendre
compte du mystére de 'Eglise, de son identité et de sa dimension escha-
tologique, ou le temps et 'espace sont transcendés en une véritable im-
plosion sacramentelle et ou le ciel et la terre se rejoignent dans le hic et
nunc du mystere eucharistique en tant qu’épiphanie du Royaume.

Ceci nous conduit au second volet du triptyque trinitaire de la
christologie.

2. Deuxiéme volet: L’Esprit Saint révéle et communique le Christ

Nous trouvons ici la fonction révélatrice de I'Esprit Saint!. Nous nous
situons dans une autre perspective ou I’Esprit Saint prépare la venue et
'action du Verbe, et cela dés les origines. Tout d’abord deés la création
premiére ou, avant méme que la Parole créatrice suscite les étres du né-
ant a I’existence, le souffle divin plane — ou couve — au-dessus des eaux,
c’est-a-dire de 'abime primordial, les préparant a recevoir et a faire ger-
mer les semences de la Parole divine.

' Je me souviens ici du titre de 'ouvrage fondamental de Marguerite HARL, Ori-
geéne et la fonction révélatrice du Verbe Incarné, Paris, Seuil, 1958. Il est caractéristi-
que que c’est en milieu alexandrin que se manifeste ce role révélateur du Verbe divin, a
la différence du milieu antiochien ou ce role est davantage dévolu au Saint Esprit.



28 Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation

Nous sommes ici aux antipodes d’Alexandrie et de Rome, dans la
mouvance sémitique d’Antioche et d’Edesse. Le souffle divin anime et
vivifie le modéle d’argile et grave en lui I'Image divine. Toute I’histoire
d’Israél sera scandée par 'action de 'Esprit prophétique qui prépare les
révélations progressives du Verbe, jusqu’a sa venue pléniére en la Vierge
Marie.

La enfin, 'Esprit Le rend présent et L’incarne en Marie. L’Esprit
Lut-méme L’enseignera en son humanité et gémira en Lui «Abba Pére».
Enfin, durant tout son ministére terrestre de salut, Jésus sera obéissant a
IEsprit qui Le pousse au désert pour y étre tenté. De fait, la vie entiére
de Jésus sera une vie d’obéissance a 'Esprit du Pére, et cela jusqu’a la
derniére tentation, sur la Croix.

Dans le temps de I'Eglise, la Pentecéte sera tout d’abord la révéla-
tion pléniére, dans 'Esprit, de 'Exaltation et de la Seigneurie de Jésus.
En témoigne le contenu christologique et pascal des Discours de Pierre
dés la Pentecote.

Si donc, comme nous 'avons vu il y a un instant, effusion de
I’Esprit promis et envoyé par Jésus assurait 'expansion et la continuité
de I’Eglise dans l'histoire, et cela jusqu’a la fin des temps, dans une tem-
poralité spatiale et linéaire, ici c’est 4 son tour le Christ que I’Esprit rend
présent, que 'Esprit nous rend capable de confesser et de prier dans une
actualité, un présent eschatologique ou le temps et ’espace sont abolis,
ou dans laujourd’hui de I'Eucharistie s’unissent le ciel et la terre, le
passé, le présent et I'avenir, ou Esprit est le Donateur (non moins que
le Don), le Révélateur, et ou le Christ est le Don (non moins que le Do-
nateur), le Fruit de IEsprit, Celui en Qui tous les dons et fruits de
I’Esprit se conjuguent.

Pourtant, ce théme de 'obéissance de Jésus a I’Esprit doit étre manié
avec prudence et discernement, afin de ne pas étre lui non plus isolé du
contexte global de la Révélation évangélique. Ce n’est pas par hasard que
précisément dans la mouvance antiochienne se manifeste le danger de
I’'adoptianisme et qu'un Théodore de Mopsueste ou un Nestorius sur-
évalueront le role de I’Esprit en Jésus, au détriment de la liberté seigneu-
riale de Jésus Lui-méme, et parleront de maniére parfois lancinante du
besoin de ’Esprit en Jésus, pour surmonter les tentations et accomplir les
miracles, et par ce fait méme, ravalant Jésus au rang d’une sainteté toute
humaine, 6 combien extraordinaire.

L’Eglise a su discerner et parer au danger d’une conception trop hu-
maine de la dépendance de Jésus envers I'Esprit. C’est ainsi que nous en
arrivons a I'icone principale, au centre méme du triptyque ou, au-dela de
'obéissance de Jésus a TEsprit et de I’Esprit a Jésus, nous accédons au
mystére de la présence pléni¢re de IEsprit en Jésus et de Jésus en



Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation 29

’Esprit en tant que réalité fondamentale de la christologie chrétienne. Ce
mystére éclairera finalement le mystére trinitaire lui-méme dans une vi-
sion holistique et catholique et nous permettra entre autres d’accueillir le
positif des intuitions filioquistes alexandrines ou romaines, mais en les
situant dans la vision plus ontologique du dieu» de I’'Esprit dans le Fils.

3. Trotsiéme volet: Le Christ est le lien on demenre 'Esprit

C’est peut-étre a partir de ’expérience chrétienne de la vie dans I'Esprit
que nous pouvons tenter d’accéder au buisson ardent du mystére du
Christ dans U'Esprit. Trés révélateurs sont les passages paralléles des épi-
tres de saint Paul aux Romains et aux Galates. Dans I’épitre aux Romains
saint Paul atteste que «nous avons regu un Esprit de fils qui nous fait
nous écrier Abba Pérew (8,12). Selon I'épitre aux Galates, «Dieu a en-
voyé dans nos coeurs I'Esprit de son Fils, qui (’Esprit) crie <Abba Pérem
(4,6). D’ailleurs, ajoute saint Paul, faisant implicitement la jonction et la
fusion des deux textes, «’Esprit en personne se joint a notre esprit»
(Rom 8,16).

Ainsi, la pneumatologie biblique brise-t-elle les cadres et catégories
de la dogmatique conceptuelle et ne craint-elle pas de situer 'Esprit au
coeur méme de la priere humaine au niveau le plus intime et le plus per-
sonnel.

Si la présence de I'Esprit se confond avec celle de I’esprit humain,
sans certes abolir la distance ni briser ’élan ascensionnel de notre voca-
tion filiale, combien plus en est-il de la présence de I'Esprit en Jésus.
Nombreux sont les textes évangéliques et néo-testamentaires qui attes-
tent la présence pléniere de 'Esprit dans le Christ: «Celui sur qui tu ver-
ras 'Esprit descendre et demeurem, «’Esprit du Seigneur est sur Mot...»,
«Jésus tressaillit de joie sous I'action de 'Esprit Saint».

Certains passages suggérent méme une si profonde unité et coinci-
dence du Christ et de I'Esprit que finalement les concepts de causalité ou
d’obéissance s’exercent de fagon réciproque et donc éclatent dans le bra-
sier de la présence de Esprit en Jésus. Union st pléniere, si parfaite que
nous ne pouvons les dissocier, ni dans notre regard, ni dans la pensée, ni
dans le discours théologique, ni méme dans la priére. Peut-étre un autre
langage est-il nécessaire pour «parler» de I’Esprit. Saint Basile suggére
celui de I’'adoration, de 'expérience liturgique et mystique.

C’est ainsi que le génie sémitique semble balayer les catégories théo-
logiques posées par exemple par les cappadociens pour affimer la spéci-
ficité des Hypostases trinitaires, sans pour autant verser dans une confu-
sion sabellianisante.

Selon une des interprétations du texte de Jn 3,6 «Celui qui est né de
PEsprit est Esprit», il pourrait s’agir du Christ Lui-méme. De méme dans



30 Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation

1 Cor 15,45 «le dernier Adam (est) Esprit vivifiant. Et enfin dans 2 Cor
3,17, le fameux crux interpretum «Le Seigneur est 'Esprit» avec chaque
fois I'article défini qui interdit de prendre I'un des termes de 'identité
dans un sens attributif.

Je ne puis m’attarder sur 'exégése de ces passages, mais ils me sem-
blent évocateurs d’une telle intimité de ’Esprit en Jésus que le langage
relationnel, et la logique de causalité apparaissent insuffisants pour cer-
ner le mystére. On peut rappeler a ce sujet les intuitions théologiques
d’un Jean Zizioulas qui n’hésite pas a parler de la «constitution pneuma-
tologique» du Christ, c’est-a-dire que PEsprit n’est pas seulement la puis-
sance d’incarnation, mais qu’ll réside en permanence au plus profond du
mystére de la Personne du Christ.

Nous sommes ainsi conduits a la limite, sinon au-dela, des capacités
du langage, conduits a dire I'indicible, a pénétrer dans ’enceinte gardée
par le glaive de feu du chérubin protecteur, aux portes de ’espace inac-
cessible du Coeur du Christ ou nul sinon 'Esprit ne peut pénétrer. La
christologie chrétienne exprimera ce mystére d’unité et de présence plé-
ni¢re du Christ et de I'Esprit par des images bibliques, par exemple celle
de Ponction, image fonciérement trinitaire, ou par 'image de la demenre de
I’Esprit en Jésus. En accédant, a partir de ’économie, a la théologie tri-
nitaire, la tradition byzantine dira et chantera 'Esprit comme «Saint Im-
mortel, Esprit Consolateur, qui procéde du Pére et qui repose dans le
Fils»?.

De nos jours, c’est un grand théologien roumain, le Pére Dumitru
Staniloaé qui a repris ce théme du repos de I'Esprit dans le Fils, sur la
base de 'oeuvre pneumatologique de saint Grégoire de Chypre et de
saint Grégoire Palamas qui tous deux se reférent a saint Jean Damasceéne.
Ici, le préalable nécessaire du rayonnement éternel et donc de Ienvoi, de
PEsprit par le Fils, c’est «le repos de ’Esprit dans le Fils». «Le Fils, écrit-
il, est le /iex spirituel, vivant et personnel du repos de ’Esprit, le Fils est le
sein ou I'Esprit se sent comme dans sa maison. La procession de 'Esprit a
partir du Pére se produit en vue de son repos dans le Fils. On ne peut
penser 'un sans P'autre. La procession issue du Pére et le repos dans le
Fils, comme dans une habitation propre tiennent ensemble»’.

Ainsi, au coeur méme du triptyque, nous retrouvons le sens de la ré-
ciprocité du Fils et de 'Esprit, réciprocité qui exclut toute causalité ou
dépendance unilatérale. Que 'Esprit procéde du Pére pour reposer dans

? Hymne composée par 'empereur Léon le Sage pour les Vépres de la Pentecéote.

3 «La procession du Saint Esprit et sa relation avec le Fils, comme base de notre
déification et adoption», dans: Lukas VISCHER, La Théologie du Saint-Esprit dans le
dialogue entre I’Orient et ’'Occident, Paris, 1981, p. 197.



Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation 31

le Fils montre que la procession est impensable, sans le Fils. Mais récipro-
quement, le Fils est engendré pour recevoir I’Esprit, et la génération du
Fils est impensable sans UEsprit. Alors seulement il y a réciprocité. Clest
donc plutét en termes négatifs que nous devrions suggérer la «non-ab-
sence» du Fils et de ’Esprit dans leurs relations éternelles, afin de sauve-
garder davantage le mystére.

Je me permets de rappeler ici la pensée d’un théologien byzantin du
XIIIe siécle, précurseur de Grégoire de Chypre et de Grégoire Palamas.
I1 s’agit ici de Nicéphore Blemmydés. «Pour lui, écrit a son sujet Michel
Stavrou, le Fils est engendré du Pére, comme éferne/ donateur de ’Esprit,
car Celui-ci repose naturellement dans le Fils. Mais ce repos est dynami-
que, car Esprit aesplendit éternellement d’aupres du Fils, ou encore du
Pére par le Fils. A ce titre, 'Esprit existe et procéde du Pére par le Fils,
mais son existence personnelle vient, comme pour le Fils, du Pére seul
en vertu de la monarchie du Peérex*.

Cette vision du repos éternel de I'Esprit dans le Fils devient
Parchétype de notre propre devenir trinitaire, car, 2 notre tour, nous de-
venons le /ex du repos de I'Esprit et 'Esprit nous fait accéder a ’état de
fils en nous introduisant dans I’intimité du Pére. Ce don, a nous, de la
«condition» pneumatique du Christ n’est pensable que parce que le
Christ, en tant qu’étre corporatif, récapitule en Lui tous les hommes en
vertu de son Incarnation et du don pentecostal de I’Esprit. On peut rap-
peler ici la parole célebre du P. Georges Florovsky que I'ecclésiologie
n’est qu’un chapitre, important certes, de la christologie.

II. Le repos de VEsprit dans le Christ, lien de réconciliation

A partir du foyer incandescent de la vie du Christ dans I’Esprit, nous
pouvons, me semble-t-il, accéder a une réconciliation en profondeur de
I’Orient et de ’Occident en surmontant nos divergences tant ecclésiolo-
giques que trinitaires.

Je ne puis m’empécher de dire ma conviction que la vision pléniere
de la christologie dans ’Esprit nous introduit a une vision trinitaire ca-
pable d’assimiler le positif du Filioque, c’est-a-dire que 'Esprit jaillit éter-
nellement en énergie vivifiante du Pére et du Fils, ou plus précisément
«du Peére par le Fils» comme disent les Péres grecs, pour amener a I’étre
et vivifier la créature, mais que ce jailissement de I’Esprit en tant que

4 Michel STAVROU, Filioque et théologie trinitaire, dans: Communio XXIV (1999)
no 5-6, p. 167. Je tiens par cette occasion 4 exprimer ma gratitude a Michel Stavrou,
chargé de cours de théologie dogmatique a I'Institut Saint-Serge pour sa présence a
mes coOtés lors de la réflexion qui a abouti a cette conférence.



32 Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation

Don et puissance est non moins originaire de ’Esprit Lui-méme, car tout
acte de Dieu est trinitaire et 'énergie divine est commune aux Trois.

Nous sommes ici au coeur des intuitions les plus précieuses de la
tradition byzantine, entre Grégoire de Chypre et Grégoire Palamas qui
expriment pour nous les fondements théologiques de I'expérience ecclé-
siale de la déification en tant que plénitude du salut. Précisons toutefois
que I'acquis doctrinal et spirituel du palamisme est loin d’étre entré dans
la conscience pratique et dans 'enseignement théologique des différentes
régions de ’Orthodoxie et que cette lacune contribue au sein méme de
I’Orthodoxie a un durcissement des positions théologiques et doctrinales
qui rend difficile le dialogue oecuménique

Quant a moi, je crois fermement que nous pouvons nous situer en-
semble sur un véritable terrain d’entente en affirmant a la fois que le
Pére est selon sa propriété hypostatique la seule cause et le seul principe
de l'origine intemporelle du Fils et de IEsprit, que leur origine intempo-
relle est simultanée et qu'on ne peut donc pas poser la génération du
Fils, méme conceptuellement avant la procession de I'Esprit, car la ré-
flexion trinitaire est ternaire. La descente pentecostale de 'Esprit est un
don commun de la divine Trinité et cet Esprit vivifiant repose dans
IEglise qui est le Corps du Christ et fait de nous les membres de son
Corps

Comme étapes de réconciliation, je suggérerais 1) la suppression du
Filioque du symbole de Nicée-Constantinople en signe de réconciliation
fraternelle; 2) la levée des anathémes du concile de Lyon II de 1274 qui
pesent jusqu’aujourd’hui sur 'Eglise Orthodoxe: cette levée des anathe-
mes Oterait d’ailleurs a cette promulgation conciliaire sa force contrai-
gnante’; 3) les orthodoxes pourraient alors considérer cette doctrine
comme une recherche théologique (un theologoumenon) d’une époque
et d’une région particuliéres de la chrétienté; 4) enfin, il serait possible,
au terme d’un dialogue fraternel libéré de tout poids doctrinal contrai-
gnant, d’intégrer les intuitions positives du Filioque dans une vision tri-
nitaire et sotériologique plus vaste et plus profonde, de les situer pour
tout dire dans une perspective véritablement catholique.

3 Je crois d’ailleurs me souvenir que lors des célébrations a2 Lyon du VIle cente-
naire du Concile de Lyon en 1974, le pape Paul VI envoya un message dans lequel le
Concile de Lyon était intitulé Concile général d’Occident et non pas Concile oecumé-
nique.



Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation 33

II1. Mystére du Christ et ecclésiologie

Le dernier point de cette communication est peut-étre le plus délicat et le
plus difficile. Il s’agit a la fois de /ecc/ésiologie en tant qu’extension de la
christologie pneumatique et de /’Eg/ise a 'image de la Sainte Trinité.

Il est difficile de traiter un tel sujet, car nous sommes sur un terrain
nouveau et le lien de l'ecclésiologie au mystére trinitaire du salut ne
s’impose pas d’emblée 4 la conscience ecclésiale et au jugement théologi-
que. Par ailleurs, il ne s’agit pas pour moi de faire ici la legon a I’Eglise
catholique, non pas simplement parce que je suis ici votre invité, mais
parce qu’il importe d’une part d’amorcer un débat en commun, et d’autre
part, de discerner tant le positif chez nos fréres que les déficiences dans
I’Orthodoxie historique et dans notre propre praxis ecclésiale.

L’un des apports majeurs de notre théologie de I’Eglise en cette fin
de millénaire est la redécouverte de sa nature eucharistique et donc de
IEucharistie elle-méme en tant que Sacrement plénier, manifestation et
anticipation du Royaume trinitaire. Nous sommes ici bien au-dela de la
conception médiévale de I’Eucharistie comme un des sept sacrements de
la vie chrétienne, dans une dimension et une perspective strictement
verticale et ascétique de moyen de grace pour la vie spirituelle et le salut
individuel, dimension certes fondamentale que je n’ai pas I'intention de
minimiser. Nous constatons dans toutes nos familles ecclésiales la redé-
couverte de la place de 'Esprit Saint, du sens de I'épiclése en tant d’une
part qu’invocation de IEsprit, concélébrée par le Peuple de Dieu tout
entier et donc de ce que pouvons appeler la dimension épiclétique de
IEglise toute entiére, et d’autre part de I’épiclése en tant qu’intégration a
I'unique Epiclése et liturgie céleste de I’Agneau qui, selon sa promesse,
intercéde auprés du Pére pour 'envoi de Esprit. Ce sens eucharistique
de I’Eglise et le sens ecclésial de I’Eucharistie ont été soulignés par
exemple par le P. Henri de Lubac dans sa «Méditation sur ’Eglise»® dans
les chapitres intitulés «L’Eglise fait 'Eucharistie» et «L’Eucharistie fait
I'Eglise».

Tout ce que nous avons dit jusqu’a présent sur la dimension trinitaire
de la christologie et donc sur I'équilibre entre la christologie et la pneu-
matologie se retrouve naturellement dans le mystére eucharistique, et a
partir de la dans la vie de PEglise et dans ses structures les plus fonda-
mentales et variées. Si 'on perd de vue cette action permanente de I'Es-
prit dans ’Eglise, cette dimension de ’Eglise comme action eucharisti-
que permanente, la durée sacramentelle et liturgique se réduit a une série
d’instants ponctuels et isolés, la foi se réduit 2 une doctrine ou a des

¢ Paris, 1953, pp. 110-123.



34 Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation

doctrines consécutives, superposées, coexistantes. On peut alors parler
de coexistence d’ecclésiologies ou de christologies du Nouveau Testa-
ment, si ’on perd de vue 'unité qui est unité dans I’Esprit Saint. L’Esprit
Saint nous rassemble en Eglise dans I’Eucharistie, nous rend présents au
Christ et rend présent le Christ en nous, nous unissant 2 Lui dans une
union indissoluble 4 la fois organique et conjugale, et cela dans Iawjour-
d’hui eschatologique, inauguré et anticipé, du Royaume éternel. L’Eglise
est donc construite, constituée dans et par 'Esprit.

Par ailleurs, ce méme Esprit nous fait sortir de ’Eglise et 'événe-
ment pascal et pentecostal de I’'Eucharistie imprime un élan apostolique
et missionnaire d’expansion a partir du Cénacle pentecostal de chaque
Eucharistie. Tant la célébration de 'Eucharistie que ’expansion apostoli-
que dans le temps et ’espace exigent les structures ecclésiales par les-
quelles 'Esprit Saint incarne et rend présent le Christ, dans 'enseigne-
ment doctrinal de la vérité, dans la défense contre les hérésies qui défor-
ment la transmission apostolique de ’Evangile, dans la confession mar-
tyrielle de la foi jusqu’au sang, dans les structures canoniques et sociales
qui sont appelées a servir la communication de la vie divine, celle-ci s’en-
gouffrant dans le monde et dans l’histoire a travers la Parole de Dieu et
les sacrements, enfin dans le coeur méme des fideles, dans ce que nous
appelons la communion des saints qui concélébrent dans 'unique Litur-
gie céleste de ’Agneau.

Signalons encore que le mystére eucharistique révele dans son lan-
gage propre la réciprocité de la révélation mutuelle du Christ et de I’Es-
prit dans ’Eglise, en particulier dans la dualité des invocations épicléti-
ques. D’une part, en tant que Corps du Christ, ’Eglise est indissoluble-
ment unie a la Téte, au Chrst glorifié dont I'Epiclése céleste fait répan-
dre sur I’Eglise 'Esprit Saint. D’autre part, en tant qu’Epouse du Christ,
I’Eglise est en attente permanente de la venue de son Epoux divin qu’elle
invoque en union indissoluble avec ’Esprit qui demeure en elle a jamais:
«L’Esprit et PEpouse disent: Viens) [...] Oh, oui, viens, Seigneur Jésus»
(Apc 22,17.20). Toute la théologie de I’Eglise, du salut, de ’homme nou-
veau, des sacrements, est profondément marquée par ce mystérieux mou-
vement de réciprocité du Christ et de I’Esprit qui se manifestent, se don-
nent, s’envoient, assurant ainsi et renouvelant toujours I’équilibre dans la
vie ecclésiale de 'obéissance et de la liberté créatrice, de l'institution et
du prophétisme, de I'autorité et de la conciliarité’.

" Cf. Boris BOBRINSKOY, «Le Filioque hier et aujourd’hui», dans: La théologie du
Saint-Esprit dans le dialogue oecuménique, éd. L. Vischer, Paris, 1981, p. 160.



Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation 35

Ainsi, ’'Eucharistie ne permet pas d’enfermer ’Eglise dans une suc-
cession apostolique linéaire purement temporelle. Il y a certes une suc-
cession linéaire: I’histoire chrétienne a un sens, elle est une histoire sa-
crée, ou agit et régne 'Esprit. Mais 'Eglise ne se limite pas a une exis-
tence dans une succession linéaire. Au contraire, I’Eucharistie permet et
exige méme que chaque moment de la temporalité historique de ’Eglise,
de sa succession dans le temps et dans ’espace soit ’épiphanie de la plé-
nitude du Christ et de la vie trinitaire. C’est cela que nous appelons I'Eg-
lise catholique. Elle est dans son sens qualitatif I’Eglise vivant en pléni-
tude, dans la méme plénitude aujourd’hui, du moment que la liturgie est
célébrée dans la communion de ’Eglise apostolique. C’est donc le foyer
eucharistique qui est le coeur incandescent de I'identité de la présence, de
la manifestation de 'Eglise et c’est autour et i partir de ce foyer que
s’opére la diversification des ministéres autour du ministére supréme et
central de I’évéque. Les Péres n’hésiteront pas a opérer une identité ana-
logue a celle de 'Eucharistie, en parlant de I'évéque, figure du Pere ou du
Christ, 2 montrer dans le sacerdoce liturgique un mode essentiel de la
présence du Christ dans I'Eglise

La célébration de ’Eucharistie dans la communauté manifeste donc
la conjonction du réle de celui qui a 'image du Christ préside ’assemblée
et du réle du Peuple de Dieu tout entier, rassemblé dans et par I'Esprit
Saint en Corps du Christ, dans une véritable concélébration liturgique et
sacramentelle. Mais I’assemblée eucharistique locale est a la fois pléni-
tude catholique et partie de 'ensemble plus grand qu’est le diocése, réuni
autour de son évéque.

Précisons ici qu’une distinction fondamentale doit étre maintenue
entre la fonction sacramentelle et charismatique de 'évéque, présidant la
vie de son Eglise a 'image du Christ, unique Grand Prétre de I’Alliance
Nouvelle, et d’autre part 'exercice d’une primauté régionale ou univer-
selle. La fonction épiscopale relevant de 'esse de ’Eglise, et celle du pri-
mat du bene esse. Le primat d’une Eglise locale ou celui au service de la
communion et de 'unité de toutes les Eglises locales est le premier parmi
les évéques qui lui sont égaux en grice et qui sont comme lui porteurs du
«charisma veritatis certunm (saint Irénée). Mais tant dans la relation de I'évé-
que au Peuple que dans celles des évéques entre eux doit jouer le prin-
cipe sacramentel de la conciliarité, c’est-a-dire de 'unité des membres du
Corps du Christ.

Ainsi, a tous les niveaux et cela en cercles concentriques qui s’élar-
gissent, s’affirme et se manifeste cette unité du Peuple de Dieu et du pri-
mat épiscopal, dans un exercice difficile et nécessaire de la conciliarité,
c’est-a-dire de la communion des Eglises a tous les niveaux de leur
existence. C’est dans cette perspective que doit s’évaluer et se résoudre le



36 Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation

probléme et I’écueil de la primauté, ou plutdt des primautés dans I’Eglise.
Je me risquerai a prétendre que la primauté romaine est tout compte fait
un cas particulier, peut-étre extréme, de la difficulté d’exercer la primauté
dans toutes nos Eglises et que les difficultés que nous rencontrons dans
'exercice de la primauté romaine, nous les retrouvons dans nos propres
Eglises, peut-étre a un degré moindre, mais comme des dangers per-
manents qui guettent ’Orthodoxie, en particulier dans la confrontation
ou compétition entre primautés locales.

Rappelons aussi que d’une part, depuis Vatican II, ’Eglise catholique
et son primat sont a la recherche d’une conciliarité dont il est pris peu a
peu conscience. Conciliarité non seulement des évéques autour du pape,
ce que 'on appelle la collégialité, mais des prétres autour de leur évéque
et du peuple de Dieu autour de ses pasteurs. Cela implique un sens re-
nouvelé de l'action de I’Esprit Saint, de la conscience que le Peuple de
Dieu est tout entier porteur de I’Esprit de Vérité et de Vie et donc, gar-
dien de la vérité, au-dela de toute notion juridique d’infaillibilité, comme
I’avait rappelé 'encyclique des Patriarches Orientaux de 1848. C’est donc
en répondant a une attitude profondément épiclétique et donc de dépen-
dance envers I'Esprit Saint que Celui-ci repose sur le Corps ecclésial du
Christ, sur le Peuple et ses pasteurs.

D’autre part, nous ne devons pas nous cacher que les Eglises ortho-
doxes vivent elles aussi un renouveau de la théologie de I’Eglise, mais
que par ailleurs, le sens de ’Eucharistie comme manifestation pléniére de
I’Eglise et donc de lieu de la collégialité est encore souvent pour elles a
redéfinir et a redécouvrir. Les Eglises orthodoxes connaissent elles aussi
une crise de la conciliarité, parfois une hypertrophie de I'exercice de la
primauté, et cela a tous les niveaux. Elles devraient se rappeler la parole
du Seigneur dans la synagogue de Nazareth: «Medice, cura teipsum — Méde-
cin, guéris-toi toi-méme» (Lc 4,23). Notre pratique eucharistique est en-
core marquée par une conception plus ascétique et individuelle qu’ecclé-
siale. Il existe donc un hiatus entre notre doctrine eucharistique et ecclé-
siologique et notre propre praxis.

Mais je pense non moins a I’énorme labeur qui a été effectué en
commun dans un puissant courant de renouveau patristique et liturgique,
et je voudrais ici rendre hommage au mouvement liturgique marqué par
I'oeuvre de Dom Odo Casel et ’Abbaye bénédictine de Maria-Laach, re-
présenté aujourd’hui parmi nous par Dom Angelus Hiussling, éditeur
pendant plus de vingt ans de la prodigieuse revue Archiv fiir Liturgie-Wis-
senschaft et récipiendaire ici avec moi du titre de docteur honoris causa de
I'Université de Fribourg que je salue trés particuliérement. Je me sou-
viens encore avec émotion de la nouvelle du décés de Dom Casel pen-
dant la célébration de la vigile pascale en 1948. Apreés avoir élevé le



Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation 37

cierge pascal aux trois branches et chanté le Lumen Christz, au moment
ou 1l allait entonner le chant solennel du Praeconium paschale, 1l passa de la
mort a la vie, manifestant en lui-méme ce transitus de Paques dont il a
rendu le sens a ’Eglise latine.

Evoquons aussi I’énorme labeur de relecture commune de la Bible,
dans une meilleure connaissance de 'exégése patristique des Ecritures.
Effort non moins de réflexion ecclésiologique commune marquée par la
présence aux sessions du Concile de Vatican II d’observateurs ortho-
doxes éminents. Mentionnons entre autres I'action courageuse du Pére
Congar, de son oeuvre ecclésiologique, de la publication de la collection
Unam Sanctam; enfin n’oublions pas la labeur difficile des Commissions
Théologiques Internationale ou nationales de dialogue catholiques-or-
thodoxes ou sont mis a plat les problémes de divergence ecclésiologique
dans une certitude commune du pouvoir thérapeutique d’'une mémoire
historique objective. Nous y pressentons ensemble, du moins en France,
la perspective d’un retour au tronc commun du premier millénaire de
notre vie ecclésiale commune, mettant pour un instant entre parenthéses
tant les développements doctrinaux unilatéraux ultérieurs que les prati-
ques ecclésiologiques menant 4 nos divisions, pour les scruter dans un
esprit de dialogue et de compréhension mutuels.

Tout cela me donne la certitude que I'illumination par Esprit est en
cours, mais qu’elle ne peut nous venir qu’ensemble, au terme d’une atti-
tude commune 2 la fois profonde et exigeante faite d’humilité, de repen-
tance et de courage d’une part, et de vérité théologique et d’honnéteté
pratique d’autre part, afin que I’Esprit de vérité vivifie nos structures et
abatte les murailles de nos divisions, pansant pour cela nos blessures et
compensant nos déficiences. «la grdce divine qui guérit les faiblesses et sup-
plée aux déficiences», prie 'évéque lors de l'ordination sacerdotale. Cette
suppléance de I'Esprit est un aspect fondamental de ’économie a la fois
doctrinale et pastorale de Dieu qui oeuvre dans nos Eglises aujourd’hui
plus que jamais.

C’est par cette référence aux suppléances et a 'inventivité de I’Esprit
Saint qui vivifie nos Eglises dans les douleurs de I'enfantement pour y
manifester le Christ présent en puissance et en vérité, que je clos ce dis-
cours sur une note d’espérance et de gratitude.



	Esprit Saint, espace de conflit ou de réconciliation

