Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 48 (2001)

Heft: 1-2

Artikel: Wer feiert eigentlich Liturgie? : Zum Subjekt gottesdienstlichen
Handelns

Autor: H&aussling, Angelus A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760899

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANGELUS A. HAUSSLING OSB

Wer feiert eigentlich Liturgie?

Zum Subjekt gottesdienstlichen Handelns®

I. Eine Frage?

Ist der Titel dieses Beitrages' eine wirkliche Frage? Die Antwort ist doch
schon vorgegeben: Liturgie feiert die Kirche. Diese ist umschreibbar,
und sie gibt auch Kriterien vor, meist in Form von kirchenamtlichen Re-
gelwerken, bezogen auf Texte und rituelle Gestalt, die klar das Subjekt
der Liturgie definieren. Zugegeben, es scheint nicht mehr allein Sache
des Kirchenrechtes zu sein, erschopfend zu definieren, wer wo und wie
Liturgie der Kirche feiert, wie es etwa noch der Codex iuris canonici von
1917 feststellt.? Die Liturgiewissenschaftler haben es hingebracht, daf}
das Zweite Vatikanische Konzil zwar eine Konstitution von 130 Text-
nummern und einem Anhang «iber die heilige Liturgie» promulgierte,
darin Liturgie selbst zwar mit vielen Worten umschrieben, sie aber nicht
eigentlich definiert ist.> Aber fir Grenzsituationen reichen diese Vor-

! Der Theologischen Fakultit der Universitit Freiburg i.Ue. als Zeichen des Dan-
kes fiir die verlichene Wiirde eines Doktors der Theologie ehrenhalber am Dies aca-
demicus 15. November 2000. — Zunichst Vortrag am 16. November 2000 an der Theol.
Fakultit Freiburg, aus AnlaB der Promotion des Verfassers zum Dr. h.c, wurden An-
fang und SchluB verindert (der SchluB auch neu gefaBt) und die unerliBlichen An-
merkungen zugefiigt. Die Vortragsform wurde im allgemeinen beibehalten.

2 C. 1256 CIC 1917, dazu auch c. 1257. C. 1256 entsprechen im CIC 1983 cc. 834
und 836, die weithin die Beschreibung der Liturgie aus SC zitieren; c. 1257 CIC 1917
entspricht c. 838, der aber die Konzilsvorgaben im Sinne einer Stirkung der Voll-
machten der romischen Kurie gegeniiber den Ortskirchen verindert. Diese Canones
stehen tim Kontext von cc. 834-839, die das Buch IV des CIC 1983, De Ecclesiae munere
sanctificandi — «Heiligungsdienst der Kirche» — er6ffnen. Wenn die Sicht der Liturgie in
CIC 1983 dargelegt werden soll, sind sie alle beizuziehen, dazu noch die Canones, die
den cinzelnen liturgischen actiones gewidmet sind.

3 Constitutio de sacra Liturgia «Sacrosanctum Concilium», promulgiert am 4. Dezember
1963 durch Papst Paul VI. Die Beschreibung der Liturgie findet sich v.a. in den Text-
Nr. 5-10. 14. 21. 24. 26 und 33. Aus der neueren Geschichte der Bemiihungen, Litur-
gie sachgerecht zu beschreiben, seien genannt die Anmerkung Odo CASELS zu dem
Aufsatz von Romano Guardini, Das Objektive im Gebetsleben, in: Jahrbuch fiir Litur-
gtewissenschaft 2 (1921) 117-125 (auch Nachdruck 1973), ferner Josef A. JUNGMANN,



6 Wer feiert eigentlich Liturgie?

gaben nicht hin, und da Grenzsituationen in unserer Gesellschaft jetzt
und sicher auch in Zukunft hiufiger auftreten, kann dem Thema nun
doch nicht eine Aktualitit abgesprochen werden, zumal es Aufgabe einer
threr Aufgabe bewuBten Theologie sein muB, Entwicklungen wachen
Sinnes wahrzunehmen und das Handeln der Kirche auf Zukunft vorzu-
bereiten.

I1. Grabam Greene, Der Tod des let3ten Papstes

Wir gehen ungewohnlich vor. Wir zitieren eine scheinbar utopische, aber
potentiell wirkliche eschatologische Situation, die ein katholischer Schrift-
steller schon vor einem halben Jahrhundert so zu Wort gebracht hat.

Graham Greene (1904-1991) bemerkt einmal, er habe «schon vor
langer Zeit» im Sinn gehabt, eine «kleine Geschichte» zu schreiben, wel-
che die Aussage «Wir miussen glauben, dall der Glaube nicht sterben
kanny, auf die Probe stelle und damit zugleich, so sagen wir jetzt in unse-
rem Kontext, nach der liturgiefeiernden Kirche der Extremsituation fra-
ge. Wir treiben also narrative Theologie. Die Geschichte, bei Greene nur
eine nicht perfekt ausgearbeitete Skizze, lautet so*:

« ... wir sehen ein kleines, schmutziges Hotel, in New York oder in London,
das ist gleichgiltig. Es ist spat am Abend. Ein alter, mider Mann, niederge-
schlagen, ohne besondere Kennzeichen. Er ist bekleidet mit einem alten,
abgetragenen Regenmantel und trigt einen zerbeulten Koffer. Er betritt den
Empfangsraum des Hotels und nimmt ein Zimmer. Nachdem er seinen Na-
men angegeben hat, steigt er miiden Schrittes die Treppen hoch (das Hotel
ist fir einen Aufzug zu armselig) und verschwindet. Der Detektiv, der den
Auftrag hat, diesen Hauserblock zu tiberwachen, schaut sich das Meldebuch
an und fragt den Portier: «Wissen Sie, wer das ist?» — «Nein.» — «Das ist der.
Papst.» — «Wer ist das, der Papst?... », fragte der Angestellte. Der Katholizis-
mus ist ganzlich unterdriickt worden: nur der Papst, der vor 30 Jahren vom
letzten Konklave gewihlt worden war, das sich versammelt hatte (heimlich,
wie die Mitglieder glaubten, aber in Wirklichkeit unter den Augen einer
noch geheimeren Polizei), war ibriggeblieben und sollte iber eine Kirche
herrschen, die in Wirklichkeit aufgehort hatte zu existieren. Nach dem Kon-
klave teilten die Kardinile das Los aller ibrigen Priester: eine weile Mauer

Was ist Liturgie?, zuerst in: Zeitschrift fiir katholische Theologie 55 (1931) 83-102, dann
erginzt in DERS., Gewordene Liturgie. Innsbruck, Leipzig 1941, 1-27, und dazu wie-
der die Anzeige dieses Aufsatzes durch Odo CASEL in: Jabrbuch fiir Liturgiewissenschaft
10 (1930) 189-193 (auch Nachdruck 1977).

4 Graham GREENE, Der Tod des letzten Papstes, in: Der Fahrmann. Zeitschrift fir
junge Christen 1950, H. 1, S. 12ff,; dort iibersetzt C. TEN HOLDER. — Es ist mir noch
nicht gelungen, in einer Gesamtausgabe der Werke Greenes den Text in der Original-
sprache nachzuweisen.



Wer feiert eigentlich Liturgie? 7

und ein ErschieBungskommando. Aber der Papst mullte weiterleben. Er be-
kommt eine kleine Staatspension, denn deutlicher lieBe sich nicht sagen,
dal} die Kirche tot ist, und aullerdem bietet sich immer noch die Moglich-
keit, daB irgendein Uberlebender sich verraten wird, wenn er versucht, mit
dem Papst in Beziehung zu treten. Aber es gibt keine Uberlebenden mehr.
Rom ist natirlich seit einem Jahrhundert auf den neuen Staat getauft. Ich
beschrieb diesen kleinen Mann, diesen kleinen Papst, der armselig umherirr-
te, ohne Amt, nur noch von der vagen Hoffnung belebt, eines Tages ir-
gendwo ein Zeichen zu entdecken, das thm anzeigen wiirde, der Glaube sei
noch lebendig, und er nicht mehr von der Furcht gequilt wire, dall das, was
er als ewig gelehrt hatte, vielleicht doch mit ithm sterben misse. Ich will Sie
nicht langweilen mit der Aufzihlung der sinnlosen Wanderungen und seiner
Enttauschungen, die im Hauptquartier der Weltpolizei gemeldet und aufge-
zeichnet wurden. Endlich war der Chef des Spiels miide. Er wollte zu sei-
nen Lebzeiten noch das Ende sehen, und obwohl er erst 50 Jahre alt war
und der Papst die 70 weit tberschritten hatte — so kann doch auch den
Chefs etwas zustoBen, und er wollte nicht darauf verzichten, in der Ge-
schichte den Platz des Mannes einzunehmen, der, den Finger am Abzug des
Revolvers, dem christlichen Mythos ein Ende gemacht hatte.

Am Schluf} dieser Geschichte wird der Papst von den Schergen in das
Geheimzimmer des Chefs gebracht, dessen Mauern flir Gerdusche und
Schiisse undurchdringlich waren, und dann, in dem gepolsterten Schweigen,
erklirte der Polizeichef dem Papste, nachdem er thm eine Zigarette ange-
boten, die er ablehnt, und ein Glas Wein, das er annimmt, dal} er jetzt auf
der Stelle sterben miisse. Der letzte Christ, der letzte Mensch, der noch den
Glauben hatte! Der Chef entlieB seine Detektive und nahm dann aus der
Lade seines Schreibtisches eine Pistole. Er gewihrte dem Papste noch einen
Augenblick zum Beten — in einem Buche hatte er nimlich gelesen, dal} so
etwas ublich wire — aber er gab sich keine Mihe, das Gebet anzuhoren.
Dann totete er thn mit einem SchuB} in die linke Seite und beugte sich uber
den Korper, thm den GnadenschuBB zu geben. In diesem Augenblick, zwi-
schen der Sekunde, wo der Finger auf den Abzug der Pistole drickte und
der Schidel platzte, durchfuhr ein Gedanke den Geist des Chefs: «Sollte es
moglich sein, daB das, was dieser Mensch glaubte, Wahrheit war?» Ein neu-
er Christ wurde in der Qual des Schmerzes geboren.

Der letzte Satz, nun theologisch formuliert, hei3t: Nach dem Martyrer-
tod des letzten Christen unter Gebet® existiert die Kirche — mit all ihrer
VerheiBung des unausschopflichen vollen Heils Gottes durch Jesus Chri-

3 Uber Greene hinaus muB der Theologe darauf hinweisen, daB Jesus betend starb
(Lk 23,34), nach seinem Beispiel (und redaktionell eindeutig darauf bezogen) auch Ste-
phanus (Apg 7,60), und beide beten fiirbittend fiir ihre Morder. Sie schaffen so Heil
vor Gott und Frieden zwischen Gott und Menschen und realisieren «Kirche», weil das
Gebet der Martyrer die Schuld léscht und den Raum des Heils 6ffnet. Nur so kann
auch «nach dem Tod des letzten Papstes» laut Greene Kirche weiterleben.



8 Wer feiert eigentlich Liturgie?

stus im Heiligen Geist — 1n diesem einen, betroffen vom Martertod des
letzten Christen nach Wahrheit fragenden Menschen. Und wer feiert in
dieser rudimentirsten Kirche «Liturgie»? Eben dieser eine, vom Zeugnis
des Martyrers betroffene, nach «Wahrheit» — mit all deren Implikationen
— fragende Mensch. In der tiberrascht-betroffenen Frage lebt Kirche wei-
ter, lebt dieser gerade zu Tode gebrachte Papst, der letzte Christ, das
denkbar schibigste Uberbleibsel an Kirche in diesem Fragenden selbst
fort und — so der logische SchluBl — «feiert Kirche Liturgie», ehrt sie also
explizit den nicht mehr nennbaren Gott — sofern dieses Handeln ein
notwendig und wesentlich zur Kirche gehoriges Tun ist. Man sage nicht,
das sei ein Extremfall, dichterischer Phantasie entsprungen und deshalb
theologisch unerheblich. In der neueren Kirchengeschichte sind die
Dichter, wie im hohen Mittelalter die Mystiker, vielfach in die Rolle der
altkirchlichen Propheten gerufen worden. Und da die Kirche ihre kon-
krete Zukunft nie im voraus «weill», sie nicht wissen kann, mul} sie gut
hinho6ren, wenn Dichter Extremsituationen erdichten. Solche «Geschich-
ten» sind oft genug konkrete Eschatologie. Und eine Kirche, die ihre es-
chatologische Existenz nicht wahrhaben wollte, horte auf, Kirche des
wiederkommenden Herrn zu sein, hort auf, sie selbst zu sein, wenn sie
die eschatologische Existenz aulerhalb ithrer Méglichkeiten halt.

II1. «Liturgie»

Damit sind wir schon mitten im Thema. Doch bevor es ausgefiithrt wird,
eine Verstindigung: «Liturgie», ein relativ neues Wort und ein ebenso
neuer Begriff, benennt nicht nur eine Abstraktion, die es in der Wirk-
lichkeit eigentlich nicht gibt — es gibt nur je und je gottesdienstliche
Handlungen —, sondern das Wort fafit als Abstraktum auch eine Fiille
unterschiedlicher Handlungen zusammen. Diese sind nach Gestalt, aber
auch nach inhaltlicher Dichte und ekklesialem Gewicht héchst unter-
schiedlich. Wenn das Zweite Vatikanische Konzil von der gesatzten
Wahrheit sagt, es gibe «nimlich eine Rangfolge oder Hierarchie> der
Wahrheiten mnnerhalb der katholischen Lehre ..., je nach der verschiede-
nen Art ithres Zusammenhangs mit dem Fundament des christlichen
Glaubens»S, dann gilt auch von der Liturgie: Es gibt eine «Hierarchie»

¢ «Existere enim ordinem seu <hierarchiamy veritatum doctrinae catholicae, cum di-
versus sit earum nexus cum fundamento fidei christianaen (Unitatis redintegratio 11). Es
wiirde den Verfasser nicht wundern, wenn diesem eher nebenbei aus AnlaBl des 6ku-
menischen Dialogs verlauteten Satz eine lange und tiefgreifende Wirkungsgeschichte
zukommen wiirde. Eine erste Sichtung durch einen Dogmatiker s. bei A. BODEM,
Hierarchie der Wahrheiten. Miinchen 1991 (Benediktbeurener Hochschulschriften 1).



Wer feiert eigentlich Liturgie? 9

der einzelnen liturgischen — gewissermaBBen — Sorten, «je nach der ver-
schiedenen Art ihres Zusammenhangs mit dem Fundament des christli-
chen Glaubens», als welches das Konzil, auf die Liturgie bezogen, die
Feier des Pascha-Mysteriums erklirt hat” Man muf} dieses Selbstver-
standliche sagen, weil der katholische Christ an «Liturgie» gewohnlich
nur die Eucharistiefeier erlebt, die Hochstform an Liturgie, kaum auch
andere, bescheidenere, fast mochte ich sagen: menschlichere, weil weni-
ger einfordernde Formen. Aber es ist ein typisch pathogener Zug der
Liturgie, in der Dokumentation ithrer Geschichte iiberhaupt und in ihrer
Geschichte zur Zeit der Gegenreformation und der restaurativen Nach-
aufklirung auch institutionell, die Héchstform als die Normal- und bald
auch als die Normfom erscheinen zu lassen. Auch nachgeordnete Gestal-
ten von Gottesdienst konnen Liturgie der Kirche sein; von Feiern der
Initiation, den Horen des Stundengebetes, den Segnungen von Dingen
dieser Welt ist dies sogar bestitigt. Die Geschichte der Kirche hat es
schon bestitigt, in welch durftiger Gestalt das immer unteilbare Heil in
irgendwie gefeierten Zeichen in die Gegenwart treten kann. Denn wer
wollte, beispielshalber, den japanischen Christen in den drei Jahrhun-
derten der Verfolgung die Qualitit «Kirche» absprechen und ihren got-
tesdienstlichen «Feiern» die Qualitit einer «Liturgie»?

IV, Liturgie ist Redegeschehen

Nun mul} aber doch von «Liturgie» gesprochen werden, nicht in Form
einer Definition, die es immer noch nicht gibt und nach Meinung des
Verfassers gar nicht geben kann, sondern deskriptiv: Welches ist ihre
entscheidende Handlung? Was tun die, welche — wie wir heute sagen —
Liturgie «feiern»?

Als Antwort kann und muB die Liturgiewissenschaft heute, fast banal
klingend, nur sagen: Liturgie ist Gebet, und das heilt zunichst: Sie ist
ein Sprachgeschehen. Sie bringt etwas zum Ausdruck. Sie ist ein Ge-
schehen in Rede von und durch Menschen von Gott, vor Gott, an Gott,
wenn wir hier, sehr vorliufig, «Gott» als die traditionelle Bezeichnung
des schlechthin Transzendenten einmal hinnehmen. Und «Redegesche-
hen» heiBt, deskriptiv formuliert: Einer sagt einem anderen etwas.®

Wir heben aus dieser Deskription sieben Aspekte heraus.

" Die Belege zu letzterem finden sich u.a. auch in dem kleinen Aufsatz des Verfas-
sers: «Pascha-Mysterium, in: Archiv fiir Liturgiewissenschaft 41 (1999) 157-165.

8 Wir nehmen hier Ansitze auf, die Bernhard WELTE (1906-1983) verschiedentlich
formulierte, etwa in seinem (hier v.a. beigezogenen) Aufsatz: Religiése Sprache, in: Ar-
chiv fiir Liturgiewissenschaft 15 (1973) 7-21.



10 Wer feiert eigentlich Liturgie?

1. Da handelt ein Mensch in einem bestimmten Tun; er zeigt sich des
Handelns michtig: Er redet, ist Redender. Mit dem Reden stellt er sich
selbst dar; er bringt sich selbst zur Geltung — bis dahin, da3 das Gesagte
belanglos und leer werden kann, weil es dem Redenden nur um sich
selbst geht.

2. Zugleich aber, und unausweichlich, zeigt sich der Redende doch
redend in eimne geschichtliche Gemeinschaft eingebunden, denn jedes Re-
den ist ein Nachsprechen von Vor-(aus-)gesprochenem, denn der Reden-
de spricht nicht Gerdusche, sondern Worte einer realen Sprache einer
bestimmten Sprachgemeinschaft, deren geschichtliche Existenz die Wor-
te nicht nur firbt — bis in herkunftsoffenbarende Dialekte — sondern
auch mit konkreter, guter wie auch verhingnisvoller Geschichte be-
sttmmt oder belastet, die das Wort in vorgegebene Zusammenhinge
bringt, mit denen der Redende rechnen muB. So spricht der, welcher
Deutsch spricht, immer mit Goethe, aber auch mit Hitler und Goebbels.
Wer redet, stellt sich unausweichlich in konkrete Geschichte.

3. Reden 1st aber auch ein soziales Geschehen. Denn jeder Redende
sagt etwas jemandem, auf jemanden hin. Das wird besonders deutlich,
wenn die Rede explizit Anrede, wenn vom Redenden ein Horender oder
Hoérensollender gemeint ist, oft mit Namensanrede eingefordert. Gerade
das Gebet steuert der Fihrnis des angeredeten Fernen, des gemeinten
Gottes, mit der dringlichen Anrede mittels der einleitenden, oft ausge-
schmickten Namensbeschwoérung. Der Fachmann nennt solche Rede
«Anaklese».

4. Mit dem Angeredeten ist nun Ubereinkunft erstrebt iiber das «et-
was», um das es in der Rede geht, iiber das Besprochene, und entspre-
chend ist die Weise der Rede unterschiedlich, je nachdem, wie die Uber-
einkunft erzielt werden soll. Da gibt es die Frage, wenn der Redende zwar
intensiv beim Besprochenen ist, dieses sich thm aber subtil noch ent-
zogen hilt. Da gibt es die einfache Aussage, wenn das Besprochene zwi-
schen dem Redenden und Angeredeten eine Basis der iibereinkommen-
den Klirung aufweist. Da gibt es das Lob, wenn das Besprochene — und
mit ihm der Angesprochene selbst — in sich selbst als gut aufscheinen
soll und gar das Ausgesprochene den Angesprochenen selbst feiert. Der
Liturgiewissenschaftler spricht dann von Anamnese und — hochste Form
— Doxologie, dem Ziel jeder Anrede Gottes.

5. Redegeschehen heilit auch, da3 der Redende sich differenziert ins
Spiel zu bringen vermag: als einer, der nur niichtern informiert und darin
die Information allein gelten lassen will, sei es, da3 er als redende Person
in Selbstbescheidung ganz zuriicktritt, sei es, dall «Rede» das Kommuni-
kationsgeschehen vernachlissigt, weil der Redende nur Informationssig-
nale setzt und Gberhaupt keine Sitze sagt. Oder er verlautbart sich selbst



Wer feiert eigentlich Liturgie? 11

in der auBerordentlichen Form, zu der die Kiinste ermichtigen, vor al-
lem im Gesang, wo der Redende sich ganz in den aussprechenden Le-
bensodem hineinlegt, jedes rationale Kalkil und den banalen Zweck ver-
nachlissigend — wer singt, kann nicht gleichzeitig das singend Gesagte
reflektieren —, aber sich selbst an den Horenden ausliefernd — eine Weise
der Rede, dle zum Fest gehort, und zumal zum Fest vor Gott.

6. Damit 1st aber auch das Nichste angesagt, woriiber uns die an-
thropologischen Wissenschaften intensiv belehrt haben: Wer redet,
spricht nicht nur worthafte Sprache, er spricht sich selbst aus, in der ur-
eigenen individuellen Sprachténung und den typischen Gesten, in pak-
kender oder vergleichgiiltigender Haltung, er macht sich sprechend sicht-
bar, setzt Zeichen seiner selbst und wie er selbst zu dem Etwas der Rede
steht, er laBt gar sich selbst als Zeichen sichtbar werden, weil er, mit sich
selbst handelnd — sprechend, horend, schweigend —, also mittels seiner
selbst etwas oder gar sich selbst, gar sich selbst iiber sich tduschend, zum
Ausdruck bringt. Ja, die Psychologie belehrt uns: Der Mensch spricht
immer, d. h. er gibt immer sich selbst zum Ausdruck iber sich und das
andere. Des Menschen Dasein selbst ist Rede.

7. Zuletzt noch: Spricht einer in hinreichender Vollmacht, dann ver-
mag er sprechend Wirklichkeit zu schaffen, stiftend, verindernd, versa-
gend, vernichtend. Das Wort, das unter Liebenden Liebe eingesteht, stif-
tet eine zuvor nicht vorhandene Qualitit von Gemeinschaft, gar diese al-
lererst selbst. Das Wort, das Hal3 bezeugt, zeigt Bedrohung, ja, Vernich-
tung, weil es Leben nimmt; es «erklirt Krieg», wie unsere Sprache sagt.
Das Wort des Herrschenden stiftet Werke, die vordem nicht waren und
kraft vollmichtiger Stiftung ein Anrecht auf Dauer gewinnen. Der Fach-
mann spricht von «performativer Rede». Diese setzt, wenn gesprochen,
Wirklichkeit, die ohne diesen Satz nicht zum Sein kommt.

Wer sind die also Redenden in dem Komplex von Geschehen in
Rede, das wir «Liturgie» nennen?

V. Redegescheben Liturgie — in den Elementen offen und in Frage gestellt

Was hier von «Rede» ausgefihrt ist, auf Liturgie als Redegeschehen, auf
den Redemodus Gebet als das zentrale Geschehen der Liturgie ange-
wandt, heilt dann doch: Ein Redender, sei es ein einzelner Mensch, sei
es eine Gruppe von Menschen, sagt — in den unterschiedlichen Modi des
Redens — etwas an Gott. «An» Gott? Sagt die Offenbarung an Israel
nicht, daB der einzige Gott immer allem menschlichen Tun voraus ist?
Schon zeigt sich, daB dieser Satz seine Aporie hat. Noch mehr: Nichts in
diesem Satz, keine einzelne Aussage, ist mehr selbstverstindlich. Jedes
Element dieses Satzes ist offen, viel mehr zeigt das nihere Zusehen, da3



12 Wer feiert eigentlich Liturgie?

jedes Element dieses Satzes, nehmen wir die Rede-Gesellschaft um uns
herum nur niichtern ernst (wie es Pflicht des Theologen ist), in Frage ge-
stellt 1st. Denn beten ist in unserer Umwelt zur Anomalie geworden.
Mindestens die sogenannte Nordatlantische Gesellschaft, die sich als die
fihrende Gruppe der weltweiten Menschheit versteht und es wohl auch
ist, diese Gesellschaft weil} sich nicht im voraus iiber «Gott» zu verstin-
digen.

Viele, die religiés traditionell gestimmt sind, empfinden dieses Fak-
tum als ein unsigliches und nur durch Rickkehr zum angeblich guten
Alten zu heilendes Defizit unserer Gesellschaft. Tatsache ist, daB3 erst-
mals in der Geschichte eine Gesellschaft existiert, die, vorgeblich, a-thei-
stisch, ohne Gott und Gottheit, zu existieren sich versteht. Dabei zeigt
sich dieser Atheismus, anders als etwa 1m 19. Jahrhundert, nicht kimpfe-
risch wider-gottlich, und er setzt nicht eine der seinerzeitigen Philoso-
phie vergleichbare denkerische Anstrengung ein, um seine Position zu
begriinden. Es ist ein eher lautloses Aufgeben und Abwandern aus ge-
wohnten Sinnriumen, ohne dafl das Bisherige vermifit und ein Ersatz ge-
sucht wird.

Doch bringt diese unbestreitbare Situation auch eine Befreiung. Sie
stellt dem Theologen — und den Christen im Ganzen — die unausweichli-
che Frage, worauf der Mensch zu setzen hat, woraufhin er, je und je re-
dend, sich selbst ausspricht.

V1. «Der Mensch ist der Weg der Kirchey

Der oberste Hierarch der katholischen Kirche und, von seinem Ansehen
her, die meistbeachtete Lehrinstanz der Christenheit, hat eine klare Ant-
wort formuliert: Es ist der Mensch selbst, auf den die Kirche zu setzen
hat — freilich, der Mensch, wie er urspriinglich erschaffen und in Jesus
dem Christus neu bedacht worden ist, und wie er so Gott gegeniiber
steht, dem freien Schopfer und Erloser?, auf dal} er sein Leben in diesem
Kontext wage. Es ist ein biblisches Grundprogramm von Anthropologie,

? Ein Schliisseltext, unter mehreren anderen méglichen, ist die Aussage in der
(Antritts-)Enzyklika Redemptor hominis von Papst Johannes Paul II. (15. 3. 1979): «Der
Mensch in der vollen Wahrheit seiner Existenz, seines personlichen und zugleich ge-
meinschaftsbezogenen Seins ..., dieser Mensch ist der erste Weg, den die Kirche bei
der Erfillung ihres Auftrages beschreiten muB}: er ist der erste und grundlegende Weg
der Kirche, ein Weg, der von Christus selbst vorgezeichnet ist und unabinderlich durch
das Geheimnis der Menschwerdung und Erl6ésung fiihrt.» (Originalfassung des letzten
Satzteiles: «quaeque per mysterium Incarnationis et Redemptionis constanter transit.»)
(AAS 71. 1979, 257-324, hier: 285. Deutsche Ubersetzung: Herder-Korrespondens 33 [1979]
186-209, hier: 195).



Wer feiert eigentlich Liturgie? 13

das der Papst formuliert — gar nicht anders formulieren kann, wenn die
Lehrtradition der Kirche bewahrt wird.

Der Liturgiewissenschaftler ist befragt, wie ein solches Programm,
formuliert von einer Kirche, die den Menschen im Kontext der Heilsge-
schichte sieht und diesen selbst als thren Weg erkennt, wie ein solches
Programm auf eine grundlegende Mystagogie hin angelegt werden kann.
Wir formulieren die Frage so: Wo kommen heute, und zwar noch heute,
Menschen, die glauben, die Kirche sind, mit den Menschen, die A-Thei-
sten zu sein scheinen, also mit der Mehrheit unserer Gesellschaft, im
sich ausdriickenden Verhalten zueinander und zur Welt tberein? Ange-
leitet von den Aussagen des biblischen Schopfungsberichtes und vom
kritischen Blick auf unsere Zeitgenossen und in unsere Umwelt vermo-
gen wir vier relevante Aspekte zu benennen.

V1. Ubereinkunft von Glaubenden und Nicht-Glaubenden

1. Die Bibel sagt, der Mensch sei als ein kommunikatives Wesen erschaf-
fen, als Mann und Frau (Gen 2,7-24; 1,26), und darin sei er nach dem
Bild Gottes geschaffen. Ausdruck der urtiimlichen Kommunikation ist,
wie schon ausgefiihrt, die Sprache mit den urtimlichen Modi der An-
rede, der Frage, des Lobes. Das Kind, das ruft: Mutter, hilfl, und der
glaubende Christ, der in der Liturgie ruft: Kyrie, eleison!, verhalten sich
gleich urspriinglich, folgen der gleichen Einstiftung zur Kommunikation
schlechthin, dem Anruf an transzendent Horende, die doch — so erhofft
— je und je dem im Dasein betroffen sich defizient Erfahrenden und also
Rufenden sich zuwenden. Sie sind sich auch dann noch situativ gleich,
wenn sie den Anruf der Zuwendung entfalten. Wenn das Kind also ruft:
«Mutter, hilf mir, es selbst zu tunl», was nach der kompetenten Pidago-
gin Maria Montessori (1870-1952) direkt die eigentliche Sache der bit-
tenden Anrede des Kindes aussagt'’, und wenn der in der romisch-ka-

1 Maria MONTESSORI, Kosmische Erziehung. Hrsg. und eingel. von Paul Oswald
und Giinter Schulz-Benesch. Freiburg 1.Br. 1988, 139 (Kleine Schriften Maria Montes-
soris 1). Eine andere Version ist: «Hilf mir, mir selbst zu helfen»: M. MONTESSORI,
Die Macht der Schwachen. Hrsg. und eingel. Paul Oswald und Giinter Schulz-Benesch.
Freiburg 1.Br. 1989, 127 (Kleine Schriften 2). In Horst Klaus BERG (unter Mitarb. von
Ulrike Weber), Montessori fiir Religionspidagogen. Glauben erfahren mit Hand, Kopf
und Herz. Stuttgart 1994, 39 (Stuttgarter Taschenbiicher 20) findet sich die im Haupt-
text zitierte Formulierung als Zwischeniiberschrift des Kapitels «Direkte Erziehungy;
ebd. auch, als Uberschrift des Abschnittes «Religiose Aspekte der Montessori-Pidado-
gik», die Variante «Hilf mir, selbst zu glauben». Diese Kinderbitten sind eine theolo-
gisch giiltige Beschreibung dessen, was der Geist des erhohten Herrn in der Kirche,



14 Wer feiert eigentlich Liturgie?

tholischen Kirche glaubende Christ mit der in kunstvoller rémischer
Rhetorik formulierten Oration betet: «Omnipotens et misericors Deus,
universa nobis adversantia propitiatus exclude, ut, mente et corpore ex-
pediti, quae tu sunt liberis mentibus exsequamur — Allmichtiger und
barmherziger Gott, halte alles, was uns feindlich ist, giitig von uns fern,
auf dal} wir, an Leib und Seele gleicherweise unbehindert, was Dein ist,
freien Herzens vollfithren»'!, sagen beide das eine und selbe.

2. Alle Menschen, die Glaubenden und die Nicht-Glaubenden, kom-
men darin tberein, dal sie feiern, genauer gesagt: Feste feiern. Der (er-
ste) biblische Schopfungsbericht sagt es: Dem Menschen ist die Zeit
zwar vorgemessen, in Tagen, aber nicht in einem Einerlei an Zeit, son-
dern in einer Frist der Arbeit zur Daseinsvorsorge, und in einer Frist der
Ruhe, der Freiheit, der Feier, und dies, so die biblische Aussage, als ein
markantes Zeichen, dall der Mensch darin teilhat an Gottes Macht, zu
schaffen (so das Hexaemeron), und zugleich an Gottes Freiheit, vom
Zwang der Daseinserhaltung auch einmal Anstand zu nehmen, wofiir das
Zeichen des Sabbat steht. Die Teilnahme an der Freiheit zur Feier reali-
siert sich beim zeithaft existierenden Menschen in der periodischen Wie-
derkehr der Feier-Tage, geordnet in der Abfolge der Sieben-Tage-Wo-
chen und den Gedenktage stiftender und die Stiftung erneuernder Ereig-
nisse im Jahreskreis. Es gibt tatsachlich keine Kultur der Menschen, ob
und wie immer sie an Gott glauben oder nicht (mehr) glauben, ohne Fe-
ste und Feiern, mogen sie auch, wie in unserer Umwelt etwa das Weih-
nachtsfest, den Grund der Feier auch schon so gut wie ganz verloren ha-
ben.

3. Die Gesellschaft der Glaubenden und Nicht-Glaubenden kommt
auch darin berein, dall immer wieder dank der Geschichtlichkeit des
Daseins einzelne Menschen einen exemplarischen Rang zu erlangen
vermogen, kraft dessen die Bedingungen der gesellschaftlichen Existenz

unter den Christen, bewirken will. — Fiir wichtige Hilfe beim Nachweis der Belegstel-
len danke ich Frau Karin Kléckener.

" Collecta vom 32. Sonntag im Jahreskreis des Missale Romanum ex Decreto Ss.
Concilit Oecumenici Vaticani I instauratum auctoritate Pauli Pp. VI promulgatum.
Vaticano 1970, 371. Das «MeBbuch fiir die Bistimer im deutschen Sprachgebiet ... »
1975 gibt, die Anaklese erweiternd, den Text wie folgt deutsch wieder: «Allmichtiger
und barmherziger Gott, wir sind dein Eigentum, du hast uns in deine Hand geschrie-
ben. Halte von uns fern, was uns gefihrdet, und nimm weg, was uns an Seele und Leib
bedriickt, damit wir freien Herzens deinen Willen tun». Im Missale Romanum Papst
Pius’ V., 1570, war diese Oration am 19. Sonntag nach Pfingsten das Tagesgebet. Die
oben im Haupttext gebrachte Ubersetzung stammt aus «Lateinisch-Deutsches Volks-
meBbuch» von Urbanus BOMM. 9. Aufl. Einsiedeln, Kéln 1953, 675f. — Dieser Text ist
willkiirlich ausgewihlt. Es lieBen sich viele andere unter dem gleichen Gesichtspunkt
anfiihren.



Wer feiert eigentlich Liturgie? 15

auf eine geschichtliche Frist oder gar auf Dauer verindert werden und
bestimmt oder, negativ, bestimmte Moglichkeiten versperrt bleiben. Dies
zeigt sich gleichermaflen im Raum der Weltgeschichte wie innerhalb der
Geschichte des Glaubens und des Heils, fiir welche die Kirche steht.
Einzelne Menschen bestimmen hier wie dort, und oft genug in wechsel-
seitigen Beziehungen, die konkreten Bedingungen der Existenz. So sind
die Bedingungen der Existenz eines jeden Mitteleuropiers, ob es er will
oder nicht, zum Beispiel in seinen geschichtlichen Bedingungen vom mi-
litirischen und politischen Genie Napoleons betroffen, weil dessen Ak-
tionen und die Reaktionen darauf die Landkarte dieses Erdteils und die
Geschichte der Lander bestimmt haben. Andererseits sind die Bedingun-
gen der Existenz der meisten Mitteleuropier noch zu Beginn des dritten
Jahrtausends von den fatalen Folgen dessen bestimmt, was mit dem
Aber-Genie Adolf Hitlers und dem zweiten der groBen Kriege des 20.
Jahrhunderts verbunden wird. Auch in der Kirche, und das bedeutet
nun: fir die konkrete Weise, wie Glaube und Heil bedingt sind, haben
ebenfalls einzelne den Spiteren nicht verfiigbare Bedingungen gesetzt.
So kann nach Franz von Assisi und Dominikus mit Reichtum und Armut
in der Kirche und in der Haltung der Glaubenden nicht mehr so umge-
gangen werden, wie es noch vor diesen geschichtlichen Personen mog-
lich war. Aber auch fir die Glaubenden wird Glaube konkret negativ be-
stimmt, wenn Personen nicht wahrgenommen und des Einflusses be-
raubt werden und dadurch Méglichkeiten des Glaubens und der Erfah-
rung Gottes versperrt bleiben. Dall die prophetische Botschaft einer
Mary Ward (1585-1645) nicht anerkannt, daf} die theologische Weitsicht
eines John Henry Newman (1801-1890) nicht wahrgenommen und rezi-
piert wurde, hat den Glauben vieler behindert und die potentiell mogli-
che Gestalt der Kirche geschmilert. Nach Mary Ward hitte die Kirche
sich zur Frau anders verhalten miissen als vorher, und nach Newman
hitte etwa die Fragen: Wie glaubt der Mensch? Ist nicht auch der Glaube
der Kirche von geschichtlichen Bedingungen bestimmt? anders beurteilt
werden missen. Vielen wire somit ein wohl leichterer Zugang zum
Glauben und zu Gott geoffnet worden. Glaubende und Nicht-Glau-
bende finden sich gleichermallen in den Moglichkeiten und Behinderun-
gen threr Existenz durch konkrete Geschichte bestimmt.

4. «Mutter, hilf, es selbst zu machen» — nach Montesorri die eigentli-
che Bitte des Kindes. Das Kind «betet», so bittend, gut biblisch. Denn
die Bibel bezeugt: Der Mensch steht in der Statthalterschaft des Schop-
fers gegeniiber der Schopfung; er ist dazu berufen und dazu fihig. Diese
Befihigung ist Segen, aber auch Fluch, dann und dort, wo sie autonom
gehandhabt wird, und die Umstinde fluigen es, da} wir heute eher den
Fluch als den Segen sehen. Es zeigt sich die fatale Moglichkeit des Men-



16 Wer fetert eigentlich Liturgie?

schen, die Erde als Lebensraum des Menschen in Frage zu stellen und
ithn gar zu zerstoren.'? Doch auch fiir die Gestalt des Heils Gottes in der
Weise, wie das Gottesvolk durch die Gezeiten der Geschichte geht, hat
der Mensch eine Statthalterschaft. Die biblischen Biicher fithren die
Namen derer auf, die statthalterschaftlich iiber das Gottesvolk und des-
sen geschichtliche Existenz bestimmt haben: Abraham, Moses, David,
auch Ijob ist zu nennen, mag er auch die Kreation eines prophetischen
Dichters sein, dann Maria, die fiir das lauter glaubende Israel steht, Jesus
der Christus in Person fir die todlich verwundete Menschheit, dieser
wieder als Pneuma gegeben, um die thm Glaubenden zur wahren, heil-
bringenden, den Tod tberwindenden Statthalterschaft zu befihigen. Ja,
ein so namhafter Theologe wie Joseph Ratzinger konstatiert sogar, die
Kirche trete tiberhaupt erst in thre Existenz, wenn und weil die erstberu-
fene Generation der Christen an die im Pneuma des Erhohten gegebene
Statthalterschaft glaubt und sie ausiibt, indem sie die konkrete Gestalt
der Kirche schafft.’® Die Kirche verstindigt sich und verfugt kraft der
Statthalterschaft im Pneuma Christi iber thre Gestalt, und diese ist nicht
eine Nebensache neben der absoluten Hauptsache, der abstrakt formu-
lierbaren Wahrheit der Glaubenslehre, sondern, weil Gestalt des Grund-
sakramentes, selbst ein Menschen gewinnendes oder fernhaltendes Heils-
zeichen. Auch die Gestalt der Liturgie der Kirche unterliegt dem Auftrag
und der Vollmacht der Statthalterschaft, und so verfugt die Kirche auch
dariiber, wer thre Liturgie feiert und mitfeiert und ob auch jene darunter
sind, die sich in der Berufung zur Statthalterschaft an der Schépfung, ob
glaubend oder nicht-glaubend, gleichgestellt erklirt finden.

VIII. Liturgie mit Nicht-Glanbenden?

Denn das stellt sich als eine in der Liturgiegeschichte neue Frage: Wie
soll die Liturgie gestaltet sein, angesichts der Tatsache, daf3 die Kirche, in
nach-christlicher Epoche existierend, inmitten von Nicht-(mehr-) Glau-
benden lebt? Es ist nicht die Frage der ersten Jahrhunderte, wo selbst
den Katechumenen die Prisenz beim Sakramentengottesdienst der Eu-
charistiefeier verwehrt werden konnte und nur die Glaubenden die Mit-
feier der hochsten Gestalt kirchlicher Liturgie gewihrt erhielten. Jetzt
existieren die Zeugnisse der christlich geprigten Kultur noch und prigen

12 Der Vortrag von Martin BENESTON, Sécurité alimentaire de la planéte: la me-
nace climatique, gehalten im Rahmen des Dies academicus am 15. November 2000 in
Freiburg 1.Ue., bot eindriickliches Material fiir diese Sorge.

» J. RATZINGER, «Kirche». III. 3a: Der heilsgeschichtliche Ort der K1rche in:
LThK, 2. Aufl. Bd. 6, 1961, 176f. (167-198).



Wer feiert eigentlich Liturgie? 17

noch irgendwie, und viele Elemente des gesellschaftlichen BewuBtseins
der Gegenwart haben einen Ursprung in der biblischen Botschaft beider
Testamente, den sie selbst in der Verkehrung nicht verleugnen konnen.
Wir haben uns freilich nicht vorgenommen, diese Frage hier so zu eror-
tern, wie es notwendig wire, um sachgerecht zu urteilen und gar Vor-
schlige zu machen. Wir erinnern nur an den eingangs gegebenen Hin-
weis auf die unterschiedlichen Ebenen, auch die unterschiedlichen Ebe-
nen an «sakramentaler» Dichte der so verschiedenen liturgischen actiones,
und welcher Schaden daraus entstanden ist, daB3 die meisten katholischen
Christen nur die Hochform in Gestalt der Eucharistiefeier als Liturgie
erleben, eine Feier, die Nicht-Glaubenden doch kaum eine eigentliche
Mitfeier ermoglicht. Wohl aber ist angesichts des allgemeinen A-Theis-
mus unserer Umwelt gemeinsames Beten der Glaubenden eine echte
Moglichkeit zu einer irgendwie gemeinsamen und darin auch redlichen
Ehrung Gottes geworden.! Die Kirche wird sich nicht prinzipiell ver-
schlieBen diirfen, so wie sie schon das gemeinsame Gebet der in ver-
schiedenen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften getrennten Chri-
sten aufgenommen hat.

¥ Bekannt wurde etwa die Weihnachtsfeier fiir Nicht-Glaubende im Erfurter
Dom, ebendort auch eine nicht auf die Kirche verpflichtende, aber im Raum der Kir-
che zu einer Sinndeutung des Lebens animierende «Jugendweihe». Auch das Friedens-
gebet ist hier zu nennen, zu dem Papst Paul II. am 27. Oktober 1986 Vertreter der
verschiedenen Religionen nach Assisi eingeladen hatte, wo am gleichen Tag und Ort,
aber in verschiedenen Riumen betend der gemeinsamen Sorge um den Frieden in der
Welt Ausdruck gegeben wurde und eine abschlieBende Kundgebung diese Gemein-
samkeit 6ffentlichkeitswirksam demonstrierte. Schon tber zwei Jahrzehnte gibt es in
Japan EheschlieBungsfeiern fiir Nicht-Christen (s. Gottesdienst der Kirche. Handbuch
der Liturgiewissenschaft 8. Regensburg 1984, 145f.). — Dazu Literaturhinweise: Rein-
hard HAUKE, «Das michtliche Weihnachtslob) im Erfurter Dom», in: Heute Gott fei-
ern. Liturgiefihigkeit des Menschen von Menschenfihigkeit der Liturgie. B. Krane-
mann u.a. (Hgg.), Freiburg 1.Br. 1999, 214-218. DERS., «Die Feier der Lebenswende.
Eine christliche Hilfe zur Sinnfindung fiir Ungetaufte», in: Gott feiern in nachchristli-
cher Gesellschaft. Die missionarische Dimension der Liturgie. B. Kranemann u.a.
(Hgg.), Stuttgart 2000, 32-48. Zuletzt noch DERS., Eine Einladung. Segnungsgottes-
dienst fiir alle die partnerschaftlich unterwegs sind, in: Gotfesdienst 34 (2000) 52f. — Die
Friedensgebete von Assisi. Kommentiert von Hans WALDENFELS. Freiburg 1.Br. 1987;
dazu auch Bericht in: Herder-Korrespondeng 40 (1986) 556; ebd. 41 (1987) 448 iiber ein
gleichsinniges Friedensgebets am 3./4. August 1987 in Kyoto, Japan. Zuletzt Bericht
iiber die diesem Thema im Februar 2001 auf Burg Rotenfels gewidmeten Tagung: Bri-
gitte BOTTNER, Im «Vorhof der Heiden». Herausforderungen fiir die Kirche im christ-
lichen Niemandsland, in: Herder-Korrespondenz 55 (2001) 241-243.



18 Wer fetert eigentlich Liturgie?

IX. Ein Paradigma: das friihmittelalterliche Totenoffizium

Wer fetert eigentlich Liturgie? Man wird gewiB sagen: Die Lebenden. Die
Christen des Frihmittelalters gaben aber mit Glaubensmut und Phanta-
sie der Botschaft des Evangeliums, dall in Christus auch die Toten leben,
eine liturgische Gestalt. Das im 8. Jahrhundert im Frankenreich entwik-
kelte Totenoffizium'®, ein zum Stundengebet hinzutretendes Horengebet
«fim die Toten, demonstriert die Breite der Antwort auf die Frage, wer
eigentlich Liturgie feiert: Auch die Toten, sagten jene, die in dieser Form
«fim die Toten beteten. Das Verstindnis hingt am urspriinglichen Sinn
des Wortes «fiir», lateinisch: «pro», in der Wendung, man bete «fiir» die
Toten, oder auch: «fiir» die Kirche. Der nichste Sinn ist namlich nicht,
man verrichte ein Bittgebet zu Gunsten der Toten oder der Kirche im
allgemeinen, sondern man betet an ihrer Stelle oder als diese selbst.
Wenn es etwa in der ersten Strophe des Canon romanus heilit, die Opfer-
gabe der Eucharistie werde dargebracht «fiir die Kirche, welche die deine
ist, heilig, katholisch» («pro Ecclesia tua sancta catholica»), bedeutet das
im ersten Verstindnis nicht ein Bittgebet oder will gar eine Opferdar-
bringung zugunsten eines Gnadenerweises «fiim die Kirche aussagen,
sondern beruft sich darauf, daf} die Vollmacht zu dieser «prophetischen»
Gebetsrede darin beruht, dal} die feiernde Gemeinde vor Ort «als» wirk-
liche Kirche des Herrn handelt, und dafiir dienen als Beleg nicht nur das
Possesivpronomen «dein» (d. h. Gott Vater zugehérig) und die Adjektive
«heilig» und «katholisch» (d. h. wie der Herr fiir alle offen), sondern auch
die Beteuerung der Gemeinschaft mit den Ortskirchen weltweit, ausge-
driickt in der Anerkennung des Primates der Ortskirche von Rom in
Form der Nennung des Papstes, und der Gemeinschaft mit dem Bischof
der eigenen und der Bischofe der ibrigen Ortskirchen. So bedeutet zu-
nichst auch Gebet «fiir» die Toten: Gebet an ihrer Statt. Dahinter steht
die biblische Wahrheit, daB der Mensch geschaffen ist zur Ehre Gottes,
Gott die Ehre zu geben Sinn der Existenz des Menschen ist, und der
Tote, weil eben tot, dies nicht mehr erbringen kann und somit nicht vor
Gott lebt. Den Toten gibt es nicht mehr. Wirklich nicht? Das kann die
Liebe nicht zulassen, und auch der Glaube nicht, und so betet in Liebe
und Hoffnung und Glaube die Gemeinde derer, die an die Rettung der
Toten aus dem Tod durch Christus glauben, «fiir» ihre Toten, an ihrer
Stelle also. Sie ibernehmen als Dienst der Liebe, was die Toten selbst

' Die wichtigste Studie dazu ist Knud OTTOSEN, The Responsories and Versicles
of The Latin Office of The Dead. Aarhuis 1993. Ganz ungeniigend A. RUTHER, «To-
tenoffiziumy», in: LMA, Bd. 8. Miinchen 1997, 896f.; um vieles besser neuestens J.
BARSCH, «Totenoffiziumy, in: LThK, 3. Aufl. Bd. 10. Freiburg 1.Br. 2001, 130.



Wer fetert eigentlich Liturgie? 19

nicht mehr leisten kénnen — und so leben die Toten in der Gemeinschaft
der Glaubenden und die Toten auf diese Weise in Liebe nicht Verges-
senden. Die noch Lebenden leihen den schon Gestorbenen ihre Stimme,
und dieses stellvertretende Gebet hat kraft des in der Kirche wirkenden
Pneumas Christi die Vollmacht — es ist also «performative Rede» —, Tote
zum Leben vor Gott zu erwecken, weil lebende Glaubende «m Geist»
den Toten ihre Stimme geben, so daB} diese vor Gott leben, weil sie im-
mer noch, in der Gemeinschaft der Kirche, ihm die Ehre geben und so-
mit den Sinn threr Existenz weiter erfillen.!® Die liturgische Gestalt fir
die «partipactio actuosa» der Toten geben die Textzitate aus dem Buch
Ijob, mittels derer der Tote, «fiim» den gebetet wird, in der ersten Person
spricht: «Placebo Domino in terra viventium», «Ich will Gott gefallen im
Land der Lebenden» (Antiphon des Totenoffiziums, ein Cento aus ver-
schiedenen Zitaten aus Ijob). Die Kirche des Frithmittelalters, der es
kein Fachmann eigentlich so recht zutraut, findet hier eine Form fiir das,
was das Zweite Vatikanische Konzil als das eigentliche Geschehen der
Liturgie konstatierte: das Pascha-Mysterium, Feier des Lebens trotz Tod.

Das Hochmittelalter vermochte in der bildenden Kunst solchem Ge-
bet «fiir» die Toten iiberzeugenden Ausdruck zu geben. Der Stifter der
Abtei Maria Laach, Pfalzgraf Heinrich, erhielt eine Grabtumba, die ithn
zeigt, zwar liegend wie einen irdisch Gestorbenen, aber stehend konzi-
piert und mit wachem, hochst lebendigem Gesicht, denn er lebt im be-
tenden Gedenken «fir» thn durch die Monche seiner Stiftung.!” Das
groBartigste Dokument dieser Gestalt der Liturgie, die kraft der Voll-
macht des Geistes Tote ins Leben ruft, sind die Stifterfiguren im West-
chor des Naumburger Domes, so beriihmt, dal deren Schopfer nach ih-
nen einfach der Naumburger Meister heiflt. Sie stehen erhoht auf einem
Gesims an den Winden des Chores; unter thnen waren die Stallen, in
denen die Chorherren das Totenoffizium «fiir» die Stifter hielten — und
kraft dessen diese nun nicht mehr einfach Tote, sondern in der Kirche
Lebende sind —, und wie intensiv lebend, wie individuell lebendig hat der
Naumburger Meister sie ins Bild gebracht. Zwei der dargestellten Frauen
tragen auch Bicher: die Bucher des Offiziums, kraft dessen sie in der
also betenden Kirche leben.!® — Und, iiberraschend, genau das schreibt

' Ein Riickgriff auf diese erste Bedeutung von «fiir» bei «Gebet fiir die Toten»
entlastete die Verkiindigung von einiger Unglaubwiirdigkeit und brichte den von ei-
nem Todesfall Betroffenen einen wirklichen Trost.

17 Beschreibung und Bildmaterial bei Regine DOLLING, Das Stiftergrabmal in Ma-
ria Laach. Worms 1990 (Denkmalpflege in Rheinland-Pfalz. Forschungsberichte 1).

'® In der kaum mehr iibersehbaren Literatur iiber die Naumburger Stifterfiguren
wird der Bezug zur Totenliturgie im Westchor (urkundlich kraft Stiftung gesichert)



20 Wer feiert eigentlich Liturgie?

die eingangs dargebotene Dichtung Graham Greenes als das Geschehen
des Bleibens der Kirche. Der letzte Papst, der letzte Christ, betend, ist zu
Tod gebracht worden. Der betroffen fragende Todesschiitze — «War das
doch Wahrheit?» — gibt dem Toten Stimme, und so lebt Kirche im so
«fum-fragend-betenden Einen fort. Wo lebt jetzt Kirche? In dem letzten
Papst, der nun tot ist, aber kraft des «Totenoffiziums» des von seinem
gliubig-ergebenen Sterben betroffenen Fragend-Betenden vor Gott lebt,
oder in dem betroffen Fragend-Betenden selbst? Wer feiert hier die le-
benspendende, die Kirche selbst bewahrende «Liturgien? Man tut Gra-
ham Greene wohl kein Unrecht an, wenn man ithm nicht zutraut, er habe
um diesen Hintergrund des Gebetes «fiir» Tote gewulBt. Aber der Dich-
ter, der er war, der Dichter des Geheimnisses von Gnade im Stinder —
das Thema seines berithmten Romanes «The Power and the Glory»
(1947) —, hat narrative Theologie formuliert und einen namhaften Beitrag
zur Liturgiewissenschaft erbracht, von dem auch wir Experten noch zu
lernen haben. Denn wenn einer meinen mochte, es konne doch nicht,
oder nicht mehr, wichtig sein, was ein liturgischer Brauch wie das Tote-
noffizium — heute kaum mehr geiibt — einmal implizit ausgesagt haben
mag, dann sitzt er einem Irrtum auf. Ein Wort, von dem der Verfasser
meint, es sei eines der theologisch gewichtigsten unter den vielen, die in
der Kirche nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil zu héren waren,
nimlich der «BeschluB: Unsere Hoffnungy der Gemeinsamen Synode der
Bistimer in der Bundesrepublik Deutschland, gefa3t und publiziert am
23. November 1975 in Wiirzburg, konstatiert unmissverstindlich: Die
«Frage nach dem Leben der Toten zu vergessen und zu verdringen, ist
zuttefst inhuman. Denn es bedeutet, die vergangenen Leiden zu verges-
sen und zu verdringen und uns der Sinnlosigkeit dieser Leiden wider-
spruchslos zu ergeben... Gerade weil [das Hoffnungswort von der Auf-
erweckung der Toten] von einer Zukunft fiir die Toten spricht, ist es ein

kaum einmal angesprochen, nirgends aber wirklich ausgefiihrt. Den Kunsthistorikern
fehlen die entsprechenden Kenntnisse der Liturgiegeschichte. — Ein Dichter, Marcel
Proust, spricht das in den genannten Bildwerken angesprochene «Geheimnis» sehr
nahe an; er betrachtet die Frau des Markgrafen Ekkehard II., meist als «Uta» gefeiert,
und steht vor dem mehrfachen Geheimnis dieser Gestalt, vor der er sich als «Zuschau-
er einer verschwiegenen, schwer auszumachenden Szene» («spectateur d’une scéne in-
time et difficilement discernable») fiihlt: teils ist, was die Gestik der Gestalt andeutet,
Leere, aber der Leib, die Person selbst, scheint «etwas unendlich Kostbares, Fesselndes
und nicht Sagbares zu enthalten» (« ... corps, qui semblait contenir quelque chose d’in-
finiment précieux, attachant et ineffable»). Genau das hat der Naumburger Meister aus
dem Geschehen des Totenoffiziums ins Bild setzen wollen: Leere des Toten und zu-
gleich unsagbare Kostbarkeit eines anderen, aber wirklichen Lebens. — Der Text von
Proust, nur ein Fragment, wurde franzosisch und deutsch verdffentlicht in: Frankfurter
Allgemeine Zeitung, 15. Februar 1991, Fernausgabe Nr. 37, S. 39.



Wer feiert eigentlich Liturgie? 21

Wort der Gerechtigkeit, ein Wort des Widerstandes gegen jeden Ver-
such, den immer wieder ersehnten und gesuchten Sinn menschlichen
Lebens einfach zu halbieren und ihn allenfalls fiir die jeweils Kommen-
den, die Durchgekommenen, gewissermallen fiir die gliicklichen Endsie-
ger und NutznieBer unserer Geschichte zu reservieren.»'” Der letzte
Papst» Graham Greenes ist kein «Endsieger, kein «NutznieBerm, und
doch ist sein langwihrendes Leiden und sein fatales Sterben, hier einmal
sogar «nnerweltlich» nachpriifbar, nicht sinnlos und bleibt nicht un-
gerecht, und die Christen des Frithmittelalters, welche die Heilsbotschaft
des Evangeliums Christi liturgisch zu inszenieren verstanden, verdring-
ten gerade nicht das Leid der Toten, weil sie es riskierten, der Hoffnung
der Kirche eine performative Gestalt zu verleihen.

X. Es sind (die) Menschen, die Liturgie feiern

Was haben wir da zu lernen? Es sind Menschen, die Liturgie feiern, und
die Geschicke der Menschen sind unabsehbar vielfiltig; entsprechend
vielfiltig sind dann auch die Formen und die Gestalten, in denen Men-
schen vor dem, was frithere Zeiten einfacher als heute moglich als
«Gott» zu nennen wullten, sich aussprechen. Da diirften dann auch die
gewohnten Regelungen, wer alles Liturgie der Kirche feiert, nicht mehr
recht hinreichen. Das bisher dazu Gesagte ist nicht einfach falsch ge-
worden, aber es schopft die Moglichkeiten der Gegenwart und Zukunft,
die der Menschen anderer Lebenskonzepte, anderer Kulturen und auch
Religionen, nicht mehr aus, und wohl, je genauer die Antworten formu-
liert waren, desto weniger. Hinweise aus der Tradition der Kirche kon-
nen aber durchaus helfen, sich fir die nétigen Antworten der Zukunft zu
bereiten. Benedikt von Nursia etwa stellt als Kriterium des zum Beten
Willigen die Formel auf: «si revera deum quaerity, «ob er wirklich Gott
sucht».? Wenn Gebet Sprachgeschehen ist, heiit das: ob er wahrhaft
spricht, also die Moglichkeiten der Sprache — wir zihlten oben einige auf
— redlich ausschopft, von der Frage iiber die Bitte bis zum Lobpreis,
ehrlich vor sich und mit sich selbst, so dal nicht der Sprechende Thema
ist, sondern das Offene dessen, was mit «Gott» angesprochen wird, die

1 Gemeinsame Synode der Bistiimer der Bundesrepublik Deutschland. Beschliisse
der Vollversammlung. Offizielle Gesamtausgabe 1. Freiburg 1.Br. 1975 (84-111), hier
zitiert aus Abschnitt 1.3, S. 91f. — Wie man weill, hat sich in diesem Dokument
maBgeblich die Mitarbeit von Johann B. Metz niedergeschlagen.

2 Kapitel 58,7 seiner Klosterregel: Die Benediktusregel. Lateinisch/Deutsch. Beu-
ron 1992, 204f. — DalBl bei Benedikt dexs durchweg Christus, den erhohten Herrn,
meint, stellt wieder eigene Fragen, die aber hier auf sich beruhen bleiben.



22 Wer feiert eigentlich Liturgie?

unauslotbare Vielfalt dessen, was der Existenz des Menschen Sinn gibt. —
Es gilt freilich dann auch, daB die Liturgie den so vielfiltigen Modi der
Rede Raum geben muf.?! Aber davon soll jetzt hier nicht die Rede sein.
Die Menschen, die Liturgie zu feiern berufen sind, sind das Thema.
Dieser Mensch soll also «wahrhaft» reden. Mehr als frither bewuBt,
ist der Mensch auch in seiner Sprache gesellschaftlich bestimmt, bis hin-
ein in seine Sprachfihigkeit oder -unfihigkeit, weil Sprechen doch immer
ein Nach- und Mitsprechen des vielen Vorgesprochenen ist. Wenn ei-
gentlich Liturgie feiert, wer wahrhaft Wahrheit spricht, wird notwendig
der weiten Spanne der Moglichkeiten und Fihigkeiten Platz gegeben
werden miissen, innerhalb derer differenzierte Sprachfihigkeit sich aus-
zudriicken versteht. Liturgie feiert gewill der radikal Wahrheit spre-
chende Mensch. Aber man wird sich bescheiden diirfen und auch jenen
— wie dem Polizeichef in der Erzihlung Grahams Greene’s —, die zu-
nichst iiber eine Betroffenheit des Fragens nicht hinauskommen, eine
Chance zugestehen, diesen Sinn ihrer Existenz zu erfiillen. Der Weg
dazu ist weit, und es ist wohl nicht mehr jedem abzuverlangen oder zu-
zumuten, selbst als Volk Gottes, als in der sicheren Vollmacht des Gei-
stes Sprechender, den expliziten Lobpreis auf Gott den Vater Jesu Chri-
sti zu sagen und so zu erfiillen, was zu feiern die Kirche schon in dieser
Zeit berufen ist. Ganz sicher wird aber die Frage: Wer feiert eigentlich
Liturgie? weit mehr als frither geiibt und wohl auch notwendig weg von
einer auf die Sache bezogenen Antwort — die Liturgie eher als «Kult»
betrachtet — auf eine eher die Menschen beachtende Antwort schauen
mussen. Und das darf nicht als ein Riickschritt betrachtet werden, waren
es doch immer schon die Heiligen und nicht ein «Kult», die den Litur-

! Das gilt besonders fiir den Modus der Frage. Sein Ort ist sicher nicht die hohe
Gebetsformel, die, kirchenamtlich vorgetragen, den Rang eines zuverlissigen Glau-
benszeugnisses einnimmt. Der Frage wird aber in der liturgischen Tradition noch und
noch das Wort gegeben in den Psalmen. Noch kaum wahrgenommen ist, dal} wohl die
Struktur der Eucharistiefeier, die bekanntlich «gewissermaBen» aus den beiden Teilen,
«nimlich Wortgottesdienst und Eucharistiefeier» besteht, «die aber so eng miteinander
verbunden [sind], daB sie einen einzigen Kultakt ausmachen» (SC 56), daBl diese
Struktur die notwendige Frage des wahrhaft Glaubenden aufnimmt: Wenn die Anam-
nese des Eucharistiegebetes so Entscheidendes von Jesus dem Christus sagt — wer war
er denn? Und wenn die Epiklese des Eucharistiegebetes die Wandlung der Elemente
und der Kirche bewirkt und somit die Macht des Geistes in der Welt zeigt — warum
dann die vielen Sperren des Glaubens in Gestalt der vielfiltigen N6te der Menschen?
Diese unausweichlichen Fragen nimmt die Liturgie mittels ihres (und des Lebens iber-
haupt) Stilmittels der Prolepse (Aufnahme im voraus) auf: Das Evangelium (und die
iibrigen biblischen Lesungen) helfen wahrnehmen, wer Christus ist, und das Allgemei-
ne Gebet trigt Gott die den Glauben an thn hemmende Not der Menschen vor. Vgl
dazu unsere Bemerkungen in: Archiv fiir Liturgiewissenschaft 32 (1990) 391, Anm. 20.



Wer feiert eigentlich Liturgie? 23

giefeiern der Kirche das Siegel der Geltung und der Glaubwirdigkeit
aufprigten.?

Eingangs gab Graham Greene, der Schriftsteller des 20. Jahrhun-
derts, einen Anstofl aus biographisch-narrativer Theologie. Zum Be-
schluB3 soll Augustinus in einem gleichen theologischen Modus sprechen.
Er berichtet von seiner Mutter Monnica, sie sei tiglich zweimal, am Mor-
gen und Abend, zur gottesdienstlichen Versammlung der Gemeinde ge-
kommen, «ut te audiret in tuis sermonibus et tu illam in suis orationi-
bus», «daB sie dich [Gott] hore in deinen Worten und du sie [horst] in ih-
ren Gebeten»?. Die heilige Frau der Kirche des 4. Jahrhunderts und der
absolut kirchenferne Polizeichef Graham Greenes einer noch unbe-
stimmten, eschatologischen Zukunft feiern beide «Liturgie»: Sie verneh-
men einen Anspruch Gottes, reagieren darauf, jeder auf seine Weise, ent-
sprechend den jeweiligen Vorbedingungen; aber in beiden wirkt derselbe
Geist des Erhohten und lebt die Kirche Christi, geschieht «Liturgie».

22 Die Funktion der Heiligen ist im BewuBtsein der katholischen Christen, Theolo-
gen nicht ausgenommen, auf Fiirbitte und iiberdurchschnittliches moralisches Vorbild
(aktenkundig als «heroischer Tugendgrad») eingeschrinkt. Ihre ekklesiale Bedeutung
wird erkennbar in einer Aussage von Johannes Duns Scotus (die ich jetzt nicht mehr
belegen kann), daB3, gibe es einmal keine Heiligen mehr, der Beweis vorlige, dal} Jesus
Christus nicht von den Toten auferstanden (und, fiigen wir bei, die Liturgie der Kirche
mit ihren Sakramenten leer) wire. Natiirlich sind in diesem Zusammenhang nicht nur
die kanonisierten Heiligen gemeint.

2 AUGUSTINUS, Confessiones 5,17 (CChr.SL 27,67). Die beiden tiglichen Gottes-
dienste waren die Horen des gemeindlichen Stundengebetes am Morgen und am Abend,
nicht Eucharistiefeiern. — Bekanntlich hat Martin Luther diese umschreibende «Defini-
tion» des Gottesdienstes wieder aufgenommen. Seine «Torgauer Formel», gesprochen
am 5. Oktober 1544 anliBlich der Predigt zur Einweihung der SchloBkirche in Torgau,
sagt vom Kirchengebiude, es sei da, «das nichts anders darin geschehe, denn das unser
lieber Herr selbs mit uns rede durch sein heiliges Wort, und wir widerumb mit im re-
den durch gebet und Lobgesang» (WA 49,588 Z. 16-18). Daf} hier Luther Augustinus
aufgreift, steht wohl auBBer Frage; er kannte diesen Text, der Lesung in der Hore der
Matutin am Fest der heiligen Monnica war, ein Fest, das im Augustinerkloster in Er-
furt und Wittenberg als ein Hochfest begangen wurde. Luther hat das Wort aber wohl
aus der Erinnerung zitiert, nicht nach einer Recherche am Text, denn sonst hitte er es
sich doch kaum durchgehen lassen, daBl hier das ihm teure Verb «héren» von Augusti-
nus als gleiches, sogar als ein Gott und Mensch gemeinsames Handeln ausgesagt wird.
Im Kontext Augustins steht das Horen freilich, zunichst etwas banal scheinend, gegen
das «Schwitzen», das nach den leidigen Erfahrungen des Stadtpfarrers von Hippo da-
mals andere Kirchgingerinnen iiben und von dem sich Monnica fernhilt; ihr Ge-
sprichspartner ist allein Gott selbst.



	Wer feiert eigentlich Liturgie? : Zum Subjekt gottesdienstlichen Handelns

