
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

O.F. Summereil (ed.): The Otherness of God. Charlottesville and London:
University Press of Virginia 1998. 306 S.

Nichts, schreibt M. Westphal, «is quite as politically correct today as alterity»
(149). Das gilt schon lange auch für Philosophie und Theologie: Wer heute in
philosophischen Debatten das Wort «Gott» so gebrauchen will, daß man noch
aufhorcht, muß die Andersheit Gottes betonen. Und wer theologisch an den

Empfindlichkeiten der Zeit nicht vorbeireden will, darf nicht versäumen, die
Andersheit Gottes hervorzuheben. Aber welche Andersheit? Und die Andersheit

welchen Gottes? Zumindest diese Fragen müßten geklärt werden, wenn
die Rede von «alterity» und «otherness» theologisch nicht zum bloßen Slogan
verkommen soll.

Auf diese Herausforderung reagiert der vorliegende Band. Er geht auf
eine International Philosophical-Theological Conference zurück, die vom 7.—

10. April 1994 an der University of Virginia anläßlich des 65. Geburtstages
von Robert P. Scharlemann durchgeführt wurde. Dabei wurde ein breites
Spektrum von Überlegungen vorgetragen, die den divergierenden Semantiken
der Rede von der Andersheit Gottes in verschiedenen Zusammenhängen
nachgeht - mit unterschiedlich klärendem Effekt und ohne daß sich über die
kritische Ablehnung traditioneller metaphysischer Theismen hinaus eine
einheitliche Argumentationslinie abzeichnete. Zwar geht es immer um die Kernfrage,

was Gott als Gott auszeichnet und von allem, was Gott nicht und nicht
Gott ist, unterscheidet. Aber diese Frage wurde und wird schon immer auf
höchst verschiedenen Wegen beantwortet. Das ist aus der komplexen
Geschichte der philosophischen und christlichen Theologie des Westens
wohlbekannt, und es wird durch die Beiträge dieses Bandes erneut belegt. Der
Herausgeber bemüht sich in seiner Einleitung zwar, eine einigermaßen einheitliche

thematische Perspektive zu entdecken. Doch er kann das divergente
Material letztlich nicht bündeln und vermag wenig mehr zu tun als verschiedene
Hinsichten zu markieren, in denen die Frage nach der Andersheit Gottes in
den vorliegenden Beiträgen zu beantworten gesucht wird.

1. Eine erste Gruppe von Texten diskutiert das Problem anhand eines
Entwurfs der philosophisch-theologischen Tradition. So konzentriert sich J. Clayton

auf «The Otherness of Anselm» (14—34), R.L. Hart auf «God and Creature
in the Eternity and Time of Nonbeing (or Nothing): Afterthinking Meister
Eckhart» (35—59), B. Mojsisch auf «The Otherness of God as Coincidence,
Negation, and Not-Otherness in Nicholas of Cusa» (60—77), H. Schwarz auf
«The Contemporary Relevanz of Luther's Insistence on the Otherness of God»
(78—91), D.E. Klemm auf «The Desire to Know God in Schleiermacher's
Dialektik» (92-110), und O.F. Summereil auf «The Otherness of the Thinking of
Being: Heidegger's Conception of the Theological Difference» (111-134).

Mit Recht hebt Clayton die verschiedenen apologetischen, polemischen,
hermeneutischen und erbaulichen Kontexte hervor, in denen die Frage nach
Gottes Sein und Wesen in der Tradition argumentativ traktiert wurde. Auch



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 503

Anselms Auseinandersetzung mit der Andersheit Gottes im Proslogion dürfe
deshalb nicht auf nur eine, an den Fragen des Aufklärungstheimus orientierte
Weise gelesen werden. — Alles andere als ein Muster argumentativer Klarheit
ist dagegen der Beitrag Harts zu Meister Eckhart. Sein zentraler Gedanke aber
verdient Beachtung: Gott sei «.between not only being and nonbeing, but moreover

between two nots or nothings» zu verorten: der «purely eternal indeterminate

nothingness of Godhead» und der «purely temporal nothingness from
which the creature is called forth» (49). Neben diese erste wichtige Differenzierung,

die im Blick auf die Andersheit Gottes zu beachten ist, tritt die
zwischen dem «nothing from which we arise» und dem «toward which we go»
(51). Beides nötigt mit einer differenzierenden Bestimmung des Nichts auch
zu einer Präzisierung der Rede von Andersheit, die allerdings nur als Desiderat

angedeutet wird, insofern Hart zu Recht vermerkt, daß Gottes Andersheit
über Eckhart hinaus nicht bloß von der Schöpfung, sondern von der Kenosis
und damit der Inkarnation und Christologie her zu denken ist. — Philosophisch

unbefriedigend bleiben auch die Ausführungen vom B. Mojsisch. Mit
Recht hebt er hervor, daß für den Cusaner «the otherness of God was always
supposed to indicate the presence of God in that which is contingente (72).
Aber er verspielt die Pointe dieser Einsicht, indem er das Unendlichkeitsprädikat

(Deus est infinitus) sowohl bei Cusanus als auch (fälschlicherweise) bei
Anselm so interpretiert, als besage es: «God himself is the infinite regress»,
und zwar «in the sense of unlimited possibility» (73). Gott könne nicht wirklich

genannt werden, weil er sonst «in relation to all other realitp) stünde «and

through this relation would be himself a limited, determined reality» (73). Das

folgt keineswegs. Aber weil die hier notwendigen Präzisierungen nicht bedacht
werden, bleibt Mojsisch nicht nur bei einer Unterbestimmung des Gottesgedankens

(pure possibility) stehen, sondern kommt in einem erstaunlichen non
sequitur zur These, Gottes «otherness is our otherness», und das «word God is

only a name for what man is supposed to be and can be» (75).
Verläßlicher ist die Lutheranalyse von Schwär^, der das Problem der

Andersheit Gottes auf die Differenz des offenbaren und verborgenen Gottes hin
auslegt, beides mit Luther kreuzestheologisch präzisiert und gegen
prozeßtheologische Versuche (Hartshorne, Griffin) abgrenzt. — Anregend sind auch
Summereils Überlegungen zu Heidegger. Er geht von Heideggers anfanglichen
Versuchen aus, nicht nur eine Differenz zwischen Seiendem und Seiendheit
und Seiendheit und Sein selbst zu denken, sondern auch einen «Unterschied
des Gottes vom Seienden, von der Seiendheit und vom Sein» (114). Auch
wenn Heidegger den Gedanken dieser transzendentalen Differenz später nicht
weiterverfolgte, lassen sich fortwirkende Spuren bis in die späten Texte
aufzeigen. Diese allerdings so zu deuten, daß Gottes Andersheit christologisch zu
verstehen sei als Partizipation des Daseins an der Kreuzigung Jesu (123), geht
(wie Summerell weiß) entschieden über das hinaus, was man Heidegger
zuschreiben kann. Nicht nur bleibt dabei unberücksichtigt, daß Heidegger diese
(transzendentale Differenz) mit Gründen nicht weiterverfolgte. Summerells
Interpretation von Heideggers Vortrag «Phänomenologie und Theologie» läßt
auch unbedacht, was Heidegger selbst an den dort vorgetragenen Uberlegun-



504 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

gen auszusetzen hatte und warum er diesen Text gegen R. Bultmanns Drängen
erst viel später und zusammen mit einem als Kommentar zu lesenden anderen
Text («Das Problem eines nichtobjektivierenden Denkens und Sprechens in
der heutigen Theologie») publizierte. Hier wären die wichtigen Analysen von
M. Jung (Das Denken des Seins und der Glaube an Gott, Würzburg 1990;
Ders., Fundamentaltheologie und Glaubenswissenschaft, in: H.-J. Höhn (Hg.),
Theologie, die an der Zeit ist, Paderborn u.a. 1992, 81-111) auf jeden Fall
beizuziehen. - Der beste Beitrag zum Problem des Bandes ist in dieser ersten
Abteilung aber Klemms Analyse Schleiermachers. In einer präzis argumentierenden

Rekonstruktion der Andersheit Gottes in Schleiermachers Dialektik
zeichnet er nach, daß und inwiefern diese ein Implikat alles Denkens ist: «for
Schleiermacher we think the otherness of God in thinking anything at all»

(97). Eben deshalb können wir Gott nie gegenständlich denken. Denn einerseits

ist Gott als die «primary unity exclusive of all oppositions» (102), zum
andern wiederholt sich im Denken Gottes die subjektphilosophisch bekannte
Aporie, daß man Gott nur denken kann, indem man Gott dabei auf andere
Weise voraussetzt und in Anspruch nimmt. In diesem Sinn ist und bleibt Gott
der unaufhebbar Andere.

2. Eine zweite Gruppe von Texten nähert sich den Problemen der
Andersheit Gottes auf dem Weg der Auseinandersetzung mit «postmodernen»
Denksanätzen vor allem französischer Provenienz. So schreibt C.E. Winquist
über «The Becoming of Metaphysics» (135—148), M. Westphal über «Faith and
the Overcoming of Ontological Xenophobia» (149—172), M.C. Taylor über
«Postmodern Times» (173—189) und J.D. Caputo über «God is Wholly Other —

Almost: Différence and the Hyperbolic Alterity of God» (190—205).
Winquist, der philosophisches Denken als «a discursive practice among

other discursive practices» versteht (136), hat zur Thematik der Andersheit
Gottes nur beizutragen, daß dieser Gedanke zur Eindämmung metaphyischer
Totalisierungstendenzen wichtig sei. — Wenig ergiebig sind auch die Ausführungen

M.C. Taylors, der zwar im Anschluß an Kierkegaard, Nietzsche,
Heidegger und Derrida einiges zum Konzept der Alterität, aber nichts zur
Andersheit Gottes beiträgt: «Since différence and God are never present as such,
they cannot be represented» (188), wie er mit Kierkegaard (in seinem
Verständnis) meint. — An diesem Punkt bietet J.D. Caputos Aufnahme Derridas
polemisch Weiterführendes. In scharfer Auseinandersetzung mit J.L. Marion
kritisiert er dessen «Eucharistie hermeneutics» als «in serious danger of
becoming a terroristic hermeneutics, a Eucharistie terror that is very intimidating
and likely to reduce dissenters to silence» (195): Der Versuch, die Andersheit
Gottes in irgendeiner Weise - und sei es durch Schrift oder Lehramt der Kirche

- festlegen zu wollen, bestätige Derridas Verdacht, daß damit regelmäßig
«massive mediations» an die Stelle Gottes gesetzt werden. «It is just when
someone thinks to have laid hold of the Wholly Other that we are visited by
the human, all-too-human» (195). Die damit propagierte Position bleibt freilich

bei der Feier der Andersheit stehen und stellt sich nicht der Aufgabe, das

Wort «Gott» auch mit positivem Gehalt zu füllen. — An dieser Stelle geht der
beste Beitrag in dieser Sektion, der Aufsatz von Westphal, hilfreich weiter. Er



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 505

bringt nachdrücklich ein sonst auffällig ausgeblendetes Thema ins Spiel: die
Probleme und Phänomene von Sünde, Fehl und Schuld, indem er im
Anschluß an Lévinas und Sartre klarstellt: «It is not in finitude, created or otherwise,

but instead in fault that God becomes wholly other» (168). Wird das

Problem der Andersheit Gottes nicht auf diesen Horizont hin bedacht, ist die
entscheidende theologische Pointe des Problems noch nicht im Blick. Denn
erst von hier aus wird deutlich, daß Gottes Andersheit kein bloß epistemi-
sches Problem ist und nicht am Leitfaden der Differenz von Unendlichkeit
und Endlichkeit zureichend zu denken ist, sondern von Gottes aktivem Wirken

gegen Sünde, Schuld und Übel her verstanden werden muß: Gott ist nicht
deshalb «ganz anders», weil er als unendliche Selbsttranszendenz nichts mit
unserer endlichen Wirklichkeit zu tun hätte, aber auch nicht deshalb, weil er
als der ganz und gar Gute frei von jeder Beziehung auf das Böse und Üble wäre,

sondern weil er gegen die mannigfachen Pervertierungen unserer Wirklichkeit

aktiv ankämpft.
3. Eine letzte Gruppe von Texten deuten die Andersheit Gottes ganz

anderes, nämlich als das, was anders ist als Gott, und das kann vielfältig
bestimmt werden. So schreibt Th.J. Altizer über «The Otherness of God as an
Image of Satan» (206—215), G. Hummel über «God's Otherness of God's Se-

cularity: On the Challenge of Theology in a Postmodern Age» (216—230), A.Jä¬
ger über «The Living God and the Endagered Reality of Life» (231—245),
W. Schweiker über «Divine Command Ethis and the Otherness of God» (246—

265) und W.H. Klink über «Ecology an Eschatology: Science and Theological
Method» (266-283).

Die Vielzahl der verschiedenen Themen macht deutlich, daß man unter
dem Gesichtspunkt dieses Verständnisses von Gottes Andersheit eigentlich
über alles schreiben kann. Nichts zum Thema trägt A.Jägers Text bei, der
Theologie als elementares Denken charakterisiert, das der LebensOrientierung
dienen soll (239). Gott wird in der Differenz zum Leben als «the enablement
of life» bestimmt, aber auch als «the enablement of the possibility of life»
(241), ohne daß in dieser Differenz Anlaß für Klärungen gesehen würde.
Ähnlich unscharf bleiben auch Jägers Aussagen zu einer «theology or philosophy

of life», die sich «from Friedrich Schleiermacher through Dietrich Ritschl
and Wilhelm Hermann zu Albert Schweitzer und Ernst Troeltsch» erstreckten
(237): Der Ritschl, der hier gemeint wird, dürfte wohl Albrecht Ritsehl sein.

J.J. Altizer bestimmt die Andersheit Gottes im Anschluß an Blake als die
dämonische Negation der Welt in Gestalt einer Andersheit, die ein anderer, ein
satanischer Gegengott ist (211). Hummel sucht im Anschluß an Tillich eine

«theology of the otherness of God as God's secularity» (228) zu entfalten, in
der die Welt und wir als die Andersheit Gottes begriffen werden (227). Schweiker

kritisiert Entwürfe einer divine command ethics, in der im absoluten
Rekurs auf Gott «goodness and tightness to the sovereignty of power» reduziert
werden und das Andere Gottes nicht in seiner Eigenwürde wahrgenommen
wird. Dagegen sei die Transzendenz Gottes nicht als seine absolute
Souveränität, sondern als seine Freiheit zu bestimmen, «to be other than the abyss
of power: it is the freedom of God to be God for us» (260). Erst so lasse sich



506 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

die Rede von der Andersheit Gottes als «a way to combat the glorification of
omnipotence in human choices» verstehen (262). Und schließlich sucht Klink
zu zeigen, daß von einem Einbrechen der Andersheit Gottes in die Welt der
Wissenschaften geredet werden könne. Wissenschaftliche Theorien bemühten
sich — realistisch interpretiert - um die Aufdeckung der realen Seinsstrukturen
der Welt als ganzer. Eben deshalb hätten sie eine eschatologische Dimension,
da diese Strukturen endgültig erst «in the last days» enthüllt werden würden
(267). Hier und jetzt seien die Wissenschaften und die Theologie in ähnlicher
Weise auf revidierbare Modellbildungen angewiesen, die an Erfahrung überprüft

und angesichts des Auftretens von Neuem immer wieder modifiziert
werden müßten. Der wissenschaftliche Erkenntnisprozeß könne so insgesamt
als Offenbarungsprozeß verstanden werden: Die «paradigm shifts in science
reveal the in-breaking of God through the progressive revealing of new and more
encompassing paradigms that better aproximate the true underlying structure
of nature» (282).

Abgesehen von den jeweils intrinsischen Schwierigkeiten der angedeuteten

Entwürfe, machen sie vor allem eines deutlich: wie notwendig es ist, sich

vor einer Beantwortung der Frage nach der Andersheit Gottes zunächst einmal

zu fragen, was eigentlich die Frage ist, die beantwortet werden soll. Für
die einen ist Gott der bzw. das Andere, für die anderen sind wir oder die Welt
das Andere Gottes. Die einen reden daher über Gott, die anderen über alles
andere nur nicht Gott, wenn sie von der «otherness of God» sprechen. Für die
einen wird die Andersheit Gottes im Nichts, im Nichtsein, im Noch-nicht-
Sein oder gar im satanischen Gegen-Sein gesehen; für die anderen in Gottes
Verborgenheit, Unendlichkeit, Unerkennbarkeit; für wieder andere in seiner

Fähigkeit und Freiheit, Gott für uns zu werden; und schließlich gibt es die
verschiedensten Versuche, Anselms Formel id quo maius cogitari nequit für die

jeweiligen Deutungen von Gottes Andersheit zu reklamieren bis hin zu der
durch nichts als Anselmisch ausgebbaren These, sie besage, Gott sei der, «who
can be God and yet who can also be other than God» (10). Durchweg vermißt
man einen konsequenten Versuch, den Begriff bzw. die Begriffe von Andersheit,

Alterität, Differenz usf. klar zu bestimmen, sich z.B. zu fragen, ob Alte-
rität symmetrisch und transitiv zu verstehen sei, ob sie ein formales Konzept,
eine ontologische Kategorie oder eine primär ethische Denkfigur darstelle usf.

Anregungen gibt es zu all dem mannigfach, es fehlen aber eine systematische
Analyse und Reflexion der damit sich stellenden Fragen und Probleme. Insofern

haftet den Beiträgen dieses Bandes — bei allen wichtigen Hinweisen im
Einzelfall - ein gerüttelt Maß an Zufälligkeit und Willkürlichkeit an in dem, was
sie als Gottes Andersheit traktieren. Es werden viel zu viele Antworten gegeben,
zu wenige Fragen gestellt und vor allem viel zu selten geklärt, was die Frage
eigentlich sein könnte oder müßte, auf die man eine Antwort zu geben
versucht. Als Materialsammlung zu Problemen im Umfeld dessen, was man unter
der Andersheit Gottes alles verstehen kann, hat der mit Registern gut
ausgestattete Band seinen Wert. Ein einheitliches Thema aber hat er nur in seinem Titel.

Die eigentliche Arbeit zu den damit angeschnittenen wichtigen Problemfeldern

bleibt philosophisch und theologisch noch zu tun.
INGOLF U. DALFERTH



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 507

Kurt Stalder: Sprache und Erkenntnis der Wirklichkeit Gottes. Texte zu einigen
wissenschaftstheoretischen und systematischen Voraussetzungen für die
exegetische und homiletische Arbeit. Hrsg. von Urs von Arx, unter Mitarbeit von
Kurt Schori und Rudolf Engler. Mit einem Geleitwort von Heinrich Stir-
nimann O.P. Freiburg Schweiz: Universitätsverlag 2000. 486 p. (ÖB 38).

L'ouvrage rassemble des textes inédits et déjà publiés du Professeur Kurt
Stalder (1912—1996) de la Christkatholisch-theologische Fakultät de l'Université

de Berne, touchant essentiellement au domaine de l'herméneutique biblique

et de l'homilétique (parcours du texte à la prédication). Il complète un
premier volume, paru en 1984 à l'occasion de la retraite du professeur,
consacré principalement à l'ecclésiologie.

Le premier groupe de textes (partie 2: pp. 23—147) expose la théorie
herméneutique de Stalder, inspirée de la linguistique, celle de Saussure avant tout.
Il s'agit d'une théorie du mot (plutôt que de la phrase ou de l'énoncé) qui vise
à réaliser la compréhension (Verstehen) dans l'expérience de la réalité du
lecteur, étant entendu que « Dieu nous atteint dans toutes choses ou événement»

(p. 75). Les textes sont, en effet des reflets d'expériences et tout l'art de

l'interprétation consiste à opérer le lien entre ces reflets et l'expérience de la
réalité contemporaine. Par ce choix herméneutique, Stalder se désintéresse
évidemment des considérations sur l'intention originaire des textes et prend
une position d'inspiration plutôt structuraliste. L'historico-critique peut aider
à éclairer la question du champ de réalité dont le texte donne reflet, mais
guère plus. Stalder se démarque aussi, dans sa théorie, des interprétations «be-

griff-gedanken-bezogen» et «vorstellungstheoretisch» qui désignent des
tendances herméneutiques dominantes en théologie.

Aux pp. 122—147, le professeur Rudolf Engler, spécialiste de Saussure

enseignant la linguistique à l'Université de Berne, opère un examen serré de la

reprise de l'oeuvre de Saussure par Stalder. Stalder s'est bien librement inspiré
de Saussure mais s'en est écarté sur un certain nombre de points, en particulier

terminologiques.
Si Stalder a pris soin de donner en exemples de sa théorie quelques

applications à des textes bibliques (p.ex. pp. 82ss.), l'essentiel de ses développements

est théorique et général. Le choix de ses appuis l'empêche de voir que
le langage peut avoir plusieurs fonctions et que donc les textes bibliques aussi

pourraient varier de fonctions (la linguistique de Roman Jakobson pourrait
permettre de dire des choses plus différenciées à propos des genres et des

formes littéraires évoqués aux pp. 80s.). Stalder s'en tient plutôt à une sémantique

même quand son souci apparaît d'abord pragmatique: la prédication
tient chez lui le rôle de réalisation de tout l'effort herméneutique. Toute théologie

est le produit d'une communauté et la prédication incarne cet aspect ec-
clésial fondamental: il s'agit de constituer et de reconstituer l'Eglise.

Les pages 149—206 (partie 3) nous offrent la réflexion et la didactique
proprement homilétiques de Stalder. La prédication doit dire Dieu aujourd'
hui, dans une situation contemporaine, comme le texte biblique dit Dieu dans
sa situation propre, passée, proprement inatteignable et non-reproductible. Le
développement de Stalder se fait sur deux plans. Un premier systématique-



508 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

dogmatique, un deuxième pratique. L'auteur s'efforce avec succès d'obtenir
une cohérence entre ces deux plans. Une des affirmations fondamentales
s'enracine dans la conviction de Stalder que Dieu a quelque chose à voir avec tous
les hommes, les plantes, les choses, les événements. A partir de là, il s'agit
pour le prédicateur de voir quels événements, quelles situations de l'expérience

contemporaine manifestent la réalité de Dieu découverte dans le texte
biblique. Pour l'exercice de la pratique, Stalder établit une sorte de didactique
de la démarche homilétique (p. 177) ou applique ses principes dogmatiques
aux différentes occasions de prédications: casuels, services funèbres, dimanches

ordinaires. Toute prédication doit déboucher sur une parénèse et doit
exhorter à l'action.

Dans cette partie, nous constatons que la pensée s'attache plus à l'idée de

«situation» qu'à celle d'«expérience», dominante dans les textes théoriques de
la partie précédente. C'est un peu regrettable du fait que les deux concepts
peuvent difficilement être considérés comme équivalents. De quel ordre
devrait être l'expérience évoquée?

La quatrième partie du recueil (pp. 207—251) illustre la démarche
herméneutique de Stalder en présentant sept prédications. On voit le soin que le

pasteur prend à définir une situation contemporaine générale (actualité du
monde, souvent) et particulière (de la communauté, par exemple) qui lui paraît
susceptible d'être touchée par le sens du texte biblique. Souvent le style de ces

prédications s'apparente à celui des études bibliques dans lesquelles se coulent
quelques exposés doctrinaux. Une étude exégétique plus classique sur 1 Jn 1,5
—10 et 3,9 précède les prédications et propose de résoudre une contradiction
apparemment gênante de la première épître johannique.

La plus grande partie de l'ouvrage (5ème: Justification des présupposés
systématiques, pp. 253—431) consiste dans la transcription à partir d'un
enregistrement sur bandes magnétiques, d'un cours donné au semestre d'hiver
1982-1983, par le professeur Stalder, répondant à certaines demandes quant à

la théologie sous-jacente à son enseignement. C'est donc le récent retraité qui,
en 14 rencontres, fait un exposé systématique de sa pensée et de ses convictions.

Un auditeur d'alors, Kurt Schori, assure l'édition écrite de cet exposé. Il
reproduit aussi les phases de discussion qui ont ponctué les leçons. La cohérence

globale de la démarche et de la pensée de Stalder apparaît avec netteté.
D'autant plus qu'il choisit de s'exposer lui-même sans avoir recours à la citation

d'autres théologiens et même sans confrontation explicite avec d'autres
positions. Stalder s'empare des problèmes classiques de la dogmatique chrétienne

et montre comment lui-même propose de les comprendre et de les
résoudre. La pensée personnelle se dégage ainsi avec vivacité (celle d'un
discours oral à l'origine) et netteté. Au passage réapparaissent les prises de position

fondamentales de Stalder déjà exposées auparavant, dont celle qui veut
que la révélation de Dieu se réalise par actes et événements, et non par la

transmission de phrases (p. 332).
Dans la dernière partie (pp. 433—486), le professeur Urs von Arx reproduit

la prédication qu'il a prononcée lors du service funèbre de Kurt Stalder, puis
donne un certain nombre d'annexes qui ont trait à la biographie et à la



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 509

bibliographie de Kurt Stalder. Celles-ci donnent une idée aussi complète que
possible de ce que fut la carrière professionnelle de Kurt Stalder.

Le volume dans son entier dessine le profil d'une forte personnalité
intellectuelle. Le soin pris à rassembler et à éditer les textes de Stalder, le nombre
et la qualité des annexes donnent une idée des attachements que cette personnalité

a suscités. Le texte d'introduction au volume, signé du père Heinrich
Stirnimann, explicitait déjà un tel attachement. Les annexes soulignent
particulièrement l'envergure oecuménique de l'engagement du professeur Stalder.

Pierre-Luigi Dubied

Klaus Demmer: Fundamentale Theologie des Ethischen. Freiburg i.Ue.:
Universitätsverlag; Freiburg i.Br.: Herder 1999; 315 S. (Studien zur theologischen
Ethik 82).

Uber zwanzig Jahre nach dem Erscheinen der Fundamentalmoral von Franz
Böckle legt Klaus Demmer mit seinem neuesten Buch «Fundamentale Theologie

des Ethischen» ein ähnlich grundlegendes Werk für die basalen Voraussetzungen

ethischer Reflexion in der Theologie vor. Zugleich erscheint dieses
Werk wie eine Zusammenfassung der vielfachen Arbeit des Autors in dem
Bereich der Fundamentalmoral. Der hermeneutisch-existentiale Ansatz, den
Demmer in seinen zahlreichen Publikationen mit Blick auf die Herausforderungen

moderner Theologie vertritt — angefangen bei der Klärung der Beziehung

der Moraltheologie zur transzendentalen Wende über die Rezeption
hermeneutisch-philosophischer Ansätze existentialer Philosophie bis hin zur
Handlungstheorie der theologischen Ethik und der Rechtstheologie innerhalb
demokratischer Kultur -, beherrscht auch diesen Band. Demmer konzentriert
sich dabei darauf, die in der klassischen Theologie vertretenen Vorstellungen
vom Handeln des Christen in eine moderne, subjekt- und geschichtsbezogene
Theologie zu übersetzen.

Der erste Teil des Buches (13—40), der die «wissenschaftstheoretischen
Rahmenbedingungen der Fundamentalmoral» reflektiert, fällt dabei relativ
kurz aus. Der Autor ringt vor allem mit der Herausforderung der plural ver-
fassten Gesellschaft und betont die Bedeutung der Lebenswelten, um die
theologische Sicht einer metaphysisch letztbegründeten und theologisch
integrierten Deutung menschlichen Handelns in ihrer Relevanz für das heutige
moralische Denken herauszustreichen. Eindrucksvoll mahnt er an, die
philosophischen Moden innerhalb ethischer Reflexion, die sich für ihn vor allem
mit dem Stichwort der Diskursethik verbinden, immer wieder auf die traditionelle,

ganzheitliche Deutung des Seins in der theologischen Ethik und auf die
Beziehung zur Transzendenz hin zu überprüfen.

Auf diesem Hintergrund wird das Profil christlicher Ethik in den sechs
weiteren Teilen entworfen: Der zweite Teil (41—76) widmet sich nach einer
kurzen Besinnung auf die Traditionen katholischer Moraltheologie und auf
ihre ökumenischen Bezüge der biblischen Ethik als Basis theologischer Reflexion.

Hier werden die entscheidenden Impulse des 2. Vatikanischen Konzils



510 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

mit ihrer Rehabilitation des biblischen Fundaments jeglicher ethischer Theorie
in der Theologie rezipiert und die Engführung traditioneller Moraltheologie in
philosophische Kasuistik bedacht. Teil 3 (77-138) aber wagt die Auseinandersetzung

mit dem zentralen traditionellen Element der Moraltheologie, mit der
naturrechtlichen Denkform. Dem Autor geht es darum, das Bewußtsein für
die geschichtlichen Bedingtheiten der verschiedenen Formen naturrechtlichen
Denkens innerhalb katholischer Theologie offenzulegen und die bleibenden
Elemente des naturrechtlichen Denkens für die gegenwärtige Moraltheologie
deutlich zu halten. Demmer besteht auf der Gültigkeit einer Annahme von alle

Kulturen übergreifenden verbindlichen Grundlagen der Ethik, die rational
erfasst werden können. Aber diese Sicht des Naturrechts wird in seiner her-
meneutisch-existentialen Theologie gleichsam zu einer regulativen Idee, die

aufgefüllt wird mit einer äußerst differenzierten theologisch-ethischen
Hermeneutik, in der die Brüchigkeit der Natur (vgl. 114), die Notwendigkeit
menschlicher Kreativität und Invention auch im Ethischen (vgl. 116—118

u.ö.), die Entfaltung einer menschlichen Kulturgeschichte und kirchlichen
Reflexionsgeschichte (vgl. 134—138) ihren Ort finden. Ethische Orientierung wird
darin zu einer umfassenden Kommunikation, die im Rahmen des Glaubens
einen letzten Halt findet, sich der Verpflichtung auf verbindliche rationale
Wahrheit nicht entziehen kann, aber unter den Gesetzen der Geschichte und
existentieller Lebensbewältigung steht.

In diesem Sinne werden in den weiteren Teilen (Teile 4 bis 7) auch die
entscheidenden Grundstrukturen der Ethik gedeutet: der Zusammenhang
zwischen Prinzipien, Normen und Imperativen (139-182), die Erfahrung des
Gewissens (183—233), die sittliche Handlung als ein differenziertes Geschehen
geschichtlicher Entscheidung und Formung des Menschen (235—291), die Erfahrung

von Schuld und der «Gegengeschichte» der Umkehr (293—315). Demmer
übernimmt hier unterschiedliche philosophische und theologische Theorien,
die er in seine Sicht der Moraltheologie einbaut. In der Normtheorie vermag
er die thomanische Intuition des ethischen Grundprinzips «bonum faciendum,
malum vitandum», den kategorischen Imperativ eines transzendentalen
Ansatzes der Philosophie Immanuel Kants, die Goldene Regel als Prinzip der
Unparteilichkeit (im Sinne der Tradition transzendentalphilosophischer und
analytischer Philosophie ausgelegt), die Deutung von Normen als Mischstrukturen

aus Erfahrungen, Prinzipien und situativen Einstellungen, das Prinzip
der Epikie als Forderung eines sinnvollen Umgangs mit Normen zu
integrieren. Unter der Uberschrift der «Innerlichkeit des sittlichen Anspruchs im
Gewissen» wird die theologische Deutung des Gewissens als Erfahrung der
Gottunmittelbarkeit, die philosophische Würdigung der anthropologischen
Relevanz des Gewissens als Mitte menschlicher Person, die traditionelle Theorie

der Moralsysteme als Umgang mit dem Gewissenszweifel und die
Notwendigkeit der Gewissensbildung aufgenommen und auf die modernen
Probleme hin reflektiert. Vor allem betont Demmer, daß das Gewissen, wie es

von der Theologie als Instanz innerster menschlicher Person und der Beziehung

zu Gott verstanden wird, innerhalb heutiger pluraler, demokratischer
und auf formale Konsensbildung bezogener Gesellschaft eine geradezu sy-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 511

stemkritische Wirklichkeit darstellt. Plurale Gesellschaft neigt in ihren
formalisierten Vollzügen demokratischer Meinungsbildung zur Minimalisierung und
Uniformierung des Menschen und seiner ethischen Gesinnung. Die Ernst-
nahme des Gewissens als Instanz individueller eigenständiger Suche nach
Wahrheit leistet einer solchen Nivellierung radikal Widerstand. Deshalb kann
Demmer auch den Menschen in seiner Suche nach konkreten Handlungsbildern

auf seinen biografisch einzigartigen Weg hin bedenken. Die moraltheologische

Kategorie der Vor- und Grundentscheidung wird ihm zum Ansatzpunkt

einer Handlungstheorie, in der die einzelnen Handlungen nicht punktuell

und auf situative Gegebenheiten reduziert und atomisiert werden. Der
Mensch vollzieht sein Leben vor Gott und sucht seinem Leben eine konkrete
Gestalt zu geben, von dem her er sein Tun deutet, interpretiert und formt.
Die Theologie mit ihrer Kompetenz der Sicht des Menschen vom Tod her
und der Auszeichnung durch die Beziehung zu Gott nimmt eine solche
dynamisch umfassende Auffassung vom menschlichen Handeln ernst und bietet
einen lebendigen spirituellen Halt. Gerade auch gegenüber den Erfahrungen
von Schuld und Versagen erscheint dieser Halt als unverzichtbar.

Das Werk zeichnet sich aus durch die immense Vermittlungsarbeit
zwischen traditioneller Moraltheologie und moderner ethischer Theorie. Und
man wird kaum einen Autor der katholischen Moraltheologie finden, der in so
umfassender Weise die innertheologische Diskussion rezipiert und kritisch
reflektiert. Die Beschränkung auf eine eher individualethische Sicht wird auf
diesem Hintergrund verständlich.

Josef Römelt

Christian Noack: Gottesbewußtsein. Exegetische Studien zur Soteriologie und
Mystik bei Philo von Alexandria. Tübingen: J.C.B. Mohr Verlag 2000.
XIV+300 S. (WUNT 11/116).

Die vorliegende Studie ist die überarbeitete Veröffentlichung einer Dissertation,

die von der evangelisch-theologischen Fakultät der Johann Wolfgang
Goethe-Universität in Frankfurt 1998 angenommen wurde. Doktorvater war
Professor Dieter Georgi.

Die klar aufgebaute und angenehm lesbare Arbeit beginnt in sozusagen
klassischer Weise mit der Frage, die in der These beantwortet werden soll: Hat
Hans Jonas Philo korrekt verstanden, wenn er behauptet, der «Kern der phi-
lonischen Erlösungsvorstellung sei <die Auslöschung des geschichtlichen
individuellen Ichs> in einer gottgewirkten Ekstase» (2)? Noack (Ch.N.) hat es

unternommen, diese Auffassung auf ihre Stichhaltigkeit hin zu überprüfen. Zu
diesem Zweck macht er drei ungleich lange Schritte. Im ersten führt er in die
Schriften und in das Denken Philos ein (4-31). Diese Einleitung basiert auf
dem Stand der heutigen Philo-Forschung, die m.E. ausgezeichnet referiert und
zusammengefaßt wird. Der Verfasser versucht, für die drei bekannten Gattungen

der Schriften Philos den institutionellen Rahmen und die geistige Tradition,

aus der sie verständlich werden, zu entdecken. Die erste Kategorie, vor



512 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

allem durch die Expositio legis repräsentiert, hat missionarischen Charakter,
insofern sie sich nicht nur an gebildete Juden, sondern auch an eine nicht-jüdische

Leserschaft wendet, die sie mit vernünftigen Argumenten gewinnen will.
Vielleicht hängt sie mit Synagogenvorträgen Philos zusammen. Die zweite
Gruppe, die Quaestiones et solutiones (oder auch Quaestiones in Genesim und in
Exodum), die auf armenisch erhalten sind, entsprechen einem spezialisierten
Schulbetrieb, in dem auf hohem Niveau technisch Fragen diskutiert wurden.
Der allegorische Kommentar schließlich ist nach Ch.N. eine mystagogische
oder psychagogische Lehrexegese (oft im Stil der Diatribe, die in Philosophenschulen

beheimatet war), welche in einem Kreis philosophisch gebildeter, aber
besonders an Kontemplation interessierter Personen vorgetragen wurde.

Der zweite Teil ist der umfangreichste (31—215). Er besteht aus drei phi-
lonischen Textbeispielen aus den drei Kategorien, nämlich De Virtutibus 211—

219; Quaestio in Exodum 2,29; Quis rerum divinarum heres sit 63—74. Alle drei
Texte handeln vom «Gottesbewußtsein», wie Ch.N. es nennt, oder von der
Gotteserkenntnis. Der erste der drei Texte sei ein «missionstheologischer» Text,
der zweite repräsentativ für Philos ekstatische Gotteserkenntnis, der dritte ein

Beispiel für Philos mystische Frömmigkeit.
Die drei Paradigmen werden in einer ausführlichen Interpretation

erschlossen, indem der Verfasser zahlreiche Parallel- und Vergleichstexte heranzieht.

Damit arbeitet er der Gefahr der Beschränkung auf nur drei Textbeispiele

entgegen, die Vielfalt philonischen Denkens nicht einzufangen. Die Exegese

der philonischen Perikopen beruht auf dem griechischen Text, dem der
Verfasser eine eigene deutsche Ubersetzung an die Seite stellt. Diese Ubersetzungen

sind sehr genau. Mein einziges Bedenken betrifft die Quaestio in Exodum,

für die eine moderne griechische Rückübersetzung von .Prof. F. Siegert
gegeben wird, die der Verfasser wie den originalen Wortlaut Philos kommentiert

(durchaus mit Anmerkungen zu andern Möglichkeiten der Rückübersetzung).

Die Rückübersetzung von Prof. Siegert verdient ohne Zweifel
Vertrauen. Er ist ein anerkannter Kenner der Materie. Trotzdem schiene es mir
angebracht, stärker zwischen einem originalen und einem rekonstruierten Text
zu unterscheiden.

Im dritten Schritt zieht der Verfasser das Fazit aus seiner Erklärung der
drei Passagen. In De Virtutibus 211—219 erscheint die Gotteserkenntnis oder
das Gottesbewußtsein des «Göttlichen Menschen» als ein vernünftiges Wissen,
das durch Gott gewiß erleuchtet ist, aber vernünftig und für alle einsichtig
bleibt. In der Quaestio in Exodum 29 hat Ch. Noack m.E. Mühe, den Unterschied

zwischen seiner Deutung der philonischen Ekstase und der Deutung
von Hans Jonas klar zu machen (man vergleiche Ch.N. auf S. 224—226 mit
Jonas' Zitat auf S. 1). Bei beiden Deutungen werden mit verschiedenen
Wendungen (bei Jonas wohl in zu extremen Begriffen) Ekstase und Inspiration als

eine Ersetzung eigenen Erkennens durch Gottes Erkennen beschrieben, die

nur von begrenzter Dauer ist. Ahnliches kann man sich bei der Charakteristik
der Gotteserkenntnis im allegorischen Kommentar fragen, wenn man
Formulierungen liest wie die auf S. 229f. «Der Mensch, der im Gottesbewußtsein
existiert gewinnt erst Identität in der Erkenntnis des göttlichen Seins,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 513

eine Identität, die Raum und Zeit entnommen ist und darum das Gegenteil
von Individualität ist», und in einem Zitat von D. Georgi: « das eigentliche
und wirkliche Selbst (ist) nicht das Individuum, sondern das, was jenseits der
Geschichte steht, was un- und antigeschichtlich ist.»

Das Werk ist mit großer persönlicher Beteiligung geschrieben und stellt
den Versuch dar, die mystische Komponente in ihrer Bedeutung für das ganze
Werk Philos neu zu würdigen.

Literaturverzeichnis und drei nützliche Register sind dem Band beigegeben

(251—300). Große Sorgfalt zeichnet die Sprache und die drucktechnische
Gestaltung des Buches aus. (Ein sinnstörenderDruckfehler fiel mir auf S. 140,
Anm. 429, Z. 3, auf. Sonst gibt es wenig Druckfehler.)

Ein Bedenken bleibt: Der Verfasser geht ohne weiteres von der.

religiösmystischen Erfahrung Philos aus. Er gebraucht dieses Wort oft. Müßte aber
nicht die Frage gestellt werden, welches in Philos Sprache der Anteil
konventioneller religiös-mystischer Begrifflichkeit und Metaphorik einerseits und
andererseits welches der Anteil an Ausdrücken eigenen, ursprünglinglichen
mystischen Erlebens Philos selbst ist? M.a.W.: Müßte nicht die Mystik Philos
problematisiert werden? Ist sie literarisch, oder spiegelt sie ekstatitsche Erfahrung

wieder? Auf dem Hintergrund der Philosophie und Religion der frühen
Kaiserzeit, die André Festugière so meisterhaft dargestellt hat (La révélation
d'Hermès Trismégiste, 4 Bände, Paris 1950—1954, ein Werk, das Ch.N. nicht
zu kennen scheint, obschon darin ein eigener Teil Philo gewidmet ist, Band 2:

Le Dieu cosmique, Paris: Librairie Lecoffre, 1949, 519—585), ist die Frage
unumgänglich, wieviel bei Philo Konvention der philosophischen Sprache ist, die
damals in religiösem Gewand auftrat. Was der Verfasser zu dieser Fragestellung

ganz am Schluß (249) anmerkt, reicht m.E. nicht aus.

Adrian Schenker

Klaus-Jürgen Grün: Vom unbewegten Beweger spur bewegenden Kraft. Der panthei-
stische Charakter der Impetustheorie im Mittelalter. Paderborn: mentis 1999.
228 S.

«Duobus certantibus tertius gaudet» lautet ein bekanntes Sprichwort. Klaus-
Jürgen Grün vertritt in seiner wohltuend schmalen Habilitationsschrift Vom

unbewegten Beweger pur bewegenden Kraft. Der pantheistische Charakter der Impetustheorie

im Mittelalter die These, daß diese Ansicht auch für die Auseinandersetzung

in den Jahrhunderten der Entstehung nachscholastischer Naturwissenschaft

gelte. Er streitet mit geschliffenen Waffen gegen die noch immer tief
verwurzelte These der «Mechanisierung des Weltbildes» zugunsten einer pan-
theistischen Naturphilosophie im Spannungsfeld zwischen Theologie und
Naturwissenschaft.

Um die Auffassung einer gradlinigen Entwicklung von der
scholastischaristotelischen zur modernen Naturwissenschaft zu widerlegen, wendet sich
Grün dem Herzstück dieses Uberganges zu: der Impetus-Theorie. Denn in
den meisten Darstellungen werde die Impetus-Theorie in Abgrenzung von der



514 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

scholastischen Naturwissenschaft als ein direkter Vorläufer Newtonischen
Denkens gedeutet. Das «experimentum crucis» dieser Position ist offenbar der

Begriff der Kraft, der im Mittelpunkt der Impetus-Theorie steht — man denke

nur an Newtons hypotheses non fingo. Eine ontologisch oder metaphysisch
gedachte Kraft hat bei ihm keinen Platz. Aber genau in diesem Sinne soll die

Impetus-Theorie Grün zufolge zu deuten sein. Dieser ersten Hauptthese fügt
er eine zweite hinzu, die aus der methodischen Reflexion dieses Sachverhaltes

folgt. Die Absetzung vom Newtonischen Begriff der Kraft, die Polemik dagegen

zugunsten einer Dynamis der Natur sei genuines Gedankengut romantischer

und idealistischer Naturphilosophie. So will Grün eine zumindest typo-
logisch nachweisbare Linie von den Konzeptionen der Impetus-Theorie hin
zur Blütezeit deutscher Philosophie aufzeigen. Der Mechanisierung entgegen
verlaufe ein bisher in der Forschung nicht gesehener «philosophischer Weg»
in der Behandlung der Natur. Das tertium comparationis zwischen beiden Thesen

sei der Begriff des Pantheismus, der einerseits einen ontologischen
Kraftbegriff beinhalte, andererseits seine Ausbildung in der Aufklärung und im
Idealismus erfahre. Grün versteht den Begriff vor dem Hintergrunde des
deutschen Idealismus als eine methodisch-naturwissenschaftliche Haltung:
«Pantheismus ist der Versuch, den Zwiespalt zwischen Gott und Welt, zwischen
Gott und Natur auf einer philosophischen Ebene zu bewältigen. Pantheismus
verliert dort seinen Sinn, wo man entweder die Natur gegenüber Gott zu
einem Nichts herabsetzt, oder wo man die Naturerkenntnis als Waffe gegen den
Glauben an das schöpferische Werk eines Gottes ins Felde führt» (22). Der
Pantheismus stelle deswegen einen Mittelweg zwischen atheistischer, bzw.
materialistischer Naturwissenschaft und orthodoxer Theologie dar, da er am Prinzip

des Göttlichen festhalte, aber eine creatio ex nihilo ablehne.
Grün skizziert in einigen Kapiteln die Hauptpositionen des Pantheismus

über Lessing, Mendelssohn und Herder zu Goethe und Schelling (21—75). Dabei

konzentriert er sich vor allem auf Schelling und dessen — durch Jacobi
vermittelte — «idealisierte» Bruno-Rezeption. Seine Argumentation in der
Bruno-Interpretation läuft darauf hinaus, daß dieser der Materie das Werden- und
Wirkenkönnen zugesprochen und das dualistische, aristotelische Prinzip von
Form und Materie fallen gelassen habe (37). «Gott ist dem Nolaner», so das

Ergebnis, «vollständig sowohl im Ganzen wie in jedem einzelnen gegenwärtig,
und zwar als Kraft. Kein Teil ist weniger göttlich als irgendein anderer; Gott
entfaltet das unendlich Viele in der Natur und bringt alles mit allem zueinander»

(40). Diesen Ansatz verfolgt Grün in seiner Rezeption bei Schelling, wobei

er neben Schellings «Bruno» vor allem die Bedeutung der kleinen Schrift
«Allgemeine Deduction des dynamischen Processes oder der Kategorien der Physik»
(1800) hervorhebt. Grün gewinnt aus dieser Analyse einen heuristischen
Begriff des Pantheismus, mit dem er sich der Impetus-Theorie zuwendet. Seine
Elemente sind die Idee einer intrinsischen Kraft, ihr Bezug zu Gott und ihr
teleologischer Charakter.

In einem Ubergangsabschnitt, den er in einem geglückten Wortspiel mit
«Kraftlosigkeit der theoretischen Mechanik» (76-87) überschreibt, setzt Grün
die Newtonische Vorstellung von dieser Konzeption ab. Er stellt heraus, daß



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 515

die «Leistungsfähigkeit der theoretischen Mechanik in der mathematischen
Umschreibung von Bewegung als Ortsveränderung eines ideellen
Materiepunktes» bestehe, und bestimmt «Kraft» dahingehend, daß «ihr Wesen in der
formalen Ableitung nach den Regeln der Differentialrechnung» liege und auch
ontologisch gesehen eine «Ableitung» sei, «denn sie besitzt keinerlei Existenz
unabhängig von der beobachteten Bewegungsänderung» (84£). Und nicht
unberechtigt ist sein Zusatz: «Mögen diese Überlegungen auch trivial erscheinen,
so liegt in ihrer Nichtbeachtung ein Grund für die verfehlte Annahme, man
hätte es mit Vorläufern des mechanischen Weltbildes zu tun, sobald man auf
die Verwendung eines Kraftbegriffs stößt» (ebd.). Aus Grüns bis hierhin
vorgestellten Analysen geht aber hervor, daß es mindestens zwei Arten des
Kraftverständnisses gibt, deren eine — die ontologisch-metaphysische Auffassung —

sicherlich nicht zu einem Vorläufer des mechanistischen Weltbildes erklärt
werden darf.

Im zweiten Teil seiner Arbeit untersucht Grün deshalb die wichtigsten
Vertreter der Impetus-Theorie auf ihren Kraft-Begriff hin. Die Impetus-Theorie

entwickelte sich, nachdem die Ansichten des Aristoteles für ungenügend
erkannt waren. Denn Aristoteles unterschied natürliche und erzwungene
Bewegung. Während er die erste relativ plausibel zu erklären vermochte, hatte er
Mühe mit der erzwungenen Bewegung. Denn auf seinem Prinzip «Alles, was
sich bewegt, wird von etwas bewegt» fußend, mußte er annehmen, daß ein in
die Luft geworfener Stein die ganze Zeit über stets neu und von außen bewegt
wird. Aristoteles erklärt dies, indem er zunächst den Werfer «motor coniunc-
tus» sein läßt und dann die vom Werfer in Bewegung versetzte Luft, die ihrerseits

den Stein antreibt. Der erste, laut Grün, der eine Alternative zu dieser
problematischen Lehre entwarf, war Johannes Philoponos (99—123). Der ale-
xandrinische Gelehrte und Aristoteles-Kommentator des 6. Jahrunderts stellte
sich nämlich die Frage, ob derjenige, der einen Stein werfe, in diesen hinein
eine bewegende Kraft gebe (104). Er präzisierte seine Überlegungen dahingehend,

daß dies eine bewegende, unkörperliche Kraft sei, die direkt vom Werfer

auf den Stein übertragen werde; denn, so fragte er ebenso wie später Buridan,

weshalb sollte die Kraft erst den Umweg über die Luft nehmen? In der
Bewegungslehre des Philoponos, lautet Grüns Analyse, werde die unkörperliche

bewegende Kraft zu einer rein intrinsischen, die sich von der Bewegung
unterscheide, indem sie ontologisch die Identität im Verschiedenen als Prinzip
der Bewegung garantiere. Diesen Aspekt einer intrinsischen Kraft als Konsti-
tuens der Impetus-Theorie möchte Grün gegen eine Interpretation der
Impetus-Theorie, die sich auf einem Verständnis einer bloß von außen wirkenden
vis impressa stützt, profilieren. Damit knüpft er explizit an die Arbeiten
Michael Wolffs an, der den zumindest ambivalenten — im Sinne der geschilderten
Alternative — Charakter der Impetus-Theorie herausgestellt hat und deren
Unvereinbarkeit mit der mechanistischen Denkweise betont hat. Daß Grüns
Arbeit ein Desiderat bildet, wird u.a. auch daran deutlich, daß die von Mittel-
strass edierte Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie (1992) in ihrem
Artikel zur Impetus-Theorie diesen Tatbestand, der spätestens seit Wolffs
Arbeit von 1978 hinreichend dokumentiert war, nicht Rechnung trägt.



516 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

Vor allem anhand von Franciscus de Marchia, Petrus J. Olivi, Johannes
Buridan und Nicolaus Oresme führt Grün den eigentlichen Nachweis, daß die
Impetus-Theorie nicht mechanistisch, sondern pantheistisch sei (124-197).
Anhand von Marchia entwickelt er die relevanten Bestimmungen, die den

Kraftbegriff als pantheistisch ausweisen. Marchia konstruiere die Bewegungstheorie

auf der Grundlage der virtus - er verwende das Wort impetus, anders als

Blumenberg u.a. behaupten, nicht, könne aber gleichwohl seiner Konzeption
nach unter die Vertreter der Theorie gerechnet werden — folgendermaßen: Er
unterscheide zwei Arten von Kräften: die erste, die den Gegenstand in Bewegung

setze, und die zweite, von der ersten dem Gegenstand hinzugefügten.
Diese zweite Kraft sei weder vergänglich noch ewig, sondern media natura,
indem sie eine Zeitlang verharre, sich aber abschwäche. Dabei hebt Grün
folgende Momente an dem Konzept hervor: es sei eine intrinsische Kraft (1), sie
nehme in ihrer Wirkkraft ab (2), sie sei spontan, nicht von außen beständig
kausiert (3). Dieses Modell übertrage Marchia auf die natürliche Bewegung des

Himmels, so daß als Träger der ersten Kraft der unbewegte Beweger
hinzukomme. Dadurch komme der genannten zweiten Kraft ein göttlicher
Ursprung (4) und eine teleologische Ausrichtung (5) zu. Schließlich sei die Trennung

von erster und zweiter Kraft zentral für das Konzept dieser Impetus-
Theorie (6) (vgl. 133—138).

Die eruierten Gesichtspunkte, die einem pantheistischen und nicht einem
mechanistischen Denken zuzuordnen sind, versucht Grün auch bei dem
klassischen Vertreter der Impetus-Theorie, bei Buridan, nachzuweisen (163—183).
Während Duhem und Dijksterhuis ihn für die klassische Mechanik
vereinnahmen wollten, hat bereits Anneliese Meier auf die ontologischen Momente
hingewiesen, die dem widerstreiten. Diese Position will Grün weiter
untermauern. In einer Interpretation der einschlägigen 12. Quaestio des Physik-
Kommentares weist Grün nach, daß alle oben genannten Punkte in genau
gleicher Form bei Buridan auf engstem Raum die Impetus-Theorie begründen.
Anhand von Oresme zeigt er abschließend, wie der Gegensatz zwischen den

Bewegungsgesetzen des Himmels und der Erde aufgehoben wird, womit die
aristotelische Vorstellung überwunden ist (183—197). Seine Interpretation
macht zugleich deutlich, daß das Gleichnis von der Welt als Uhrwerk bei
Oresme keineswegs mechanistisch ist. Denn es geht nicht um das Ineinandergreifen

der Rädchen, sondern Oresme bespricht allein die Kraft, die von dem
Pendel ausgeht (189ff.). Und hier spielt die intrinsische Kraft wieder die
entscheidende Rolle.

Grün führt seine These eines philosophischen Pantheismus überzeugend
durch; vor allem vermag seine Analyse der Impetus-Theorie zu überzeugen.
Was allerdings die Verbindungslinie zum deutschen Idealismus angeht, so hätte

Grün mit nur wenig Aufwand einen ungleich gewichtigeren Nachweis führen

können. Ebenso wie er mit Philoponos eines Vorläufers der klassischen
Impetus-Theorie gedenkt, hätte er sich auch deren Fortbildung bei Johannes
Kepler zuwenden sollen. Dies wäre aus zwei Gründen vorteilhaft gewesen:
Zum einen hätte Grün seine These einer Verwandtschaft zwischen Impetus-
Theorie und Idealismus nicht nur typologisch zu führen brauchen, sondern er



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 517

hätte sich auch auf einen genetischen Strang von Kepler zu Goethe berufen
können. Zum anderen hätte er für diese Überlegungen den Boden in der
Literatur bereitet gefunden. Schon Duhem und dann vor allem Wolff hatten auf
die Fortentwicklung der Impetuslehre bei Kepler hingewiesen. Präziser war
dann Elisabeth von Samsonows Darlegung (Die Erzeugung des Sichtbaren,
1986, 49ff.), daß Keplers Lichttheorie sich der Impetustheorie verdankt. Daß
die Erkenntnislehre Keplers ihrerseits von der Lichttheorie beeinflußt ist —

sowohl konzeptionell wie auch metaphorisch -, hat der Rezensent in seiner
Arbeit «Si nulla esset in Terra Anima». Johannes Keplers Seelenlehre als Grundlage
seines Wissenschaftsverständnisses (1997) gezeigt. Ein Blick in diese Studie hätte
Grün auch wissen lassen, daß seine Behauptung, der zweite Entwicklungsstrang,

der in der Ablösung von aristotelisch-scholastischen Vorstellungen
dem Deutschen Idealismus vorarbeitete, sei bisher in der Forschung nicht
bemerkt worden (9), unzutreffend ist; sowohl die typologische wie auch die
genetische Verwandtschaft sind am Beispiel Keplers und Goethes bereits
dargestellt worden, und zwar nicht nur erkenntnismethodisch, sondern auch
hinsichtlich des Kraftbegriffes. In der genannten Studie wurde eine Analyse des

Keplerschen Kraftbegriffs unter ausdrücklichem Bezug auf Schellings Aphorismen

über die Naturphilosophie vorgenommen.
Die Besprechung darf der Rezensent mit einem die Gesamttendenz Grüns

treffenden Hinweis auf die pantheistische Physik eines Freundes von Schel-
ling, Johann Wilhelm Ritters, beschließen: «Der Begriff von Kraft
widerspricht keineswegs dem der Gottheit und der von ihr angenommenen
Eigenschaften. [...] Es findet sich im Begriff der Kraft alles, was man der Gottheit
beilegt, und nicht einen Augenblick sollte man zögern, das Tätige in der Kraft
Gott zu nennen.»

Harald Schwaetzer

Hans-Georg Gadamer: Herméneutique et philosophie. Préface de J. Greisch. Paris:

Beauchesne 1999. 162 p. (Le grenier à sel).

Les lecteurs de l'oeuvre maîtresse de Gadamer Vérité et Méthode trouveront
dans ce recueil d'articles, initialement traduits et publiés dans les Archives de

philosophie de 1968 à 1973, une réflexion complémentaire à son ouvrage et en
partie inspirée par la réception de ce dernier.

C'est, en effet, en aval de l'herméneutique philosophique exposée dans
Vérité et Méthode que Gadamer en rappelle et précise quelques thèmes essentiels.

Et d'abord, après une réflexion sur «la philosophie dans la société
moderne» qui fait apparaître que la philosophie ne se réduit pas à son utilité pour
la science, une vue d'ensemble sur «le problème herméneutique». Celui-ci a

pour trait une universalité coextensive à celle-même du langage dans son
usage naturel, débordant donc par là l'usage qui en est fait dans le champ
respectif des diverses sciences. Qu'il s'agisse de l'expérience esthétique ou de la
conscience historique, la compréhension présuppose une entente préalable
naissant de notre appartenance commune au langage. Dès lors, l'universalité
visée de la vérité ne relève pas d'un entendement pur qui ferait abstraction des



518 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

sujets parlants, mais de la confrontation des sphères linguistiques propres à

chacun qui s'élargissent et se compénètrent mutuellement grâce à cette
confrontation: «Et c'est précisément sur la voie de la fïnitude, de la particularité
de notre être, manifestées également par la diversité des langues, que s'ouvre
le dialogue infini en direction de la vérité, que nous sommes» (p. 44). Aussi
l'herméneutique ne se limite pas à des questions de méthodologie ou d'expertise

des textes, elle n'est pas seulement, selon le mot de Schleiermacher, «l'art
d'éviter la méprise», mais elle a pour objet la capacité qu'a l'homme de se

comprendre dans son existence et sa condition.
Ce fil conducteur permet de mesurer l'enjeu du débat avec J. Habermas

dans Rhétorique, herméneutique et critique de l'idéologie-, convertir l'herméneutique
à une critique de l'idéologie à partir des sciences sociales, comme le propose
Habermas, conduit à négliger l'élément rhétorique, ou art d'utiliser le langage
non spécialisé, dans lequel se produit naturellement toute compréhension et se

traduit donc aussi l'intérêt pour l'émancipation cher à Habermas et dont Ga-
damer ne conteste pas la légitimité. De même le recours aux ressources du
langage apporte un éclairage «sur la possibilité d'une éthique philosophique»:
si celle-ci ne veut pas en rester au stade d'une théorie pure sans effet sur la vie
concrète, elle peut trouver son modèle, plutôt que dans le formalisme kantien,
dans l'éthique d'Aristote pour qui Yethos est un milieu prudentiel de vie qui
articule le savoir moral à la conduite concrète. Elle permet aussi d'apprécier la

portée de la critique heideggérienne du langage métaphysique («Heidegger et
le langage métaphysique»): la manière dont Heidegger, en critiquant la tradition,

se l'approprie et la renouvelle de façon incomparable, est une illustration
de cette «dimension herméneutique qui prouve son infinité intérieure dans la

parole du dialogue» (p. 140). Enfin l'historien de la philosophie qu'a été aussi
Gadamer propose une étude sur la lecture de Platon par Schleiermacher
(«Schleiermacher platonicien») et sur la «signification de la Logique de Hegel»,
deux auteurs qui furent une référence de premier ordre dans l'élaboration de

son herméneutique.
Deux notices concluent l'ouvrage: l'une sur Gerhard Krüger (1902—1972)

qui fut son condisciple à Marbourg, l'autre sur Richard Kroner (1884-1974)
qui fut l'un de ses maîtres à Fribourg en Brisgau. On lira avec profit la Préface
de J. Greisch qui, outre des notations biographiques sur l'auteur, présente les

traits principaux de son herméneutique et la relecture qui en est faite dans le

contexte philosophique contemporain.
André Dartigues

Morality, Rules, and Consequences: A Critical Reader, ed. by Brad Hooker, Elinor

Mason und Dale E. Miller. Edinburgh: Edinburgh University Press 2000.
260 S.

Der Titel dieses Sammelbandes führt zwei Elemente zusammen, die oft als

von zentraler Bedeutung für die Moral angesehen werden: Wir sollten unser
Handeln an bestimmten Regeln ausrichten, und wir sollten die Folgen unseres
Handelns betrachten. Zwischen diesen beiden Elementen wird gewöhnlich ei-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 519

ne gewisse Spannung ausgemacht, deren Überwindung sich der Regelkonse-
quentialismus (oder seine bekannteste Unterart, der Regelutilitarismus) zum
Ziel gesetzt hat. Nach einer verbreiteten Formulierung des Regelkonsequen-
tialismus ist eine Handlung genau dann moralisch richtig, wenn sie mit einem
Regelkodex vereinbar ist, dessen allgemeine Akzeptanz mindestens ebenso gute

Folgen hätte wie diejenige jedes alternativen Regelkodex. Diese Formulierung

läßt noch einige Fragen offen, insbesondere jene nach der Definition von
«allgemeine(r) Akzeptanz», und diese Fragen werden im vorliegenden Band
auch ausgiebig behandelt. Entscheidend ist, daß der Regelkonsequentialismus
uns ein Kriterium für die Richtigkeit von Handlungen liefert, das nicht direkt
auf den Folgen einer Handlung beruht, sondern auf ihrer Übereinstimmung
mit bestimmten, allgemeinen Regeln, die ihrerseits nach ihren Folgen bewertet
werden.

Es wird zwar öfters hervorgehoben, daß sich regelkonsequentialistische
Tendenzen auch bei einigen der klassischen Utilitaristen erkennen lassen
(insbesondere bei John Stuart Mill), aber als explizite Alternative zum Handlungs-
utilitarismus (welcher besagt, daß eine Handlung genau dann moralisch richtig
ist, wenn sie mindestens so gute Folgen hat wie jede alternative Handlung) ist
der Regelutilitarismus erst gegen Mitte des 20. Jahrhunderts in Erscheinung
getreten. Das Versprechen, die oben genannten, zentralen Elemente unserer
Moral miteinander zu versöhnen, verschaffte ihm eine große anfängliche
Anziehungskraft; seine Probleme wurden aber bald offenbar (insbesondere durch
die einflußreiche Kritik von David Lyons), so daß er bei vielen Philosophen
den Ruf eines (Unstabilen Kompromisses» (T.M. Scanion) erworben hat. Während

sich manche Varianten des Regelutilitarismus als extensional äquivalent
zum Handlungsutilitarismus zu erweisen schienen, also de facto dieselben
Handlungen vorschrieben wie dieser, setzten sich andere Varianten dem Vorwurf
des «Regelfetischismus» aus: Warum soll es falsch sein, von einer Regel
abzuweichen, wenn wir genau wissen, daß dies die besseren Folgen hätte? Zumindest

von einem konsequentiaüstischen Standpunkt aus erscheint diese
Einschätzung höchst fragwürdig.

In den letzten zehn Jahren hat nun insbesondere Brad Hooker in verschiedenen

Aufsätzen eine Form des Regelkonsequentialismus vertreten, welche
den bekannten Einwänden entgehen soll (und die ausführlich im vorliegenden
Band besprochen wird). Um das Besondere an Hookers Argumentation zu
sehen, sollten wir uns noch einmal vor Augen führen, daß der Regelkonsequentialismus

zwei scheinbar widerstreitende Elemente unserer Moral versöhnen
möchte und sich entsprechend auch an zwei Gruppen von Adressaten richtet:
Einerseits an Konsequentialisten, andererseits aber an Vertreter einer am
Commonsense ausgerichteten Moral, denen der Handlungskonsequentialismus
zu stark gegen unsere gewöhnlichen moralischen Intuitionen verstößt. Je nach
Adressat lassen sich daher zwei Argumentationsstrategien für den
Regelkonsequentialismus ausmachen: Zum einen gilt es zu zeigen, daß diese Position
die in konsequentiaüstischen Begriffen beste Version des Konsequentiaüsmus
darstellt, daß es also bessere Folgen hätte, wenn wir alle Regelkonsequentia-
üsten wären, als wenn wir den Handlungskonsequentialismus akzeptierten.



520 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

Zum anderen wäre darzulegen, daß der Regelkonsequentialismus tatsächlich
eine angemessene Explikation oder Begründung unserer intuitiven moralischen

Urteile darstellt. Hooker gibt die erste, in der älteren Diskussion stark
unter Beschuß geratene Argumentationsstrategie auf und akzeptiert explizit
die Möglichkeit, daß es vom konsequentialistischen Standpunkt aus bessere

Folgen haben könnte, dann und wann gegen den bestmöglichen Regelkodex
zu verstoßen; dennoch wäre es richtig, den Regeln zu folgen, da dies unseren
moralischen Intuitionen entspräche. Der Regelkonsequentialismus wäre
einfach moralisch annehmbarer als der Handlungskonsequentialismus.

Wir können also zwischen konsequentialistischen und nichtkonsequentia-
listischen Argumenten für oder gegen den Regelkonsequentialismus
unterscheiden, und man kann entsprechend auch die Beiträge dieses Sammelbandes
in zwei Gruppen unterteilen. Die Autoren in der ersten Gruppe sind in erster
Linie daran interessiert, diejenige Form des Konsequentialismus zu finden,
welche den «konsequentialistischen Grundgedanken» am besten repräsentiert;
hier steht die Frage im Zentrum, welche Vorteile der Fokus auf Regeln statt
auf Handlungen dem Konsequentialisten bringen könnte. Die Autoren in der
zweiten Gruppe widmen sich hingegen im wesentlichen der Frage, inwiefern
der Regelkonsequentialismus unseren moralischen Intuitionen entgegenkommt.

Zur ersten Gruppe kann man den Beitrag von William H. Shaw zählen.
Shaw widmet sich dem Utilitarismus von G.E. Moore, der eine sehr restriktive
Haltung hinsichtlich der moralischen Zulässigkeit eines Abweichens von
etablierten, moralischen Regeln einnimmt. Moores Kriterium für die Richtigkeit
einer Handlung ist jedoch handlungskonsequentialistisch, und so bietet seine
Theorie ein gutes Beispiel dafür, wie auch ein Handlungskonsequentialist starren

Regeln in der Praxis einen wichtigen Platz einräumen kann (auch wenn
Moore, wie Shaw argumentiert, teilweise eine übermäßig konservative Position
vertritt).

Jonathan Riley argumentiert hingegen dafür, daß die positiven Folgen
strenger Regelbefolgung (insbesondere Sicherheit und Entscheidungsfreiheit)
für Handlungsutilitaristen unerreichbar sind; die besten Folgen können nur
erreicht werden, indem wir manchmal vom handlungsutilitaristischen Standpunkt

aus suboptimal handeln. Rileys Argumente für diese These (die im
vorliegenden Band auch von David Lyons vertreten wird) fallen jedoch ziemlich
knapp aus: Er geht davon aus, daß Handlungsutilitaristen sich in Gefangenendilemmata

verstricken und daß sie die Folgen, die eine Gruppe von Handlungen

hat, nicht berücksichtigen können. Leider geht er nicht auf die raffinierten
Argumente ein, die beispielsweise Derek Parfit gegen diese Annahmen vorgebracht

hat, und letztlich erscheint es widersinnig, daß eine bestimmte
Handlungsweise die besten Konsequenzen hätte, aber vom Handlungsutilitarismus
nicht als richtig bezeichnet werden kann.

Shaws und Rileys Erwägungen legen nahe, daß der Handlungsutilitarismus
es uns empfehlen könnte, andere einen regelutilitaristischen Kodex zu lehren,
und diese These wird explizit von Sanford S. Levy vertreten. Levy argumentiert
jedoch weiter, daß es auch für den Regelutilitarismus einen Unterschied zwi-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 521

sehen richtigen Handlungen und solchen, die wir andere lehren sollten, geben
kann. Levy glaubt, daß in der Praxis beide Varianten des Utilitarismus den
gleichen Regelkodex zur Lehre empfehlen werden; ein weiteres interessantes
Resultat seiner Argumentation könnte darin bestehen, daß das Argument, eine
moralische Theorie müsse öffentlich sein, dem Regelkonsequentialismus keine
besonderen Vorteile mehr über den Handlungskonsequentialismus verschafft.

Die interessantesten Beiträge in der ersten Gruppe stellen wahrscheinlich
die Aufsätze von David Lyons, von Philip Pettit und Michael Smith sowie von
Shelly Kagan dar. Diese Autoren äußern Zweifel an der Vorstellung, der konse-
quentialistische Grundgedanke könne am besten durch die Konzentration auf
eine bestimmte Art von zu bewertenden Entitäten ausgedrückt werden. Sie

argumentieren dafür, daß die Kriterien für die Richtigkeit von Handlungen,
Regeln, Motiven etc. nicht in gegenseitiger Abhängigkeit, sondern im direkten
Bezug auf die guten Folgen definiert werden sollten, und reden so einem
genetischen (Lyons), globalen (Pettit und Smith) oder direkten (Kagan) Konse-
quentialismus das Wort, welchem zufolge alle Evaluanden im Prinzip
gleichberechtigt nebeneinander stehen. Lyons ortet hier jedoch ein Problem: Wie
sollen wir die verschiedenen Faktoren, die wir konsequentialistisch bewerten,
in ein brauchbares moralisches Prinzip integrieren, das uns unser Verhalten
vorschreibt? Kagan scheint darauf eine Antwort zu haben: Wann immer wir
uns fragen, was wir tun sollen, ist offensichtlich unsere Bewertung von
Handlungen relevant. Wir müssen dann zwar immer noch überlegen, in welchem
Ausmaß wir gute Motive kultivieren und gute Regeln installieren wollen, doch
wird dies von einem begrifflichen Problem wie bei Lyons zu einer rein empirischen

Frage. Hier kann allerdings die Frage aufkommen, inwieweit sich der
direkte Konsequentialismus dann noch vom Handlungskonsequentialismus
unterscheidet - insbesondere, wenn wir die Moral nicht in erster Linie als eine
Theorie der Bewertung verstehen, sondern als praktische Führerin. Aus dieser
Perspektive scheint es nicht unvernünftig, Handlungen eine besondere
Vorrangstellung in der Struktur der konsequentialistischen Theorie zuzusprechen
(zumal die Argumente von Lyons und Kagan gegen den reinen
Handlungskonsequentialismus noch Schlupflöcher aufweisen).

Die Beiträge in der zweiten Gruppe kritisieren vor allem verschiedene
Aspekte von Hookers Regelkonsequentialismus, mit einer Verteidigung von
Brad Hooker selbst. Hooker argumentiert für seine Version des
Regelkonsequentialismus, indem er sich der von John Rawls beschriebenen Methode des

Überlegungsgleichgewichts bedient. Ausgehend von unseren gewöhnlichen
moralischen Uberzeugungen, versucht er diese auf möglichst befriedigende
Weise zu systematisieren (was auch mit der Revision einzelner Überzeugungen
einhergehen kann) und so zu einem möglichst kohärenten System von moralischen

Urteilen und Prinzipien zu gelangen. Diese Aufgabe, so Hooker, bewältigt

der Regelkonsequentialismus deutlich besser als alle seine bis jetzt
bekannten Rivalen.

Einer der Anziehungspunkte des vorhegenden Bandes ist sicher die kritische

Diskussion, die Hookers Methodologie gewidmet ist. Dale E. Miller kritisiert,

daß Hooker sich auf die Methode des engen statt (wie Rawls) auf die des



522 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

weiten Überlegungsgleichgewichts stützt; letztere involviert den weiter gehenden

Versuch, eine Kohärenz zwischen unseren moralischen Urteilen und sub-
stanziellen Hintergrundtheorien (einschließlich moralischer Theorien)
herzustellen, was das Gewicht intuitiver Urteile stark verringern würde und mit
einer weit reichenden Revision unserer moralischen Überzeugungen vereinbar
wäre. Miller weist wohl zu Recht Hookers Behauptung als voreilig zurück, alle
plausiblen Theorien der Moral schnitten in dieser Hinsicht gleich gut ab. Alan
Thomas und Phillip Montague argumentieren, daß die Methode des

Überlegungsgleichgewichts uns zu einem Pluralismus nach der Art von W.D. Ross
führen würde und eine weitere Systematisierung einem Mißverständnis der
Methode gleichkäme. Von besonderem Interesse sind Montagues Überlegungen

zur Frage, inwieweit Hooker behaupten kann, der Regelkonsequentialis-
mus rechtfertige unsere moralischen Urteile und sei grundlegender als diese;
Hookers Verteidigung verleiht dieser Behauptung zwar eine gewisse Plausibi-
lität, doch scheint sie schwer mit seiner Methode vereinbar. Tim Mulgan
schließlich versucht zu zeigen, daß auch der Regelkonsequentialismus zu hohe
Anforderungen an uns stellt und zudem unsere Pflichten von unbeantwortba-
ren empirischen Fragen abhängig macht.

Zwei weitere Beiträge des Bandes widmen sich spezifischeren moralischen
Problemen: D.W. Haslett argumentiert, daß der Regelkonsequentialismus
unsere (d.h. seine) Intuition stützt, daß wir keine Pflicht haben, verhungernden
Kindern in der Dritten Welt zu helfen. In einem interessanten Aufsatz widmet
sich Madison Powers der Frage, inwieweit Konsequentialisten den bekannten
Einwand von Bernard Williams beantworten können, sie könnten keine
adäquate Darstellung des moralischen Wertes von Freundschaft oder vergleichbaren

Gütern liefern. Powers argumentiert, daß nur Regelkonsequentialisten dazu

wirklich in der Lage seien. Wenn er Recht hat, dann stellte dies eine
Möglichkeit dar, auch bei einer extensionalen Äquivalenz zwischen Handlungs- und
Regelkonsequentialismus für letzteren zu argumentieren: Der Handlungskon-
sequentialismus kann uns zwar jede beliebige Verhaltensweise empfehlen; er
kann aber letztlich nicht dafür sorgen, daß wir aus den richtigen Gründen wie
ein echter Freund handeln. Allerdings muß man sich fragen, inwiefern ein
Konsequentialist überhaupt bereit sein sollte, Williams' Forderungen
entgegenzukommen.

Im Ganzen erweckt der vorliegende Band nicht unbedingt den Eindruck,
der Regelkonsequentialismus sei der heißeste Kandidat für die richtige Theorie

der Moral. Er enthält jedoch einige interessante Erörterungen, insbesondere

über die Möglichkeit eines Konsequentialismus mit mehreren direkten
Evaluanden und über die Methode des Überlegungsgleichgewichts, und
gewährt einen guten Einblick in die heutige analytische Debatte über den
Regelkonsequentialismus

Fabian Fricke



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus 523

Frederick L. Will: Pragmatism and Realism, ed. by Kenneth R. Westphal, Foreword

by Alasdair Maclntyre. Lanham, Boulder, New York, London: Rowman
& Littlefield Publishers, 1997, LXI + 205 pp.
Kenneth R. Westphal (ed.): Pragmatism, Reason, & Norms. A Realistic Assessment

(American Philosophy Series). New York: Fordham University Press 1998,
XIV + 353 pp.

Die erste Aufsatzsammlung ist sowohl als Taschenbuch als auch als gebundene

Ausgabe erschienen, mit einer ausführlichen Einführung des bekannten
Hegel-Spezialisten Westphal. Diese Einführung erlaubt es, die Arbeiten von
Wills im größeren Zusammenhang mit seinen weiteren Schriften und mit den

zeitgenössischen Methoden- und Erkenntnislehren, etwa den Arbeiten von
William Aiston, zu situieren. Die zweite Aufsatzsammlung ist ebenfalls als
Taschenbuch und als gebundene Ausgabe im Handel und enthält Beiträge von
namhaften zeitgenössischen Autoren wie Alston, Nicholas Rescher, Marcus
G. Singer u.a., darunter auch eine Analyse des 1984 erschienenen Buchs «Beyond

Deduction» von Will, die der bekannte Dewey-Forscher James E. Tiles verfaßt

hat, und einen Artikel von Matthias Kettner, der sich als jüngerer Vertreter

der Diskursethik und Hegelspezialist um eine Rezeption von Deweys
sozialdemokratischem Pragmatismus in der deutschsprachigen Welt verdient
gemacht hat. Frederick Will steht in der Tradition des philosophischen
Pragmatismus; wie dessen klassische Vertreter Peirce, James und Dewey pflegt er
auch systematische Kontakte mit der Philosophie Europas, insbesondere mit
Hegels historischer und holistischer Sichtweise. In der folgenden Besprechung
werden wir uns an den Aufsätzen 3—7 der ersten Sammlung orientieren. Selbst

NichtSpezialisten werden diese Aufsätze von Will mit Gewinn lesen, denn ihr
Stil ist unprätentiös und die Beispiele sind meist leicht verständlich. Ahnlich
wie Nietzsche porträtiert Will die Suche nach Wahrheit als problematisch;
anders als Nietzsche empfindet er aber nicht so sehr den Wert der Wahrheit
(oder bestimmter Grundannahmen), sondern die allgemeine Fragestellung als

problematisch. Die Frage läßt sich im luftleeren Raum gestellt gar nicht
verstehen. Denn hinter der scheinbar harmlosen Formel «The Concern About
Truth» (so lautet die Überschrift des dritten Aufsatzes in der ersten
Sammlung) verbirgt sich eine überraschend komplexe Vielfalt von Fragen. In
einer ersten historischen Problemskizze wird der Paradigmawechsel von
Descartes zu Kant erörtert; war für Descartes noch das «Paradigma der Offenbarung»

maßgebend, wonach sich die Objekte im natürlichen Licht der Vernunft
(oder, bei den nach-cartesianischen Empiristen, im Lichte der Erfahrung)
manifestieren, bestand die Wirkung der Kantischen Philosophie vereinfacht
gesprochen darin, «Erkenntnis als etwas zu betrachten, das wir produzieren, so
wie ein Künstler oder Handwerker Artefakten produziert» (41). Eng damit war
die Problematik der Unerkennbarkeit des Dinges an sich verbunden. Gemessen

an Kants Vorschlag erwies sich etwa Betrand Russeis Erkenntnislehre in
seinen «Problems of Philosophy» als buchstäblich reaktionär, und tatsächlich hat
Russell ein «Zurück ins 18. Jahrhunderte als Schlachtruf gegen Kant in Erwä-
gung gezogen. Eng verbunden damit war seine rigorose Ablehnung der
pragmatischen Auffassung von Wahrheit bei William James. Russells Polemik bringt



524 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

seinen Wunsch zum Ausdruck, an Wahrheit als Korrespondenz mit wirklichen
Zügen der Wirklichkeit festzuhalten. Bereits die nachkantische Philosophie
des deutschen Idealismus (von der Russell wie die meisten Protagonisten der
analytischen Philosphie wenig halten und auch wenig verstehen) hat auf ihre
Weise nahegelegt, die Dichotomie zwischen erkennbarer Welt der Erscheinungen

und unerkennbarer Welt des Dinges an sich und die damit verbundene
Aporie als Fragestellung aufzugeben. Nachwirkungen dieser Emanzipation von
Kants dualistischem Schema finden sich auch bei Nietzsche, einem ebenfalls
lange sträflich vernachlässigten Autor innerhalb der analytischen Philosophie.
Allerdings scheint das vorkritische Offenbarungsmodell von Erkenntnis
endgültig diskreditiert zu sein, und es stellt sich die Frage, ob eine eher pragmatische

Sichtweise der Erkenntnis vereinbar bleibt mit dem Anliegen,
Wissensansprüche und andere Formen der alltäglichen Praxis als Verbesserung unseres

Kontaktes mit der Wirklichkeit zu verstehen, und nicht als — vielleicht in sich

stimmige — Formen des potentiellen Rückzugs aus der Realität. Besonders
deutlich wird diese Problemsicht wiederum von John Dewey formuliert, der
das Anliegen der Vermeidung des «withdrawals from reality» und die radikale
Ablehnung wissenschaftlicher Begriffe als Offenbarungen einer früheren und
unabhängigen Wirklichkeit miteinander zu verbinden suchte. Es handelt sich
in der Sprache der zeitgenössischen Erkenntnistheorie um das Problem der
empirischen Verankerung des Kohärentismus. Diese Verankerung kann nicht,
wie es den klassischen Empiristen und wohl auch Russell vorschwebte, in
vermeintlich elementaren und isolierten Sinnesempfindungen vollzogen werden.
Das Realismusproblem stellt sich in aller Schärfe im Rahmen einer Auffassung
von Leitung und Kontrolle, die abhängig ist von einer sozialen Praxis. Sie

kann den Versuchungen eines extremen Produktionsidealismus (dem sog.
«Skandal des Idealismus») widerstehen, indem sie den Wert von Uneinigkeit
anerkennt. Nur durch ein langfristiges Abschleifen von Konflikten und
Uneinigkeiten (die weder durch Kompromisse noch durch voreiligen Konsens
verschleiert werden sollten), bewährt sich das Vorhaben einer Repräsentation
von Wirklichkeit. Will geht so weit, daß er den Wert von Kontroversen über
die Absicht stellt, Konsens herzustellen. Eine Annäherung an Konsens ergibt
sich vielmehr als unbeabsichtigte Nebenwirkung, als ein Prozeß des
Abschleifens von Ecken und Kanten (vgl. den sechsten Beitrag mit dem Titel
«Reason and Tradition»). Im Gegensatz zu Rorty, der den Pragmatismus als

Abschied von der Repräsentation einer realen Welt porträtiert, vertritt und
begründet Will die Vereinbarkeit von Pragmatismus und Realismus. Das

Engagement für die Wahrheit hat sich nach Kant immer deutlicher als Tätigkeit

erwiesen, die auf einem Repertoire von geistigen Fähigkeiten und Methoden

beruht, die sich sowohl im Alltagsverstand (common sense) als auch in
den Wissenschaften finden. Dabei hat sich gezeigt, daß nicht nur die Fähigkeiten

im Rahmen der sog. normalen Wissenschaften gemeint sind, sondern
auch die Fähigkeiten, die mitverantwortlich sind für sog. wissenschaftliche
Revolutionen. Ein Schlüsselbegriff ist für Will die soziale Praxis, die «Lebensform»,

die den Rahmen abgibt für die Verwendung von Begriffen und
Methoden. Wahrheitsfindung läßt sich nicht thematisieren, ohne daß die ver-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 525

traute und an bestimmte Lebensformen gebundene «Maschinerie» der
Wahrheitsfindung betätigt wird. Was auch immer wir über Wahrheitsfindung zu
sagen versuchen, setzt das zu Erweisende gewissermaßen voraus. Während das

Wort «wahr» im Alltag häufig nur die Rolle einer Abkürzung für eine
Wiederholung oder Betätigung spielt (was einen Anknüpfungspunkt für mini-
malistische Theorien der Wahreit bildet), läßt sich die extrem globale Frage,
was Wahrheit und Suche nach Wahrheit sei, so gar nicht beantworten. Die
Frage muß reformuliert werden auf «weniger hyperbolische, weniger intellektuell

paralysierende Weise» (54), indem nämlich der Vielfalt von kognitiven
und nicht-kognitiven Projekten Rechnung getragen wird, in denen Wahrheitsfindung

auftaucht. Wie der spätere Wittgenstein plädiert Will für einen
Pluralismus in der Betrachtung der Lebensformen. Dieser Pluralismus läßt sich
auch erproben am Bereich der Wissenschaftsgeschichte, in der ein vermeintlich

gleichbleibender Bezug auf den «Himmel» (im englischen «heavens» und
«sky») oder Theorien über die Feinstruktur der Materie radikale
Bedeutungsverschiebungen erleiden, die sich nur vor dem Hintergrund gewandelter
Wissenschafts- und Gesellschaftspraktiken verständlich machen lassen. Selbst das

Reden über Zahlen ist solchen tiefgehenden Veränderungen ausgesetzt. Das
negative Fazit dieser Überlegungen lautet: «Es gibt kein Entscheidungsverfahren,

weder ein einfaches noch ein komplexes, für diese Aktivität; es gibt
keinen universellen Algorithmus für die Metaphysik» (59). Wahrheitssuche
kann als Zusammenwirken zahlreicher sozialer Praktiken verstanden werden,
die Will im vierten Beitrag unter dem Titel «Rational Governance of Practice»
zusammenfaßt. Im Unterschied zu Rorty vertritt Will einen Pragmatismus mit
Methode, dessen Witz in einer sehr plausiblen Kritik des mechanischen Sub-

sumptionsmodells von Regeln besteht. Die sozialen Praktiken haben ein
Potential, sich selber und untereinander zu korrigieren. So können sich z.B.
Methoden der Zeugenbefragung und der empirischen Beobachtung (z.B.
Indizienbeweise) gegenseitig ergänzen — oder kollidieren. Je nachdem, ob die
Methoden im Rahmen historischer Forschungen oder im Rahmen eines
Gerichtsverfahrens angewendet werden, folgen sie verschiedenen Zielen und
haben verschiedene Aufgaben zu erfüllen. Wiederum ist es nicht besonders
erhellend, generelle Aussagen über Wahrheitsfindung zu machen, ohne den
speziellen Kontext der verschiedenen Institutionen und Zielsetzungen genau zu
beachten. Lernprozesse in verschiedenen Kontexten lassen sich deshalb
schlecht als isolierte Reaktionen auf isolierte Reize verstehen. Sie haben nicht
den schreckhaften Charakter des Lernens durch militärischen Drill. (69). Lernen

erfolgt vielmehr in «korporativen Körperschaften» (corporate bodies), wie
eine Metapher von Quine lautet (70). Ein gewisser Wandel in der rationalen
Leitung kommt nun nicht etwa als äußerliche Störung zustande, sondern als

natürliche Konsequenz dieser Leitung. «Change is endemic to governance»
(74). Dabei geht es um Prozesse, die Hegel als Bewußtwerden seiner selbst
beschreibt. Besonders sichtbar wird dies etwa bei juristischen Urteilen über
umstrittene Fragen, in denen die Rechtsanwendung auch ein Element von
Rechtsfortbildung enthält. Dabei geht es um einen faszinierenden Aspekt der
Anwendung von Regeln, der im siebten Beitrag der ersten Sammlung unter dem



526 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

Titel «Rules and Subsumption: Mutative Aspects of Logical Processes» behandelt

wird. Er enthält die bereits erwähnte Kritik des Subsumtionsmodells von
Regeln. Die Subsumtion eines Einzelfalles unter eine Regel kann einerseits als

bloße Wiederholung oder Reproduktion verstanden werden; Regeln fungieren
so betrachtet als Archetypen, Anwendungsfälle als Replica. Andererseits kann
die Anwendung von Regeln auch als dynamischer Prozeß gesehen werden, der
einen ganz eigenen Nebeneffekt der Bestätigung oder — im Konfliktfall — der
Abschwächung, Aufweichung und — im Extremfall — Auflösung einer Regel
mit sich bringt. Bestätigende oder korrigierende Effekte kommen also «von
innen», bilden einen integralen Bestandteil der Regelanwendung. Damit wird
die Dichotomie von Regelanwendung und Regelfortbildung relativiert, und
das trifft selbst auf die relativ konservative Anwendung von Regeln zu.
Argumente folgen in der Praxis nicht dem ersten Schema der automatischen
Subsumption, sondern dem dynamischen Prozeß der Adaption an sich
verändernde Realitäten und Bedürfnisse. Regeln werden dabei nicht mutwillig
mißachtet, sondern selbst im Fall der Routine vor dem Hintergrund einer erlernten

und reichen Kompetenz gehandhabt. (Es gibt keine naiven und unwissenden

Regelanwender.) Damit kommt ein Argumentationsschema (der Rezensent

erinnert an das sog. Toulmin-Schema) zum Tragen, das den konkreten
und immanenten Zielen einer Praxis Rechnung trägt, aber auch einem reichen
Potential von Selbstkorrektur und immanenter Kritik. Obwohl Vernunft nach
Will wesentlich historisch und sozial verankert ist, bleibt damit der radikale
Subjektivismus gebannt, und auch ein kultureller Relativismus kann durch den
Hinweis abgeschwächt werden, daß die gemeinten Praktiken nicht nur im
sozialen und kulturellen Leben, sondern auch in der natürlichen Umwelt
verankert sein müssen und es tatsächlich auch sind (vgl. die Beiträge 1 und 5).
Der Skeptizismus in Bezug auf Praktiken muß selber in einer «praktischen
Lebensform» verwurzelt sein und geht meist von inkohärenten und extrem
unwahrscheinlichen Voraussetzungen aus (79). Lebensformen sind nicht statisch
und einer Kritik unzugänglich. Bevor man jedoch soziale Praktiken von außen

kritisiert, sollte man sich der bereits genannten Potentiale immanenter Kritik
versichern (vgl. die Beiträge 4, 6 und 9). Die vorliegenden Bände bilden einen
wichtigen Beitrag zu einem bessern Verständnis des philosophischen Pragmatismus,

der in der Tradition von Dewey und Will keine Konzessionen macht
an romantische und postmoderne Entgleisungen à la Rorty.

Jean-Claude Wolf

David Fott: ]ohn Dewey. America's Philosopher of Democracy. Lanham, Boulder,
New York, Oxford: Rowman & Littlefield Publishers 1998, 167 p.
William R.Caspary: Dewey on Democracy. Ithaca, London: Cornell University
Press 2000, 242 p.

Die Bücher von Fott und Caspary beziehen sich nicht nur auf zahlreiche
Texte von John Dewey, sondern versuchen darüber hinaus den 1952 verstorbenen

Theoretiker der Demokratie in die Gegenwartsdiskussion um Libera-



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus 527

lismus und Kommunitarismus sowie in die neuere Konfliktforschung und
Konfliktvermittlung einzubeziehen. Aus der textnahen Darstellung ergibt sich
in beiden Fällen eine schöpferisch weiterdenkende Aneignung. Deshalb können

die beiden vorliegenden Studien sowohl als Orientierungshilfe für ein
besseres Verständnis von Dewey als auch für systematische Anliegen der
Gegenwartsphilosophie benutzt werden. Es handelt sich um mehr als nur «Sekundärliteratur»,

nämlich um eigenständige Verarbeitung und Weiterführung.
Das knappere Buch von Fott ist besonders lehrreich durch seine Einbettung

von Deweys Beiträgen in die Geschichte der politischen Philosophie,
etwa die Geschichte der Zivilgesellschaft seit Hobbes und Locke. Im Unterschied

zu Locke sieht Dewey eine vollständige soziale Integration des Individuums

vor (vgl. S. 34f.). Ahnlich wie Marx verwirft der amerikanische Philosoph

die Dichotomie von Individuum und Gesellschaft. Die Stärken von
Deweys kommunitaristisch gefärbtem Liberalismus werden hervorgehoben.
Dewey bleibt trotz seines sozialen Engagements und der Kritik an einem
rücksichtslosen Wirtschaftsliberalismus ein Liberaler, und zwar durch sein
Vertrauen in die repräsentative Demokratie (nicht als Selbstzweck, sondern als

bewährtes Instrument zur Realisierung wahrhaft menschlicher Lebensformen,
vgl. S. 66f.), seinen Glauben an die Notwendigkeit einer begrenzten Regierung
und einen weitreichenden Schutz individueller Rechte (vgl. S. 36f.). Besonderes

anregend sind die Parallelen, die Dewey zwischen wissenschaftlichen und
demokratischen Methoden zu ziehen versucht. Dabei erweist sich Dewey ähnlich

wie Tocqueville als ein Kritiker einer simplen Herrschaft der Mehrheit.
Die Wahrheit braucht hic et nunc nicht bei der Mehrheit zu liegen, doch die
wissenschaftlichen und demokratischen Filtermethoden erweisen sich langfristig

als hervorragende Mittel zur Annäherung an Wahrheit bzw. normative
Richtigkeit. In beiden Fällen ist die Methode experimentell. Auch in der
Werttheorie versucht Dewey die Klippen von Subjektivismus und Objektivismus
zu vermeiden, indem er an einen Begriff von Erfahrung anknüpft, der den
Bereich isolierter Individuen übersteigt und auf Kooperation und Kommunikation

angelegt ist. In einer Demokratie ist auch Platz für ästhetische
Experimente, wie das vierte Kapitel mit Bezugnahme auf Deweys Werk <sArt as

Experience» darlegt. Als besonders interessante Probleme erweisen sich die sog.
Selbstprüfung der experimentellen Methode und die Frage, ob Deweys
demokratisches Credo letztlich nicht eher auf einem quasi-religiösen Glauben
(«faith») beruht. Fott greift Dewey von zwei Flanken an: Nimmt man seine
Theorie der Sozialisation ernst, wonach es kaum so etwas wie ein nicht-sozia-
lisiertes «individuum ineffabile» gibt, so bleibt kein Raum mehr für hervorragende

Individualität. Zwar gibt es bei Dewey eine Reihe interessanter Stellen
zur Individualität (vgl. S. 44f.), doch dem Individuum bleibt letztlich keine
Rückzugsmöglichkeit von der Gesellschaft. Die «azurne Einsamkeit», in der
sich das Individuum gegen die Vorurteile und Illusionen seiner Gesellschaft
rüstet, bleibt ein Blendwerk. Es fehlt bei Dewey die Dimension des Erhabenen,

mit der sich das Individuum über den Durchschnitt erhebt. (Für die
zahlreichen und anregenden Hinweise auf den «Verlust des Erhabenen» beachte
man das Stichwort «sublime» im Index.) Dies ist die eine Seite der Kritik.



528 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Doch Dewey läßt sich auch von der entgegengesetzten Richtung aus attackieren.

Nimmt man nämlich dessen Theorie der ästhetischen Kreativität ernst, so

gerät der Rahmen der Demokratie (und letztlich aller Rücksichten auf andere)
in Gefahr. Diese beiden Einwände sind komplementär — es besteht ein
Antagonismus zwischen schöpferischer Selbstherrlichkeit und totaler Angewiesenheit

auf Kooperation. Beide Seiten werden von Dewey betont und in
zuweilen dogmatischer Weise als kompatibel dargestellt. Fott beanstandet eine

gewisse Harmoniesüchtigkeit von Dewey in bezug auf verschiedene Entwürfe
des guten Lebens. Dewey unterstellt eine Harmonie zwischen ästhetischer
Bürgererziehung und Demokratie. Doch im Lebensentwurf eines ästhetischen
Übermenschen gibt es kein Pardon für die Spielregeln der Demokratie, während

es im Leben des aktiven und sozial engagierten Bürgers wenig Freiräume
gibt für starke Individuen und ihre schöpferischen Lebensexperimente (vgl. S.

45, 54, 100). Kurz: die Kluft zwischen Individuum und Gesellschaft ist — trotz
zahlreicher gegenteiliger Beteuerungen von Dewey und Marx — kein
Scheinproblem, das sich durch einen Wandel der Problemstellung, etwa die Beachtung

von Klassen- und anderen Gruppeninteressen, eliminieren ließe. Die
Schwierigkeit wird insgesamt verschärft durch den historischen Relativismus
in Deweys Werk (vgl. S. 134). Dewey geht zwar recht in der Annahme, daß

man sich oft leichter auf Verfahren als auf Inhalte einigen kann. Fott hält
jedoch Deweys Glaube an den Vorzug der Demokratie und der wissenschaftlichen

(«scientific») Methode für einen dogmatischen Trick, mit dem sich

Dewey den verderblichen Konsequenzen seines historischen Relativismus ohne
weitere Argumentation zu entziehen versucht. Diese Kritik von Fott operiert
vor dem Hintergrund eines Philosophieverständnisses, das von Sokrates und
Leo Strauss inspiriert scheint. Leider wird diese Alternative z.um historischen
Relativismus nicht ausgeführt. Wenig überzeugend ist die Kritik an Deweys
Orientierung an wissenschaftlichen Methoden.

Die Vorbildlichkeit der wissenschaftlichen Methode läßt sich besser
einschätzen, wenn man sich dem Buch von Caspari zuwendet. Caspari vermittelt
eine eindringliche Sicht von Deweys Verständnis von Wissenschaft, die geeignet

ist, den Vorwurf des sog. «Szientismus» zu entkräften. In zwei separaten
Kapiteln werden Deweys Philosophie der Naturwissenschaften und sein Beitrag

zu den Sozialwissenschaften behandelt. Dewey empfiehlt keineswegs die
blinde Nachahmung naturwissenschaftlicher Methoden in den Sozialwissenschaften.

Sein Interesse an naturwissenschaftlichen Methoden gleicht ohnehin
nicht der weitverbreiteten Wissenschaftstheorie, die eine strenge Abgrenzung
vom Kontext der Rechtfertigung und dem Kontext von Entdeckung
vornimmt und sich vorwiegend für den Kontext der Rechtfertigung interessiert.
Dewey betrachtet die Kontexte von Rechtfertigung und Entdeckung als ein
fließendes Kontinuum (vgl. S. 65) und interessiert sich vorwiegend für die

Entdeckungen. Nur in dieser Akzentsetzung können z.B. physikalische
Methoden als vorbildlich betrachtet werden, sofern sie experimentell und explo-
rativ sind. Der gemeinsame Nenner aller alltäglichen und wissenschaftlichen
Forschungsmethoden sind die Problemerfassung und das Lernen durch
Konfliktlösungen (vgl. S. 66). Konflikte lassen sich nicht eliminieren und bilden



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus 529

den Stachel zur Reflexion und Innovation (vgl. S. 24). Die politische Theorie
Deweys ist im Kern eine Theorie des Ubergangs zu einer partizipatorischen
Demokratie durch Bildung eines gemeinsamen Willens («unification», «strong
resolution», S. 25). Wichtige Korrekturen der Behinderung und Verzerrung
von Kommunikation müssen bereits im Vorfeld von Verhandlungen erfolgen,
etwa durch den Ausgleich von Informationsnachteilen. Hier kann sich Cas-

pary sowohl auf Dewey als auch auf die neuere Konflikt- und Verhandlungsforschung

beziehen. Wie Peirce und Habermas unterscheidet Caspary
zwischen einer idealen und einer realen Forschungsgemeinschaft und unterzieht
das Modell des freien Meinungsmarktes einer Kritik. Angewandte Forschung
kann an jene Elemente in aller Forschung anknüpfen, die als «implizites Wissen»

oder «know how» die Ausübung aller Geschicklichkeiten begleiten. Im
Zentrum von Deweys Theorie der Demokratie steht eine Auffassung von
ethischer Deliberation als dramatischer und imaginärer Inszenierung des ganzen
Spektrums von anstehenden Entscheidungsoptionen. Dewey hat diese
Auffassung in der zweiten Auflage seiner gemeinsam mit James Hayden Tufts
verfaßten und 1932 veröffentlichten Ethik entwickelt. Dewey entspricht von
einem «imagining of various plans», von einem «mental trial», d.h. der
möglichst lebhaften Antizipation von Konsequenzen, die aber im Unterschied zum
Utilitarismus nicht für quantitativ vergleichbar und kalkulierbar gehalten werden.

Es handelt sich also um Gedankenexperimente, die — im Gegensatz zu
Rawls — nicht als private und monologische Vorgänge im Subjekt, sondern nur
als völlig offene Prozesse zu betrachten sind und die letztlich nur in der
demokratischen Experimentiergemeinschaft erfolgreich durchführbar sind.

Caspary gibt eine Reihe empirischer Beispiele für demokratische Experimente
(vgl. S. 74-91), die sich aus der Optik von Deweys Philosophie der
Sozialwissenschaften darstellen lassen. Deweys Gebrauch von Gedankenexperiment
und dramatischer Probe («Dramatic Rehearsal») ist vor allem am Auskundschaften

und Entdecken interessiert — im Gegensatz zu Rawls' Verwendung
des Gedankenexperiments der Urposition im Rahmen nachträglicher
Rechtfertigung. Caspary verfällt nun allerdings nicht in den entgegengesetzten Fehler,

den etwa Rorty begeht, der Dewey ein völliges Desinteresse an Methoden
der Rechtfertigung unterstellt. Es gibt triftige Gründe für die Bedeutung von
Entdeckungen in der Ethik, etwa die deutlichen Grenzen der Anwendung von
moralischen Regeln (vgl. S. 110, 114). — Was bei Dewey oft nur programmatisch

und skizzenhaft vorhanden ist, wird von Caspary am Beispiel der
Abtreibungsdebatte konkretisiert. Hier läßt sich im Detail nachzeichnen, was eine
demokratische Öffentlichkeit vermag. Sie kann Konflikte transparent machen
und Auschau halten nach Situationen, in denen sich die meisten der Beteiligten

als relative Gewinner fühlen können. Kommunikation ist ein Mittel zur
Selbst-Distanzierung (vgl. 25f.). Probleme werden überhaupt erst näher
definiert im Prozeß ihrer Erforschung. So kann etwa das Bild des biologischen
Vaters, das die schwangere Frau — zu Recht oder zu Unrecht — verinnerlicht
hat, veränderlich sein und die Vorentscheidung für oder gegen eine Abtreibung

unbewußt determinieren. Aus solchen und ähnlichen Einlassungen auf
die Komplexität einer konkreten Situation wird deutlich, daß Regeln und Ver-



530 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

bote ein stumpfes Instrument sind und daß es Entscheidungen gibt, die nicht
durch simple gesetzliche Normen ein für allemal getroffen werden können. Im
Schlußkapitel werden weitere Beispiele - wie Schulreformen und politische
Koalitionen - für progressive politische Strategien herangezogen.

Das Buch von Caspary gibt einen insgesamt tieferen Einblick in die
Fruchtbarkeit von Deweys Idee wissenschaftlicher, ethischer und demokratischer

Deliberation. Das Buch von Fott dagegen enthält interessante Einwände

gegen Deweys Versuch, die Ansprüche von Individuum und Gesellschaft zu
harmonisieren.

Jean-Claude Wolf


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

