
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 3

Artikel: Die hermeneutischen Pinzipien in Abaelards Sic et non

Autor: Rizek-Pfister, Cornelia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761090

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cornelia Rizek-Pfister

Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards
Sic et non

Petrus Abaelardus (geb. 1079 bei Nantes, gest. 1142) begründet im Vorwort
seiner Zitatensammlung Sic et non hermeneutische Prinzipien, die erstaunlich
modern wirken. Das Sic et non listet gezielt widersprüchliche Aussagen kirchlich

anerkannter Texte auf. Abaelards Fragestrategie zur Ausräumung dieser
Widersprüche läßt an historisch-kritische Forschung denken. Abaelard
beschreibt auch manchmal Phänomene, für die heute ein anerkannter linguistischer

Fachwortschatz zur Verfügung steht. In solchen Fällen verwende ich für
die nun folgende Beschreibung der Fragestrategie um der Präzision willen die
modernen Fachbegriffe. Die nachstehend formuüerten Fragen lassen sich im
Prolog zwar deutlich nachweisen, erscheinen jedoch jeweils von ausführlichen
Beispielen begleitet und treten daher in Abaelards Text auf den ersten Blick
nicht in solcher Schärfe hervor.

Abaelards Fragestrategie

1. Ist das Zitat echt? Abaelard weist darauf hin, daß apokryphe Schriften oft
Kirchenvätern zugeschrieben wurden, um diesen Schriften größere Autorität
zukommen zu lassen; Versehen der Abschreiber gebe es sogar in der Heiligen
Schrift (cf. S. 91, Zeile 54 - S. 92, Zeile 781).

2. Wurde das Zitat später widerrufen? Abaelard verweist auf Augustins
Retractationes: Widerrufe eigener Aussagen aufgrund späterer Einsichten (cf.
S. 92, Zeile 86 - S. 93, Zeile 96).

3. Besteht ein sprachliches Mißverständnis aufgrund von Homonymie
oder Synonymie? Anders gesagt: Wurde einem Wort aus Versehen die falsche
Bedeutung zugeordnet, weil der Zusammenhang nicht genügend beachtet
wurde? (Cf. S. 89, Zeile 11-14).

4. Was beabsichtigt das Zitat? Um welchen Sprechakt oder Illokutionstyp
handelt es sich?2 Je nachdem werden verschiedene Aspekte derselben Sache

1 Solche Stellenangaben beziehen sich in diesem Aufsatz stets auf die historischkritische

Ausgabe: Peter ABAILARD, Sic et Non, A Critical Edition by Blanche B.
BOYER and Richard McKEON, The University of Chicago Preß, Chicago and London,
1976.

2 In diesem Zusammenhang lassen sich die linguistischen Fachbegriffe «Sprechakt»
und «Illokutionstyp» mit dem Wort «Absicht» übersetzen. Ein Handbuch für linguisti-



Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non 485

beleuchtet — der Widerspruch läßt sich mittels «insofern» auflösen (cf. S. 96,
Zeile 177-180).

5. Wie waren die Zeitumstände, als der Text des Zitates entstand? Wie
war der Kotext3? Was Dispense, also kirchliche Beschlüsse, zu einer Zeit
gestatteten, war zu andern Zeiten verboten (cf. S. 96, Zeile 182—184).

6. Wie steht es mit Sprachentwicklung und Kontext? Hat das Zitat im
Laufe der Zeit eine andere Bedeutung erhalten? Abaelard weist darauf hin,
daß dieselben Worte von verschiedenen Autoren in unterschiedlichem Sinn
gebraucht werden (cf. S. 96, Zeile 184-187).

7. Welche kirchliche Autorität steht dem Autor des Zitates zu? (cf. S. 96,
Zeile 188-191).

Diese Methode scheint eher zu textkritischer Forschung aufzufordern als

zur Harmonie- und Summenherstellung4, doch historisch und von der
Wirkung her gesehen hat das Sic et non den Paradigmenwechsel von der
Kommentar- zur Quaestio-Methode eingeleitet5 und damit den Weg zur Scholastik
eröffnet. Wie war das möglich? Wie konstruierte Abaelard seinen Prolog, daß

sehen Fachwortschatz: Hadumod BUSSMANN: Lexikon der Sprachwissenschaft. Kröner,

Stuttgart, 1990.
3 Kotext: situationeller Kontext, im Unterschied zu sprachlichem Kontext

(linguistischer Fachwortschatz).
4 Martin GRABMANN (Die Geschichte der scholastischen Methode, Bd. II, Herder,

Freiburg, 1911, Reprint Graz 1957, 205) hält den Text nicht für kritisch. Er referiert
aber kurz über die Argumente, die angeführt wurden, um dem Werk eine kritisch-oppositionelle

Tendenz zuzusprechen (205). Peter VON MOOS relativiert beide Positionen

(Geschichte als Topik, Olms, Hildesheim et al. 1988, Bd. 2, 266ff.): Abaelards Werk
sei nicht revolutionär neu, nicht auf Harmonie ausgerichtet, «Denkgymnastik» für eine
«fröhliche Wissenschaft» des 12. Jahrhunderts (270).

5 Peter SCHULTHESS/Ruedi IMBACH (Die Philosophie im lateinischen Mittelalter.
Ein Handbuch mit einem bio-bibliographischen Repertorium. Artemis & Winkler,
Zürich und Düsseldorf, 1996) geben einen prägnanten Überblick über Abaelards Leben
und Werk (111-118). Zu dieser Frage meinen sie: «Auf diese Schrift Sic et non sind
verschiedene Reaktionen möglich. Die einen feiern Abaelard als Vater der scholastischen
Methode [vgl. GRABMANN, Die Geschichte der scholastischen Methode II, wie Anm.
5, 200] und als Urheber der scholastischen quaestio disputata, obwohl schon Grabmann
darauf hingewiesen hat, daß Bernold von Konstanz und Ivo von Chartres die Sic-et-

»o«-Methode praktiziert hätten [ibid. I, 234—236]. [...] Für andere wie z.B. Bernhard
von Clairvaux war er einer, der die Autorität erschütterte und den Zweifel förderte
[...]. Berücksichtigt man, daß diese Schrift keine Rolle in der Verurteilung durch Bernhard

spielte [Abaelard wurde auf der Synode von Sens 1140 lebenslanges Stillschweigen

auferlegt, cf. SCHULTHESS/lMBACH, ibid. 118], dann ist wohl die zuerst genannte
Reaktion die rezeptionsgeschichtlich bedeutendere. Zudem setzte sich die Methode
auch in konservativen Kreisen weitgehend als dialektische Methode durch, da sie allein
aus dem Dilemma ratio/auetoritas herauszuführen vermochte: Man sah den Sinn der
Aufsuchung des Sinnes» (117). Cf. GRABMANN, Die Geschichte der scholastischen
Methode II, wie Anm. 5, 213; cf. Bernardo C. BAZAN, Les questions disputées et les

questions quodlibétiques dans les facultés de théologie, de droit et de médecine,
chapitre II, évolution du genre, in: Léopold GÉNICOT (ed.), Typologie des sources du
Moyen Age occidental 44/45 (1985), 25—31.



486 Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non

dieser Text bis heute ganz unterschiedlich aufgefaßt werden kann? Und weshalb

schrieb Abaelard so umständlich? Auf diese und andere Fragen versuche
ich hier eine Antwort zu geben.

Zum Werk Sic et non

Sic et non — Ja und Nein — heißt Abaelards Zitatensammlung, weil sie nach

gegensätzlichen Meinungen sortiert ist. Beispiele: Quod sit credendum in Deum
solum et contra (dritte Quaestio: Daß man an Gott allein glauben solle — und
Gegenargumente) mit fünf Zitaten von (Pseudo-)Augustin, vier Zitaten von
Hieronymus, drei Zitaten von Ambrosius, einem Zitat aus den Sakramenten
(das Credo); Quodpeccatum Adae magnum fuerit et non (dreiundfünfzigste Quaestio:

Daß die Sünde Adams groß gewesen sei — und Gegenargumente) mit zwei
Zitaten von Ambrosiaster, zwei Zitaten von Augustin, einem Zitat des Pseu-

do-Hieronymus (Pelagius). Auf einen solchen Titel - der ganz wörtlich eine

Quaestio, eine Frage, enthält — folgen jeweils kommentarlos Zitate,
hauptsächlich aus der Bibel, von den Vätern oder aus den Dekreten, die Argumente
pro und contra enthalten.

Wegen des Sic et non wurde Abaelard nicht angegriffen6 — im Gegenteil:
Man verstand ihn so, daß er damit die Grundlagen für einen neuen, in
Zukunft scholastisch genannten Zugang schaffte, der von philosophischen Fragen
statt von Textstellen ausging und die Textstellen dazu verwendete, die Fragen
zu lösen.7 Die Gegenüberstellung der Textstellen wurde nicht als Infragestellung

von deren Autorität, sondern als Aufforderung zur Harmonisierung
verstanden. Abaelard formuliert das auch durchaus wörtlich so in seinem Prolog.
Dieser Ausräumung der Widersprüche wandten sich die Universitäten mit
vollen Kräften zu; das Werk Sic et non selbst fiel der Vergessenheit anheim;
erst 1836, nach fast 700 Jahren, wurde es von Victor Cousin wieder entdeckt.8

Die oben angeführten sieben Fragen aus Abaelards Prolog zum Sic et non
bilden als Technik zum Ausräumen von Widersprüchen gewissermaßen eine

Abfolge von Filtern. Irgendwo, bei einer der Fragen, wird die Ursache des

Widerspruchs erkennbar werden und die Wahrheit durchdringen — spätestens
dann, wenn aufgrund der kirchlichen Autorität der Autoren entschieden wird,
wer Recht hat.

Allerdings fördert die Beantwortung dieser Fragen die Einsicht, daß die

widersprüchlichen Zitate aufgrund tief greifender psychologischer oder
rhetorischer Unterschiede möglicherweise gar nicht recht vergleichbar sind. Die
Wörtchen secundum, iuxta, insofern lassen keine alleinige Wahrheit auf Kosten

6 Cf. VON MOOS, Geschichte als Topik (wie Anm. 5), 266.
7 Cf. z.B. M.-D. CHENU O.P., Einführung zur Deutschen Thomas-Ausgabe (Das

Werk des Hl. Thomas von Aquin, 2. Ergänzungsband, 1960); vor allem 154-165: Die
Technik in der Handhabung der Autoritäten.

8 Cf. Peter ABAILARD, Sic et Non, A Critical Edition by Blanche B. BOYER and
Richard McKEON (wie Anm. 1), 1.



Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non 487

einer der beiden Alternativen bestehen, sondern stellen die Alternative selbst
und damit die Vorstellung einer widerspruchsfreien Wahrheit an sich in Frage.

Grundsätzlich ist in der mittelalterlichen Theologie aber von der
Annahme eines consensus patrum auszugehen:9 Die eine christliche Wahrheit wurde,

gemäß dieser Annahme, von den verschiedenen Kirchenschriftstellern je
in ihrer eigenen Weise dargestellt — verschiedene Facetten des einen Juwels.
Allfällige Widersprüche können daher nur auf mangelndem tieferem Verständnis

beruhen; sie sind Trugbilder - in Wahrheit meinen alle dasselbe. Aufgrund
solcher Vorannahmen ließen sich damals Bibelkommentare problemlos mit
den verschiedensten scheinbar frei assoziierten Zitaten ausschmücken; inhaltliche

Widersprüche blieben normalerweise völlig außerhalb des Blickfeldes.
Abaelards Vorgehen im Sic et non ist also für seine Zeit zumindest sehr
ungewöhnlich und wurde vielleicht damals auch nicht ganz verstanden.

Die Allegorese befindet sich nicht auf der Liste von Abaelards Strategien
zur Ausräumung von Widersprüchen. Dies könnte etwas befremden, denn um
bei widersprüchlichen Schriftstellen auf das Resultat diversa, sed non adversa

(verschieden, aber nicht gegensätzlich) zu kommen, ist Allegorese üblich und
dienlich10, und in Abaelards Bibelkommentaren findet sich durchaus die tradi-

9 Am 8. April 1546 (während des Tridentinums) wurde folgender Konzilsbeschluß
gefaßt: «[...] um leichtfertige Geister zu zügeln, daß niemand wagen soll, auf eigene
Klugheit gestützt in Fragen des Glaubens und der Sitten, soweit sie zum Gebäude
christlicher Lehre gehören, die heilige Schrift nach den eigenen Ansichten zu verdrehen

und diese selbe heilige Schrift gegen jenen Sinn, den die heilige Mutter Kirche
festgehalten hat und festhält, deren Aufgabe es ist, über den wahren Sinn und die Auslegung

der heiligen Schriften zu urteilen oder auch gegen die einmütige Übereinstimmung

der Väter auszulegen, auch wenn diese Auslegungen zu gar keiner Zeit für die

Veröffentlichung bestimmt sein sollten.» (DENZ1NGER/HÜNERMANN, Enchiridion
symbolorum [37] 1991, 498).

10 Cf. Paul MICHEL, Alieniloquium, Elemente einer Grammatik der Bildrede. Peter
Lang, Bern; Frankfurt am Main; New York; Paris, 1987 (Zürcher germanistische
Studien, Bd. 3), § 534: «Das Befremden, Anstoßnehmen ist die auch alltagssprachlich
normale Ausgangssituation, die uns zwingt, das Verstehen mit Kunstmitteln herbeizuführen

(§ 162).» Und § 536: «Betrachten wir zuerst den einfachsten Fall, nämlich daß
entweder eine auszulegende Stelle mit einer anderen, inhaltlich verwandten in der Bibel
im Widerspruch steht oder daß zu einem Schriftbeweis verschiedene Stellen beigezogen

werden können, die einander widersprechen. Ein solcher «désaccord, qui paraissait
exister à l'intérieur même des Ecritures» fordert den Exegeten heraus, der gemäß dem
Postulat, die Bibel enthalte nichts Widersinniges (§ 515), zu zeigen hat, daß diese
Schriftstellen diversa, non adversa sind.» Das Zitat stammt von Henri DE LUBAC S.J.

(Exégèse médiévale. Les quatre sens de l'Ecriture. 4 Bände, Paris: Aubier, 1959-1961;
Bd. I, 101). Weitere Literatur zum Thema: DERS., A propos de la formule «Diversi, sed

non adversi», in: Recherches de Science Religieuse 40, 1951/52 (Mélanges J. Lebreton II),
27—40; ferner: Helmut MERKEL, Die Pluralität der Evangelien als theologisches und
exegetisches Problem in der Alten Kirche, Bern, 1978. Das Problem wurde immer wieder

behandelt; es ist an dieser Stelle nicht möglich, die Literatur zu diesem Thema
umfassend zu zitieren. Eine sehr verständliche Darlegung im Zusammenhang mit Abae-
lard, Thomas und der Entstehung der Scholastik findet sich zum Beispiel bei M.-D.
CHENU O.P. in seiner Einführung zur Deutschen Thomas-Ausgabe (wie Anm. 8; vor



488 Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non

tionelle Art der Exegese, in der die Allegorese sehr wichtig ist. Diese
Kommentare sind jedoch eher erbaulicher Art; manche seien auf Heloises Wunsch
und für sie entstanden.11 Abaelards Ziel und auch sein Zielpublikum sind im
Sic et non anders: Hier will er seinen Schülern Material für die Schulung des

Geistes bereitstellen (so formuliert er es am Schluß des Prologs).
Wie gesagt, geht Abaelard statt von Bibeltexten von Sachfragen (quaestio-

nes) aus. Anders als alle Scholastiker nach ihm präsentiert er jedoch keine

Lösung; kommentarlos stellt er die widersprüchlichen Zitate (die auctoritates)
einander gegenüber: als Herausforderung für den Geist, wie er im Vorwort
erläutert - eine Herausforderung, die damals für Abaelard nicht ganz ungefährlich

war und nach sorgfältiger Absicherung verlangte.
Abaelard verfügte über eine umfassende Bildung; als Lehrer im universitären

Paris war er sehr beliebt — und verhaßt.12 Es ist daher nicht unumstritten,
wie gewisse Aussagen in diesem Vorwort zu werten seien:13 Abaelard fordert
zwar explizit dazu auf, die gegensätzlichen Väterzitate, die er im Sic et non
einander kommentarlos gegenüberstellt, zur Übereinstimmung zu bringen14 —

doch wäre es damals für ihn möglich gewesen, dies nicht zu tun? Oder anders

gesagt: Es war damals undenkbar, nicht von einer einen, letztlich übereinstimmenden

kirchlichen Lehre auszugehen.15 Doch auch wenn es undenkbar war,

allem 154—165: Die Technik in der Handhabung der Autoritäten; bzw. 58: «Non sunt
adversi, sed diversi»),

11 Cf. Eileen KEARNEY, «Peter Abelard as Biblical Commentator: A Study of the

Expositio in Hexaemeron». In: Rudolf THOMAS (Hg.): Petrus Abaelardus (1079-1142),
Person, Werk und Wirkung. Trier, Paulinus-Verlag, 1980 (Trierer theologische Studien
38), 199-208. Bibelkommentare von ABAELARD: Expositio in Hexaemeron, ed. J.P.
Migne, PL 178, 731—784; Expositio orationis Dominicae; Prohlemata Heloissae; Commentaria
in epistolam Pauli ad Romanos. Ein Kommentar über Ezechiel soll verloren sein; cf.
D. VAN DEN EYNDE, Les écrits perdus d'Abélard, Antonianum 37 (1962), 467—80.

12 Cf. Philippe DELHAYE, L'organisation scolaire au Xlle siècle, in: Traditio 5

(1947), 211—268, von a. 255ff. zu «Abélard et la licence d'enseignement», wo die
Geschichte seiner Rivalität mit Wilhelm von Champeaux und Anselm von Laon ganz kurz
dargestellt wird.

13 Cf. GRABMANN, Die Geschichte der scholastischen Methode II (wie Anm. 5),
204ff.

14 Diesen Aspekt betont Jean JOLI VET in: Le traitement des autorités contraires
selon le Sic et non d'Abélard (J. Berque, J.P. Charnay et autres, L'ambivalence dans la
culture arabe, Anthropos, 1968, 267—280). Abaelards schwierige Stellung in der
Philosophie und Theologie seiner Zeit beleuchtet JOLIVET in: Abélard entre chien et loup
(Cahiers de civilisation médiévale XX [1977] n° 4, 307—322). Beide Artikel finden sich
auch in: JOLIVET, Jean, Aspects de la pensée médiévale: Abélard. Doctrines du
langage. Paris, Vrin, 1987, 79-92 und 169-184. Jolivet vertritt dezidiert die Meinung,
Abaelard habe «rien d'<oppositionnel> ni d'<anticlérical»> (183).

15 Martin GRABMANN (Die Geschichte der scholastischen Methode II, wie Anm. 5,

212f.) argumentiert folgendermaßen: Abaelard habe «die wichtigste Interpretationsregel
schwieriger Vätertexte nicht angeführt, nämlich die Erklärung solcher Texte aus

dem Zusammenhang, aus Zweck und Zeit der Schrift, aus der Herbeiziehung von
Parallelstellen.» Ein «zusammenhängendes quellenmäßiges Studium» hätte zur «Erkennt-



Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non 489

hätte es ein einzelner marginaler Querdenker nicht doch denken können?16

Kann man noch unbefangen mit einzelnen Zitaten argumentieren, wenn man
weiß, wie stark zeitbedingt und fehleranfällig sie sind (was Abaelard im
Vorwort zum Sic et non ausführlich darlegt)? Offensichtlich kann man das durchaus

— das Sic et non gilt ja als Auslöser der scholastischen Methode.
Die Anfeindungen, denen Abaelard ausgesetzt war, haben seine Art zu

schreiben möglicherweise stark beeinflußt. Mit letzter Sicherheit ist dies
natürlich nicht nachzuweisen. Falls Abaelard vorsichtig war, liegt uns ja eben
gerade ein Text vor, der höchstens %wischen den Zeilen das eigentlich Gemeinte
durchblicken läßt. Sobald ich nun jedoch auf dieses eigentlich Gemeinte
zurückgreife, biege ich den Text zurecht auf etwas, was er wörtlich genommen
gar nicht sagt; das liegt in der Natur der Sache. Ich kann nur die Plausibilität
einer solchen Deutung begründen, ich kann sie aber nicht beweisen. Indem
ich auf Hintergrundmaterialien hinweise, kann ich gewisse Irritationen, die der

von mir gedeutete Text auslöst, zu erklären versuchen. Ein Beispiel: Das
unmäßige und explizite Heranziehen von und Reden mit Autoritätenzitaten, das

auch für Abaelards Zeit in einem Prolog ungewöhnlich ist, könnte darauf
zurückzuführen sein, daß Abaelard Ungewöhnliches vorschlug (die damals übliche

Praxis des Umgangs mit Widersprüchen war meist völlig auf deren
Entlarvung als Scheinwiderspruch, oft mittels Allegorese, ausgerichtet) und daß
die bestehenden Konflikte mit verschiedenen Zeitgenossen, etwa mit Bernhard

von Clairvaux und Anselm von Laon, es ihm geraten scheinen ließen,
sich vorsichtig auszudrücken.

nis einer organischen Einheit der Väterlehre im Großen bei allen einzelnen Dissonanzen,

zur Uberzeugung vom Vorhandensein eines consensus Patrum» geführt. Punkt 5

der Frageliste abaelardscher Methodik (im vorliegenden Aufsatz) geht jedoch gerade
auf diese Zeitumstände ein: Was Dispense zu einer Zeit gestatteten, war zu andern
Zeiten verboten.

16 Cf. R. PEPPERMÜLLER, «Exegetische Traditionen und theologische Neuansätze
in Abaelards Kommentar zum Römerbrief», in: Peter Abaelard. Proceedings of the
international conference Louvain May 10-12, 1971, ed. by Prof. E.M. BUYTAERT, Leu-
ven, University Press, 1974 (Mediaevalia Lovaniensia Series I/Studia II), 116—126, bes.
126: Habe Abaelard nicht «Ansätze entwickelt, die zu seiner Zeit abgelehnt, später
vergessen, in der Reformation neu entdeckt wurden?» Und S. 125 stellt Peppermüller
die Frage, ob die Theologie Abaelards nicht als «Vermittlungstheologie zwischen
Katholiken und Protestanten» geeignet wäre. Auf S. 126 führt Peppermüller Ideen an, die
er sowohl bei Abaelard als auch Luther findet: «Was an Entscheidendem für den
Menschen geschieht, geschieht in ihm.» - «Das Verhältnis des Menschen zu Gott wird
verändert, nicht das Gottes zum Menschen.» - Es gehe beiden «um den einzelnen
Menschen, seine Verantwortlichkeit für sein Tun, für Heil und Unheil.»



490 Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non

Zitate

Die nun folgenden Zitate aus dem Prolog illustrieren, wie Abaelard selbst die
sieben Fragen, die an widersprüchliche Texte zu stellen seien, formuliert.17

Frage 1 (S. 91, Zeile 54 - S. 92, Zeile 78): Sind die Texte echt?
Illud quoque diligenter attendi convenit ne, dum aliqua nobis ex dictis
sanctorum obiciuntur, tamquam sint opposita vel a veritate aliéna, falsa
tituli inscriptione vel scripturae ipsius corruptione fallamur. Pleraque
enim apocrypha ex sanctorum nominibus, ut auctoritatem haberent, inti-
tulata sunt; et nonnulla in ipsis etiam divinorum testamentorum scriptis
scriptorum vitio corrupta sunt.18

Unde fidelissimus scriptor et veracissimus interpres Hieronymus, Ad
Laetam De Institutione Filiae scribens, nos praemonuit dicens: «Caveat
omnia apocrypha; et si quando ea non ad dogmatum veritatem sed ad

signorum reverentiam legere voluerit, sciât non eorum esse quorum titulis
praenotantur, et grandis esse prudentiae aurum in luto quaerere.»19

Idem super LXXVII psalmum, de inscriptione tituli eius, qui est huius
modi, intellectus Asaph, ait sic: «Scriptum est secundum Matthaeum: cum
LOCUTUS fuisset DOMINUS IN PARABOLIS et illi non intelligerent et cetera;
haec inquit facta sunt UT IMPLERETUR QUOD SCRIPTUM EST PER ISAIAM

17 Die nun folgenden Zitate aus dem Prolog zu den sieben Fragen, die an
widersprüchliche Texte zu stellen sind, beruhen, was den lateinischen Text betrifft, auf
folgender Ausgabe: Peter ABAILARD, Sic et non, A Critical Edition by Blanche B. BOYER
and Richard McKEON, The University of Chicago Preß, Chicago and London, 1976,
prologus S. 89—104, quaestio I S.113 (dazwischen «ex decretis Gelasii papae de libris
autenticis», zur Frage, auf welche Bücher man sich stützen dürfe und welche häretisch
seien). Zugänglicher ist vielleicht die Ausgabe von MlGNE, Patrologia Latina\ Petrus
ABAELARDUS, Opera, pars III, v, prologus in Sic et non; PL 178, 1339—1349. Die
Ubersetzung entstand im Rahmen einer Diskussionsgruppe des Forschungsprojekts
Historische Hermeneutik des Schweizerischen Nationalfonds (Publikation in Vorbereitung).

Teile des Prologs (§ 1-7; § 12-14; § 20-22; § 23; § 34; § 37; § 41-51; § 54-55;
§ 68-70; § 79-83; § 95-101) sind bereits übersetzt in: Geschichte der Philosophie in
Text und Darstellung, Band 2, Mittelalter, Hg.: Kurt FLASCH, Stuttgart, Philipp Reclam

jun., 1982, 262-269. Diese Ubersetzung wurde zur Uberprüfung herangezogen.
18 Dieses (das Folgende) müssen wir sorgsam im Auge behalten, wenn uns in

Aussagen der Heiligen einige Widersprüchlichkeiten oder Unwahrheiten entgegentreten,
damit wir nicht irregehen wegen falscher Uberschrift oder eines verderbten Textes.
Einige Apokryphen (d.h. später verfaßte Texte) wurden nämlich mit Heiligennamen
betitelt, um ihnen Autorität zu verschaffen, und einiges ist auch selbst in den Schriften
der göttlichen Testamente durch Fehler der Schreiber verdorben.

19 Daher ermahnt uns der sehr treue Schriftsteller und wahrhaftige Interpret
Hieronymus, an Laetus über die Belehrung der Tochter (Hier., Epist. [ad Laetam] 107, 12):
«Sie soll alle Apokryphen meiden; und wenn sie diese nicht um der Wahrheit der
Lehren, sondern um der Verehrung der Zeichen willen lesen möchte, soll sie wissen,
daß sie nicht von denen sind, die im Titel angegeben werden, und daß man sehr
vorsichtig sein muß, wenn man Gold im Lehm sucht.»



Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non 491

PROPHETAM: APERIAM IN PARABOLIS OS MEUM. Evangelia usque hodie ita
habent. Hoc Isaias non loquitur, sed Asaph.»20

Item: «Ergo simpliciter dicamus, quomodo scriptum est in Matthaeo et
Iohanne, quod Dominus hora sexta crucifixus sit, in Marco quidem hora
tertia; error scriptorum fuit, et in Marco hora sexta scriptum fuit; sed

multi pro episomo graeco putaverunt esse gamma, sicut ibi error fuit
scriptorum, ut pro Asaph Isaiam scriberent.

Seimus enim quia plurima ecclesia de imperitis congregata fuit gentilibus.
Cum ergo legerent in evangelio: <Ut impleretur quod scriptum est in
Asaph propheta), ille qui primus scribebat evangelium coepit dicere: Quis
est iste Asaph propheta? Non erat notus in populo. Et quid fecit? Ut er-
rorem emendaret, fecit errorem.
Dicamus aliquid simile in alio loco secundum Matthaeum: <Retulit, inquit,
XXX argenteos pretium appretiati, sicut scriptum est in Ieremia
propheta). In Ieremia hoc penitus invenire non possumus, sed in Zacha-
ria. Videtis ergo quia et hic error fuit sicut ibi.»21

Abaelards Warnung vor Schreibfehlern (Gamma T 3; Digamma F 6) und
vor falschen Zuschreibungen — falschen Autornamen und Titeln — erinnert
uns heute an Spinozas Schrift über die Schwierigkeiten einer wahren
Bibelwissenschaft22, an einen Text also, der die Entwicklung der modernen, historischkritisch

ausgerichteten und philologisch bewanderten Theologie entscheidend

20 Derselbe über den 72. Psalm, über dessen Titel, der lautet: «von Asaph»; über
den spricht er so (Hier., Tractatus sive Homiliae in Psalmos; Ps. 77): «Bei Matthäus steht
(Matth. 13,34-35, zu Psalm 78,2): <Als der Herr in Gleichnissen sprach) und jene nicht
verstanden usw.; dies sei geschehen, (damit erfüllt werde, was bei dem Propheten
Jesaia geschrieben steht: Ich will meinen Mund auftun in Gleichnissen). In den Evangelien

steht das bis heute so. Das spricht aber nicht Jesaia, sondern Asaph.»
21 Ebenso (Hier., Tractatus sive Homiliae in Psalmos-, Ps. 77; Fortsetzung): «Daher

wollen wir auf einfache Weise sagen, wie es kam, daß bei Matthäus und Johannes
steht, der Herr sei in der sechsten Stunde gekreuzigt worden, bei Markus aber in der
dritten Stunde; das war ein Fehler der Schreiber; aber viele hielten das griechische
Zeichen für ein Gamma; es handelt sich hier um einen Fehler der Schreiber, wie wenn sie

für Asaph Jesaia schreiben würden.
Wir wissen ja, daß die Kirche größtenteils aus unerfahrenen Heiden gebildet

wurde. Als diese aber im Evangelium lasen: (Damit erfüllt werde, was bei dem
Propheten Asaph steht), begann jener, der als erster das Evangelium abschrieb, zu sagen:
Wer ist dieser Prophet Asaph? Er war nicht bekannt im Volk. Und was hat er
gemacht? Um einen Fehler auszumerzen, machte er einen Fehler.

Etwas ähnliches möchten wir zu einer anderen Matthäusstelle sagen (Matth. 27, 9):
(Er hat die dreißig Silberlinge genommen, den Preis für den Verkauften, wie es
geschrieben steht beim Propheten Jeremia). Bei Jeremia finden wir das jedoch nicht, dafür

bei Zacharia (Zacch. 11,13). Ihr seht also, daß hier ein Fehler war wie dort.»
22 Baruch DE SPINOZA Theologisch-politischer Traktat, Siebtes Kapitel, Von der

Auslegung der Schrift; in: Opera, Werke, lat. und dt., Hgg.: Günter GAWLICK/Fried-
rich NlEWÖHNER, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 1967-1979 (2 Bände);

Bd. 1: Tractatus theologico-politicus, 1979, 228—277.



492 Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non

förderte. Abaelard vermochte in diesem Punkt weit weniger zu bewirken als

Spinoza einige Jahrhunderte später.

Frage 2 (S. 92, Zeile 86 — S. 93, Zeile 96): Wurden sie später widerrufen?
Nec illud minus attendendum esse arbitror, utrum talia sint ea quae de

scriptis sanctorum proferuntur, quae vel ab ipsis alibi retractata sint et,
cognita postmodum veritate, correcta, sicut in plerisque beatus Augustinus

egit; aut magis secundum aliorum opinionem quam secundum pro-
priam dixerint sententiam, sicut in plerisque Ecclesiastes dissonas diver-
sorum inducit sententias, imo et tumultuator interpretatur, beato in quarto

Dialogorum attestante Gregorio; aut sub quaestione potius reliquerunt
ea inquirentes quam certa definitione terminarent, sicut praedictus venera-
bilis doctor Augustinus in editione super Genesin Ad Litteram se fecisse

perhibet, ita de hoc opere in primo Retractationum suarum commemo-
rans, «In quo opere» inquit «plura quaesita quam inventa sunt, et eorum
quae inventa sunt, pauciora firmata, cetera vero ita posita velut adhuc re-
quirenda sint.»23

Frage 3 (S. 89, Zeile 11—14): Besteht ein Mißverständnis aufgrund von Homonymie

oder Synonymie?
Ad quam nos maxime pervenire impedit inusitatus locutionis modus ac

plerumque earundem vocum significatio diversa, cum modo in hac modo
in ilia significatione vox eadem sit posita. Quippe quemadmodum in sensu

suo, ita et in verbis suis unusquisque abundat.24

Frage 4 (S. 96, Zeile 177—180): Absicht? Sprechakt? Illokutionstyp?
Diligenter et illud discutiendum est, cum de eodem diversa dicuntur, quid
ad praecepti coartationem, quid ad indulgentiae remissionem vel ad per-

23 Ich bin auch der Ansicht, daß man sehr darauf achten müsse, ob es sich um
Aussprüche aus den Schriften der Heiligen handle, die von ihnen selbst anderswo
widerrufen und, nachdem sie die Wahrheit erkannt haben, korrigiert worden sind, wie es

der selige Augustin in vielen Schriften hielt (cf. Augustin, Retractationes\ Widerrufe),
oder ob sie eher gemäß der Meinung anderer als gemäß der eigenen reden, wie oft das

Buch Ecclesiastes widersprüchliche Sätze verschiedener Leute anführt, was Gregor im
vierten Dialog (cf. Greg. Magn., Dial. IV, 4) darlegt (und der Schreiber des Buches
wird auch tatsächlich als Unruhestifter angesehen); oder ob sie die Fragenden eher
unter der Frage zurückließen, als die Frage mit einer sicheren Definition zu beenden,
wie der erwähnte verehrungswürdige Lehrer Augustin in seinem Werk «über die Genesis

Wort für Wort» zu tun angibt (Aug., Retract. II, xxiv, 1). An dieses Werk erinnert er
sich im ersten Buch seiner Widerrufe so: «In diesem Werk ist mehr gefragt als
gefunden worden, und von dem, was gefunden wurde, noch weniger gesichert, das übrige
so Gesetzte ist noch zu erforschen.»

24 Am meisten hindert uns die unübliche Sprechweise daran, zu diesem Verständnis

zu gelangen; und meist gehört zu denselben Ausdrücken verschiedene Bedeutung,
da bald in dieser, bald in jener Bedeutung derselbe Ausdruck gesetzt ist. Jeder bringt
also Überfluß sowohl in seinem Sinn als auch in seinen Wörtern.



Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non 493

fectionis exhortationem intendatur, ut secundum intentionum diversita-
tem adversitatis quaeramus remedium.25

Frage 5 (S. 96, Zeile 182—184): Zeitumstände? Kotext?
Distinguenda quoque tempora sunt et dispensationum causae, quia saepe
quod uno tempore est concessum alio reperitur prohibitum; et quod ad ri-
gorem saepius praecipitur ex dispensatione nonnunquam temperatur.26

Frage 6 (S. 96, Zeile 184-187): Sprachentwicklung? Kontext?
Haec autem in institutionibus ecclesiasticorum decretorum vel canonum
maxime distingui necesse est. Facilis autem plerumque controversiarum
solutio reperietur si eadem verba in diversis significationibus a diversis
auctoribus posita defendere poterimus.27

Frage 7 (S. 96, Zeile 188—191): Welche kirchliche Autorität steht den Autoren
zu?

His omnibus praedictis modis solvere controversias in scriptis sanctorum
diligens lector attentabit. Quod si forte adeo manifesta sit controversia ut
nulla possit absolvi ratione, conferendae sunt auctoritates, et quae potioris
est testimonii et maioris confirmationis potissimum retinenda.28

Der Prolog

Abaelard stürzt sich gleich zu Beginn des Prologs in médias res und setzt
mehrfach grundlegende Motive ein, die öfters wiederkehren werden:
— die Bedeutung von Perspektiven (secundum, iuxta, insofern). Man könne
auch die Worte der Heiligen «nicht nur von der einen, sondern auch von der
andern Seite» betrachten.
— die Aufforderung zu eigenem Urteil. Es sei «nicht unbesonnen, jene zu
beurteilen, durch die die Welt selbst beurteilt wird.»

25 Man muß auch sorgfältig auseinanderdröseln, ob von derselben Sache Verschiedenes

gesagt wird, je nachdem, ob etwas gedacht ist als Vorschrift, als Sündennachlaß
durch Nachsicht oder als Aufforderung zur Vollkommenheit, so daß wir gemäß der
Verschiedenheit der Absichten ein Heilmittel gegen den Widerspruch finden.

26 Auch die Zeiten sind zu unterscheiden und die Gründe der Befreiungen, weil oft
etwas, was zu einer Zeit erlaubt ist, in einer anderen Zeit verboten gefunden wird, und
was in der Regel rigoros vorgeschrieben ist, wird zuweilen durch eine Befreiung gemildert.

27 Dies aber ist bei den Kirchengesetzen und Canones besonders zu unterscheiden.
Leicht wird nämlich meist die Lösung der Kontroversen gefunden, wenn wir darlegen
können, daß dieselben Worte in verschiedenen Bedeutungen von verschiedenen Autoren

verwendet wurden.
28 Auf alle diese vorerwähnten Weisen wird der sorgfältige Leser versuchen, die

Widersprüche in den Schriften der Heiligen aufzulösen. Wenn sich aber vielleicht ein

Widerspruch zeigt, den er auf keine Weise lösen kann, sind die Autoritäten zu vergleichen,

und jene, die als Zeugnis kräftiger und durch höhere Bestätigung am mächtigsten
wirkt, ist zu behalten.



494 Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non

— die Warnung vor voreiligem Deuten. Wir sollten «eher von unserer Dummheit

ausgehen» als an der Inspiration der Schreiber zweifeln.
— die Notwendigkeit der Einfühlung in den Geist des Schreibers (bzw. den

Heiligen Geist, der den Schreiber inspirierte). «Was Wunder, wenn uns das

Verständnis fehlt, wenn uns jener Geist fehlt.»
Zwar betont Abaelard schon am Anfang des Prologs die Berechtigung

einer Beurteilung der Richter, doch beschwichtigt er allfällige Einwände im
voraus: «Jedoch wollen wir nicht annehmen, daß jene als Lügner zu betrachten
oder als Irrende zu verachten seien, von denen der Herr gesagt hat: <Wer euch
hört, hört mich, wer euch verachtet, verachtet mich»»
Der gesamte Prolog läßt sich thematisch in folgende Abschnitte gliedern:

- Mut und Demut sind gefordert beim Deuten.

- Homonymie und Synonymie können zu Mißverständnissen führen.

- Die Bemühung um publikumsadäquate Rede kann einen Text prägen. Um
die Verständlichkeit zu erhöhen, erlauben sich gewisse Autoren unpräzise
Darstellungen, ja schon fast Fehler.
— Es erfolgt eine erneute Warnung vor voreiligem Deuten.
— Abaelard begründet die philologische Vorsicht und bringt Beispiele von
Fehldeutungen.

- Darauf folgt ein Schluß a fortiori: Wenn es schon Schreibfehler in den

Evangelien gibt, um wie viel mehr bei den Kirchenvätern!
— Abaelard geht auf Textarten ein, die nicht ohne weiteres als Autorität
anzuführen sind.

Das eine Thema: die Fragwürdigkeit von Texten und die daraus folgende
Schwierigkeit des Deutens, wird im Grunde nie verlassen. Der Text wirkt eher
kreisend als fortschreitend; mit seinen vielen Wiederaufnahmen von Gedanken

hat er fast etwas Beschwörendes.
Abaelard betont - immer mit langen Zitaten — nachdrücklich den Vorrang

des gründlichen Sinnverständnisses über ein oberflächliches Wortverständnis
und einen geschliffenen, aber das tiefere Verständnis erschwerenden Stil. Er
fordert zur Demut beim Deuten auf: Man gehe nicht allzu leichtfertig über den
wörtlichen Sinn hinweg, als ob dieser selbstverständlich zur Verfügung stünde!

Fehlendes Verstehen solle man nicht gleich als Unklarheit des Textes
anschauen und eigenmächtig deutend ausbessern, sondern zuerst nach möglichen

Erklärungen suchen, die den Text verständlicher erscheinen ließen. Solche

Erklärungsmöglichkeiten werden daraufhin anhand verschiedener Beispiele

von Fehldeutungen aufgeführt.
Ein Merkmal dieses Prologs ist seine sozusagen spiralförmige Struktur.

Immer wieder kommt Abaelard auf einer neuen Ebene an denselben Punkt
zurück; hier zum bereits erfolgten und ausgiebig begründeten Aufruf zur Demut
beim Deuten.

Daß es Textverderbnisse in der Bibel gibt, müßte an sich sehr beunruhigen

- wie soll noch unbefangen mittels der Bibel argumentiert werden, wenn der
Text nicht feststeht! Doch Abaelards Argumentation zielt ganz auf den in
diesem Zusammenhang leicht absurden A-Fortiori-Schluß hin, daß dann umso
mehr auch bei den Kirchenvätern mit solchen Problemen gerechnet werden



Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non 495

müsse. Genau genommen wird mit dem Hinweis auf die Schwächen des

Bibeltextes den Patres, die sich doch so stark auf die Bibel (bzw. auf das, was
jeweils als Kanon galt) berufen, gewissermaßen der Boden entzogen.

Abaelard erzählt jedoch damit keineswegs Neues. Nur faßte man das
Problem normalerweise als Herausforderung auf, es durch gelungene Deutungen
möglichst vollständig wieder einzuebnen. Augustin selbst ist dabei Vorbild: In
De consensu evangelistarum geht es um die Verwechslung von Jeremia und Za-
charia (cf. Abaelards Bericht darüber auf S. 92, Zeile 77, Zitat zu Frage 1 in
Abaelards Fragestrategie). Augustin nun erklärt diese Verwechslung so, daß

Gott, der doch den Schreiber inspiriert habe, mit dem Zulassen des Fehlers
bestimmt etwas ausdrücken wolle — nämlich, daß der Frage, ob es sich nun um
ein Zitat von Jeremia oder von Zacharia handle, keine Bedeutung zukomme,
da ja alle vom einen Geist inspiriert seien. Ein etwas zirkulärer Schluß, aber
das störte offenbar wenig Abaelard jedoch schlägt als ultima ratio nicht das

Deuten um jeden Preis vor, sondern schlicht, daß wir «bekennen, daß wir
nicht verstehen».

Textarten mit bedingter Autorität, etwa gewisse Arten von Fremdrede, dürfen

laut Abaelard nicht unbesehen als wahr gelten:

- Widerrufene Sätze. Berühmtestes Beispiel: Augustin mit seinen Retractatio-
nes. Abaelard fügt sie dem hier vorliegenden Werk bei und betont, im Sic et

non seien keine widerrufenen Sätze enthalten.

- Zitate, Referat anderer Meinungen. Beispiel: das Buch Ecclesiastes, in dem
nach Gregor «widersprüchliche Sätze verschiedener Leute» enthalten seien.

- Vermutungen, offene Fragen. Beispiel: Augustin über die Genesis.

- Kompilationen. Beispiel: Kommentatoren überlieferten nach Hieronymus
auch Häretisches, damit den Lesern «nichts Altes entginge».

Die Prinzipien «Nichts soll verloren gehen» und «Fülle ist gut» prägen die

gesamte hermeneutische Literatur des Mittelalters. Auch Irrtümer werden
daher weiter überliefert, und aus einem losgelösten Zitat ist nicht immer
erkennbar, wie der jeweilige Autor zum Referierten steht. Diese Beobachtung
müßte eigentlich genügen, um jede Argumentation aufgrund von Autoritäten-
Zitaten fragwürdig zu machen - doch Abaelard selbst zitiert hierzu nur Hieronymus

(was im Grunde unter denselben Problemkomplex fällt) und läßt die
Sache auf sich bewenden.

In der Folge bleibt Abaelard bei seinem Thema — mit Variationen: Er
thematisiert das argumentum ad hominem, die dienliche Lüge um der Verständlichkeit

willen, und verweist darauf, daß allzu einfach formulierte Sprache zu
Irrtümern verführen kann und daß sich Sinnestäuschungen auf das Reden
auswirken. Sein Stil wirkt nun manchmal sehr schulmäßig, doch Abaelard
gewinnt der gelehrt wirkenden und anerkannten Manie der distinctiones, der
Unterscheidungen, eine raffinierte assoziative Brücke zu einem brisanten Thema
ab: Der historische Rückblick auf die Kirchengeschichte vermag die Entschei-

29 AUGUSTIN, De consensu evangelistarum III, vii, 30; CSEL 43, 305—307 (Corpus
Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, ed. Weihrich, 1904)/PL 34, 1175 (Patrologia
Latina, ed. Migne).



496 Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non

düngen der zeitgenössischen Kirche sehr oft zu relativieren. Abaelard verweist
auf unterschiedliche Erlasse je nach Zeitumständen, z.B. auf die Vielweiberei
im Alten Testament und auf die historische semantische Entwicklung.

Nach der Aufzählung der verschiedenen Methoden zur Entschärfung von
Widersprüchen wird auch der kritische Fall behandelt: Wenn keine philologische

Lösung in Sicht ist, gilt die (bessere) Autorität.
Hier, am Ende der Philologie, tritt die «pragmatische Diskursbegrenzung»

(Hermann Lübbe) in Kraft: Das Reden und die Unsicherheit finden ein Ende
durch die reale Welt, in diesem Fall durch die Macht der Kirche, gegen deren
Verdikt Abaelard immer wieder in seinem Leben ankämpfen mußte.

Noch einmal bekräftigt Abaelard die Autorität der kanonischen Schriften
— seine nun bereits bekannte Beschwichtigungsstrategie, bevor er neu ausgreift
mit einem Hieronymus-Zitat, das genau diese Autorität kanonischer Schriften
problematisiert.

Es kommt nun gewissermaßen zum Dammbruch: Wenn man bei kanonischen

Schriften einmal einen Irrtum («das war nur der Geist des Schreibers»)
zugegeben hat, gibt es kein Halten mehr. Das Aufzeigen einer «dienlichen Lüge»

oder Gefälligkeitslüge führt alles auf ein argumentum ad hominem zurück:
Der Text zeigt dann nicht mehr Wahrheit an sich, sondern das, was der
Schreibende als Wahrheit darstellen will.

Abaelard sagt nicht direkt, in den Heiligen Schriften kämen Lügen vor; er
zitiert nur Augustins Sorge wegen dieses Befunds. Offen bleibt hier, ob die

Lüge als (scheinbare Lüge) wegzuinterpretieren sei oder tatsächlich bestehe.
Darum geht es hier auch nicht: Wichtig ist nur, daß die Frage nach Unwahrheiten

in der Schrift ins Blickfeld gerückt wird.

Absicherung

Im Folgenden scheint Abaelard, der nun wieder selbst das Wort ergreift, zwar
beim Thema zu bleiben; doch statt sich, wie die meisten vor und nach ihm,
gleich auf die sofortige Abschaffung des Problems durch Weginterpretieren zu
konzentrieren, geht er stillschweigend weiter. Wir sollten selbst denken statt
blind nachfolgen, rate uns Hieronymus - und gleich darauf gibt Abaelard das

Wort an Hieronymus ab. Einen besseren Anwalt als ihn konnte er in dieser
Sache kaum finden - oder anders gesagt: Abaelard ist virtuos in der Auswahl
seiner Zitate.

Die Notwendigkeit des dijudicare, des kritischen Lesens und Beurteilens
der Texte, wird dadurch begründet, daß es keine neuere hundertprozentige
Autorität geben könne, nachdem Gottes Wort erst einmal in der Heiligen
Schrift für alle Zeiten festgehalten worden sei. Der Unterschied zwischen
kanonischen und anderen Texten, den Abaelard vorher nicht speziell betonte,
wird so zum zentralen Thema. Die Autorität eines Textes, die Stellung, die
ihm die Kirche einräumt, ist entscheidend (dies entspricht Frage 7 der
beschriebenen Fragestrategie).



Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non 497

Abaelard brachte geschickt das Lob des kritischen Denkens mit den
Anforderungen seiner Zeit in Einklang. Das war nicht ganz einfach.30 Immerhin
war Abaelards größter Widersacher und Zeitgenosse Bernhard von Clairvaux,
dessen mystische Betrachtungen, etwa über das Eingehen der bräutlichen
Seele zu Gott, jeder intellektuellen Spekulation und jeder textkritischen
Betrachtungsweise von Bibelworten fern lagen. Der Streit zwischen Abaelard
und Bernhard ist nicht gerade erbaulich. So bemerkte Abaelard süffisant, die
Gnade eines scharfen Geistes gebe Gott halt nicht allen, und wer sie nicht
besitze, könne sie nicht lernen — eine üble Spitze gegen Bernhard, der sich doch
so sehr in Gottes Gnade fühlte, daß er mit durchschlagendem Erfolg zum
Kreuzzug gegen die Ungläubigen aufrufen konnte. Bernhard seinerseits bat
die Kurie inständig, Abaelard doch endlich zum Schweigen zu bringen. Ein
Redeverbot war das Ziel, und dies bedeutete für den großen Redner Abaelard
wirklich das Ende.

Abaelard läßt sich immer wieder die Bestätigung der kanonischen Schriften

angelegen sein: «Das [eine kritische Bemerkung des Hieronymus] ist aber
über die Kommentatoren gesagt, nicht über die kanonischen Schriften, denen
unzweifelhafter Glaube gebührt.» Nach all den vorangegangenen Autoritäten-
Zitaten über die Problematik der Glaubwürdigkeit von Autoritäten und die
Zweifelhaftigkeit von Schriftstellen fällt es heute schwer, ein solches
eingeschobenes Sätzchen nicht als quasi juristische Absicherung zu lesen. Durch das,

was vor und nach dieser Aussage geschrieben steht, verführt Abaelard seine
Leser schon fast dazu, sie eben doch anzuzweifeln.

Meine moderne, quasi immanente Analysemethode, ein «Sousentendu», ein
untergründig Mitgemeintes aufgrund des Textzusammenhangs dingfest zu
machen, ja den Ko- und Kontext bei der Erschließung des Sinns einer Textstelle
überhaupt zu berücksichtigen, gehört noch kaum zum hermeneutischen
Repertoire von Abaelards Widersachern (sie gehört aber zu den von Abaelard in
diesem Prolog propagierten Methoden!). Abaelard konnte also zuversichtlich
sein, daß man ihn darauf nicht behaften würde - und so war es auch: Immer
wieder wurde sein Werk angegriffen, immer wieder wurde er von Neidern, die
nach seinen Schwachstellen suchten, vertrieben. Aber das Sic et non entging
jeder Anklage wegen mangelnder Rechtmäßigkeit. Im Gegenteil: Begeistert
verwendete man seine Methode, die sich so betont auf Autoritäten abstützte,
hielt sich an den wörtlichen Sinn seines Prologs und ging daran, alle Fragen
auf die «beste Autorität» zurückzuführen. Die unbehaglichen Zwischentöne
wurden ignoriert; sie wurden nur so weit wahrgenommen, daß man zwar die
Methode übernahm, den Text selbst aber einer gewissen Unernsthaftigkeit
verdächtigte und für des Vergessens würdig hielt.

30 Cf. L. M. DE RIJK, Peter Abälard (1079-1142): Meister und Opfer des Scharfsinns.

In: Rudolf THOMAS (Hg.): Petrus Abaelardus (1079-1142), Person, Werk und
Wirkung. Trier, Paulinus-Verlag, 1980 (Trierer theologische Studien 38), 125—138.



498 Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non

Der Schluß des Prologs

Nachdem Abaelard raffiniert mit allen Mitteln der rhetorisch geschickten
Zitatauswahl diffuse Zweifel an allem Geschriebenen geweckt und jeweils gleich
wieder zu seiner Sicherheit verwischt hat, ist nun im Prolog der Boden vorbereitet

für Abaelards Schlußwort und Programm. Selbst fragen, selbst denken!
Uber uns Kommentatoren urteilt die Nachwelt, und wir dürfen über unsere
Vorgänger urteilen.

Aber man kann den Schluß des Prologs natürlich auch ganz anders
verstehen (und so ist er auch verstanden worden): Schon Augustin und Hieronymus

haben auf Widersprüchlichkeiten aufmerksam gemacht; also ist das
Aufdecken von Widersprüchen an sich nicht häretisch. Und Abaelard betont die

unangreifbare Autorität der Schrift; also sind die Widersprüchlichkeiten nichts
anderes als eine Herausforderung für den Geist, sie aufzulösen. Dies Letztere,
das Auflösen, betont Abaelard an dieser Stelle aber gerade nicht!

His autem praelibatis placet, ut instituimus, diversa sanctorum patrum
dicta colligere, quae nostrae occurrerint memoriae aliquam ex dissonantia

quam habere videntur quaestionem contrahentia, quae teneros lectores ad
maximum inquirendae veritatis exercitium provocent et acutiores ex in-
quisitione reddant.31

Haec quippe prima sapientiae clavis definitur assidua scilicet seu frequens
interrogatio; ad quam quidem toto desiderio arripiendam philosophus ille
omnium perspicacissimus Aristoteles in praedicamento Ad Aliquid studi-
osos adhortatur dicens, «Fortasse autem difficile est de huiusmodi rebus
confidenter declarare nisi saepe pertractata sint. Dubitare autem de singulis

non erit inutile.»32

Dubitando quippe ad inquisitionem venimus; inquirendo veritatem perci-
pimus. Iuxta quod et Veritas ipsa «Quaerite» inquit «et invenietis, pulsate
et aperietur vobis.»33

31 Nachdem wir dies vorausgeschickt haben, ist es erlaubt (wie wir uns vorgenommen

haben), jene verschiedenen Aussprüche der Väter zu sammeln, die unserer
Erinnerung einfallen als solche, die durch den Widerspruch, den sie zu enthalten scheinen,
eine Frage an sich ziehen; sie sollen die jugendlichen Leser zu größter Übung im Fragen

nach der Wahrheit provozieren und durch dieses Fragen scharfsinniger werden
lassen.

32 Denn dies wird als erster Schlüssel zur Weisheit ausgemacht: hartnäckiges und
häufiges Fragen. Zu diesem ermahnt die Studierenden jener Philosoph, der klarsichtigste

von allen, Aristoteles, im <Ad Aliquid) (Boethius, In Categorias Aristotelis II):
«Vielleicht ist es aber schwierig, von diesen Dingen etwas verbindlich auszusagen,
wenn sie nicht oft aufmerksam geprüft worden sind. Es wird nicht unnütz sein, sie im
Einzelnen anzuzweifeln.»

33 Denn durch Zweifeln kommen wir zum Fragen, durch das Fragen erfassen wir
die Wahrheit. Daher spricht auch die Wahrheit selbst (Matth. 7,7): «Suchet, so werdet
ihr finden; klopfet an, so wird euch aufgetan.»



Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non 499

Quae nos etiam proprio exemplo moraliter instruens, circa duodecimum
aetatis suae annum sedens et interrogans in medio doctorum inveniri vo-
luit, primum discipuii nobis formam per interrogationem exhibens quam
magistri per praedicationem, cum sit tarnen ipsa Dei plena ac perfecta sa-
pientia.34

Cum autem aliqua scripturarum inducuntur dicta, tanto amplius lectorem
excitant et ad inquirendam veritatem alliciunt, quanto magis Scripturae
ipsius commendatur auctoritas.35

Unde placuit nobis huic operi nostro, quod ex sanctorum dictis compila-
vimus in unum volumen congregatis, decretum illud Gelasii papae de au-
thenticis libris praescribere, quo videlicet sciatur nihil nos hic ex apoc-
ryphis induxisse.36

Excerpta etiam Retractationum beati Augustini adiunximus, ex quibus ap-
pareat nihil hie ex his quae ipse retractando correxerit, positum esse.

Explicit prologus.37

[•••]

Incipiunt sententiae collectae ab eodem, quae contrariae videntur. Pro qua
contrarietate hanc collectionem sententiarum ipse Sic et non appellavit.38

Zuerst kommt die Frage des Schülers, dann erst die Predigt des Lehrers.
«Durch Zweifeln kommen wir aber zum Fragen, durch das Fragen erfassen
wir die Wahrheit.» Und nun allegorisiert Abaelard zum ersten und einzigen

34 Sie hat uns auch mit ihrem eigenen Beispiel moralisch belehrt, als sie etwa mit
zwölf Jahren in der Mitte der Lehrer sitzend und fragend gefunden werden wollte,
indem sie uns zuerst die Gestalt des Schülers durch die Frage zeigte, dann erst die
Gestalt des Lehrers durch die Predigt, während sie dennoch die volle und perfekte Weisheit

Gottes selbst ist.
35 Wenn nun einige Aussagen aus den Schriften angeführt werden, so werden sie

den Leser umso mehr anregen und zur Frage nach der Wahrheit verlocken, je höher
die Autorität der Schrift steht.

36 Daher haben wir beschlossen, diesem unserem Werk, das wir aus den Aussprüchen

der Heiligen kompiliert und in einem Band zusammengefügt haben, das bekannte
Dekret des Papstes Gelasius über die authentischen Schriften voranzustellen {Sic et

non, Critical Edition, S. 105—112), damit man nämlich wisse, daß wir hier nichts aus
den Apokryphen angeführt haben.

37 Wir haben auch Auszüge aus den Widerrufen des seligen Augustin beigefügt, aus
denen sichtbar wird, daß hier nichts zitiert wird, was er selbst widerrufend korrigiert
hat (S. 529-574). Damit ist der Prolog zu Ende.

[Es folgt das Decretum Gelasianum, ein Text, der im 6. Jh. redigiert wurde und ein
Dekret enthält über die Anerkennung der Schriften von Kirchenvätern und über die

Verwerfung apokrypher oder häretischer Werke. Das Decretum Gelasianum beinhaltet
Listen kanonischer, apokrypher und häretischer Schriften. Cf. DENZINGER/HÜNER-
MANN, Enchiridion, 37. Aufl., Nr. 353/4.].

38 Hier (S. 113) beginnen Zitate, die gesammelt wurden, weil sie widersprüchlich
scheinen. Wegen dieser Widersprüchlichkeit hat er selbst (Abaelard) diese Sammlung
Ja und Nein - Sic et non — genannt.



500 Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non

Mal — selbstverständlich und ohne es explizit auszusprechen wird die Wahrheit

mit Jesus gleichgesetzt: Jesus, der immer schon Wahrheit ist, aber doch
auch fragend Wahrheit sucht.

Abaelard mußte sich nach seinem unerhörten Lob des Zweifels unbedingt
wieder auf den Boden des Bekannten und Anerkannten begeben und seine
Ansicht mit einer Bibelstelle und möglichst auch einer erbaulichen Auslegung
begründen. Da beim Allegorisieren von Bibelstellen kaum Einschränkungen
galten - Hauptsache, das Ergebnis ist erbaulich und der Weg einigermaßen
originell —, mußte Abaelard nicht mit großer Skepsis rechnen. Solche
Argumentationen wurden stets gebraucht, um den vorher dargelegten Lehrsatz zu
begründen. Dieser Vorgang findet auch hier statt, in aller Form — und mit dieser

Form verwischt Abaelard ein wenig die Tatsache, daß ein Lehrsatz wie
«Erst das Fragen führt zur Wahrheit» dem blinden Glauben eigentlich diametral

entgegengesetzt ist und viel eher zu freiem philosophischem Spiel als zur
Anerkennung kirchlicher Autorität führen müßte. Abaelard entwirft hier quasi
eine spirituelle Kampfbahn, in der zu bestehen unmöglich ist, wenn man der
alten mönchischen Tugend des Gehorsams verpflichtet ist.

Die textkritische Ausrichtung dieses Prologs ist für das elfte Jahrhundert
höchst erstaunlich. Abaelard legt hier den Schlußakzent auf das freie, fragende,

kritische Denken. Doch auch die «pragmatische Diskursbegrenzung» (wie
erwähnt ein Begriff von Hermann Lübbe) wird von Abaelard scharf
hervorgehoben. Was letztlich für die Deutung den Ausschlag gibt, ist die Macht in
der realen Welt, also in Abaelards Fall die kirchliche Autorität. Abaelard rückt
nun diese Autorität so sehr in den Vordergrund, er sagt so deutlich, der Kurie
käme das letzte Wort bei der Festlegung der Wahrheit zu, daß es recht schwer
fällt, in all dieser Betonung keine Kritik an der möglichen Willkürlichkeit
solcher Wahrheits-Festlegungen herauszuhören.

Solche Kritik muß jedoch als geradezu jenseits des damaligen Denkhorizonts

angesehen werden. Wenn sie Abaelard hätte durchscheinen lassen wollen,

wäre das höchst erklärungsbedürftig. Der Prolog zum Sic et non liefert nun
aber tatsächlich solche Erklärungen. Immer wieder betont Abaelard die

Irrtumsanfälligkeit aller Schreiber, auch der scheinbar verläßlichsten — und das

meist nicht mit eigenen Worten, sondern gestützt auf Hieronymus, den
hochverehrten Ubersetzer der Vulgata, der im ganzen Mittelalter verbreitetsten
lateinischen Bibel, und auf Augustin, wohl den meistzitierten und -geachteten
Kirchenvater überhaupt. Auch Cicero und Gregor den Großen zitiert Abaelard;

beide sind außerordentlich anerkannte Autoritäten.
Daß Abaelard so oft Augustin und Hieronymus zitiert, hat wohl nicht nur

mit deren unbestrittener Autorität zu tun, sondern auch mit seiner persönlichen

Vorliebe für dialogische Dispute — wie sie eben zwischen Augustin und
Hieronymus (nicht immer gerade im freundschaftlichsten Tonfall) ausgiebig
stattfanden. Es fällt auf, daß Zitate nicht einfach nur als Stütze des selbst
Gesagten herangezogen werden. Der Prolog ist nicht mehr verständlich, wenn
man die Zitate ausläßt. Abaelard redet buchstäblich mit den Worten der
Autoritäten; er verbirgt und schützt sich (sehr zu Recht) hinter ihnen und läßt sie

in einer kreisförmigen Bewegung immer und immer wieder auf den zentralen



Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non 501

Punkt dieses Prologs gelangen: Alles ist, alle sind möglicherweise fehlbar -
ums Selberdenken und Nachprüfen werden wir nicht herumkommen. Dem
entspricht auch die Anlage des Buches Sic et nom Pro und Kontra werden
sauber aufgelistet, als eine Schule für das Denken. Die Lösung bringt Abaelard
nicht — ihm geht es um den Prozeß des Abklärens und Nachdenkens, um die
Wahrheits findung.


	Die hermeneutischen Pinzipien in Abaelards Sic et non

