Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 3

Artikel: Die hermeneutischen Pinzipien in Abaelards Sic et non
Autor: Rizek-Pfister, Cornelia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761090

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CORNELIA RIZEK-PFISTER

Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards
Stc et non

Petrus Abaelardus (geb. 1079 bei Nantes, gest. 1142) begriindet im Vorwort
seiner Zitatensammlung Sic ef non hermeneutische Prinzipien, die erstaunlich
modern wirken. Das Sic et non listet gezielt widerspriichliche Aussagen kirch-
lich anerkannter Texte auf. Abaelards Fragestrategie zur Austiumung dieser
Widerspriiche 1i3t an historisch-kritische Forschung denken. Abaelard be-
schreibt auch manchmal Phinomene, fiir die heute ein anerkannter linguisti-
scher Fachwortschatz zur Verfiigung steht. In solchen Fillen verwende ich fiir
die nun folgende Beschreibung der Fragestrategie um der Prizision willen die
modernen Fachbegriffe. Die nachstehend formulierten Fragen lassen sich im
Prolog zwar deutlich nachweisen, erscheinen jedoch jeweils von ausfithrlichen
Beispielen begleitet und treten daher in Abaelards Text auf den ersten Blick
nicht in solcher Schirfe hervor.

Abacelards Fragestrategie

1. Ist das Zitat echt? Abaelard weist darauf hin, daB apokryphe Schriften oft
Kirchenvitern zugeschrieben wurden, um diesen Schriften groBere Autoritit
zukommen zu lassen; Versehen der Abschreiber gebe es sogar in der Heiligen
Schrift (cf. S. 91, Zeile 54 — S. 92, Zeile 78").

2. Wurde das Zitat spiter widerrufen? Abaelard verweist auf Augustins
Retractationes: Widerrufe eigener Aussagen aufgrund spiterer Einsichten (cf.
S. 92, Zeile 86 — S. 93, Zeile 96).

3. Besteht ein sprachliches MiBverstindnis aufgrund von Homonymie
oder Synonymie? Anders gesagt: Wurde einem Wort aus Versehen die falsche
Bedeutung zugeordnet, weil der Zusammenhang nicht geniigend beachtet
wurde? (Cf. S. 89, Zeile 11-14).

4. Was beabsichtigt das Zitat? Um welchen Sprechakt oder Illokutionstyp
handelt es sich?? Je nachdem werden verschiedene Aspekte derselben Sache

! Solche Stellenangaben beziehen sich in diesem Aufsatz stets auf die historisch-
kritische Ausgabe: Peter ABAILARD, Sic et Non, A Critical Edition by Blanche B.
BOYER and Richard MCKEON, The University of Chicago Pref, Chicago and London,
1976.

2 In diesem Zusammenhang lassen sich die linguistischen Fachbegriffe «Sprechakt»
und «Illokutionstyp» mit dem Wort «Absicht» {ibersetzen. Ein Handbuch fir linguisti-



Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non 485

beleuchtet — der Widerspruch 148t sich mittels «insofern» auflosen (cf. S. 96,
Zeile 177-180).

5. Wie waren die Zeitumstinde, als der Text des Zitates entstand? Wie
war der Kotext®® Was Dispense, also kirchliche Beschliisse, zu einer Zeit ge-
statteten, war zu andern Zeiten verboten (cf. S. 96, Zeile 182—-184).

6. Wie steht es mit Sprachentwicklung und Kontext? Hat das Zitat im
Laufe der Zeit eine andere Bedeutung erhalten? Abaelard weist darauf hin,
dal3 dieselben Worte von verschiedenen Autoren in unterschiedlichem Sinn
gebraucht werden (cf. S. 96, Zeile 184-187).

7. Welche kirchliche Autoritit steht dem Autor des Zitates zu? (cf. S. 96,
Zeile 188-191).

Diese Methode scheint eher zu textkritischer Forschung aufzufordern als
zur Harmonie- und Summenherstellung?, doch historisch und von der Wir-
kung her gesehen hat das Sir e# non den Paradigmenwechsel von der Kom-
mentar- zur Quaestio-Methode eingeleitet® und damit den Weg zur Scholastik
eroffnet. Wie war das moglich? Wie konstruierte Abaelard seinen Prolog, dal3

schen Fachwortschatz: Hadumod BUSSMANN: Lexikon der Sprachwissenschaft. Kro-
ner, Stuttgart, 1990.

3 Kotext: situationeller Kontext, im Unterschied zu sprachlichem Kontext (lingu-
istischer Fachwortschatz).

* Martin GRABMANN (Die Geschichte der scholastischen Methode, Bd. II, Herder,
Freiburg, 1911, Reprint Graz 1957, 205) hilt den Text nicht fiir kritisch. Er referiert
aber kurz liber die Argumente, die angefiihrt wurden, um dem Werk eine kritisch-op-
positionelle Tendenz zuzusprechen (205). Peter VON MOOS relativiert beide Positio-
nen (Geschichte als Topik, Olms, Hildesheim et al. 1988, Bd. 2, 266ff.): Abaelards Werk
sei nicht revolutionir neu, nicht auf Harmonie ausgerichtet, «Denkgymnastik» fiir eine
«frohliche Wissenschaft» des 12. Jahrhunderts (270).

5 Peter SCHULTHESS/Ruedi IMBACH (Die Philosophie im lateinischen Mittelalter.
Ein Handbuch mit einem bio-bibliographischen Repertorium. Artemis & Winkler, Zi-
rich und Diisseldorf, 1996) geben einen prignanten Uberblick iiber Abaelards Leben
und Werk (111-118). Zu dieser Frage meinen sie: «Auf diese Schrift Sic ef non sind ver-
schiedene Reaktionen moglich. Die einen feiern Abaelard als Vater der scholastischen
Methode [vgl. GRABMANN, Die Geschichte der scholastischen Methode II, wie Anm.
5, 200] und als Urheber der scholastischen guaestio disputata, obwohl schon Grabmann
darauf hingewiesen hat, dal Bernold von Konstanz und Ivo von Chartres die Sic-ez-
non-Methode praktiziert hitten [/bid. 1, 234-236]. [...] Fir andere wie z.B. Bernhard
von Clairvaux war er einer, der die Autoritit erschiitterte und den Zweifel forderte
[...]. Berticksichtigt man, daB diese Schrift keine Rolle in der Verurteilung durch Bern-
hard spielte [Abaelard wurde auf der Synode von Sens 1140 lebenslanges Stillschwei-
gen auferlegt, cf. SCHULTHESS/IMBACH, 7bid. 118], dann ist wohl die zuerst genannte
Reaktion die rezeptionsgeschichtlich bedeutendere. Zudem setzte sich die Methode
auch in konservativen Kreisen weitgehend als dialektische Methode durch, da sie allein
aus dem Dilemma ratio/ auctoritas herauszufithren vermochte: Man sah den Sinn der
Aufsuchung des Sinnes» (117). Cf. GRABMANN, Die Geschichte der scholastischen
Methode II, wie Anm. 5, 213; cf. Bernardo C. BAZAN, Les questions disputées et les
questions quodlibétiques dans les facultés de théologie, de droit et de médecine, cha-
pitre II, évolution du genre, in: Léopold GENICOT (ed.), Typologie des sources du
Moyen Age occidental 44/45 (1985), 25-31.



486 Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic ef non

dieser Text bis heute ganz unterschiedlich aufgefalt werden kann? Und wes-
halb schrieb Abaelard so umstindlich? Auf diese und andere Fragen versuche
ich hier eine Antwort zu geben.

Zum Werk Sic et non

Sic et non — Ja und Nein — heilit Abaelards Zitatensammlung, weil sie nach
gegensitzlichen Meinungen sortiert ist. Beispiele: Qwod sit credendum in Deum
solum et contra (dritte Quaestio: Dall man an Gott allein glauben solle — und
Gegenargumente) mit funf Zitaten von (Pseudo-)Augustin, vier Zitaten von
Hieronymus, drei Zitaten von Ambrosius, einem Zitat aus den Sakramenten
(das Credo); Quod peccatum Adae magnum fuerit et non (dreiundfiinfzigste Quaes-
tio: Dal} die Siinde Adams grof3 gewesen sei — und Gegenargumente) mit zwel
Zitaten von Ambrosiaster, zwel Zitaten von Augustin, einem Zitat des Pseu-
do-Hieronymus (Pelagius). Auf einen solchen Titel — der ganz wortlich eine
Quaestio, eine Frage, enthilt — folgen jeweils kommentarlos Zitate, haupt-
sachlich aus der Bibel, von den Vitern oder aus den Dekreten, die Argumente
pro und contra enthalten.

Wegen des Sic e non wurde Abaelard nicht angegriffen® — im Gegenteil:
Man verstand ihn so, daB er damit die Grundlagen fiir einen neuen, in Zu-
kunft scholastisch genannten Zugang schaffte, der von philosophischen Fragen
statt von Textstellen ausging und die Textstellen dazu verwendete, die Fragen
zu l6sen.” Die Gegentberstellung der Textstellen wurde nicht als Infragestel-
lung von deren Autoritit, sondern als Aufforderung zur Harmonisierung ver-
standen. Abaelard formuliert das auch durchaus wortlich so in seinem Prolog.
Dieser Ausraumung der Widerspriiche wandten sich die Universititen mit
vollen Kriften zu; das Werk Sic e non selbst fiel der Vergessenheit anheim;
erst 1836, nach fast 700 Jahren, wurde es von Victor Cousin wieder entdeckt.®

Die oben angefiihrten sieben Fragen aus Abaelards Prolog zum Sic ef non
bilden als Technik zum Ausriumen von Widerspriichen gewissermallen eine
Abfolge von Filtern. Irgendwo, bei einer der Fragen, wird die Ursache des Wi-
derspruchs erkennbar werden und die Wahrheit durchdringen — spitestens
dann, wenn aufgrund der kirchlichen Autoritit der Autoren entschieden wird,
wer Recht hat.

Allerdings fordert die Beantwortung dieser Fragen die Einsicht, daB3 die
widerspriichlichen Zitate aufgrund tief greifender psychologischer oder rheto-
rischer Unterschiede moglicherweise gar nicht recht vergleichbar sind. Die
Wortchen secundum, iuxta, insofern lassen keine alleinige Wahrheit auf Kosten

6 Cf. VON MOOS, Geschichte als Topik (wie Anm. 5), 266.

7 Cf. z.B. M.-D. CHENU O.P., Einfithrung zur Deutschen Thomas-Ausgabe (Das
Werk des Hl. Thomas von Aquin, 2. Erginzungsband, 1960); vor allem 154-165: Die
Technik in der Handhabung der Autorititen.

8 Cf. Peter ABAILARD, Sic et Non, A Critical Edition by Blanche B. BOYER and
Richard MCKEON (wie Anm. 1), 1.



Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic ez non 487

einer der beiden Alternativen bestehen, sondern stellen die Alternative selbst
und damit die Vorstellung einer widerspruchsfreien Wabrbeit an sich in Frage.

Grundsidtzlich ist in der mittelalterlichen Theologie aber von der An-
nahme eines consensus patrum auszugehen:’ Die eine christliche Wahrheit wur-
de, gemal3 dieser Annahme, von den verschiedenen Kirchenschriftstellern je
in threr eigenen Weise dargestellt — verschiedene Facetten des einen Juwels.
Allfillige Widerspriiche kénnen daher nur auf mangelndem tieferem Verstind-
nis beruhen; sie sind Trugbilder — in Wahrheit meinen alle dasselbe. Aufgrund
solcher Vorannahmen lieBen sich damals Bibelkommentare problemlos mit
den verschiedensten scheinbar frei assoziierten Zitaten ausschmiicken; inhalt-
liche Widerspriiche blieben normalerweise vollig aullerhalb des Blickfeldes.
Abaelards Vorgehen im Sic ef non ist also fiir seine Zeit zumindest sehr un-
gewohnlich und wurde vielleicht damals auch nicht ganz verstanden.

Die Allegorese befindet sich nicht auf der Liste von Abaelards Strategien
zur Ausraumung von Widerspriichen. Dies konnte etwas befremden, denn um
bei widersprichlichen Schriftstellen auf das Resultat diversa, sed non adversa
(verschieden, aber nicht gegensitzlich) zu kommen, ist Allegorese ublich und
dienlich'’, und in Abaelards Bibelkommentaren findet sich durchaus die tradi-

? Am 8. April 1546 (wihrend des Tridentinums) wurde folgender Konzilsbeschlufl
gefalt: «[...] um leichtfertige Geister zu ziigeln, dafl niemand wagen soll, auf eigene
Klugheit gestiitzt in Fragen des Glaubens und der Sitten, soweit sie zum Gebiude
christlicher Lehre gehoren, die heilige Schrift nach den eigenen Ansichten zu verdre-
hen und diese selbe heilige Schrift gegen jenen Sinn, den die heilige Mutter Kirche fest-
gehalten hat und festhilt, deren Aufgabe es ist, iiber den wahren Sinn und die Ausle-
gung der heiligen Schriften zu urteilen oder auch gegen die einmiitige Ubereinstim-
mung der Viter auszulegen, auch wenn diese Auslegungen zu gar keiner Zeit fiir die
Veroffentlichung bestimmt sein sollten.» (DENZINGER/HUNERMANN, Enchiridion
symbolorum [37] 1991, 498).

10 Cf. Paul MICHEL, Alieniloguium, Elemente einer Grammatik der Bildrede. Peter
Lang, Bern; Frankfurt am Main; New York; Paris, 1987 (Ziircher germanistische Stu-
dien, Bd. 3), § 534: «Das Befremden, Anstonehmen ist die auch alltagssprachlich nor-
male Ausgangssituation, die uns zwingt, das Verstehen mit Kunstmitteln herbeizufiih-
ren (§ 162).» Und § 536: «Betrachten wir zuerst den einfachsten Fall, nimlich dal} ent-
weder eine auszulegende Stelle mit einer anderen, inhaltlich verwandten in der Bibel
im Widerspruch steht oder daBl zu einem Schriftbeweis verschiedene Stellen beigezo-
gen werden konnen, die einander widersprechen. Ein solcher «désaccord, qui paraissait
exister a 'intérieur méme des Ecritures» fordert den Exegeten heraus, der gemill dem
Postulat, die Bibel enthalte nichts Widersinniges (§ 515), zu zeigen hat, daBl diese
Schriftstellen diversa, non adversa sind.» Das Zitat stammt von Henri DE LUBAC S.J.
(Exégese médiévale. Les quatre sens de I’Ecriture. 4 Binde, Paris: Aubier, 1959-1961;
Bd. I, 101). Weitere Literatur zum Thema: DERS., A propos de la formule «Diversi, sed
non adversi», in: Recherches de Science Religieuse 40, 1951/52 (Mélanges ]. Lebreton II),
27-40; ferner: Helmut MERKEL, Die Pluralitit der Evangelien als theologisches und
exegetisches Problem in der Alten Kirche, Bern, 1978. Das Problem wurde immer wie-
der behandelt; es ist an dieser Stelle nicht méglich, die Literatur zu diesem Thema um-
fassend zu zitieren. Eine sehr verstindliche Darlegung im Zusammenhang mit Abae-
lard, Thomas und der Entstehung der Scholastik findet sich zum Beispiel bei M.-D.
CHENU O.P. in seiner Einfithrung zur Deutschen Thomas-Ausgabe (wie Anm. 8; vor



488 Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic ef non

tionelle Art der Exegese, in der die Allegorese sehr wichtig ist. Diese Kom-
mentare sind jedoch eher erbaulicher Art; manche seien auf Heloises Wunsch
und fiir sie entstanden.!! Abaelards Ziel und auch sein Zielpublikum sind im
Sic et nom anders: Hier will er seinen Schilern Material fiir die Schulung des
Geistes bereitstellen (so formuliert er es am Schlufl des Prologs).

Wie gesagt, geht Abaelard statt von Bibeltexten von Sachfragen (quaestio-
nes) aus. Anders als alle Scholastiker nach thm prisentiert er jedoch keine Lo6-
sung; kommentarlos stellt er die widerspriichlichen Zitate (die auctoritates)
einander gegeniiber: als Herausforderung fur den Geist, wie er im Vorwort er-
liutert — eine Herausforderung, die damals fiir Abaelard nicht ganz ungefihr-
lich war und nach sorgfiltiger Absicherung verlangte.

Abaelard verfiigte iber eine umfassende Bildung; als Lehrer im universiti-
ren Paris war er sehr beliebt — und verhaBt.'? Es ist daher nicht unumstritten,
wie gewisse Aussagen in diesem Vorwort zu werten seien:'® Abaelard fordert
zwar explizit dazu auf, die gegensitzlichen Viterzitate, die er im Sic ef non
einander kommentarlos gegeniiberstellt, zur Ubereinstimmung zu bringen'* —
doch wire es damals fir thn moglich gewesen, dies nicht zu tun? Oder anders
gesagt: Es war damals undenkbar, nicht von einer einen, letztlich tbereinstim-
menden kirchlichen Lehre auszugehen.® Doch auch wenn es undenkbar war,

allem 154-165: Die Technik in der Handhabung der Autorititen; bzw. 58: «Non sunt
adversi, sed diversi»).

"' Cf. Eileen KEARNEY, «Peter Abelard as Biblical Commentator: A Study of the
Expositio in Hexaemeron». In: Rudolf THOMAS (Hg.): Petrus Abaelardus (1079-1142),
Person, Werk und Wirkung. Trier, Paulinus-Verlag, 1980 (Trierer theologische Studien
38), 199-208. Bibelkommentare von ABAELARD: Expositio in Hexaemeron, ed. ].P.
Migne, PL 178, 731-784; Expositio orationis Dominicae; Problemata Heloissae; Commentaria
in epistolam Pauli ad Romanos. Ein Kommentar iiber Ezechiel soll verloren sein; cf.
D. VAN DEN EYNDE, Les écrits perdus d’Abélard, Antonianum 37 (1962), 467-80.

12 Cf. Philippe DELHAYE, L’organisation scolaire au Xlle siécle, in: Traditio 5
(1947), 211-268, von a. 255ff. zu «Abélard et la licence d’enseignement», wo die Ge-
schichte seiner Rivalitit mit Wilhelm von Champeaux und Anselm von Laon ganz kurz
dargestellt wird.

13 Cf. GRABMANN, Die Geschichte der scholastischen Methode II (wie Anm. 5),
2044f.

" Diesen Aspekt betont Jean JOLIVET in: Le traitement des autorités contraires
selon le Séc et non d’Abélard (J. Berque, ].P. Charnay et autres, L’ambivalence dans la
culture arabe, Anthropos, 1968, 267-280). Abaelards schwierige Stellung in der Philo-
sophie und Theologie seiner Zeit beleuchtet JOLIVET in: Abélard entre chien et loup
(Cabiers de civilisation médiévale XX [1977] n° 4, 307-322). Beide Artikel finden sich
auch in: JOLIVET, Jean, Aspects de la pensée médiévale: Abélard. Doctrines du lan-
gage. Paris, Vrin, 1987, 79-92 und 169-184. Jolivet vertritt dezidiert die Meinung,
Abaelard habe «rien d’«oppositionneb ni d’anticlérical» (183).

15 Martin GRABMANN (Die Geschichte der scholastischen Methode II, wie Anm. 5,
212f)) argumentiert folgendermaBen: Abaelard habe «die wichtigste Interpretationsre-
gel schwieriger Vitertexte nicht angefiihrt, nimlich die Erklirung solcher Texte aus
dem Zusammenhang, aus Zweck und Zeit der Schrift, aus der Herbeiziehung von Pa-
rallelstellen.» Ein «zusammenhingendes quellenmiBiges Studium» hitte zur «Erkennt-



Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic ef non 489

hitte es ein einzelner marginaler Querdenker nicht doch denken konnen?!®
Kann man noch unbefangen mit einzelnen Zitaten argumentieren, wenn man
weil}, wie stark zeitbedingt und fehleranfillig sie sind (was Abaelard im Vor-
wort zum Sic et non ausfihtlich darlegt)? Offensichtlich kann man das durch-
aus — das Sic ez non gilt ja als Ausloser der scholastischen Methode.

Die Anfeindungen, denen Abaelard ausgesetzt war, haben seine Art zu
schreiben moglicherweise stark beeinfluSt. Mit letzter Sicherheit ist dies na-
tirlich nicht nachzuweisen. Falls Abaelard vorsichtig war, liegt uns ja eben ge-
rade ein Text vor, der hochstens gwischen den Zeilen das eigentlich Gemeinte
durchblicken ldBt. Sobald ich nun jedoch auf dieses eigentlich Gemeinte zu-
rickgreife, biege ich den Text zurecht auf etwas, was er wortlich genommen
gar nicht sagt; das liegt in der Natur der Sache. Ich kann nur die Plausibilitit
einer solchen Deutung begriinden, ich kann sie aber nicht beweisen. Indem
ich auf Hintergrundmaterialien hinweise, kann ich gewisse Irritationen, die der
von mir gedeutete Text auslost, zu erkliren versuchen. Ein Beispiel: Das un-
milige und explizite Heranziehen von und Reden mit Autorititenzitaten, das
auch fiir Abaelards Zeit in einem Prolog ungewohnlich ist, kénnte darauf zu-
rickzufiihren sein, dal Abaelard Ungewdohnliches vorschlug (die damals dbli-
che Praxis des Umgangs mit Widerspriichen war meist vollig auf deren Ent-
larvung als Scheinwiderspruch, oft mittels Allegorese, ausgerichtet) und dal3
die bestehenden Konflikte mit verschiedenen Zeitgenossen, etwa mit Bern-
hard von Clairvaux und Anselm von Laon, es thm geraten scheinen lieBen,
sich vorsichtig auszudriicken.

nis einer organischen Einheit der Viterlehre im GroBen bei allen einzelnen Dissonan-
zen, zur Uberzeugung vom Vorhandensein eines consensus Patrum» gefiihrt. Punkt 5
der Frageliste abaelardscher Methodik (im vorliegenden Aufsatz) geht jedoch gerade
auf diese Zeitumstinde ein: Was Dispense zu einer Zeit gestatteten, war zu andern
Zeiten verboten.

16 Cf. R. PEPPERMULLER, «Exegetische Traditionen und theologische Neuansitze
in Abaelards Kommentar zum Romerbrief, in: Peter Abaelard. Proceedings of the in-
ternational conference Louvain May 10-12, 1971, ed. by Prof. E.M. BUYTAERT, Leu-
ven, University Press, 1974 (Mediaevalia Lovaniensia Series I/Studia II), 116126, bes.
126: Habe Abaelard nicht «Ansitze entwickelt, die zu seiner Zeit abgelehnt, spiter
vergessen, in der Reformation neu entdeckt wurden?» Und S. 125 stellt Peppermiiller
die Frage, ob die Theologie Abaelards nicht als «Vermittlungstheologie zwischen Ka-
tholiken und Protestanten» geeignet wire. Auf S. 126 fithrt Peppermiiller Ideen an, die
er sowohl bei Abaelard als auch Luther findet: «Was an Entscheidendem fiir den Men-
schen geschieht, geschieht in ithm.» — «Das Verhiltnis des Menschen zu Gott wird ver-
indert, nicht das Gottes zum Menschen.» — Es gehe beiden «um den einzelnen Men-
schen, seine Verantwortlichkeit fiir sein Tun, fiir Heil und Unheil.»



490 Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic ef non

Zitate

Die nun folgenden Zitate aus dem Prolog illustrieren, wie Abaelard selbst die
sieben Fragen, die an widerspriichliche Texte zu stellen seien, formuliert.!”’

Frage 1 (S. 91, Zeile 54 — S. 92, Zeile 78): Sind die Texte echt?
Illud quoque diligenter attendi convenit ne, dum aliqua nobis ex dictis
sanctorum obictuntur, tamquam sint opposita vel a veritate aliena, falsa
tituli inscriptione vel scripturae ipsius corruptione fallamur. Pleraque
enim apoctypha ex sanctorum nominibus, ut auctoritatem haberent, inti-
tulata sunt; et nonnulla in ipsis etiam divinorum testamentorum scriptis
scriptorum vitio corrupta sunt.'®

Unde fidelissimus scriptor et veracissimus interpres Hieronymus, Ad
Laetam De Institutione Filiae scribens, nos praemonuit dicens: «Caveat
omnia apocrypha; et si quando ea non ad dogmatum veritatem sed ad
signorum reverentiam legere voluerit, sciat non eorum esse quorum titulis
praenotantur, et grandis esse prudentiae aurum in luto quaerere.»!’

Idem super LXXVII psalmum, de inscriptione tituli eius, qui est huius
modi, intellectus Asaph, ait sic: «Scriptum est secundum Matthaeum: cum
LOCUTUS fuisset DOMINUS IN PARABOLIS et illi non intelligerent et cetera;
haec inquit facta sunt UT IMPLERETUR QUOD SCRIPTUM EST PER ISAIAM

7 Die nun folgenden Zitate aus dem Prolog zu den sieben Fragen, die an wider-
spriichliche Texte zu stellen sind, beruhen, was den lateinischen Text betrifft, auf fol-
gender Ausgabe: Peter ABAILARD, Sic e non, A Critical Edition by Blanche B. BOYER
and Richard MCKEON, The University of Chicago Prel, Chicago and London, 1976,
prologus S. 89-104, quaestio I S.113 (dazwischen «ex decretis Gelasii papae de libris
autenticis», zur Frage, auf welche Biicher man sich stiitzen diirfe und welche hiretisch
seien). Zuginglicher ist vielleicht die Ausgabe von MIGNE, Patrologia Latina: Petrus
ABAELARDUS, Opera, pars III, v, prologus in Sic et non; PL 178, 1339-1349. Die
Ubersetzung entstand im Rahmen einer Diskussionsgruppe des Forschungsprojekts
Historische Hermeneutik des Schweizerischen Nationalfonds (Publikation in Vorberei-
tung). Teile des Prologs (§ 1-7; § 12-14; § 20-22; § 23; § 34; § 37; § 41-51; § 54-55;
§ 68-70; § 79-83; § 95-101) sind bereits iibersetzt in: Geschichte der Philosophie in
Text und Darstellung, Band 2, Mittelalter, Hg.: Kurt FLASCH, Stuttgart, Philipp Reclam
jun., 1982, 262-269. Diese Ubersetzung wurde zur Uberpriifung herangezogen.

18 Dieses (das Folgende) miissen wir sorgsam im Auge behalten, wenn uns in Aus-
sagen der Heiligen einige Widerspriichlichkeiten oder Unwahrheiten entgegentreten,
damit wir nicht irregehen wegen falscher Uberschrift oder eines verderbten Textes.
Einige Apokryphen (d.h. spiter verfallte Texte) wurden nidmlich mit Heiligennamen
betitelt, um thnen Autoritit zu verschaffen, und einiges ist auch selbst in den Schriften
der gottlichen Testamente durch Fehler der Schreiber verdorben.

19 Daher ermahnt uns der sehr treue Schriftsteller und wahrhaftige Interpret Hie-
ronymus, an Laetus iiber die Belehrung der Tochter (Hier., Epist. [ad Laetam] 107, 12):
«Sie soll alle Apokryphen meiden; und wenn sie diese nicht um der Wahrheit der
Lehren, sondern um der Verehrung der Zeichen willen lesen mochte, soll sie wissen,
daB} sie nicht von denen sind, die im Titel angegeben werden, und daBl man sehr vor-
sichtig sein muB}, wenn man Gold im Lehm sucht.»



Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic ez non 491

PROPHETAM: APERIAM IN PARABOLIS OS MEUM. Evangelia usque hodie ita
habent. Hoc Isaias non loquitur, sed Asaph.»®

Item: «Ergo simpliciter dicamus, quomodo scriptum est in Matthaeo et
Iohanne, quod Dominus hora sexta crucifixus sit, in Marco quidem hora
tertia; error scriptorum fuit, et in Marco hora sexta scriptum fuit; sed
multi pro episomo graeco putaverunt esse gamma, sicut ibi error fuit
scriptorum, ut pro Asaph Isalam scriberent.

Scimus enim quia plurima ecclesia de imperitis congregata fuit gentilibus.
Cum ergo legerent in evangelio: (Ut impleretur quod scriptum est in
Asaph propheta, ille qui primus scribebat evangelium coepit dicere: Quis
est iste Asaph propheta? Non erat notus in populo. Et quid fecit? Ut ez-
rorem emendaret, fecit errorem.

Dicamus aliquid simile in alio loco secundum Matthaeum: (Retulit, inquit,
XXX argenteos pretium appretiati, sicut scriptum est in Ieremia
propheta. In Ieremia hoc penitus invenire non possumus, sed in Zacha-
ria. Videtis ergo quia et hic error fuit sicut ibi.»?!

Abaelards Warnung vor Schreibfehlern (Gamma I' = 3; Digamma F = 6) und
vor falschen Zuschreibungen — falschen Autornamen und Titeln — erinnert
uns heute an Spinozas Schrift Giber die Schwierigkeiten einer wahren Bibelwis-
senschaft?, an einen Text also, der die Entwicklung der modernen, historisch-
kritisch ausgerichteten und philologisch bewanderten Theologie entscheidend

% Derselbe iiber den 72. Psalm, iiber dessen Titel, der lautet: «von Asaphy»; iiber
den spricht er so (Hier., Tractatus sive Homiliae in Psalmos; Ps. 77): «Bei Matthdus steht
(Matth. 13,34-35, zu Psalm 78,2): <Als der Herr in Gleichnissen sprachy und jene nicht
verstanden usw.; dies sei geschehen, «damit erfillt werde, was bei dem Propheten
Jesaia geschrieben steht: Ich will meinen Mund auftun in Gleichnissemw. In den Evan-
gelien steht das bis heute so. Das spricht aber nicht Jesaia, sondern Asaph.»

2! Ebenso (Hier., Tractatus sive Homiliae in Psalmos; Ps. 77; Fortsetzung): «Daher
wollen wir auf einfache Weise sagen, wie es kam, daBl bei Matthius und Johannes
steht, der Herr sei in der sechsten Stunde gekreuzigt worden, bei Markus aber in der
dritten Stunde; das war ein Fehler der Schreiber; aber viele hielten das griechische Zei-
chen fiir ein Gamma; es handelt sich hier um einen Fehler der Schreiber, wie wenn sie
fiir Asaph Jesaia schreiben wiirden. '

Wir wissen ja, daBl die Kirche groBtenteils aus unerfahrenen Heiden gebildet
wurde. Als diese aber im Evangelium lasen: <Damit erfiillt werde, was bei dem Pro-
pheten Asaph steht), begann jener, der als erster das Evangelium abschrieb, zu sagen:
Wer ist dieser Prophet Asaph? Er war nicht bekannt im Volk. Und was hat er ge-
macht? Um einen Fehler auszumerzen, machte er einen Fehler.

Etwas dhnliches mo6chten wir zu einer anderen Matthiusstelle sagen (Matth. 27, 9):
«Er hat die dreiBig Silberlinge genommen, den Preis fiir den Verkauften, wie es ge-
schrieben steht beim Propheten Jeremia. Bei Jeremia finden wir das jedoch nicht, da-
fiir bet Zacharia (Zacch. 11,13). Ihr seht also, daB3 hier ein Fehler war wie dort.»

22 Baruch DE SPINOZA Theologisch-politischer Traktat, Siebtes Kapitel, Von der
Auslegung der Schrift; in: Opera, Werke, lat. und dt., Hgg.: Ginter GAWLICK/Fried-
rich NIEWOHNER, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 1967-1979 (2 Bin-
de); Bd. 1: Tractatus theologico-politicus, 1979, 228-277.



492 Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic ef non

forderte. Abaelard vermochte in diesem Punkt weit weniger zu bewirken als
Spinoza einige Jahrhunderte spiter.

Frage 2 (S. 92, Zeile 86 — S. 93, Zeile 96): Wurden sie spiter widerrufen?

Nec illud minus attendendum esse arbitror, utrum talia sint ea quae de
scriptis sanctorum proferuntur, quae vel ab ipsis alibi retractata sint et,
cognita postmodum veritate, correcta, sicut in plerisque beatus Augusti-
nus egit; aut magis secundum aliotrum opinionem quam secundum pro-
priam dixerint sententiam, sicut in plerisque Ecclesiastes dissonas diver-
sorum inducit sententias, imo et tumultuator interpretatur, beato in quar-
to Dialogorum attestante Gregorio; aut sub quaestione potius reliquerunt
ea inquirentes quam certa definitione terminarent, sicut praedictus venera-
bilis doctor Augustinus in editione super Genesin Ad Litteram se fecisse
perhibet, ita de hoc opere in primo Retractationum suarum commemo-
rans, «In quo opere» inquit «plura quaesita quam inventa sunt, et eorum
quae inventa sunt, pauciora firmata, cetera vero ita posita velut adhuc re-
quirenda sint.»®

Frage 3 (S. 89, Zeile 11-14): Besteht ein Millverstindnis aufgrund von Homo-
nymie oder Synonymie?
Ad quam nos maxime pervenire impedit inusitatus locutionis modus ac
plerumque earundem vocum significatio diversa, cum modo in hac modo
in illa significatione vox eadem sit posita. Quippe quemadmodum in sensu
suo, ita et in verbis suis unusquisque abundat.*

Frage 4 (S. 96, Zeile 177-180): Absicht? Sprechakt? Illokutionstyp?
Diligenter et illud discutiendum est, cum de eodem diversa dicuntur, quid
ad praecepti coartationem, quid ad indulgentiae remissionem vel ad per-

2 Ich bin auch der Ansicht, daB man sehr darauf achten miisse, ob es sich um
Ausspriiche aus den Schriften der Heiligen handle, die von ihnen selbst anderswo wi-
derrufen und, nachdem sie die Wahrheit erkannt haben, korrigiert worden sind, wie es
der selige Augustin in vielen Schriften hielt (cf. Augustin, Refractationes; Widerrufe),
oder ob sie eher gemill der Meinung anderer als gemil} der eigenen reden, wie oft das
Buch Ecclesiastes widerspriichliche Sitze verschiedener Leute anfithrt, was Gregor im
vierten Dialog (cf. Greg. Magn., D:al. IV, 4) darlegt (und der Schreiber des Buches
wird auch tatsichlich als Unruhestifter angesehen); oder ob sie die Fragenden eher
unter der Frage zuriicklieBen, als die Frage mit einer sicheren Definition zu beenden,
wie der erwihnte verehrungswiirdige Lehrer Augustin in seinem Werk «iiber die Gene-
sis Wort fiir Wort» zu tun angibt (Aug., Retract. 11, xxiv, 1). An dieses Werk erinnert er
sich im ersten Buch seiner Widerrufe so: «In diesem Werk ist mehr gefragt als ge-
funden worden, und von dem, was gefunden wurde, noch weniger gesichert, das librige
so Gesetzte ist noch zu erforschen.»

24 Am meisten hindert uns die uniibliche Sprechweise daran, zu diesem Verstind-
nis zu gelangen; und meist gehort zu denselben Ausdriicken verschiedene Bedeutung,
da bald in dieser, bald in jener Bedeutung derselbe Ausdruck gesetzt ist. Jeder bringt
also UberfluB sowohl in seinem Sinn als auch in seinen Woértern.



Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic ef non 493

fectionis exhortationem intendatur, ut secundum intentionum diversita-
tem adversitatis quaeramus remedium.?

Frage 5 (S. 96, Zeile 182-184): Zeitumstinde? Kotext?
Distinguenda quoque tempora sunt et dispensationum causae, quia saepe
quod uno tempore est concessum alio reperitur prohibitum; et quod ad ri-
gorem saepius praecipitur ex dispensatione nonnunquam temperatur.?

Frage 6 (S. 96, Zeile 184-187): Sprachentwicklung? Kontext?
Haec autem in institutionibus ecclesiasticorum decretorum vel canonum
maxime distingui necesse est. Facilis autem plerumque controversiarum
solutio reperietur si eadem verba in diversis significationibus a diversis
auctoribus posita defendere poterimus.?

Frage 7 (S. 96, Zeile 188-191): Welche kirchliche Autoritit steht den Autoren
zu?
His omnibus praedictis modis solvere controversias in scriptis sanctorum
diligens lector attentabit. Quod si forte adeo manifesta sit controversia ut
nulla possit absolvi ratione, conferendae sunt auctoritates, et quae potioris
est testimonii et maioris confirmationis potissimum retinenda.?

Der Prolog

Abaelard stiirzt sich gleich zu Beginn des Prologs in medias res und setzt
mehrfach grundlegende Motive ein, die 6fters wiederkehren werden:

— die Bedeutung von Perspektiven (secundum, iuxta, insofern). Man konne
auch die Worte der Heiligen «nicht nur von der einen, sondern auch von der
andern Seite» betrachten.

— die Aufforderung zu eigenem Utrteil. Es sei «nicht unbesonnen, jene zu be-
urteilen, durch die die Welt selbst beurteilt wird.»

% Man muB auch sorgfiltig auseinanderdroseln, ob von derselben Sache Verschie-
denes gesagt wird, je nachdem, ob etwas gedacht ist als Vorschrift, als Siindennachlal}
durch Nachsicht oder als Aufforderung zur Vollkommenheit, so daBl wir gemill der
Verschiedenheit der Absichten ein Heilmittel gegen den Widerspruch finden.

2 Auch die Zeiten sind zu unterscheiden und die Griinde der Befreiungen, weil oft
etwas, was zu einer Zeit erlaubt ist, in einer anderen Zeit verboten gefunden wird, und
was in der Regel rigoros vorgeschrieben ist, wird zuweilen durch eine Befreiung gemil-
dert. -

21 Dies aber ist bei den Kirchengesetzen und Canones besonders zu unterscheiden.
Leicht wird ndmlich meist die Lésung der Kontroversen gefunden, wenn wir darlegen
kénnen, daBl dieselben Worte in verschiedenen Bedeutungen von verschiedenen Auto-
ren verwendet wurden.

2 Auf alle diese vorerwihnten Weisen wird der sorgfiltige Leser versuchen, die
Widerspriche in den Schriften der Heiligen aufzulosen. Wenn sich aber vielleicht ein
Widerspruch zeigt, den er auf keine Weise l6sen kann, sind die Autorititen zu verglei-
chen, und jene, die als Zeugnis kriftiger und durch héhere Bestitigung am michtigsten
wirkt, ist zu behalten.



494 Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic ef non

— die Warnung vor voreiligem Deuten. Wir sollten «eher von unserer Dumm-
heit ausgehen» als an der Inspiration der Schreiber zweifeln.

— die Notwendigkeit der Einfihlung in den Geist des Schreibers (bzw. den
Heiligen Geist, der den Schreiber inspirierte). «Was Wunder, wenn uns das
Verstindnis fehlt, wenn uns jener Geist fehlt.»

Zwar betont Abaelard schon am Anfang des Prologs die Berechtigung
einer Beurteilung der Richter, doch beschwichtigt er allfillige Einwinde im
voraus: «Jedoch wollen wir nicht annehmen, dalB§ jene als Ligner zu betrachten
oder als Irrende zu verachten seien, von denen der Herr gesagt hat: (Wer euch
hort, hort mich, wer euch verachtet, verachtet mich.o»

Der gesamte Prolog 13t sich zhematisch in folgende Abschnitte gliedern:

— Mut und Demut sind gefordert beim Deuten.

— Homonymie und Synonymie kénnen zu MiBverstindnissen fithren.

— Die Bemithung um publikumsadiquate Rede kann einen Text prigen. Um
die Verstindlichkeit zu erhohen, erlauben sich gewisse Autoren unprizise
Darstellungen, ja schon fast Fehler.

— Es erfolgt eine erneute Warnung vor voreiligem Deuten.

— Abaelard begrindet die philologische Vorsicht und bringt Beispiele von
Fehldeutungen.

— Darauf folgt ein Schlull a fortiori: Wenn es schon Schreibfehler in den
Evangelien gibt, um wie viel mehr bei den Kirchenvitern!

— Abaelard geht auf Textarten ein, die nicht ohne weiteres als Autoritit anzu-
fihren sind.

Das eine Thema: die Fragwirdigkeit von Texten und die daraus folgende
Schwierigkeit des Deutens, wird im Grunde nie verlassen. Der Text wirkt eher
kreisend als fortschreitend; mit seinen vielen Wiederaufnahmen von Gedan-
ken hat er fast etwas Beschworendes.

Abaelard betont — immer mit langen Zitaten — nachdriicklich den Vorrang
des grundlichen Sinnverstindnisses Uber ein oberflichliches Wortverstindnis
und einen geschliffenen, aber das tiefere Verstindnis erschwerenden Stil. Er
fordert zur Demut beim Deunten auf: Man gehe nicht allzu leichtfertig Gber den
wortlichen Sinn hinweg, als ob dieser selbstverstindlich zur Verfiigung stiin-
de! Fehlendes Verstehen solle man nicht gleich als Unklarheit des Textes an-
schauen und eigenmichtig deutend ausbessern, sondern zuerst nach mdgli-
chen Erklirungen suchen, die den Text verstindlicher erscheinen lieBen. Sol-
che Etklirungsmoglichkeiten werden daraufhin anhand verschiedener Beispie-
le von Fehldeutungen aufgefihrt.

Ein Merkmal dieses Prologs ist seine sozusagen spiralformige Struktur. Im-
mer wieder kommt Abaelard auf einer neuen Ebene an denselben Punkt zu-
rick; hier zum bereits erfolgten und ausgiebig begriindeten Aufruf zur Demut
beim Deuten.

Dal es Textverderbnisse in der Bibel gibt, miifite an sich sehr beunruhigen
— wie soll noch unbefangen mittels der Bibel argumentiert werden, wenn der
Text nicht feststeht! Doch Abaelards Argumentation zielt ganz auf den in die-
sem Zusammenhang leicht absurden A-Fortiori-SchluB hin, dall dann umso
mehr auch bei den Kirchenvitern mit solchen Problemen gerechnet werden



Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic ez non 495

miisse. Genau genommen wird mit dem Hinweis auf die Schwichen des Bi-
beltextes den Patres, die sich doch so stark auf die Bibel (bzw. auf das, was je-
weils als Kanon galt) berufen, gewissermallen der Boden entzogen.

Abaelard erzihlt jedoch damit keineswegs Neues. Nur falBte man das Pro-
blem normalerweise als Herausforderung auf, es durch gelungene Deutungen
moglichst vollstindig wieder einzuebnen. Augustin selbst ist dabei Vorbild: In
De consensu evangelistarum® geht es um die Verwechslung von Jeremia und Za-
charia (cf. Abaelards Bericht dariiber auf S. 92, Zeile 77, Zitat zu Frage 1 in
Abaelards Fragestrategie). Augustin nun erklart diese Verwechslung so, dal
Gott, der doch den Schreiber inspiriert habe, mit dem Zulassen des Fehlers
bestimmt etwas ausdriicken wolle — nimlich, dal} der Frage, ob es sich nun um
ein Zitat von Jeremia oder von Zacharia handle, keine Bedeutung zukomme,
da ja alle vom einen Geist inspiriert seien. Ein etwas zirkuldrer SchluB3, aber
das storte offenbar wenig ... Abaelard jedoch schligt als #/tima ratio nicht das
Deuten um jeden Preis vor, sondern schlicht, dal wir «bekennen, dal} wir
nicht verstehen.

Textarten mit bedingter Auntoritit, etwa gewisse Arten von Fremdrede, dir-
fen laut Abaelard nicht unbesehen als wahr gelten:

— Widerrufene Sitze. Berihmtestes Beispiel: Augustin mit seinen Retractatio-
nes. Abaelard fiigt sie dem hier vorliegenden Werk bei und betont, im Sic ez
non seien keine widerrufenen Sitze enthalten.

— Zitate, Referat anderer Meinungen. Beispiel: das Buch Ecclesiastes, in dem
nach Gregor «widerspriichliche Sitze verschiedener Leute» enthalten seien.

— Vermutungen, offene Fragen. Beispiel: Augustin iber die Genesis.

— Kompilationen. Beispiel: Kommentatoren iberlieferten nach Hieronymus
auch Hiretisches, damit den Lesern «nichts Altes entginge».

Die Prinzipien «Nichts soll verloren gehen» und «Fille ist gut» prigen die
gesamte hermeneutische Literatur des Mittelalters. Auch Irrtiimer werden da-
her weiter Uberliefert, und aus einem losgeldsten Zitat ist nicht immer er-
kennbar, wie der jeweilige Autor zum Referierten steht. Diese Beobachtung
miillte eigentlich geniigen, um jede Argumentation aufgrund von Autorititen-
Zitaten fragwirdig zu machen — doch Abaelard selbst zitiert hierzu nur Hiero-
nymus (was im Grunde unter denselben Problemkomplex fillt) und laft die
Sache auf sich bewenden.

In der Folge bleibt Abaelard bei seinem Thema — mit Variationen: Er the-
matisiert das argumentum ad hominem, die dienliche Lige um der Verstind-
lichkeit willen, und verweist darauf, daB allzu einfach formulierte Sprache zu
[rrtimern verfithren kann und daB sich Sinnestiuschungen auf das Reden
auswirken. Sein Stil wirkt nun manchmal sehr schulmiBig, doch Abaelard ge-
winnt der gelehrt wirkenden und anerkannten Manie der distinctiones, der Un-
terscheidungen, eine raffinierte assoziative Briicke zu einem brisanten Thema
ab: Der historische Rickblick auf die Kirchengeschichte vermag die Entschei-

2 AUGUSTIN, De consensu evangelistaram 111, vii, 30; CSEL 43, 305-307 (Corpus
Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, ed. Weihrich, 1904)/PL 34, 1175 (Patrologia
Latina, ed. Migne).



496 Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non

dungen der zeitgendssischen Kirche sehr oft zu relativieren. Abaelard verweist
auf unterschiedliche Erlasse je nach Zeitumstinden, z.B. auf die Vielweiberei
im Alten Testament und auf die historische semantische Entwicklung.

Nach der Aufzihlung der verschiedenen Methoden zur Entschirfung von
Widerspriichen wird auch der kritische Fall behandelt: Wenn keine philologi-
sche Losung in Sicht ist, gilt die <bessere» Autoritit.

Hier, am Ende der Philologie, tritt die «pragmatische Diskursbegrenzungy»
(Hermann Libbe) in Kraft: Das Reden und die Unsicherheit finden ein Ende
durch die reale Welt, in diesem Fall durch die Macht der Kirche, gegen deren
Verdikt Abaelard immer wieder in seinem Leben ankimpfen muBte.

Noch einmal bekriftigt Abaelard die Autoritit der kanonischen Schriften
— seine nun bereits bekannte Beschwichtigungsstrategie, bevor er neu ausgreift
mit einem Hieronymus-Zitat, das genau diese Autoritit kanonischer Schriften
problematisiert.

Es kommt nun gewissermalen zum Dammbruch: Wenn man bei kanoni-
schen Schriften einmal einen Irrtum («das war nur der Geist des Schreibersy)
zugegeben hat, gibt es kein Halten mehr. Das Aufzeigen einer «dienlichen Lu-
ge» oder Gefilligkeitslige fuhrt alles auf ein argumentum ad hominem zurick:
Der Text zeigt dann nicht mehr Wahrheit an sich, sondern das, was der
Schreibende als Wahrheit darstellen will.

Abaelard sagt nicht direkt, in den Heiligen Schriften kimen Liigen vor; er
zitiert nur Augustins Sorge wegen dieses Befunds. Offen bleibt hier, ob die
Lige als «scheinbare Liiges wegzuinterpretieren sei oder tatsichlich bestehe.
Darum geht es hier auch nicht: Wichtig ist nur, daB3 die Frage nach Unwahz-
heiten in der Schrift ins Blickfeld geriickt wird.

Absicherung

Im Folgenden scheint Abaelard, der nun wieder selbst das Wort ergreift, zwar
beim Thema zu bleiben; doch statt sich, wie die meisten vor und nach thm,
gleich auf die sofortige Abschaffung des Problems durch Weginterpretieren zu
konzentrieren, geht er stillschweigend weiter. Wir sollten selbst denken statt
blind nachfolgen, rate uns Hi¢ronymus — und gleich darauf gibt Abaelard das
Wort an Hieronymus ab. Einen besseren Anwalt als ihn konnte er in dieser
Sache kaum finden — oder anders gesagt: Abaelard ist virtuos in der Auswahl
seiner Zitate.

Die Notwendigkeit des dijudicare, des kritischen Lesens und Beurteilens
der Texte, wird dadurch begriindet, daBB es keine neuere hundertprozentige
Autoritit geben koénne, nachdem Gottes Wort erst einmal in der Heiligen
Schrift fur alle Zeiten festgehalten worden sei. Der Unterschied zwischen ka-
nonischen und anderen Texten, den Abaelard vorher nicht speziell betonte,
wird so zum zentralen Thema. Die Autoritit eines Textes, die Stellung, die
ihm die Kirche einriumt, ist entscheidend (dies entspricht Frage 7 der be-
schriebenen Fragestrategie). ‘



Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic ez non 497

Abaelard brachte geschickt das Lob des kritischen Denkens mit den An-
forderungen seiner Zeit in Einklang. Das war nicht ganz einfach.’® Immerhin
war Abaelards groBter Widersacher und Zeitgenosse Bernhard von Clairvanx,
dessen mystische Betrachtungen, etwa uber das Eingehen der briutlichen
Seele zu Gott, jeder intellektuellen Spekulation und jeder textkritischen Be-
trachtungsweise von Bibelworten fern lagen. Der Streit zwischen Abaelard
und Bernhard ist nicht gerade erbaulich. So bemerkte Abaelard suffisant, die
Gnade eines scharfen Geistes gebe Gott halt nicht allen, und wer sie nicht be-
sitze, konne sie nicht lernen — eine uible Spitze gegen Bernhard, der sich doch
so sehr in Gottes Gnade fuhlte, dal er mit durchschlagendem Etrfolg zum
Kreuzzug gegen die Ungliubigen aufrufen konnte. Bernhard seinerseits bat
die Kurie instindig, Abaelard doch endlich zum Schweigen zu bringen. Ein
Redeverbot war das Ziel, und dies bedeutete fir den groBen Redner Abaelard
wirklich das Ende.

Abaelard 1iBt sich immer wieder die Bestitigung der kanonischen Schrif-
ten angelegen sein: «Das [eine kritische Bemerkung des Hieronymus] ist aber
iber die Kommentatoren gesagt, nicht Giber die kanonischen Schriften, denen
unzweifelhafter Glaube gebtihrt.» Nach all den vorangegangenen Autorititen-
Zitaten Uber die Problematik der Glaubwiirdigkeit von Autorititen und die
Zweifelhaftigkeit von Schriftstellen fillt es heute schwer, ein solches einge-
schobenes Sitzchen nicht als quasi juristische Absicherung zu lesen. Durch das,
was vor und nach dieser Aussage geschrieben steht, verfithrt Abaelard seine
Leser schon fast dazu, sie eben doch anzuzweifeln.

Meine moderne, quasi immanente Analysemethode, ein «Sousentendu», ein
untergrindig Mitgemeintes aufgrund des Textzusammenhangs dingfest zu ma-
chen, ja den Ko- und Kontext bei der ErschlieBung des Sinns einer Textstelle
uberhaupt zu bericksichtigen, gehdrt noch kaum zum hermeneutischen Re-
pertoire von Abaelards Widersachern (sie gehort aber zu den von Abaelard in
diesem Prolog propagierten Methoden!). Abaelard konnte also zuversichtlich
sein, daB man ihn darauf nicht behaften wiirde — und so war es auch: Immer
wieder wurde sein Werk angegriffen, immer wieder wurde er von Neidern, die
nach seinen Schwachstellen suchten, vertrieben. Aber das Sic ez non entging
jeder Anklage wegen mangelnder RechtmiBigkeit. Im Gegenteil: Begeistert
verwendete man seine Methode, die sich so betont auf Autorititen abstutzte,
hielt sich an den wortlichen Sinn seines Prologs und ging daran, alle Fragen
auf die «beste Autoritit» zuriickzufithren. Die unbehaglichen Zwischentone
wurden ignoriert; sie wurden nur so weit wahrgenommen, dal man zwar die
Methode Ubernahm, den Text selbst aber einer gewissen Unernsthaftigkeit
verdichtigte und fir des Vergessens wiirdig hielt.

30 Cf. L. M. DE RIJK, Peter Abilard (1079-1142): Meister und Opfer des Scharf-
sinns. In: Rudolf THOMAS (Hg.): Petrus Abaelardus (1079-1142), Person, Werk und
Wirkung. Trier, Paulinus-Verlag, 1980 (Trierer theologische Studien 38), 125-138.



498 Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic ez non

Der Schinf§ des Prologs

Nachdem Abaelard raffiniert mit allen Mitteln der rhetorisch geschickten Zi-
tatauswahl diffuse Zweifel an allem Geschriebenen geweckt und jeweils gleich
wieder zu seiner Sicherheit verwischt hat, 1st nun im Prolog der Boden vorbe-
reitet fiir Abaelards SchluBwort und Programm: Selbst fragen, selbst denken!
Uber uns Kommentatoren urteilt die Nachwelt, und wir diirfen iiber unsere
Vorginger urteilen.

Aber man kann den Schlul des Prologs nattrlich auch ganz anders ver-
stehen (und so ist er auch verstanden worden): Schon Augustin und Hierony-
mus haben auf Widerspriichlichkeiten aufmerksam gemacht; also ist das Auf-
decken von Widerspriichen an sich nicht hiretisch. Und Abaelard betont die
unangreifbare Autoritit der Schrift; also sind die Widerspriichlichkeiten nichts
anderes als eine Herausforderung fir den Geist, sie aufzulésen. Dies Letztere,
das Aufl6sen, betont Abaelard an dieser Stelle aber gerade nicht!

His autem praelibatis placet, ut instituimus, diversa sanctorum patrum
dicta colligere, quae nostrae occurrerint memoriae aliquam ex dissonantia
quam habere videntur quaestionem contrahentia, quae teneros lectores ad
maximum inquirendae veritatis exercitium provocent et acutiores ex in-
quisitione reddant.’

Haec quippe prima sapientiae clavis definitur assidua scilicet seu frequens
interrogatio; ad quam quidem toto desiderio arripiendam philosophus ille
omnium perspicacissimus Aristoteles in praedicamento Ad Aliquid studi-
osos adhortatur dicens, «Fortasse autem difficile est de hutusmodi rebus
confidenter declarare nisi saepe pertractata sint. Dubitare autem de singu-
lis non erit inutile.»*?

Dubitando quippe ad inquisitionem venimus; inquirendo veritatem perci-
pimus. Tuxta quod et Veritas ipsa «Quaerite» inquit «et invenietis, pulsate
et aperietur vobis.»®

3 Nachdem wir dies vorausgeschickt haben, ist es erlaubt (wie wir uns vorgenom-
men haben), jene verschiedenen Ausspriiche der Viter zu sammeln, die unserer Erin-
nerung einfallen als solche, die durch den Widerspruch, den sie zu enthalten scheinen,
eine Frage an sich ziehen; sie sollen die jugendlichen Leser zu grof3ter Ubung im Fra-
gen nach der Wahrheit provozieren und durch dieses Fragen scharfsinniger werden
lassen.

32 Denn dies wird als erster Schliissel zur Weisheit ausgemacht: hartnickiges und
hiufiges Fragen. Zu diesem ermahnt die Studierenden jener Philosoph, der klarsich-
tigste von allen, Aristoteles, im <Ad Aliquid» (Boethius, In Categorias Aristotelis II):
«Vielleicht ist es aber schwierig, von diesen Dingen etwas verbindlich auszusagen,
wenn sie nicht oft aufmerksam gepriift worden sind. Es wird nicht unniitz sein, sie im
Einzelnen anzuzweifeln.»

3 Denn durch Zweifeln kommen wir zum Fragen, durch das Fragen erfassen wir
die Wahrheit. Daher spricht auch die Wahrheit selbst (Matth. 7,7): «Suchet, so werdet
ihr finden; klopfet an, so wird euch aufgetan.»



Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic ef non 499

Quae nos etiam proprio exemplo moraliter instruens, circa duodecimum
aetatis suae annum sedens et interrogans in medio doctorum inveniri vo-
luit, primum discipuli nobis formam per interrogationem exhibens quam
magistri per praedicationem, cum sit tamen ipsa Dei plena ac perfecta sa-
pientia.*

Cum autem aliqua scripturarum inducuntur dicta, tanto amplius lectorem
excitant et ad inquirendam veritatem allictunt, quanto magis Scripturae
ipsius commendatur auctoritas.

Unde placuit nobis huic operi nostro, quod ex sanctorum dictis compila-
vimus in unum volumen congregatis, decretum illud Gelasii papae de au-
thenticis libris praescribere, quo videlicet sciatur nihil nos hic ex apoc-
ryphis induxisse.* '

Excerpta etiam Retractationum beati Augustini adiunximus, ex quibus ap-
pareat nihil hic ex his quae ipse retractando correxerit, positum esse.
Explicit prologus.’’

[..]

Incipiunt sententiae collectae ab eodem, quae contrariae videntur. Pro qua
contrarietate hanc collectionem sententiarum ipse Sic et non appellavit.®

Zuerst kommt die Frage des Schiilers, dann erst die Predigt des Lehrers.
«Durch Zweifeln kommen wir aber zum Fragen, durch das Fragen erfassen
wir die Wahrheit» Und nun allegorisiert Abaelard zum ersten und einzigen

3 Sie hat uns auch mit ihrem eigenen Beispiel moralisch belehrt, als sie etwa mit
zwoOlf Jahren in der Mitte der Lehrer sitzend und fragend gefunden werden wollte, in-
dem sie uns zuerst die Gestalt des Schiilers durch die Frage zeigte, dann erst die Ge-
stalt des Lehrers durch die Predigt, wihrend sie dennoch die volle und perfekte Weis-
heit Gottes selbst ist.

% Wenn nun einige Aussagen aus den Schriften angefiihrt werden, so werden sie
den Leser umso mehr anregen und zur Frage nach der Wahrheit verlocken, je hoher
die Autoritit der Schrift steht.

3 Daher haben wir beschlossen, diesem unserem Werk, das wir aus den Ausspri-
chen der Heiligen kompiliert und in einem Band zusammengefiigt haben, das bekannte
Dekret des Papstes Gelastus iiber die authentischen Schriften voranzustellen (Sic et
non, Critical Edition, S. 105-112), damit man nimlich wisse, dall wir hier nichts aus
den Apokryphen angefiihrt haben.

37 Wir haben auch Ausziige aus den Widerrufen des seligen Augustin beigefiigt, aus
denen sichtbar wird, dafl hier nichts zitiert wird, was er selbst widerrufend korrigiert
hat (8. 529-574). Damit ist der Prolog zu Ende.

[Es folgt das Decretum Gelasianum, ein Text, der im 6. Jh. redigiert wurde und ein
Dekret enthilt iiber die Anerkennung der Schriften von Kirchenvitern und iber die
Verwerfung apokrypher oder hiretischer Werke. Das Decretum Gelasianum beinhaltet
Listen kanonischer, apokrypher und hiretischer Schriften. Cf. DENZINGER/HUNER-
MANN, Enchiridion, 37. Aufl., Nr. 353/4.].

38 Hier (S. 113) beginnen Zitate, die gesammelt wurden, weil sie widerspriichlich
scheinen. Wegen dieser Widersprichlichkeit hat er selbst (Abaelard) diese Sammlung
Ja und Nein — Sic et non — genannt.



500 Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic ef non

Mal - selbstverstindlich und ohne es explizit auszusprechen wird die Wahr-
heit mit Jesus gleichgesetzt: Jesus, der immer schon Wahrheit ist, aber doch
auch fragend Wahrheit sucht.

Abaelard muBte sich nach seinem unerhérten Lob des Zweifels unbedingt
wieder auf den Boden des Bekannten und Anerkannten begeben und seine
Ansicht mit einer Bibelstelle und méglichst auch einer erbaulichen Auslegung
begrinden. Da beim Allegorisieren von Bibelstellen kaum Einschrinkungen
galten — Hauptsache, das Ergebnis ist erbaulich und der Weg einigermalBen
originell —, mullite Abaelard nicht mit groBer Skepsis rechnen. Solche Argu-
mentationen wurden stets gebraucht, um den vorher dargelegten Lehrsatz zu
begriinden. Dieser Vorgang findet auch hier statt, in aller Form — und mit die-
ser Form verwischt Abaelard ein wenig die Tatsache, dafl ein Lehrsatz wie
«Erst das Fragen fithrt zur Wahrheit» dem blinden Glauben eigentlich diamet-
ral entgegengesetzt ist und viel eher zu freiem philosophischem Spiel als zur
Anerkennung kirchlicher Autoritit fiihren miBte. Abaelard entwirft hier quasi
eine spirituelle Kampfbahn, in det zu bestehen unmaoglich ist, wenn man der
alten monchischen Tugend des Gehorsams verpflichtet ist.

Die textkritische Ausrichtung dieses Prologs ist fiir das elfte Jahrhundert
hochst erstaunlich. Abaelard legt hier den SchluBakzent auf das freie, fragen-
de, kritische Denken. Doch auch die «pragmatische Diskursbegrenzungy» (wie
erwahnt ein Begriff von Hermann Lubbe) wird von Abaelard scharf hervor-
gehoben. Was letztlich fir die Deutung den Ausschlag gibt, ist die Macht in
der realen Welt, also in Abaelards Fall die kirchliche Autoritit. Abaelard riickt
nun diese Autoritit so sehr in den Vordergrund, er sagt so deutlich, der Kurie
kime das letzte Wort bei der Festlegung der Wahrheit zu, dal es recht schwer
fillt, in all dieser Betonung keine Kritik an der moglichen Willkiirlichkeit sol-
cher Wahrheits-Festlegungen herauszuhoren.

Solche Kritik muB jedoch als geradezu jenseits des damaligen Denkhori-
zonts angesehen werden. Wenn sie Abaelard hitte durchscheinen lassen wol-
len, wire das hochst erklirungsbedurftig. Der Prolog zum Sic ef non liefert nun
aber tatsdchlich solche Erklirungen. Immer wieder betont Abaelard die
Irrtumsanfilligkeit aller Schreiber, auch der scheinbar verldBlichsten — und das
meist nicht mit eigenen Worten, sondern gestutzt auf Hieronymus, den hoch-
verehrten Ubersetzer der Vulgata, der im ganzen Mittelalter verbreitetsten la-
teinischen Bibel, und auf Augustin, wohl den meistzitierten und -geachteten
Kirchenvater tiberhaupt. Auch Cicero und Gregor den GroBlen zitiert Abae-
lard; beide sind auBerordentlich anerkannte Autorititen.

Dal Abaelard so oft Augustin und Hieronymus zitiert, hat wohl nicht nur
mit deren unbestrittener Autoritit zu tun, sondern auch mit seiner personli-
chen Votliebe fur dialogische Dispute — wie sie eben zwischen Augustin und
Hieronymus (nicht immer gerade im freundschaftlichsten Tonfall) ausgiebig
stattfanden. Es fillt auf, daB Zitate nicht einfach nur als Stiitze des selbst Ge-
sagten herangezogen werden. Der Prolog ist nicht mehr verstindlich, wenn
man die Zitate auslaBt. Abaelard redet buchstiblich mit den Worten der Auto-
rititen; er verbirgt und schiitzt sich (sehr zu Recht) hinter thnen und 1iBt sie
in einer kreisférmigen Bewegung immer und immer wieder auf den zentralen



Die hermeneutischen Prinzipien in Abaelards Sic et non 501

Punkt dieses Prologs gelangen: Alles ist, alle sind moglicherweise fehlbar —
ums Selberdenken und Nachpriifen werden wir nicht herumkommen. Dem
entspricht auch die Anlage des Buches Sir ez non: Pro und Kontra werden
sauber aufgelistet, als eine Schule fiir das Denken. Die Losung bringt Abaelard

nicht — thm geht es um den Prozel des Abklirens und Nachdenkens, um die
Wahrheitsfindung.



	Die hermeneutischen Pinzipien in Abaelards Sic et non

