
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 3

Artikel: Patristische Anstösse zu einer Erneuerung der Trinitätslehre

Autor: Studer, Basil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761089

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761089
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Basil Studer

Patristische Anstöße zu einer

Erneuerung der Trinitätslehre

Umleitung

Der trinitarische Glaube, wie er in Nizäa grundsätzlich festgelegt und im
Laufe von gut fünfzig Jahren endgültig rezipiert wurde, prägte ohne
Zweifel die Orthodoxie aller christlichen Kirchen, sowohl des Ostens als

auch des Westens. Nicht weniger klar hegt es zu Tage, daß das nizäni-
sche Verständnis des christlichen Taufglaubens heutzutage in verschiedener

Weise in Frage gestellt wird.
So wird noch in unseren Tagen — vielleicht in breiteren Kreisen als

am Anfang unseres Jahrhunderts — das Glaubensbekenntnis von 325 als

eine übermäßige Hellenisierung des Evangeliums angesehen. Gegenüber
dieser allzu vereinfachenden Erklärung der kirchlichen Lehrentwicklung
soll hier nur festgehalten werden, daß das Credo der 318 Väter, an dem
die kirchlichen Gemeinschaften während Jahrhunderten festhielten, in
der Heiligen Schrift selbst begründet ist. Es spiegelt nur wider, wie Jesus
nach dem Verständnis der ersten Christen sein Verhältnis zum Vater und
zum Heiligen Geist erfuhr und begriff1.

Ebenso soll hier die historische Forschung nicht näher ins Auge
gefaßt werden. Ich begnüge mich mit der folgenden Bemerkung. Dank
jenen mit großem wissenschaftlichem Einsatz geleisteten Untersuchungen
steht die vielfältige Geschichte der Rezeption des nizänischen Glaubens
ohne Zweifel in hellerem Licht. Doch kommt in diesen recht beachtlichen

Arbeiten die theologische Kritik viel zu kurz2.

Den folgenden Darlegungen hegt vielmehr ein durchwegs theologisches

Anliegen zugrunde. In Frage stehen dabei vor allem zwei Kritiken,
die in den letzten Jahrzehnten gegenüber der traditionellen Trinitätslehre
erhoben wurden. In den sechziger Jahren lancierte Karl Rahner seine

1

Vgl. zur Frage der Hellenisierung jetzt vor allem HENGEL, Martin/SCHWENN,
Annamaria, Paulus zwischen Damaskus und Antiochien. Die unbekannten Jahre des

Apostels, Tübingen 1998.
2 Vgl. STUDER, Basil, Una valutazione critica del neonicenismo: Myst.Car. 425—444

(Aug. 38 [1998] 29—48), bes. 431 f.: «Ein zu enger Dogmenbegriff».



464 Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre

Idee von der gegenseitigen Entsprechung der immanenten und der
ökonomischen Trinität. Er beanstandete dabei vor allem die Nivellierung der
drei göttlichen Personen und das damit gegebene Fehlen einer soteriolo-
gischen Ausrichtung. Seine Ansichten wurden indes verschieden
aufgenommen3. Am besten wird ihnen wohl die Stellungnahme von Bernd
Jochen Hilberath gerecht. In seinem ausgezeichneten Essay «Der dreieinige
Gott und die Gemeinschaft der Menschen» zeigt er auf, was an der
Trinitätslehre Rahners zu beherzigen ist und wo ihre Grenzen hegen4. Auf
jeden Fall eröffnete Rahner eine Diskussion, die auch die Theologie der
Kirchenväter angeht, wie besonders aus den Arbeiten von F. Bourassa,
J. Verhees und J. Arnold zu ersehen ist5. Nicht viel später löste Ghislain
Lafont eine Auseinandersetzung aus, die sich um die Frage «Essentialis-

mus oder Personalismus» in der patristischen Trinitätslehre drehte und
gleichzeitig auch die Frage aufrollte, wie weit die Unterscheidung
zwischen der westlichen und östlichen Trinitätslehre von Th. de Régnon
berechtigt ist6. Diese zweite Problematik stieß fast ausschließlich im
französischen und englischen Sprachgebiet auf Interesse. In diesem
Zusammenhang seien speziell die Arbeiten von A. de Halleux, M. Wilhams, M.R.
Barnes und L. Ayres genannt7.

Seit einigen Jahren beteihge ich mich selbst an diesen Diskussionen.
Ich habe mich zu beiden Tendenzen trinitätstheologischer Kritik geäussert8.

Dabei bin ich zu drei Ergebnissen gelangt. Zuerst ist zu bedenken,

3 Vgl. STUDER, Basil, The 1996 Saint Augustine Lecture. History and Faith in
Augustine's De Trinitate: Myst.Car. 329—373 (AugStud 28 [1997] 7—50), bes. 330.

4 HILBERATH, Bernd Jochen, Der dreieinige Gott und die Gemeinschaft der
Menschen (Mainz 1990), 63-69.

5 Vgl. die bibliographischen Hinweise in STUDER, History (s. Anm. 3), 330.
6 LAFONT, Ghislain, Peut-on connaître Dieu en Jésus Christ? Cogitatio fidei, 44,

Paris 1969.
7

Vgl. STUDER, History (s. Anm. 3), 330, mit den bibliographischen Angaben. Vgl.
auch die kritische Bibliographie, die KANY, Roland, unter dem Titel «Typen und
Tendenzen der De Trinitate-Forschung seit F.Chr. Baur» für das 1998 in Tübingen
abgehaltene Symposion zusammengestellt hat: BRACHTENDORF, Johannes (Hg.), Gott und
sein Bild. Augustins De Trinitate im Spiegel gegenwärtiger Forschung (Paderborn 2000),
13-28.

8 Diese Studien sind zum Teil im Sammelband STUDER, Basil, Mysterium Caritatis
Myst.Car.). Studien zur Exegese und zur Trinitätslehre in der Alten Kirche StAns

127, Rom 1999, leicht zugänglich gemacht. Vgl. weiter STUDER, Basil, Glorificazione
del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo nel commento su Giovanni di Origene: PA-

DOVESE, Luigi, (Hg.), VII0 Simposio di Efeso su S. Giovanni Apostolo (Roma 1999),
221-233. Lex orandi - lex credendi: Der Taufglaube im Gottesdienst der Alten Kirche;
Oikonomia und Theologia in Augustins De Trinitate. CAMPI, E./GRANE, U./RITTER,
A.M. (Hgg.), Oratio. Das Gebet in patristischer und reformatorischer Sicht (Göttingen
1999), 139—149. Johannnes 5,19f. in der Trinitätslehre der Kirchenväter (StudAns 129



Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre 465

daß Augustins Trinitätslehre nur partiell rezipiert worden ist9. Im
Vergleich zu den biblisch orientierten Darlegungen erhielten seine trinitari-
schen Formeln und die sog. psychologische Trinitätslehre mit der Zeit
einen viel zu breiten Raum. Diese Verarmung erscheint schon im Sym-
bolum Quicumque10. Vor allem Heß man allzu sehr außer acht, daß der
Vergleich mit der Innenwelt des Menschen für Augustinus eine exercitatio
mentis gewesen ist. Zweitens wurde bis in die neueste Zeit hinein
behauptet, der Trinitätslehre des Bischofs von Hippo mangele eine sote-
riologische Ausrichtung11. Dabei wurden speziell zwei Tatsachen übersehen.

Einerseits wurde zu wenig beachtet, wie sehr die augustinische
Pneumatologie in der Bibel verwurzelt und damit auch ganz soteriolo-
gisch geprägt ist12. Andererseits wurde nicht genug ernst genommen, wie
sehr auch die Trinitätslehre des Augustinus auf dem Grundsatz beruht,
nach dem im trinitarischen Bereich die dispensatio auf die res aeternae

verweist, das heißt griechisch gesprochen, die oikonomia die theologia offenbart13.

Drittens führte die nizänische Orthodoxie zu einer Verengung der
biblischen Betrachtungsweise. Die Sorge um die seinsmäßige Gleichheit
der drei göttlichen Personen und um ihre reale Verschiedenheit wurde so
bestimmend, daß die Kategorien der Gemeinschaft und der gegenseitigen

Liebe kaum mehr Beachtung fanden14. Zudem begnügte man sich,
das Zueinander von Vater, Sohn und Geist mit der aristotelischen Lehre
von der relatio zu umschreiben und reduzierte ihre persönlichen Eigenheiten

auf ein paar Appropriationen15.

[Roma 2000], 515—542). Oikonomia und Theologia in Augustins De Trinitate:
BRACHTENDORF, J. (Hg.): Gott und sein Bild, 39—52. Noch nicht erschienen ist: Die Bedeutung
der Heiligen Schrift in Augustins De Trinitate.

9 Vgl. STUDER, Basil, La teologia trinitaria in Agostino d'Ippona. Continuità della
tradizione occidentale: Myst.Car. 291—310 (Stud. Ephem. «Augustinianum» 46 [Roma
1994], 161-177), bes. 306-310.

10 Vgl. zu diesem bis in die neuere Zeit sehr geschätzten Text KELLY, John Norman

Davidson, The Athanasian Creed. Quicunque vult, London 1964.
11 Das gilt vor allem von K. Rahner. Vgl. STUDER, Teologia trinitaria (s. Anm. 9),

303-306.
12 Vgl. STUDER, Basil, Zur Pneumatologie des Augustinus von Hippo (De Trinitate

15,17,27-27,50): Myst.Car. 311-327 {Aug. 35 [1995] 568-583), bes. 323-326.
13 Vgl. STUDER, History (s. Anm. 3), 354-365; DERS., Theologia - Oikonomia. Zu

einem traditionellen Thema in Augustins De Trinitate: Patrimonium fidei StAns 124

(Roma 1997), 575-600.
14 Soweit die westliche Theologie in Frage steht, erklärt sich der Ausschluß der

Kategorien der Gemeinschaft auch damit, daß Augustinus von seinem Deum et animam
scire cupio (sol. 11,7) her der psychologischen Analogie den Vorzug gab.

15 Zur Frage der Appropriationen vgl. SALMAN, Elmar, Appropriation: LThK 1

(31993) 891 f.



466 Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre

In den folgenden Darlegungen geht es nicht darum, diese Forschung
weiterzuführen. Im Anschluß an sie, soll nur kurz und klar aufgezeigt
werden, welche Hilfe jeder bei christlichen Autoren der ersten Jahrhunderte

finden kann, der sich bemüht, die Trinitätslehre zu erneuern und
damit dem Taufglauben wieder mehr Gewicht im christlichen Alltag zu
verleihen. Von der Patristik her sollte es hell aufscheinen, daß der Glaube

an Vater, Sohn und Geist nicht einfach ein unbegreifliches Geheimnis
betrifft, sondern vielmehr auch den einfachen Gläubigen Licht und Kraft
sein kann.

I. Vierpatristische Themenkreise

1. Vater, proprie Deus

Im Sprachgebrauch des Neuen Testamentes und in der alten, von der
arianischen Kontroverse wenig beeinflußten Liturgie wird bekanntlich
der Name «Gott» (theos, deus) dem Vater vorbehalten16. Im Blick auf
das apostolische Glauben s symbol betrachtet C. Eichenseer diesen Titel
darum als «Eigennamen» des Vaters17. Es ist denn auch beachtlich, wie
noch Augustinus, wenn er ganz biblisch und unbekümmert um die nizä-
nische Tradidon — etwa in den Bekenntnissen — von deus, dominus noster

spricht, dabei offensichtlich den Vater meint18. Im übrigen hält auch er
sich an den liturgischen Sprachgebrauch, in dem der Vater allein deus

genannt wird19

Die Entstehung des scholastischen Traktates De Deo uno, die bis ins
vierte Jahrhundert zurückreicht, drängte den ursprünglichen Sprachgebrauch

zurück20. Diese geschichthche Entwicklung kennzeichnet vor
allem das theologische Denken des Westens. So verwendet Augustinus
verschiedentlich die Formeln Deus-Trinitas21 oder Trinitas unus Deus22

16 Vgl. STUDER, Teologia trinitaria (s. Anm. 9), 298—301; DERS., Credo in unum
Deum Patrem omnipotentem: Connaissance des Pères de l'Église, n. 73 (Montrouge 1999),
2-17, bes. 3ff. Dazu den klassisch gewordenen Aufsatz von RAHNER, Karl, Theos im
NT: Schriften 1 (Einsiedeln 1954), 91—167.

17 EICHENSEER, Caelestis, Das Symbolum Apostolicum beim Heiligen Augustinus
(St. Ottilien 1960), 169.

18 Vgl. STUDER, Basil, Gratia Christi — Gratia Dei bei Augustinus von Hippo.
Christozentrismus oder Theozentrismus Stud.Ephera. «Augustinianum» 40 (Rom
1993), bes. 14323.

19 Vgl. STUDER, Gratia (s. Anm. 18), 262ff. ;

20 Vgl. STUDER, Credo (s. Anm. 16), bes. 3.
21 Vgl. die Angaben in BÀ 15,570.
22 Vgl. z.B. AUGUSTINUS, trin. I 2,4: CCL 50,31; I 4,7: CCL 50,34f.; XV 6,9: CCL

50A.471.



Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre 467

Von Deus trinus spricht er allerdings nie und noch weniger von Deus in
tribus personis. Vor allem betont er im ersten und achten Buch von De

Trinitate, daß man ohne eine solide Vorstellung von Gott den Taufglauben

nicht vertiefen kann23. Dabei hat er vor allem philosophische, nicht
biblische Gesichtspunkte vor Augen. In dieser Hinsicht ist ihm Hilarius
im zweiten Buch De Trinitate vorangegangen, in dem er vom Vater
handelt24.

Doch gerade die Sorge des Hilarius um den ganz geistigen und
unwandelbaren Gott läßt vermuten, daß die östlichen Theologen nicht viel
anders denken25. Tatsächlich findet sich ein Ansatz zu dem, was man als

Verständnis des «einen Gottes» ansehen kann, schon im ersten Buch von
Peri Archon des Origenes26. Auch die zweite theologische Rede des Gregor

von Nazianz und die Große Katechetische Rede des Gregor von
Nyssa sind hier zu erwähnen. Beide Autoren stellen bei der Behandlung
des ersten Glaubensartikels die göttlichen Attribute heraus, die sie dann
bei der Erklärung des zweiten und dritten Glaubensartikels auch dem
Sohn und dem Heiligen Geist zuschreiben27. Schließlich legte auch die

von den Kappadoziern erarbeitete und auch im Westen rezipierte
dogmatische Formel mia ousia — treis hypostaseis nahe28, zuerst vom einen und
gemeinsamen göttlichen Wesen zu reden und erst dann auf die Eigenheiten

der göttlichen Personen einzugehen.
Wie immer die Entstehung des gemeinsamen Gebrauches des

Namens «Gott» zu erklären ist, eines ist sicher: Die Rückkehr zur biblischen
und liturgischen Art und Weise von Gott Vater zu reden, brächte große
Vorteile mit sich. Die trinitarische Sprache würde einfacher. An sich

richtige, aber zu komplizierte Festellungen, wie «soweit Christus Gott ist,
sind wir ihm und dem Vater Untertan, soweit er hingegen Priester ist, ist
er zusammen mit uns dem Vater Untertan», kämen nicht mehr vor29. Die

23 Vgl. AUGUSTINUS, win. I 1,1-3: CCL 50,27-31; trin. VIII 1-4: CCL 50,244-260.
24 Hilarius, trin. 11,6: CCL 62,42f.
25 Vgl. STUDER, Teologia trinitaria (s. Anm. 9), 301f., mit den Hinweisen auf Th.

de Régnon, Études, I, 419-499; III, 135-139.
26 Vgl. STUDER, Credo (s. Anm. 16), 5, mit ORIGENES, Princ. I 1,1—3: SChr 252,

76-89.
27 Vgl. Gregor von nazianz, or. 28: SChr 250,100-174; Gregor von Nyssa,

or.cat. 1—4.
28 Vgl. STUDER, Basil, Gott und unsere Erlösung im Glauben der Alten Kirche

(Düsseldorf 1985), mit der dort verzeichneten Literatur. Dazu bes. AUGUSTINUS, trin.
V 8/9,10: CCL 50,216f.

29 Vgl. AUGUSTINUS, trin. I 10,20: CCL 50,57: «ut in quantum Deus est, cum illo
nos subiectos habeat, in quantum sacerdos, nobiscum illi subiectus sit.» — Dazu VAN
RAVEL, Tarsicius, Recherches sur la christologie de saint Augustin Par. 10 (Fribourg



468 Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre

Grammatik der trinitarischen Aussagen würde korrekter. Man redete
nicht mehr von vier Subjekten: Gott, Vater, Sohn und Geist30. Vor allem
käme das Anliegen aller Theologen, die den Vater als «Anfang» hinstellen,

viel besser zur Geltung31. Die Definition des Augustinus vom Vater
als dem deus qui a nullo est, würde ganz ernst genommen32.

2. Mysterium caritatis

Wenn die Theologen der Alten Kirche den Vater, zu dem sich die
Christen im ersten Artikel des Taufglaubens bekennen, als Quelle oder
Ursprung bezeichnen, bringen sie mehr oder weniger ausdrücklich zur
Sprache, daß in ihm alle Liebe anfängt. Sie stellen ihn als mysterium caritatis,

als unendlich tiefen Urgrund der Güte hin33.

Wohl am ansprechendsten bezeugt Ambrosius von Mailand dieses

Geheimnis der Liebe34. Er wird nicht müde, mit biblischen Bildern, wie
Unigenitus filius qui est in sinu Patris (Joh 1,18), Eructavit cor meum verbum

bonum (Ps 44,2) und Ex ore altissimiprodivi (Sir 24,5) auszusagen, daß der
Sohn aus den Tiefen der göttlichen Liebe stammt35. Am eindrücklichsten
gibt Ambrosius das «im Schoß des Vaters» als intimum quoddam paternae
caritatis naturaeque secretum in quo est semper Filius wieder36.

Es mag überraschen, daß ein Nizäner wie Ambrosius, mit solcher
Deutlichkeit die ewige Geburt des Sohnes auf die Liebe des Vaters
zurückführt. Doch bewegten sich zwei andere Nizäner, Athanasius und

1954), 106f., wo auch die Texte vermerkt sind, nach welchen die Menschheit in Christus

zu seiner Gottheit betet (en. Ps. 34/2,5: NBA 25,700), oder Christus mit uns betet
und wir zu ihm beten (en. Ps. 85,1: NBA 26,1242).

30 Es ist beachtlich, daß Augustinus eine quarta divinitas (vor dem Vater)
ausdrücklich ausschließt. Vgl. ep. 120,3,13-16: NBA 21,1204ff. - Dazu STUDER, Teologia
trinitaria (s. Anm. 9), 297.

31 Vgl. STUDER, Teologia trinitaria (s. Anm. 9), 300; DERS., Credo in unum Deum,
5-9.

32 Vgl. AUGUSTINUS, s. 140,2: NBA 31/1,334; trin. IV, 20,28f.: CCL 50,198-201.
Zu beachten ist auch, daß Augustinus ähnlich wie Hilarius den Vater als auctoritas
bezeichnet. Vgl. AUGUSTINUS, s. 71,12,18: ML 38,454; HILARIUS, XI,12: CCL 62A,540f.

33 Vgl. zum folgenden STUDER, Basil, Das Christusbild des Origenes und des
Ambrosius: Origeniana Septima (Leuven 1999) 571—590 (Myst.Car. 409—423); DERS., Ne-
onicenismo (s. Anm. 2), 437ff.

34 Vgl. STUDER Basil, Ambrogio di Milano, teologo mistagogico: Myst.Car. 375—

395 (Stud.Ephem. «Augustinianum» 50 [Roma 1997] 569-586); DERS., Christusbild (s.
Anm. 33).

35 Vgl. STUDER, Teologo mistagogico (s. Anm. 34), 393.
36 AMBROSIUS, patr. 11,51: SAEMO 4,58ff. - Vgl. zum ganzen Kontext STUDER,

Christusbild (s. Anm. 33), 584.



Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre 469

Hilarius, auf der gleichen Linie. Auch sie bringen die ewige Geburt des

Sohnes mit der Liebe des Vaters in Zusammenhang37.
Wenn Ambrosius bei aller Treue zur Lehre von der natürlichen

Geburt des Sohnes so sehr auf der Liebe des Vaters beharrt, so begreifen
wir das umso leichter, wenn wir bedenken, daß wir es mit einem Dichter
zu tun haben38. Als solcher beherrschte Ambrosius wie wenige andere
die lateinische Sprache. Er war gerade von seiner dichterischen Begabung

her offen für das Hohelied und damit für die Art und Weise, wie
die Bibel von der Liebe redet.

Am meisten erklärt sich jedoch der Sinn des Ambrosius für das my-
sterium caritatis aus seiner Nähe zu Origenes. In seinem Peri Archon hatte
dieser die rein geistige Herkunft des Sohnes mit dem Vergleich des aus
dem Geist hervorgehenden Willens herausgestellt und im Hinblick darauf

aus dem Kolosserbrief das Wort vom «Sohn der Liebe» übernommen39.

Noch ausdrücklicher ist Origenes in seinem Kommentar zum
Römerbrief. Er schließt dort aus der Tatsache, daß in der Bibel vom
Spiritus caritatis, vom deus-caritas und vom filius caritatis die Rede ist, darauf,
daß sowohl der Sohn als auch der Heilige Geist aus der einen Quelle der
väterlichen Gottheit stammen und die Fülle dieser Liebe durch den
Heiligen Geist in die Herzen der Gläubigen überströmt40. Es mag sein, daß

Origenes auch hinter der tiefsinnigen Erklärung des Eusebius von Cäsa-

rea steht, in der es heißt, daß der Sohn in den Tiefen des Vaters das

Werk der Liebe schaute41.

3. Communio caritatis

Das Geheimnis des Vaters besteht also darin, daß alle Liebe in ihm
entspringt. Das mysterium caritatis weitet sich indes zur communio caritatis aus,
zur gegenseitigen Liebe von Vater, Sohn und Geist. Davon reden — wie
könnte es angesichts der eindeutigen Texte der Johannesschriften anders
sein — verschiedene Theologen, selbst solche, die den nizänischen Glauben

ganz ernst nehmen, wonach der Sohn aus dem Wesen des Vaters
stammt und ihm darum gleichwesentlich ist. Dazu sei eine Erklärung von
Joh 5,19 des Ambrosius zitiert, nach welcher der Sohn auf Grund seiner

37 Vgl. STUDER, Johannes 5,19 (s. Anm. 8), mit ATHANASIUS, Ar. 111,66: MG
26,461C-464C, und HILARIUS, trin. VII,19: CCL 62,279ff.

38 Vgl. STUDER, Teologo mistagogico (s. Anm. 34), 395.
39 Vgl. STUDER, Christusbild (s. Anm. 33), 585ff, mit ORIGENES, princ. IV 4,1:

SChr 268,40ff.; I 2,6; 1,29: SChr 252,122. 128.
40 ORIGENES, Comm.Rom. 4,9: FChr 11/2,280.
41 Vgl. STUDER, Johannes 5,19f. (s. Anm. 8), mit EUSEBIUS, e.th.: GCS 5/4,153—

157 (MG 24,996A-1002C).



470 Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre

unvergleichlichen Liebe nicht anders handeln kann als der Vater42. Wenn
schon die Menschen bei aller Verschiedenheit übereinstimmen können,
was müssen wir dann von der Liebe denken, die sie nachahmen und die
das Eigentliche des göttliches Wesens ausmacht43.

Das Geheimnis der gegenseitigen Liebe von Vater und Sohn hat den
reichsten Ausdruck bei Origenes gefunden. Dieser illustriert das
Verhältnis von Vater und Sohn mit verschiedenen biblischen Themen. Der
Hinweis auf den Sohn als das Bild des unsichtbaren Gottes ist ihm so

teuer, weil er an dem hängt, was Jesus selbst in seinem Jubelruf
ausgesprochen hat: Nur der Vater erkennt den Sohn und nur der Sohn
erkennt den Vater (Mt 11,27)44. Auf der Ebene der gegenseitigen Erkenntnis

und Anerkennung bewegt sich auch sein Thema von der gegenseitigen

Verherrlichung. Origenes entfaltet es besonders im letzten Buch seines

]ohanneskommentars, in dem er sich eingehend mit Joh 13,31 f.

befaßt45. Noch eindrücklicher ist die Art und Weise, wie er das paulinische
Wort vom Sohn der Liebe (Kol 1,13) aufnimmt und in seiner Erklärung
von 1 Joh 4,8: «Gott ist Liebe» den Sohn als die Liebe im eigentlichen
Sinn hinstellt46.

Eine besondere Aufmerksamkeit verdienen die Texte in Peri Archon
und im johanneskommentar, in denen Origenes zu verstehen gibt, daß der
Sohn sich erst in der hebenden Hinwendung zum Vater voll als Sohn
konstituiert47. Wer diese grundlegende Ansicht des Origenes in ihrer
ganzen Tiefe begreifen will, darf ihren platonischen Hintergrund nicht
übersehen48. Ähnlich wie Plotin den Hervorgang des nous mit dem
Schema proodos — epistrophe — morphesis erklärt, versteht auch Origenes den

Ursprung des Sohnes49. Doch während Plotin voraussetzt, daß das Eine

42 AMBROSIUS, fid. IV 5,62: CSEL 78,178. Zum Kontext vgl. STUDER, Johannes
5,19f. (s. Anm. 8).

43 AMBROSIUS, fid. IV 7,75: CSEL 78,182.
44 Vgl. ORIGENES, princ. I 1,8; I 2,6: SChr 252,106f£, 120f£
45 Vgl. ORIGENES, Comm.Io. 32,25,318 - 29,367: SChr 385,324-344. Dazu

STUDER, Glorificazione (s. Anm. 8).
46 Vgl. STUDER Basil, Origene e la Prima Lettera di Giovanni: Myst.Car. 169-186;

PADOVESI Luigi (Hg.), IV Simposio di Efeso su S. Giovanni Apostolo (Roma 1996),
bes. 182—185, mit Comm.Cant. prol. 2,26£

47 Vgl. STUDER, Christusbild (s. Anm. 33), 586, 419£ mit ORIGENES, princ. I 2,6:
SChr 252,122, und Comm.Io. II 2,17£: SChr 120,216.

48 Vgl. STUDER, Christusbild (s. Anm. 33), 586£, und speziell STUDER, Glorificazione

(s. Anm. 8), 228-232, mit der dort verzeichneten Literatur.
49 PLOTIN, Enn. V II (11): Übers. Richard Harder, la,239. Vgl. unter den zahlreichen

Kommentaren vor allem REALE, Giovanni, Storia délia Filosofia Antica IV (Mi-
lano 1978), 527-542.



Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre 471

alles, selbst das Sein übersteigt, schreibt Origenes Gott-Vater Sein und
Erkennen zu50. Auf jeden Fall ist für Origenes entscheidend, daß die

Heilige Schrift selbst von der Liebe des Vaters zu seinem Sohn und von
der Liebe des Sohnes zu seinem Vater spricht. Das ergibt sich aus der
Art, wie er seine Bildtheologie mit Joh 5,19 verbindet und daraus ableitet,

daß der Sohn das vollkommene Abbild der Güte Gottes ist. Ebenso
geht es aus seiner Vorliebe für das paulinische «Sohn der Liebe» hervor.

Origenes bezieht jedoch den Heiligen Geist nicht in seine Erwägungen

über die liebende Gemeinschaft des Vaters und des Sohnes ein. Das
tut selbst Ambrosius nicht, obwohl er auf dem Weg dazu ein Stück weiter

gekommen ist. Erst bei Augustinus geht die schon zuvor gestreute
Saat auf. Im letzten Buch von De Trinitate legt er eine durchaus biblische
und damit heilsgeschichtliche Pneumatologie vor51. Darin entfaltet er im
Bück auf die Johannesschriften zwei Thesen: Der Heilige Geist ist im
eigentlichen Sinn die Liebe52, und er ist der Geist des Vaters und des
Sohnes53. Damit ist auch ausgesprochen, daß er als Caritas Vater und Sohn
vereint54. Diese Eigenart der dritten Person leitet Augustinus überdies
auf Grund der Apostelgeschichte von aller Einmütigkeit ab, die in der
Kirche besteht und gelebt wird55.

Am schönsten bringt Augustinus seine Auffassung von der communio

caritatis im sechsten Buch von De Trinitate zum Ausdruck. Im Anschluß
an das Trinom des Hilarius aeternitas, species, usus erhebt er sich geradezu
zu dichterischer Höhe, wenn er sagt: Die Umarmung des Vaters und des

Bildes geschieht nicht ohne Genuß, ohne Liebe, ohne Freude. Jene
Zuneigung, jenes Glück und jene Seligkeit ist der Heilige Geist. Er wurde
nicht geboren, sondern er ist die Süße des Vaters und des Sohnes, die in
voller Fülle auf alle Geschöpfe überfließt und sie in ihrer Ordnung
zusammenhält56.

50 Vgl. ORIGENES, princ. I 1,8: SChr 252,108; I 3,6: SChr 252,154.
51 Vgl. STUDER, Pneumatologie (s. Anm. 12).
52 Vgl. Augustinus, trin. XV I7,29ff.: CCL 50A,503-507.
53 Vgl. Augustinus, trin. XV 26,45: CCL 50A,524f.
54 Vgl. Augustinus, trin. XV 19,37: CCL 50A,5i3f.
55 Vgl. STUDER, Basil, Anstöße zu einer neuen Trinitätslehre bei Augustinus von

Hippo: TThZ 108 (1999) 123-138, bes. 133f., mit AUGUSTINUS, trin. XV 19,35: CCL
50A,511f.; Io.eu.tr. 39,5: NBA 24,796£, sowie s. 71,12,18.

56 AUGUSTINUS, trin. VI 10,11: CCL 50,242. — Dazu BA 15,588, mit Hilarius, trin.
11,1: CCL 62,38, wo vom usus (Freude) des donum die Rede ist, das den Menschen
zuteil wird.



472 Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre

4. Theologia — oikonomia

Wenn die hervorragendsten Theologen der Alten Kirche uns dazu bringen,

in Gott Vater den Ursprung der Liebe zu sehen, in der Schau derer
der Sohn zum Bild des unsichtbaren Gottes wird und die Gemeinschaft
der Liebe aller drei Personen ihren Anfang nimmt, können wir darin
einen Widerschein der platonischen Tradition vom summum bonum erblik-
ken. Aber die Grundsaussage von der Liebe, in welcher der Vater und
der Sohn eins sind, die in ihrer Theologie zum Tragen kommt, ist letztlich

nicht in den Spekulationen über die Schönheit des Kosmos und
ihrem ewigen Urbild verankert. Sie hat ihre Wurzeln vielmehr in dem, was
die Bibel vom Wirken des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes
in der Zeit erzählt57. Nach der Auffassung der maßgeblichen christlichen
Autoren der ersten Jahrhunderte spiegelt sich in der Heilsgeschichte, in
den res gestae narratae, die ewige Wirklichkeit der Dreifaltigkeit wider,
offenbart also die oikonomia die theologia58.

Die Reflexion über diesen Zusammenhang von geschichtlichem
Wirken und dem ewigen Leben von Vater, Sohn und Heiligem Geist
hängt mit der anti-monarchianischen Kontroverse zusammen, die um
200 ihren Anfang nahm59. In den ersten Jahrzehnten des dritten
Jahrhunderts sahen sich die bedeutendsten Theologen mit Kreisen konfrontiert,

die als Monarchianer in die Geschichte eingegangen sind, und diese

Auseinandersetzungen wirkten noch im vierten Jahrhundert nach. Gegen
Leute, die wie Praxeas die drei göttlichen Personen zu wenig unterschieden,

entwickelte Tertulhan eine heilsgeschichtliche Lehre der Trinität,
nach welcher das Wirken des Wortes und des Heiligen Geistes die
«Organisation» (dispositio) der drei Personen in der substantia divina offenbart60.

Diesem Ansatz war jedoch kein nachhaltiger Erfolg beschieden.
Von ganz anderer Nachwirkung war die Drei-Hypostasen-Lehre des

Origenes61. In ihr werden die oikonomia und die theologia, das Heilswirken
Gottes und das Wort vom Verhältnis von Vater und Sohn, einander —

57 Vgl. die Bezeichnung als historia sacra bei AUGUSTINUS, ciu. XV und XVI; vgl.
z.B. ciu. XV,8: BA 36,62.

58 Vgl. zum folgenden STUDER, Theologia - Oikonomia (s. Anm. 13); DERS.,
Christusbild (s. Anm. 33), 409—415; DERS., Neonicenismo (s. Anm. 2), 437—444.

59 Vgl. STUDER, Erlösung (s. Anm. 28), 90-101.
60 Vgl. TERTULLIAN, Prax. 2ff.: ed. Evans 90ff. Dazu COURTH, Franz, Trinität in

der Schrift und Patristik: HDG Il/la (Freiburg 1988), 84—87.
61 Vgl. STUDER, Erlösung (s. Anm. 28), llOf. mit den wichtigsten Texten.



Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre 473

wenigstens sachlich - klar gegenübergestellt62. Origenes gibt selbst zu
verstehen, daß nach seiner Auffassung die oikonomia, die ihren Höhepunkt

in der Inkarnation des Wortes gefunden hat, die theologia, die ewige
Zeugung des Wortes aus dem Vater, eröffnet. Eusebius von Cäsarea

scheint als erster theologia und oikonomia auch sprachlich miteinander
verbunden zu haben. Er warf nämlich Marcellus von Ancyra vor, mit der

Leugnung der ewigen Gottessohnschaft die theologia auf die oikonomia
reduziert zu haben63.

In der Folge wurde der Zusammenhang von theologia und oikonomia

vor allem mit der gegenüber den Arianern entwickelten régula canonica,

der Unterscheidung der göttlichen und menschlichen Attribute im einen

Christus, weiter vertieft. Von Interesse ist auch die Tatsache, daß Hilarius

und Ambrosius den Zusammenhang von theologia und oikonomia in
der römischen Rechtssprache zum Audruck bringen. Der erste
unterscheidet in Bezug auf den Heiligen Geist nicht nur usus und munus,
sondern auch honor und officium64. Ambrosius hingegen hebt das munus
dispensations vom ius divinae potestatis ab65.

Aus dieser anti-arianischen Tradition übernahm schließlich Augustinus

das Prinzip, das erlaubt, vom heilsgeschichtlichen Handeln von Vater,

Sohn und Geist auf ihr ewiges Zusammenleben zu folgern66. Ohne
eigentlich über diesen Grundsatz zu reflektieren, ging er in seiner

Anwendung über seine Vorgänger hinaus. Er griff darauf nicht nur in der

Erklärung der Taufe Jesu und des Ostergeheimnisses zurück. Er verwies
also nicht bloß auf das Zusammenwirken der Stimme aus dem Himmel,
dem Menschen, der ins Wasser hineinstieg, und der herabkommenden
Taube67. Er begnügte sich auch nicht mit dem traditionellen Ausschluß
des Patripassianismus68. Außer für den Beweis der realen Unterscheidung

62 Vgl. STUDER, Theologia — Oikonomia (s. Anm. 13), 577, mit ORIGENES,
Comm.Mt. 17,19: GCS (X) 640,16-27; Comm.Io. II 34,205: GCS (IV) 92,15-18, und
anderen Texten.

63 Vgl. SEIBT, Karl, Markeil von Ankyra als Reichstheologe (Tübingen 1990), 515,
mit C. Marceilum II 3,22; 292, mit Marcellus, fragm. 16 (9,9).

64 Vgl. DOIGNON, Jean, Spiritus sanctus usus in munere (Hilaire de Poitiers, De
Trinitate 2,1): RTAL 12 (1981) 235—240, mit HILARIUS, trin. 2,31: CCL 62,67.

65 Vgl. Ambrosius, Sp.S. III 16,115: CSEL 79,199.
66 Vgl. Augustinus, f. et symb. 9,16: BA 9,46ff.; 8,15: BA 9,46; agon. 17,19: BA

1,404.
67 Vgl. Augustinus, trin. I 4,7: CCL 50,35f. Vgl. Ambrosius, Expos.Luc. 4,45:

SAEMO 11,334, wo der Heilige Geist cooperator genannt wird.
68 Die tradionelle Ablehnung des Patripassianismus ist in der von Augustinus sehr

betonten Tatsache eingeschlossen, daß der Sohn allein Mensch geworden ist. Vgl.
AUGUSTINUS, trin. I 4,7; I 5,8: CCL 50,36; XIV 18,24s: CCL 50A,455ff.



474 Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre

und der völligen Gleichheit von Vater, Sohn und Geist diente ihm der
Zusammenhang zwischen der dispensatio temporalis und den res aeternae,
wie er sich ausdrückt69, auch dazu, seine Auffassungen von den missiones

des Sohnes und des Geistes und vor allem seine Annahme des Filioque zu
entfalten. Danach ist der Vater allein deus qui a nulla est10. Der Heilige
Geist hingegen ist Spiritus amborum, ja das vinculum caritatis71. Im Grunde

genommen steht der Zusammenhang von dispensatio und res aeternae hinter

allen Aussagen, mit denen Augustinus die propria der einzelnen
Personen näher bestimmt. Am treffendsten erscheint dies vielleicht in seiner

Exegese von Joh 5,19f., in der er die Eigenart des Vaters als demonstratio,

jene des Sohnes als visio et auditio umschreibt72. Auf jeden Fall hat Augustinus

am deutlichsten aufgezeigt, daß die theologia die oikonomia offenbart,

und damit wie kein anderer Kirchenvater zur biblischen Grundlegung

der Trinitätslehre beigetragen.

II. Kriterien für eine neue Trinitätslehre

Der Vater ist im eigentlichen Sinn Gott. Er ist der Ursprung aller Liebe.
In der Liebe des Heiligen Geistes ist er mit dem Sohn verbunden. Das
alles läßt sich aus dem Wirken von Vater, Sohn und Geist in der Heilsgeschichte

ablesen. Diese vier ohne Zweifel grundlegenden Themen
erschöpfen in keiner Weise den ganzen Reichtum des Taufglaubens, wie
ihn die Kirchenväter auf Grund der Heiligen Schrift entfaltet haben73.

Aber sie hefern uns dennoch den Maßstab, an dem wir die traditionelle
Trinitätslehre messen können und geben uns den Schlüssel in die Hand
für den Zugang zu einem lebensnäheren Verständnis dessen, was die
Christen bei der Taufe und immer wieder zusammen oder auch allein
bekennen.

69 Augustinus, f. et symb. 4,6: BA 9.36.
70 Augustinus, trin. IV 20,27f.: CCL 50,195-199.
71 Dieser Ausdruck kommt bei Augustinus nicht vor. Vgl. aber AUGUSTINUS, trin.

XV 17,29f£: CCL 50A,503-507; XV 19,36f.: CCL 50A,512ff.
72 Vgl. AUGUSTINUS, Io.eu.tr. 18,10: NBA 24,428; 23,7.11: NBA 24,542.550. Dazu

STUDER, Joh 5,19f. (s. Anm. 8). Selbst CYRILL VON ALEXANDRIEN nennt den Sohn

«eifriger Nachahmer» (zelotes) «Seher» (theates): In Io. 11,6: MG 73,357BC.
73 Man könnte beispielsweise auch die folgenden Themen heranziehen: «Der Sohn,

der immer die Güte des Vaters widerspiegelt und insofern fortwährend geboren wird»
(ORIGENES, Comm.Ier. 9,4: SChr 232,394); «Der Sohn, der weise macht, weil er schon
immer die Weisheit Gottes war» (AUGUSTINUS, trin. VII 3,5: CCL 50,252ff.); «Der
Sohn, der als die ewige Weisheit vor dem Vater spielt und sein Gefallen findet» (EUSEBIUS,

e.th.: GCS 5/4,157,1—3), sowie vor allem das Thema der Perichorese, wie es Lac-

tanz, Athanasius, Hilarius und andere im Anschluß an Johannes entfaltet haben.



Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre 475

1. Die Grenzen der traditionellen Trinitätslehre

Im vierten Jahrhundert gelangten die christlichen Kirchen dazu, ihren
Glauben an die wahre Gottheit Christi und des Heiligen Geistes dogmatisch

festzulegen und ihr trinitarisches Bekenntnis mit den Kurzformeln
mia ousia — treis hjpostaseis und una substantia — très personae zu definieren74.
Sie setzten damit die Grenzen fest, innerhalb derer ein Christ von
seinem Taufglauben reden muß, wenn er zur Gemeinschaft der Rechtgläubigen

gehören will75. Im Bestreben, den rechten Glauben vor allen
Mißverständnissen zu schützen, legten die Bischöfe und Theologen auch

fest, wie die biblischen Texte, die vom Vater, vom Sohn und vom Heiligen

Geist handeln, richtig zu deuten sind.
Definieren und Abgrenzen bedeutet jedoch immer auch Vereinfachung

und Beschränkung. Das gilt nicht nur von dogmatischen Formeln,
die nur festlegen, was irgendwie bestritten wird, sondern auch von der
«dogmatischen Exegese»76. Tatsächlich entstand in jenen innerkirchlichen
Auseinandersetzungen ein Gebrauch der Bibel, der seinen Ausgangspunkt

nicht mehr in den verba, sondern in den res besaß. Es ging den

dogmatisch interessierten Exegeten nicht mehr darum, den ganzen Inhalt
des Evangeliums auszubreiten und zu vertiefen. Ihr Interesse richtete
sich vielmehr auf eine Auswahl von Texten und auf ein im voraus
festgelegtes Verständnis. Gewiß stammten die res selbst auch aus der Bibel.
Aber sie stellten bereits ihrerseits eine Beschränkung dar.

Um es konkreter zu sagen: Unter dem Einfluß der Taufpraxis, die
sich auf den am Ende des ersten Evangeliums berichteten Taufbefehl
Jesu stützte, waren die Christen dazu gekommen, für die drei Handelnden,

von denen in der apostolischen Überlieferung die Rede ist77, die
Namen Vater, Sohn und Geist zu bevorzugen. Diese Bevorzugung betraf
vor allem Christus, sofern er vom Vater unterschieden wird. Andere Titel,

wie Wort, Bild, Licht, Strahl und ähnliche, traten darum zurück78.

74 Vgl. STUDER, Erlösung (s. Anm. 28), 130-139; 174-178.
75 Zum negativen, ausschließenden Charakter der Dogmen vgl. STUDER, Erlösung

(s. Anm. 28), 287—291: «Das Dogma als abgrenzendes, (negatives) Ergebnis».
76 Zur Geschichte und Bedeutung der dogmatischen Exegese vgl. STUDER, Basil,

Schola Christiana. Die Theologie zwischen Nizäa und Chalzedon (Paderborn 1998),
198-229, bes. 215f.

77 Was immer in der systematischen Theologie über die «drei Personen» oder die
«drei Subjekte» gesagt wird, grammatikalisch gesehen sprechen die triadischen Texte
des NT, wie 1 Kor 8,6 oder 12,4ff., von drei Handelnden, also von drei Personen oder
drei Subjekten.

78 Was es bedeutet, daß Christus mit der Zeit hauptsächlich Herr, Sohn Gottes,
Wort Gottes, Herr und Wahrheit genannt wird, geht einem auf, wenn man die Thema-



476 Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre

Der Begriff der Sohnschaft selbst brachte Schwierigkeiten mit sich.

Auf der einen Seite mußte aus dieser Metapher alles ausgeschlossen werden,

was den ewigen Ursprung Christi aus dem Vater auf die Ebene der
animalischen und menschlichen Zeugung hinuntergedrückt hätte79. Auf
der anderen Seite war die ewige Sohnschaft Christi von der Gotteskind-
schaft aller Christgläubigen zu unterscheiden80. Es war somit zu erklären,
daß Christus ganz anders als die Menschen aus Gott hervorgeht. Dazu
wählte man nicht nur die Antithese «natürlich geboren — nicht durch
Gnade geschaffen». Man griff vielmehr auch auf die technischen
Ausdrücke ek tes ousias und homousios zurück. Das war umso mehr gegeben,
als man zuvor auch die reale Unterscheidung von Vater und Sohn mit
solchen Ausdrücken, mit hypostasis, ousia, pragma, res, hervorgehoben
hatte. So entstand jedoch die Tendenz, die ewige Herkunft des Sohnes

seinsmäßig zu definieren und darum Kategorien, wie «aus dem Willen»,
«aus Liebe», «aus Wohlgefahen» zu vermeiden oder zurückzustehen. Damit

war auch eine abschätzige Einstellung zur vornizänischen Theologie
gegeben, die bis heute in der negativen Beurteilung des sog. Subordi-
natianismus weiterlebt81. Es ist klar, daß die ontische Orientierung des

Sohnbegriffs die vereinfachende Beschränkung noch verschärfte, die
schon mit der Auswahl dieses Begriffes gegeben war, der übrigens
bereits zuvor seinen ursprünghch apokalyptischen Sinn verloren hatte82.

Mit diesen kritischen Bemerkungen soll in keiner Weise die Berechtigung

der «Ontologisierung» des bibhschen Sohnesnamens Christi in
Frage gesteht werden. Aber es ist wichtig, diese Tatsache und ihre negativen

Folgen auf das Verständnis des Taufglaubens zur Kenntnis zu
nehmen. Das «Zurück zu den Quehen» hat gerade hier seine vohe
Berechtigung.

Ganz anders als die patristische Christologie wird in der Alten Kirche

die Pneumatologie entfaltet. Sie ist durchwegs biblischer83. Vor ahem
ist sie nicht wie jene durch einen Begriff philosophischer Herkunft belastet.

Ohne sich große Gedanken über die Gründe zu machen, derentwe-

tik der epinoiai vor Augen hält, die im Mittelpunkt der Theologie des Origenes steht.

Vgl. dazu STUDER, Christusbild (s. Anm. 133), 575—579.
79 Vgl. STUDER, Erlösung (s. Anm. 28), 132-137.
80 Vgl. STUDER, Erlösung (s. Anm. 28), 133, mit dem Hinweis auf A. GRILLMEIER,

Jesus Christus 1,102-121.
81 Vgl. etwa'HILL, Edmund, S. Augustine, The Trinity (New York 1991), 46f.
82 Vgl. STUDER, Erlösung (s. Anm. 28), 29—37, mit dem Hinweis auf CANTALA-

MESSA, Raniero, Dal Christo del Nuovo Testamento al Cristo della Chiesa: II problema
cristologico oggi (Assisi 1973) 143—197.

83 Vgl. STUDER, Pneumatologie (s. Anm. 12), 323f.; DERS., La foi en l'Esprit Saint
dans l'Église ancienne: Myst.Car. 445-463 (CPÉ 10 [Montrouge 1998] 2-14), bes. 457f.



Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre 477

gen die biblischen Autoren Christus als das Wort Gottes bezeichnet
hatten, suchten nämlich die Theologen seit dem zweiten Jahrhundert mit
diesem hellenistisch verstandenen Logos die ewige Herkunft Christi zu
erklären84. Natürlich finden sich auch in der patristischen Pneumatologie
Anklänge an nicht-biblische Vorstellungen. Doch aufs Große und Ganze

gesehen steht sie der apostolischen Tradition viel näher als die Reflexion
über das Verhältnis von Vater und Sohn. Die Traktate De Spiritu Sancto

von Basilius, Didymus und Ambrosius und das 15. Buch von Augustins
De Trinitate sprechen diesbezüglich eine deutliche Sprache.

Während also die vor allem ontologisch verstandenen Titel Sohn und
Logos die Christologie beherrschten, blieben in der Pneumatologie
neben dem Namen Geist andere biblische Namen, wie Gabe, Salbung und
Liebe, weiterhin bestimmend. Es entstand jedoch eine andere Schwierigkeit.

Die meisten Pneumatologen scheuten sich, den Unterschied
zwischen dem Ursprung des Sohnes und der Herkunft des Heiligen Geistes

zu erklären. Origenes hatte die Frage gestellt, aber nicht beantwortet85.
Weil die arianisierenden Theologen dazu tendierten, den Heiligen Geist
als Geschöpf des Sohnes hinzustellen, erschien diese Fragestellung noch
mehr kompromittiert. Basilius wich ihr aus86. Gregor von Nazianz gab
sich mit der bloß formalen Unterscheidung von Zeugung und Hervorgang

zufrieden87. Erst Augustinus nahm die Frage ernst. Seit Anfang seiner

priesterlichen Tätigkeit interessierte er sich für sie88. Die Lösung, die
für ihn im Spiritus amborum bzw. in der communio caritatis bestand, besaß

nach seiner Auffassung die Grundlage im Evangelium, vor allem in den

Johannesschriften und im Römerbrief. Darum betrachtete er sie auch
nicht nur als eine theologische Hypothese. Er war vielmehr davon
überzeugt, daß sie zur fides quae auch eines einfachen Gläubigen gehört89.

Diese Auffassung des Augustinus wird, wie wohl bekannt, nicht von
allen Christen geteilt. Trotzdem darf festgehalten werden, daß ihre
Ablehnung auf Kosten der ganzen Breite der biblischen Überlieferung
geht. Gerade in diesem leider noch immer umstrittenen Bereich erweist

84 Vgl. STUDER, Neonicenismo (s. Anm. 2), 443f.
85 Vgl. STUDER, Erlösung (s. Anm. 28), 109f., mit ORIGENES, princ. I, praef. 4:

SChr 252,82; II 2,1: SChr 252,246; Comm.Io. II 10,75f.: SChr 120,154ff.
86 Vgl. STUDER, Erlösung (s. Anm. 28), 183—187.
87 Gregor von Nazianz, or. 23,11: SChr 270,302; 25,16: SChr 284,196; 31,7f.:

SChr 250,286-290, usw.
88 Vgl. AUGUSTINUS, f. et symb. 9,18f.: BA 9,56-60. Dazu EICHENSEER, Symbo-

lum (s. Anm. 17), 337-356.
89 Vgl. AUGUSTINUS, trin. XV 27,48: CCL 50A,529f. mit der Zitation von Io.eu.tr.

99,8f. und den abschließenden Worten: «Haec de illo sermone in hunc librum transtuli,
sed fidelibus, non infidelibus loquens.»



478 Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre

sich der Grundsatz von der oikonomia, welche die theologia offenbart, am
fruchtbarsten und öffnet darum den Blick für den ganzen Reichtum der
Bibel.

Wenn die orthodoxen und vielleicht auch andere Mitchristen über
das augustinische Filioque anders denken, werden sie sicher ihrerseits
bedauern, daß die dogmatische Engführung des vierten Jahrhunderts zu
einer Entfremdung zwischen der Theologie und der Liturgie geführt hat.
Die lex orandi verlor damals im Gebiet der Trinitätslehre viel von ihrer
früheren Bedeutung90.

Es war bereits davon die Rede, daß die alten Liturgien den Namen
Gott für den Vater, den Gott Israels und Vater Jesu Christi, reservierten
und sich damit ganz an die apostolische Überlieferung hielten. Die Sorge
um den Glauben an die wahre Gottheit des Sohnes und des Heiligen
Geistes brachte hierin verschiedene Änderungen mit sich. Basilius setzte
gegenüber den biblischeren Doxologien das «Ehre sei dem Vater mit
dem Sohn und mit dem Heiligen Geist» durch91. Die westlichen Christen
werden ihm mit ihrem Gloria Patri et Filio et Spiritui Sancto folgen und
damit ihrerseits auf die Dynamik des per Filium in Spiritu Sancto verzichten.

Die alten doxologischen Formen existierten und existieren bis heute
weiter. Aber in gewissen Liturgien wurde in den Doxologien das per
filium mit einem et tibi ergänzt92. Wie weit man darin gehen konnte, zeigt
uns Theodor von Mopsuestia. Während er sich in seinen Katechesen
gewöhnlich an die traditionellen Doxologien hält, kam er unter dem Einfluß

des nizänischen Dogmas dazu, seine Gläubigen ganz ünbibhsch
einzuladen, die «göttliche Natur anzurufen»93.

Eine Folge des nizänisch orientierten Verständnisses des Taufglaubens

war besonders fatal. Die seit Nizäa sich aufdrängende Verteidigung
der Gottheit Christi führte zu einer christologischen Reduktion94. Damit
ist eine Konzentration auf den Gott-Christus gemeint, bei welcher der
Vater und der Heilige Geist kaum ins Blickfeld kommen. Diese einseitige
Ausrichtung auf Christus erscheint besonders im Christus omnia des Am-

90 Vgl. zum folgenden STUDER, Der Taufglaube (s. Anm. 8).
91 Vgl. STUDER, Erlösung (s. Anm. 28), 183-187, mit der dort verzeichneten

Literatur.

92 Vgl. STUDER, Der Taufglaube (s. Anm. 8), mit dem Hinweis auf STUIBER,
Alfred, Doxologie: RAC 4 (1959) 218£, und der Ablehnung der anderslautenden
Meinung von GEERLINGS Wilhelm, in FChr 1,220 und 226.

93 Vgl. Theodor VON MOPSUESTIA, hom.cat. 14,16: FChr 17/2,374. Der Herausgeber,

Peter BRUNS, geht leider nicht auf diese Problematik ein.
94 Vgl. STUDER, Erlösung (s. Anm. 28), 159-171.



Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre 479

brosius95. Wie K. Baus aufgezeigt hat, zieht er das an Christus gerichtete
Gebet der traditionellen, schon von Origenes verteidigten trinitarischen
Gebetsweise vor96. Im Anschluß an den Bischof von Mailand verwendet
auch Augustinus gerne Formeln, wie per Christum hominem ad Christum

Deum, und entfaltet sein zugegebenermaßen beeindruckendes Thema:
Christus, via etpatrie?1.

Die christologische Reduktion ist gut zu verstehen. Auf der einen
Seite richteten die Christen von Anfang an ihre Gebete und Hymnen an
den auferstandenen Herrn, wie die Apostelgeschichte und selbst der
Heide Plinius es bezeugen98. Selbst Origenes schließt solche Gebete nicht
aus, obgleich nach seiner Auffassung die Gemeinde in ihrem offiziellen
Beten sich durch Christus an den Vater wendet99. Auf der anderen Seite
erweist sich das christozentrische Beten als viel einfacher. Dieses schlichte

Beten zu Christus, dem Herrn und Gott, mußte bei den Leuten um so
eher ankommen, als sich gleichzeitig die nur noch in Formeln
bestehende, allzu abstrakte Trinitätslehre von der Bibel weit entfernte.

Obwohl also die christozentrische Frömmigkeit ihre Berechtigung
besitzt, sind ihre Risiken nicht zu übersehen. Seit ihrem Aufkommen bis
auf heute finden sich Ausdrucksformen, die der apostolischen Verkündigung

nicht entsprechen und zudem in Widerspruch zur Glaubensaussage
stehen, nach der nur der Sohn Gottes Mensch geworden ist. Es seien nur
die folgenden Beispiele genannt. «Gott ist», heißt es etwa, «in Christus
erschienen», oder «Gott ist Mensch geworden, damit wir vergöttlicht
werden.»

In den Liturgien, die besonders in den wichtigsten Weihegebeten
ganz trinitarisch orientiert sind, wurde die ursprüngliche Sicht bewahrt100.

Die liturgischen Texte erinnerten daran, daß Christus der Sohn Gottes
ist, der Gott von Gott, der im Heiligen Geist Mensch geworden ist.
Doch dieses Korrektiv wirkte sich zumeist nur sehr schwach aus. Die
ganz auf den nizänischen, dazu noch simplifizierten Horizont eingestellte
systematische Theologie nahm ohnehin kaum Bezug auf das liturgische
Beten. Ganz abgesehen davon, daß unter dem Einfluß der einseitig reze-

95 Vgl. STUDER, Christusbild (s. Anm. 33), 575-579.
96 BAUS, Karl, Das Nachwirken des Origenes in der Christus-Frömmigkeit des

Ambrosius: Rg 49 (1954) 21-55, bes. 46.
97 Vgl. STUDER, Gratia Christi (s. Anm. 18), 114—119.
98 Vgl. Apg 7,60; PLINIUS MIN., ep. X 96,7.
99 Vgl. ORIGENS, Orat. 15,1 f.: GCS (II) 333f.; Dial.Hercl. 4,24-28: SChr 67,62ff.

Dazu HAMMAN, Adalbert, La prière (Tournai 1963), 304—308; 322f.
100 Vgl. für die lateinische Liturgie den römischen Kanon, das apostolische

Glaubensbekenntnis und das Te Deum.



480 Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre

pierten Trinitätslehre Augustins liturgische Formen aufkamen, wie etwa
das Dreifaltigkeitsfest101, die das echte Verständnis der alten Liturgien
erschwerten.

In den vorausgehenden kritischen Bemerkungen sollte es klar
geworden sein, welche Hindernisse wegzuräumen sind, wenn die Trinitätslehre

von der Bibel her erneuert werden soll, wie sie die frühchristlichen,
nicht einseitig auf den nizänischen Glauben fixierten Theologen verstanden.

2. Neue Wege %ur Vertiefung des Taufglaubens

Natürlich darf man nicht bei der Kritik der traditionellen Trinitätslehre
und der historischen Erklärung ihrer Einseitigkeit stehen bleiben. Es
müssen auch neue Wege gefunden werden, die für ein existentielles
Verständnis des Taufglaubens offen sind. Es seien dazu vier Vorschläge
gemacht.

Erstens muß man sich bewußt vor Augen halten, daß die Offenbarung

der ewigen Trinität im Ostergeheimnis geschehen ist102. Am
Karfreitag und an Ostern ging den Jüngern Jesu auf, wie berechtigt sein

Anspruch gewesen war, wie kein Mensch, wie selbst kein Prophet Gott zu
gehören. Zugleich erfaßten sie, daß ihnen diese Gewißheit vom Heiligen
Geist geschenkt wurde.

Leider kam diese grundlegende Sicht, wie sie vor allem bei Paulus, in
der Apostelgeschichte des Lukas und in den Johannesschriften zu finden
ist, nicht zur vollen Geltung. Was ihr am meisten entgegenstand, war die

kosmologische Orientierung der Trinitätslehre, welche schon die Apologeten

im Anschluß an die Weisheitsliteratur und an die von dieser
inspirierten apostolischen Überlieferung entwickelt hatten. Diese kosmologische

Schau blieb auch nach der endgültigen Rezeption der paulinischen
und johanneischen Schriften bestehen, wie sie durch Irenäus bezeugt
wird, und führte schließlich zur origenischen Krise von Nizäa103.

Immerhin gibt es in der patristischen Literatur verschiedene Ansätze
zu dieser österlichen Schau. Der Widerstand gegen die übertriebene
Betonung der Einheit von Vater und Sohn in den monarchianischen Kreisen

wurde vor allem vom Glauben an das Ostergeheimnis her geführt.

101 Zur Entstehung des Festes der Dreifaltigkeit vgl. DÜRIG, Walter, Dreifaltigkeitsfest:

LThK 3 (1959) 562, sowie JUNGMANN, Josef Andreas, Die Stellung Christi
im liturgischen Gebet (Münster i.W. 1925), 91—98.

102 Vgl. STUDER, Erlösung (s. Anm. 28), 17-20.
103 Vgl. STUDER, Erlösung (s. Anm. 28),120-125.



Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre 481

Das Geheimnis des Kreuzes, wie es von den Evangelien erzählt wird,
Heß einen Patripassianismus nicht zu104.

Wie wir gesehen haben, beruht die patristische Trinitätslehre weitgehend

auf dem Grundsatz, daß die oikonomia die theologia offenbart. Doch
gerade darin ist das Ostergeheimnis miteingeschlossen; denn die oikonomia

hat nach den Kirchenvätern, die davon handeln, ihren Höhepunkt im
österlichen Geschehen gefunden. Origenes und andere reden denn auch

von der oikonomia des Leidens105.

Am eindrückhchsten wird diese österhche Orientierung von Augustinus

vertreten. Fides christianorum, resurrectio Christi est, steht im Mittelpunkt

seiner Theologie106. Bekannthch unterscheidet er zwischen der fides

qua und der fides quaewl. Die Glaubenshaltung, durch welche der Christ
sich für die Schau der ewigen Wirkhchkeiten übt und reinigt, bewährt
sich vor aHem im Hebenden Glauben an die Auferstehung unseres
Herrn108. Zu den res gestae narratae wiederum, die der Christ im Glauben
annimmt, gehört in erster Linie das von den EvangeHen erzählte
Ostergeheimnis109.

Damit ist bereits der zweiten Gesichtspunkt angedeutet, den im
Auge behalten muß, wer den Taufglauben in den christhchen AHtag hin-
einsteUen wiU. Gott hat offensichthch in einer Geschichte geoffenbart,
daß er einen Sohn hat und mit ihm im HeiHgen Geist verbunden ist. Es

mag recht banal sein, dies zu betonen. Das Thema der Heilsgeschichte
ist in unserem Jahrhundert, dank der bibhschen, Hturgischen und patri-
stischen Bewegungen, geradezu Mode geworden. Doch wer darum weiß,
wie etwa Augustins theologisches Hauptwerk De Trinitate noch immer
ohne viel Rücksicht auf die historia und die scientia rerum narratarum
ausgebeutet wird, wird hellhöriger werden110. Auf jeden FaU verdient es

104 Vgl. STUDER, Erlösung (s. Anm. 28),115f.
105 Vgl. ORIGENES, Comm.Io. VI 5,29: SChr 157,150; X 20,119: SChr 157,454;

Hom.Lc 14,10: SChr 87,230. Dazu HARL, Marguerite, Origène, et la fonction
révélatrice du Verbe incarné (Paris 1958), 20566.

106 AUGUSTINUS, en.Ps. 120,6: NBA 27,1436. Vgl. trin. II 17,29: CCL 50,119; IV
3,5: CCL 50,166.

107 Vgl. AUGUSTINUS, trin. XIII 2,5: CCL 50A,398f.; XIV 8,11: CCL 50A,436ff.
Dazu STUDER, History (s. Anm. 3), 346-349.

108 Vgl. AUGUSTINUS, trin. II 17,29: CCL 50,119: «resurrectio domini meritum fî-
dei nostrae.» Zum Kontext vgl. SlMONELLI, Cristina, La fede nella risurrezione di Cri-
sto nel De Trinitate di Agostino (Diss. Augustinianum, Roma 1999), 44—52.

109 Vgl. AUGUSTINUS, trin. XIII 9,12 und 19,24: CCL 50A,398f. und 415ff. mit
dem ganzen auf das Ostergeheimnis zentrierten soteriologische Excursus.

110 Vgl. STUDER, Oikonomia (s. Anm. 8).



482 Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre

diese Problematik, von den Vätern her vertieft zu werden111. Es sollte
klar zur Geltung kommmen, daß und in welcher Weise alle Theologie
und speziell die Trinitätslehre ihre unmittelbare Grundlage in einem
historischen Geschehen besitzen, das nicht einfach mit der Schöpfungsordnung

zusammenfällt.
Zur Heilsgeschichte gehören drittens Anruf und Antwort. In ihr

treten Gott und die Menschen einander gegenüber. Wer auch diesen

Dialog bedenkt, wird noch offener für die communio aeterna von Vater
und Sohn im Heiligen Geist. Ohne Zweifel gelangten die frühchristlichen

Theologen noch nicht zum Interpersonalismus, wie er heute weit-
herum vertreten wird112. Es steht jedoch ebenfalls über jedem Zweifel,
daß bei ihnen Ansätze dazu zu finden sind. Die sog. prosopische
Exegese, welche die Christen aus der Grammatik übernahmen, diente zwar
nur dazu aufzuweisen, daß Vater und Sohn und Geist real voneinander
verschieden sind113. Aber die von ihr her entwickelte Auffassung von der
trinitarischen Person eröffnete neue Perspektiven. Auf jeden Fall zögerten

die Kirchenväter nicht, von der gegenseitigen Erkenntnis und Liebe
des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes zu reden114. Innerhalb
dieses dialogischen Horizontes wurde es auch möglich, mehr auf die

Eigenart der drei Personen zu achten und damit die übertriebenen
Konsequenzen des Axioms omnia opera ad extra communia sunt auszugleichen.
Wer nämlich auf das verschiedene Wirken von Vater, Sohn und Heiligem
Geist in der Geschichte achtgibt, dem gehen auch die Augen auf für ihr
verschieden geartetes Zueinander in der Ewigkeit.

Viertens ist ein Grundsatz festzuhalten, der nicht nur hilfreich,
sondern unumgänglich ist. Wer von den frühchristlichen Autoren Anstöße
zu einer lebensnäheren Trinitätslehre erwartet, soll sich nicht mit einer
rein historischen Betrachtungsweise begnügen. Ohne jeden Zweifel muß
ein heutiger Leser der patristischen Schriften aus ihnen zuerst die Intention

ihres Autors herausschälen, und das im Blick auf sein geistiges und
kulturelles Umfeld. Aber er darf seine Augen vor den theologischen Per-

111 STUDER, History (s. Anm. 3), 329-373. Vgl. weiter STUDER, Neonicenismo (s.
Anm. 2), 443f.; D-ERS., Anstöße (s. Anm. 55), 130f.

112 Vgl. die kurzen Hinweise bei HILBERATH, Der dreieinige Gott (s. Anm. 4),
88ff. Dazu die einschlägige Literatur bei STOCK, Klemens, Person II. Theologisch:
HWPh 26 (1996) 225-231.

113 Vgl. STUDER, Basil, Persona: DPAC II (1984) 2771, sowie DERS., Neonicen-
simo (s. Anm. 2), 436, mit der verzeichneten Literatur.

114 Vgl. außer den oben zitierten Texten ATHANASIUS, C.Gent. 46: SChr 18bis,206;
CA 1,20: MG 26,53C; DlDYMUS, Spir.S. 157-160: SChr 386,290f£; trin. 111,37: MG
39,544AC; AUGUSTINUS, trin. XV 14,23: CCL 50A,496. STUDER, Neonicenismo (s.
Anm. 2), 436f.



Patristische Anstöße zu einer Erneuerung der Trinitätslehre 483

spektiven nicht verschließen, die ihm seine Lektüre eröffnet. Wer sich
mit Augustins Exegese von Joh 5,19f. befaßt, wird nicht bei ihrer antiari-
anischen Orientierung stehen bleiben115. Wenn Augustinus den Vater die
demonstratio, den Sohn die visio und auditio nennt, bringt er seine Aussagen

zwar mit dem gemeinsamen Sein in Zusammenhang. Trotzdem gibt
er damit zu verstehen, daß der Vater der Ursprung all dessen ist, was der
Sohn zu sehen und hören bekommt, und daß der Sohn Aug und Ohr für
alle Initiativen seines Vaters ist. Wer sich zudem Gedanken darüber
macht, daß der Sohn nur deswegen — selbst in der Not des Sterbens —

dem Willen des Vater treu bleibt, weil er schon immer der gehorsame
Sohn gewesen ist, dem wird die Dynamik von Augustins Trinitätslehre
noch bewußter116. Er wird darum nicht bei dessen Anliegen haltmachen,
die aequalitas der voneinander real verschiedenen Personen und ihre
unitas auf der Ebene des Seins in Einklang zu bringen. Er wird vielmehr
die Beschreibung der Umarmung von Vater und Sohn im Heiligen Geist
als sein letztes und tiefstes Wort ansehen.

Zusammenfassung

In den vorausgehenden Ausführungen sollte die Frage beantwortet werden,

wie eine in der Schule der Väter entwickelte Trinitätslehre aussehen
könnte. Die Antwort war im wesentlichen eine doppelte: Einerseits muß
in einem existentiellen Verständnis des Taufglaubens der ganze Reichtum

der biblischen Botschaft zur Geltung kommen, den die frühchristlichen

Bischöfe und Theologen ihren Gläubigen erschlossen haben. Dabei
darf die liturgische Praxis nicht zu kurz kommen, bei deren Vollzug die
Christen ihren Taufglauben erlebten und die sie immer wieder an die
biblischen Quellen zurückerinnerte. Andererseits wird in einer auf die
christliche Frömmigkeit offenen Trinitätslehre die Eigenart der drei
göttlichen Personen ganz ernst genommen. Wer sich darin einübt — um
es in der Sprache des Augustinus zu sagen — dem geht auf, daß der Vater,

der Sohn und der Heilige Geist, jeder auf seine Weise, in der
Geschichte wirkten, um damit zu offenbaren, was sie für uns und was sie

für sich selber sind: eine communio caritatis.

115 Vgl. STUDER, Joh 5,19f. (s. Anm. 8).
116 Vgl. STUDER, Anstöße (s. Anm. 55), (1999) 135f.


	Patristische Anstösse zu einer Erneuerung der Trinitätslehre

