Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 3

Artikel: Patristische Anstdsse zu einer Erneuerung der Trinitatslehre
Autor: Studer, Basil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761089

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761089
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BASIL STUDER

Patristische Ansto3e zu einer
Erneuerung der Trinitatslehre

Einleitung

Der trinitarische Glaube, wie er in Nizida grundsitzlich festgelegt und im
Laufe von gut finfzig Jahren endgiiltig rezipiert wurde, prigte ohne
Zweifel die Orthodoxie aller christlichen Kirchen, sowohl des Ostens als
auch des Westens. Nicht weniger klar liegt es zu Tage, dall das nizini-
sche Verstindnis des christlichen Taufglaubens heutzutage in verschie-
dener Weise in Frage gestellt wird.

So wird noch in unseren Tagen — vielleicht in breiteren Kreisen als
am Anfang unseres Jahrhunderts — das Glaubensbekenntnis von 325 als
eine ibermilige Hellenisierung des Evangeliums angesehen. Gegeniiber
dieser allzu vereinfachenden Erklirung der kirchlichen Lehrentwicklung
soll hier nur festgehalten werden, dalB3 das Credo der 318 Viter, an dem
die kirchlichen Gemeinschaften wihrend Jahrhunderten festhielten, in
der Heiligen Schrift selbst begriindet ist. Es spiegelt nur wider, wie Jesus
nach dem Verstindnis der ersten Christen sein Verhiltnis zum Vater und
zum Heiligen Geist erfuhr und begriff!.

Ebenso soll hier die historische Forschung nicht niher ins Auge ge-
faBt werden. Ich begniige mich mit der folgenden Bemerkung. Dank je-
nen mit grofem wissenschaftlichem Einsatz geleisteten Untersuchungen
steht die vielfiltige Geschichte der Rezeption des nizidnischen Glaubens
ohne Zweifel in hellerem Licht. Doch kommt in diesen recht beachtli-
chen Arbeiten die theologische Kritik viel zu kurz2. '

Den folgenden Darlegungen liegt vielmehr ein durchwegs theologi-
sches Anliegen zugrunde. In Frage stehen dabei vor allem zwei Kritiken,
die in den letzten Jahrzehnten gegeniiber der traditionellen Trinitdtslehre
ethoben wurden. In den sechziger Jahren lancierte Karl Rahner seine

! Vgl. zur Frage der Hellenisierung jetzt vor allem HENGEL, Martin/SCHWENN,
Annamaria, Paulus zwischen Damaskus und Antiochien. Die unbekannten Jahre des
Apostels, Tiibingen 1998.

2 Vgl. STUDER, Basil, Una valutazione critica del neonicenismo: Myst.Car. 425-444
(Aug. 38 [1998] 29-48), bes. 431f.: «Ein zu enger Dogmenbegriff».



464 Patristische Anstof3e zu einer Erneuerung der Trinititslehre

Idee von der gegenseitigen Entsprechung der immanenten und der 6ko-
nomischen Trinitit. Er beanstandete dabei vor allem die Nivellierung der
drei gottlichen Personen und das damit gegebene Fehlen einer soteriolo-
gischen Ausrichtung. Seine Ansichten wurden indes verschieden aufge-
nommen?®. Am besten wird ithnen wohl die Stellungnahme von Bernd Jo-
chen Hilberath gerecht. In seinem ausgezeichneten Essay «Der dreieinige
Gott und die Gemeinschaft der Menschen» zeigt er auf, was an der Tri-
nititslehre Rahners zu beherzigen ist und wo ihre Grenzen liegen*. Auf
jeden Fall er6ffnete Rahner eine Diskussion, die auch die Theologie der
Kirchenviter angeht, wie besonders aus den Arbeiten von F. Bourassa,
J. Verhees und J. Arnold zu ersehen 1st>. Nicht viel spiter 16ste Ghislain
Lafont eine Auseinandersetzung aus, die sich um die Frage «Essentialis-
mus oder Personalismus» 1n der patristischen Trinititslehre drehte und
gleichzeitig auch die Frage aufrollte, wie weit die Unterscheidung zwi-
schen der westlichen und 6stlichen Trinititslehre von Th. de Régnon be-
rechtigt ist®. Diese zweite Problematik stiel fast ausschlieBlich im fran-
z6sischen und englischen Sprachgebiet auf Interesse. In diesem Zusam-
menhang seien speziell die Arbeiten von A. de Halleux, M. Williams, M.R.
Barnes und L. Ayres genannt’.

Seit einigen Jahren beteilige ich mich selbst an diesen Diskussionen.
Ich habe mich zu beiden Tendenzen trinititstheologischer Kritik gedus-
sert’. Dabei bin ich zu drei Ergebnissen gelangt. Zuerst ist zu bedenken,

> Vgl. STUDER, Basil, The 1996 Saint Augustine Lecture. History and Faith in Au-
gustine’s De Trinitate: Myst.Car. 329-373 (AugStud 28 [1997] 7-50), bes. 330.

4 HILBERATH, Bernd Jochen, Der dreieinige Gott und die Gemeinschaft der Men-
schen (Mainz 1990), 63—69.

5 Vgl. die bibliographischen Hinweise in STUDER, History (s. Anm. 3), 330.

® LAFONT, Ghislain, Peut-on connaitre Dieu en Jésus Christ? = Cogitatio fidei, 44,
Paris 1969.

" Vgl. STUDER, History (s. Anm. 3), 330, mit den bibliographischen Angaben. Vgl.
auch die kritische Bibliographie, die KANY, Roland, unter dem Titel «I'ypen und Ten-
denzen der De Trinitate-Forschung seit F.Chr. Baur» fiir das 1998 in Tiibingen abge-
haltene Symposion zusammengestellt hat: BRACHTENDORF, Johannes (Hg.), Gott und
sein Bild. Augustins De Trinitate im Spiegel gegenwirtiger Forschung (Paderborn 2000),
13-28.

8 Diese Studien sind zum Teil im Sammelband STUDER, Basil, Mysterium Caritatis
(= Myst.Car.). Studien zur Exegese und zur Trinititslehre in der Alten Kirche = StAns
127, Rom 1999, leicht zuginglich gemacht. Vgl. weiter STUDER, Basil, Glorificazione
del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo nel commento su Giovanni di Origene: PA-
DOVESE, Luigi, (Hg.), VII° Simposio di Efeso su S. Giovanni Apostolo (Roma 1999),
221-233. Lex orandi — lex credendi: Der Taufglaube im Gottesdienst der Alten Kirche;
Oikonomia und Theologia in Augustins De Trinitate. CAMPI, E./GRANE, U./RITTER,
A.M. (Hgg.), Oratio. Das Gebet in patristischer und reformatorischer Sicht (Gottingen
1999), 139-149. Johannnes 5,19f. in der Trinititslehre der Kirchenviter (StudAns 129



Patristische AnstoBe zu einer Erneuerung der Trinititslehre 465

daB Augustins Trinititslehre nur partiell rezipiert worden ist’. Im Ver-
gleich zu den biblisch orientierten Darlegungen erhielten seine trinitari-
schen Formeln und die sog. psychologische Trinititslehre mit der Zeit
einen viel zu breiten Raum. Diese Verarmung erscheint schon im Sy-
bolum Quicumque'®. Vor allem liel man allzu sehr auler acht, daB3 der Ver-
gleich mit der Innenwelt des Menschen fiir Augustinus eine exercitatio
mentis gewesen ist. Zweitens wurde bis in die neueste Zeit hinein be-
hauptet, der Trinititslehre des Bischofs von Hippo mangele eine sote-
riologische Ausrichtung!!. Dabei wurden speziell zwei Tatsachen tberse-
hen. Einerseits wurde zu wenig beachtet, wie sehr die augustinische
Pneumatologie in der Bibel verwurzelt und damit auch ganz soteriolo-
gisch geprigt ist'2. Andererseits wurde nicht genug ernst genommen, wie
sehr auch die Trinititslehre des Augustinus auf dem Grundsatz beruht,
nach dem im trinitarischen Bereich die dispensatio auf die res aeternae ver-
weist, das heiBt griechisch gesprochen, die oikonomia die theologia offen-
bart!®. Drittens fithrte die nizdnische Orthodoxie zu einer Verengung der
biblischen Betrachtungsweise. Die Sorge um die seinsmiBige Gleichheit
der drei gottlichen Personen und um ihre reale Verschiedenheit wurde so
besttimmend, daB3 die Kategorien der Gemeinschaft und der gegenseiti-
gen Liebe kaum mehr Beachtung fanden'. Zudem begniigte man sich,
das Zueinander von Vater, Sohn und Geist mit der aristotelischen Lehre
von der re/atio zu umschreiben und reduzierte ithre personlichen Eigen-
heiten auf ein paar Appropriationen'.

[Roma 2000], 515-542). Otkonomia und Theologia in Augustins De Trinitate: BRACH-
TENDOREF, J. (Hg.): Gott und sein Bild, 39-52. Noch nicht erschienen ist: Die Bedeutung
der Heiligen Schrift in Augustins De Trinitate.

? Vgl. STUDER, Basil, La teologia trinitaria in Agostino d’Ippona. Continuita della
tradizione occidentale: Myst.Car. 291-310 (Stud. Ephem. «Augustinianum» 46 [Roma
1994], 161-177), bes. 306-310.

10'Vgl. zu diesem bis in die neuere Zeit sehr geschitzten Text KELLY, John Not-
man Davidson, The Athanasian Creed. Quicunque vult, London 1964.

" Das gilt vor allem von K. Rahner. Vgl. STUDER, Teologia trinitaria (s. Anm. 9),
303-306.

12 Vgl. STUDER, Basil, Zur Pneumatologie des Augustinus von Hippo (De Trinitate
15,17,27-27,50): Myst.Car. 311-327 (Axg. 35 [1995] 568-583), bes. 323-326.

13 Vgl. STUDER, History (s. Anm. 3), 354-365; DERS., Theologia — Oikonomia. Zu
einem traditionellen Thema in Augustins De Trinitate: Patrimonium fidei = StAns 124
(Roma 1997), 575-600. -

4 Soweit die westliche Theologie in Frage steht, erklirt sich der Ausschlufl der
Kategorien der Gemeinschaft auch damit, da Augustinus von seinem Deum et animam
scire cupio (sol. I1,7) her der psychologischen Analogie den Vorzug gab.

15 Zur Frage der Appropriationen vgl. SALMAN, Elmar, Appropriation: LThK 1
(31993) 891f.



466 Patristische Anstof3e zu einer Erneuerung der Trinititslehre

In den folgenden Darlegungen geht es nicht darum, diese Forschung
weiterzufihren. Im AnschluB an sie, soll nur kurz und klar aufgezeigt
werden, welche Hilfe jeder bei christlichen Autoren der ersten Jahrhun-
derte finden kann, der sich bemiiht, die Trinititslehre zu erneuern und
damit dem Taufglauben wieder mehr Gewicht im christlichen Alltag zu
verlethen. Von der Patristik her sollte es hell aufscheinen, dal3 der Glau-
be an Vater, Sohn und Geist nicht einfach ein unbegreifliches Geheimnis
betrifft, sondern vielmehr auch den einfachen Gliubigen Licht und Kraft
sein kann.

L. Vier patristische Themenkreise

1. Pater, proprie Deus

Im Sprachgebrauch des Neuen Testamentes und in der alten, von der
arianischen Kontroverse wenig beeinflulten Liturgie wird bekanntlich
der Name «Gott» (theos, deus) dem Vater vorbehalten!®. Im Blick auf
das apostolische Glaubenssymbol betrachtet C. Eichenseer diesen Titel
darum als «Eigennamen» des Vaters'. Es ist denn auch beachtlich, wie
noch Augustinus, wenn er ganz biblisch und unbekiimmert um die nizi-
nische Tradition — etwa in den Bekenntnissen — von deus, dominus noster
spricht, dabei offensichtlich den Vater meint!®. Im tbrigen hilt auch er
sich an den liturgischen Sprachgebrauch, in dem der Vater allein dexs ge-
nannt wird"?

Die Entstehung des scholastischen Traktates De Deo #no, die bis ins
vierte Jahrhundert zuriickreicht, dringte den urspriinglichen Sprachge-
brauch zurick®. Diese geschichtliche Entwicklung kennzeichnet vor al-
lem das theologische Denken des Westens. So verwendet Augustinus
verschiedentlich die Formeln Deus-Trinitas?® oder Trinitas unus Deus®.

16 Vgl. STUDER, Teologia trinitaria (s. Anm. 9), 298-301; DERS., Credo in unum
Deum Patrem omnipotentem: Connaissance des Péres de /fglz'.re, n. 73 (Montrouge 1999),
2-17, bes. 3ff. Dazu den klassisch gewordenen Aufsatz von RAHNER, Karl, Theos im
NT: Schriften 1 (Einsiedeln 1954), 91-167.

7 EICHENSEER, Caelestis, Das Symbolum Apostolicum beim Heiligen Augustinus
(St. Ottilien 1960), 169.

8 Vgl. STUDER, Basil, Gratia Christi — Gratia Dei bei Augustinus von Hippo.

Christozentrismus oder Theozentrismus = Stud.Ephem. «Augustinianum» 40 (Rom
1993), bes. 14323, . '

Y Vgl. STUDER, Gratia (s. Anm. 18), 262ff. .

% Vgl. STUDER, Credo (s. Anm. 16), bes. 3.

21 Vgl. die Angaben in BA 15,570.

22 Vgl. z.B. AUGUSTINUS, trin. I 2,4: CCL 50,31; I 4,7: CCL 50,34f.; XV 6,9: CCL
50A,471.



Patristische Anstof3e zu einer Erneuerung der Trinitdtslehre 467

Von Deus trinus spricht er allerdings nie und noch weniger von Dexs in
tribus personis. Vor allem betont er im ersten und achten Buch von De
Trinitate, dall man ohne eine solide Vorstellung von Gott den Taufglau-
ben nicht vertiefen kann?. Dabe1 hat er vor allem philosophische, nicht
biblische Gesichtspunkte vor Augen. In dieser Hinsicht ist thm Hilarius
im zweiten Buch De Trinitate vorangegangen, n dem er vom Vater han-
delt®.

Doch gerade die Sorge des Hilartus um den ganz geistigen und un-
wandelbaren Gott lifit vermuten, dall die dstlichen Theologen nicht viel
anders denken?. Tatsichlich findet sich ein Ansatz zu dem, was man als
Verstindnis des «einen Gottes» ansehen kann, schon im ersten Buch von
Peri Archon des Origenes®. Auch die zweite theologische Rede des Gre-
gor von Nazianz und die Grofle Katechetische Rede des Gregor von
Nyssa sind hier zu erwihnen. Beide Autoren stellen bei der Behandlung
des ersten Glaubensartikels die gottlichen Attribute heraus, die sie dann
bei der Erklirung des zweiten und dritten Glaubensartikels auch dem
Sohn und dem Heiligen Geist zuschreiben?”. SchlieBlich legte auch die
von den Kappadoziern erarbeitete und auch im Westen rezipierte dog-
matische Formel mia ousia — treis hypostaseis nahe®, zuerst vom einen und
gemeinsamen gottlichen Wesen zu reden und erst dann auf die Eigen-
heiten der gottlichen Personen emnzugehen.

Wie immer die Entstehung des gemeinsamen Gebrauches des Na-
mens «Gott» zu erkliren ist, eines ist sicher: Die Riickkehr zur biblischen
und liturgischen Art und Weise von Gott Vater zu reden, brichte grofle
Vorteile mit sich. Die trinitarische Sprache wiirde einfacher. An sich
richtige, aber zu komplizierte Festellungen, wie «soweit Christus Gott 1st,
sind wir thm und dem Vater untertan, soweit er hingegen Priester ist, ist
er zusammen mit uns dem Vater untertan», kimen nicht mehr vor?. Die

2 Vgl. AUGUSTINUS, trin. I 1,1-3: CCL 50,27-31; trin. VIII 1-4: CCL 50,244-260.

2 HILARIUS, trin. I1,6: CCL 62,42f.

B vgl. STUDER, Teologia trinitaria (s. Anm. 9), 301f., mit den Hinweisen auf Th.
de Régnon, Etudes, I, 419-499; III, 135-139.

% Vgl. STUDER, Credo (s. Anm. 16), 5, mit ORIGENES, Princ. I 1,1-3: SChr 252,
76-89.

%1 Vgl. GREGOR VON NAZIANZ, or. 28: SChr 250,100-174; GREGOR VON NYSSA,
or.cat. 1-4.

28 Vgl. STUDER, Basil, Gott und unsere Erlosung im Glauben der Alten Kirche
(Disseldorf 1985), mit der dort verzeichneten Literatur. Dazu bes. AUGUSTINUS, trin.
V 8/9,10: CCL 50,216f.

o Vgl. AUGUSTINUS, trin. I 10,20: CCL 50,57: «ut in quantum Deus est, cum illo
nos subiectos habeat, in quantum sacerdos, nobiscum illi subiectus sit» — Dazu VAN
BAVEL, Tarsicius, Recherches sur la christologie de saint Augustin = Par. 10 (Fribourg



468 Patristische Anst6fe zu einer Erneuerung der Trinititslehre

Grammatik der trinitarischen Aussagen wiirde korrekter. Man redete
nicht mehr von vier Subjekten: Gott, Vater, Sohn und Geist*. Vor allem
kime das Anliegen aller Theologen, die den Vater als «Anfang» hinstel-
len, viel besser zur Geltung®’. Die Definition des Augustinus vom Vater
als dem deus gui a nullo est, wirde ganz ernst genommen?®2.

2. Mysterium caritatis

Wenn die Theologen der Alten Kirche den Vater, zu dem sich die
Christen 1m ersten Artikel des Taufglaubens bekennen, als Quelle oder
Ursprung bezeichnen, bringen sie mehr oder weniger ausdriicklich zur
Sprache, daf3 in ithm alle Liebe anfingt. Sie stellen thn als mysterium carita-
715, als unendlich tiefen Urgrund der Giite hin®.

Wohl am ansprechendsten bezeugt Ambrosius von Mailand dieses
Geheimnis der Liebe?*. Er wird nicht mude, mit biblischen Bildern, wie
Unigenitus filius qui est in sinu Patris (Joh 1,18), Eructavit cor meum verbum
bonum (Ps 44,2) und Ex ore altissimi prodivi (Six 24,5) auszusagen, dal3 der
Sohn aus den Tiefen der gottlichen Liebe stammt®. Am eindriicklichsten
gibt Ambrostus das «im Schol3 des Vaters» als intimum guoddam paternae
caritatis naturaeque secretum in quo est semper Filins wieder®.

Es mag tberraschen, dall ein Nizidner wie Ambrosius, mit solcher
Deutlichkeit die ewige Geburt des Sohnes auf die Liebe des Vaters zu-
rickfithrt. Doch bewegten sich zwei andere Niziner, Athanasius und

1954), 106f., wo auch die Texte vermerkt sind, nach welchen die Menschheit in Chri-
stus zu seiner Gottheit betet (en. Ps. 34/2,5: NBA 25,700), oder Christus mit uns betet
und wir zu ihm beten (en. Ps. 85,1: NBA 26,1242).

3 Es ist beachtlich, daBl Augustinus eine quarta divinitas (vor dem Vater) aus-
driicklich ausschlieBt. Vgl. ep. 120,3,13-16: NBA 21,1204ff. — Dazu STUDER, Teologia
trinitaria (s. Anm. 9), 297.

31 Vgl. STUDER, Teologia trinitaria (s. Anm. 9), 300; DERS., Credo in unum Deum,
5-9.

2 Vgl. AUGUSTINUS, s. 140,2: NBA 31/1,334; trin. IV, 20,28f.: CCL 50,198-201.
Zu beachten ist auch, daBl Augustinus dhnlich wie Hilarius den Vater als auctoritas be-
zeichnet. Vgl. AUGUSTINUS, s. 71,12,18: ML 38,454; HILARIUS, XI,12: CCL 62A,540f.

A Vgl. zum folgenden STUDER, Basil, Das Christusbild des Origenes und des Am-
brosius: Origeniana Septima (Leuven 1999) 571-590 (Myst.Car. 409—-423); DERS., Ne-
onicenismo (s. Anm. 2), 437ff.

. Vgl. STUDER Basil, Ambrogio di Milano, teologo mistagogico: Myst.Car. 375-
395 (Stud.Ephem. «Augustinianum» 50 [Roma 1997] 569-586); DERS., Christusbild (s.
Anm. 33).

% Vgl. STUDER, Teologo mistagogico (s. Anm. 34), 393.

% AMBROSIUS, patr. 11,51: SAEMO 4,58ff. — Vgl. zum ganzen Kontext STUDER,
Christusbild (s. Anm. 33), 584.



Patristische Anstof3e zu einer Erneuerung der Trinititslehre 469

Hilarius, auf der gleichen Linie. Auch sie bringen die ewige Geburt des
Sohnes mit der Liebe des Vaters in Zusammenhang?®’.

Wenn Ambrosius bei aller Treue zur Lehre von der natirlichen Ge-
burt des Sohnes so sehr auf der Liebe des Vaters beharrt, so begreifen
wir das umso leichter, wenn wir bedenken, dal} wir es mit einem Dichter
zu tun haben®. Als solcher beherrschte Ambrosius wie wenige andere
die lateinische Sprache. Er war gerade von seiner dichterischen Bega-
bung her offen fiir das Hohelied und damit fiir die Art und Weise, wie
die Bibel von der Liebe redet.

Am meisten erklirt sich jedoch der Sinn des Ambrosius fiir das y-
Sterium caritatis aus seiner Nihe zu Origenes. In seinem Per: Archon hatte
dieser die rein geistige Herkunft des Sohnes mit dem Vergleich des aus
dem Geist hervorgehenden Willens herausgestellt und im Hinblick dar-
auf aus dem Kolosserbrief das Wort vom «Sohn der Liebe» iibernom-
men*. Noch ausdriicklicher ist Origenes in semnem Kommentar zum
Romerbrief. Er schlieBt dort aus der Tatsache, dal in der Bibel vom spi-
ritus caritatis, vom deus-caritas und vom filius caritatis die Rede ist, darauf,
daB sowohl der Sohn als auch der Heilige Geist aus der einen Quelle der
viterlichen Gottheit stammen und die Fiille dieser Liebe durch den Hei-
ligen Geist in die Herzen der Gliubigen tberstromt®. Es mag sein, dal}
Origenes auch hinter der tiefsinnigen Erklirung des Eusebius von Cisa-
rea steht, in der es heil3t, dall der Sohn in den Tiefen des Vaters das
Werk der Liebe schaute*.

3. Communio caritatis

Das Geheimnis des Vaters besteht also darin, daf3 alle Liebe in ihm ent-
springt. Das mzysterium caritatis weitet sich indes zur communio caritatis aus,
zur gegenseitigen Liebe von Vater, Sohn und Geist. Davon reden — wie
konnte es angesichts der eindeutigen Texte der Johannesschriften anders
sein — verschiedene Theologen, selbst solche, die den nizdnischen Glau-
ben ganz ernst nehmen, wonach der Sohn aus dem Wesen des Vaters
stammt und ithm darum gleichwesentlich 1st. Dazu se1 eine Erklirung von
Joh 5,19 des Ambrosius zitiert, nach welcher der Sohn auf Grund seiner

37 Vgl. STUDER, Johannes 5,19 (s. Anm. 8), mit ATHANASIUS, Ar. IIL,66: MG
26,461C—464C, und HILARIUS, trin. VII,19: CCL 62,279ff.

38 Vgl. STUDER, Teologo mistagogico (s. Anm. 34), 395.

¥ Vgl. STUDER, Christusbild (s. Anm. 33), 585ff, mit ORIGENES, princ. IV 4,1:
SChr 268,401f.; I 2,6; 1,29: SChr 252,122. 128.

40 ORIGENES, Comm.Rom. 4,9: FChr 11/2,280.

41 Vgl. STUDER, Johannes 5,19f. (s. Anm. 8), mit EUSEBIUS, e.th.: GCS 5/4,153—
157 (MG 24,996A—~1002C).



470 Patristische AnstoBBe zu einer Erneuerung der Trinititslehre

unvergleichlichen Liebe nicht anders handeln kann als der Vater*2. Wenn
schon die Menschen bei aller Verschiedenheit iibereinstimmen konnen,
was mussen wir dann von der Liebe denken, die sie nachahmen und die
das Eigentliche des gottliches Wesens ausmacht®.

Das Geheimnis der gegenseitigen Liebe von Vater und Sohn hat den
reichsten Ausdruck bei Origenes gefunden. Dieser illustriert das Ver-
hiltnis von Vater und Sohn mit verschiedenen biblischen Themen. Der
Hinweis auf den Sohn als das Bild des unsichtbaren Gottes ist thm so
teuer, weil er an dem hingt, was Jesus selbst 1n seinem Jubelruf ausge-
sprochen hat: Nur der Vater erkennt den Sohn und nur der Sohn er-
kennt den Vater (Mt 11,27)*. Auf der Ebene der gegenseitigen Erkennt-
nis und Anerkennung bewegt sich auch sein Thema von der gegenseiti-
gen Verherrlichung. Origenes entfaltet es besonders 1m letzten Buch sei-
nes Johanneskommentars, in dem er sich eingehend mit Joh 13,31f. be-
fal3t*. Noch eindricklicher ist die Art und Weise, wie er das paulinische
Wort vom Sohn der Liebe (Kol 1,13) aufnimmt und n semer Erklirung
von 1 Joh 4,8: «Gott ist Liebe» den Sohn als die Liebe im eigentlichen
Sinn hinstellt*.

Eine besondere Aufmerksamkeit verdienen die Texte in Peri Archon
und im Johanneskommentar, in denen Origenes zu verstehen gibt, dall der
Sohn sich erst 1n der liebenden Hinwendung zum Vater voll als Sohn
konstituiert!’. Wer diese grundlegende Ansicht des Origenes in ihrer
ganzen Tiefe begreifen will, darf ihren platonischen Hintergrund nicht
ibersehen®®. Ahnlich wie Plotin den Hervorgang des noxs mit dem
Schema proodos — epistrophe — morphesis erklirt, versteht auch Origenes den
Ursprung des Sohnes®. Doch wihrend Plotin voraussetzt, dall das Eine

42 AMBROSIUS, fid. IV 5,62: CSEL 78,178. Zum Kontext vgl. STUDER, Johannes
5,19f. (s. Anm. 8).

4 AMBROSIUS, fid. IV 7,75: CSEL 78,182.

“ Vgl. ORIGENES, princ. I 1,8; I 2,6: SChr 252,106ff., 120ff.

# Vgl. ORIGENES, Comm.lo. 32,25,318 — 29,367: SChr 385,324-344. Dazu
STUDER, Glorificazione (s. Anm. 8).

4 Vgl. STUDER Basil, Origene e la Prima Lettera di Giovanni: Myst.Car. 169-186;
PADOVESI Luigi (Hg.), IV Simposio di Efeso su S. Giovanni Apostolo (Roma 1996),
bes. 182-185, mit Comm.Cant. prol. 2,26f.

" Vgl. STUDER, Christusbild (s. Anm. 33), 586, 419f. mit ORIGENES, princ. I 2,6:
SChr 252,122, und Comm.lo. II 2,17f.: SChr 120,216.

L Vgl. STUDER, Christusbild (s. Anm. 33), 586f., und speziell STUDER, Glorifica-
zione (s. Anm. 8), 228-232 mit der dort verzeichneten Literatur.

# PLOTIN, Enn. V II (11): Ubers. Richard Harder, 12,239. Vgl. unter den zahlrei-
chen Kommentaren vor allem REALE, Giovanni, Storia della Filosofia Antica IV (Mi-
lano 1978), 527-542.



Patristische Anstofle zu einer Erneuerung der Trinititslehre 471

alles, selbst das Sein tbersteigt, schreibt Origenes Gott-Vater Sein und
Erkennen zu®. Auf jeden Fall ist fiir Origenes entscheidend, daf} die
Heilige Schrift selbst von der Liebe des Vaters zu seinem Sohn und von
der Liebe des Sohnes zu seinem Vater spricht. Das ergibt sich aus der
Art, wie er seine Bildtheologie mit Joh 5,19 verbindet und daraus ablei-
tet, dal} der Sohn das vollkommene Abbild der Gite Gottes ist. Ebenso
geht es aus seiner Vorliebe fiir das paulinische «Sohn der Liebe» hervor.

Origenes bezieht jedoch den Heiligen Geist nicht in seine Erwigun-
gen Uber die liebende Gemeinschaft des Vaters und des Sohnes ein. Das
tut selbst Ambrosius nicht, obwohl er auf dem Weg dazu ein Stiuck wei-
ter gekommen ist. Erst bei Augustinus geht die schon zuvor gestreute
Saat auf. Im letzten Buch von De Trinitate legt er eine durchaus biblische
und damit heilsgeschichtliche Pneumatologie vor®. Darin entfaltet er im
Blick auf die Johannesschriften zwei Thesen: Der Heilige Geist ist im ei-
gentlichen Sinn die Liebe®? und er ist der Geist des Vaters und des Soh-
nes*. Damit ist auch ausgesprochen, dal er als caritas Vater und Sohn
vereint>. Diese Eigenart der dritten Person leitet Augustinus uberdies
auf Grund der Apostelgeschichte von aller Einmiitigkeit ab, die in der
Kirche besteht und gelebt wird™.

Am schonsten bringt Augustinus seine Auffassung von der communio
caritatis im sechsten Buch von De Trinitate zum Ausdruck. Im Anschlull
an das Trinom des Hilarius aefernitas, species, usus erhebt er sich geradezu
zu dichterischer Hohe, wenn er sagt: Die Umarmung des Vaters und des
Bildes geschieht nicht ohne Genul3, ohne Liebe, ohne Freude. Jene Zu-
neigung, jenes Gliick und jene Seligkeit ist der Heilige Geist. Er wurde
nicht geboren, sondern er ist die Siile des Vaters und des Sohnes, die in
voller Fille auf alle Geschopfe tiberflieBt und sie in threr Ordnung zu-
sammenhalt>®.

0 Vgl. ORIGENES, princ. I 1,8: SChr 252,108; I 3,6: SChr 252,154,

>l Vgl. STUDER, Pneumatologie (s. Anm. 12).

2 Vgl. AUGUSTINUS, trin. XV 17,29ff.: CCL 50A,503-507.

%% Vgl. AUGUSTINUS, trin. XV 26,45: CCL 50A,524f.

3 Vgl. AUGUSTINUS, trin. XV 19,37: CCL 50A,513f.

35 Vgl. STUDER, Basil, AnstoBe zu einer neuen Trinititslehre bei Augustinus von
Hippo: TThZ 108 (1999) 123-138, bes. 133f., mit AUGUSTINUS, trin. XV 19,35: CCL
50A,511f,; lo.eu.tr. 39,5: NBA 24,796f., sowie s. 71,12,18.

5 AUGUSTINUS, trin. VI 10,11: CCL 50,242. — Dazu BA 15,588, mit Hilarius, trin.
II,1: CCL 62,38, wo vom #sus (Freude) des donum die Rede ist, das den Menschen zu-
teil wird.



472 Patristische Anstoe zu einer Erneuerung der Trinitdtslehre

4. Theologia — oikonomia

Wenn die hervorragendsten Theologen der Alten Kirche uns dazu brin-
gen, in Gott Vater den Ursprung der Liebe zu sehen, in der Schau derer
der Sohn zum Bild des unsichtbaren Gottes wird und die Gemeinschaft
der Liebe aller drei Personen ithren Anfang nimmt, kénnen wir darin ei-
nen Widerschein der platonischen Tradition vom summum bonum erblik-
ken. Aber die Grundsaussage von der Liebe, in welcher der Vater und
der Sohn eins sind, die 1 ihrer Theologie zum Tragen kommt, ist letzt-
lich nicht in den Spekulationen iiber die Schénheit des Kosmos und ih-
rem ewigen Urbild verankert. Sie hat thre Wurzeln vielmehr in dem, was
die Bibel vom Wirken des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes
in der Zeit erzahlt>. Nach der Auffassung der mal3geblichen christlichen
Autoren der ersten Jahrhunderte spiegelt sich 1n der Heilsgeschichte, in
den res gestae narratae, die ewige Wirklichkeit der Dreifaltigkeit wider, of-
fenbart also die oikonomia die theologia™®.

Die Reflexion tber diesen Zusammenhang von geschichtlichem
Wirken und dem ewigen Leben von Vater, Sohn und Heiligem Geist
hingt mit der anti-monarchianischen Kontroverse zusammen, die um
200 ihren Anfang nahm®. In den ersten Jahrzehnten des dritten Jahr-
hunderts sahen sich die bedeutendsten Theologen mit Kreisen konfron-
tiert, die als Monarchianer in die Geschichte eingegangen sind, und diese
Auseinandersetzungen wirkten noch im vierten Jahrhundert nach. Gegen
Leute, die wie Praxeas die drei gottlichen Personen zu wenig unterschie-
den, entwickelte Tertullian eine heilsgeschichtliche Lehre der Trinitit,
nach welcher das Wirken des Wortes und des Heiligen Geistes die «Or-
ganisation» (dispositio) der drei Personen in der substantia divina offen-
bart®. Diesem Ansatz war jedoch kein nachhaltiger Ezfolg beschieden.
Von ganz anderer Nachwirkung war die Drei-Hypostasen-Lehre des
Origenes®!. In thr werden die ozkonomia und die theologia, das Heilswirken
Gottes und das Wort vom Verhiltnis von Vater und Sohn, einander —

°T Vgl. die Bezeichnung als bistoria sacra bei AUGUSTINUS, ciu. XV und XVI; vgl.
z.B. ciu. XV,8: BA 36,62.

8 Vgl. zum folgenden STUDER, Theologia — Oikonomia (s. Anm. 13); DERS., Chri-
stusbild (s. Anm. 33), 409-415; DERS., Neonicenismo (s. Anm. 2), 437—-444.
 Vgl. STUDER, Erlosung (s. Anm. 28), 90-101.

80 Vgl. TERTULLIAN, Prax. 2ff.: ed. Evans 90ff. Dazu COURTH, Franz, Trinitit in
der Schrift und Patristik: HDG II/1a (Freiburg 1988), 84-87.

61 Vgl. STUDER, Erl6ésung (s. Anm. 28), 110f. mit den wichtigsten Texten.



Patristische Anst6Be zu einer Erneuerung der Trinititslehre 473

wenigstens sachlich — klar gegeniibergestellt®®. Origenes gibt selbst zu
verstehen, dal nach seiner Auffassung die ozkonomia, die ithren Hohe-
punkt in der Inkarnation des Wortes gefunden hat, die zbeologia, die ewige
Zeugung des Wortes aus dem Vater, eréffnet. Eusebius von Cisarea
scheint als erster theologia und oikonomia auch sprachlich miteinander ver-
bunden zu haben. Er warf nimlich Marcellus von Ancyra vor, mit der
Leugnung der ewigen Gottessohnschaft die theologia auf die oikonomia re-
duziert zu haben®.

In der Folge wurde der Zusammenhang von #heologia und oikonomia
vor allem mit der gegeniiber den Arianern entwickelten regula canonica,
der Unterscheidung der gottlichen und menschlichen Attribute im einen
Christus, weiter vertieft. Von Interesse ist auch die Tatsache, dal} Hila-
rius und Ambrosius den Zusammenhang von #heologia und oikonomia in
der romischen Rechtssprache zum Audruck bringen. Der erste unter-
scheidet in Bezug auf den Heiligen Geist nicht nur xsus und manus, son-
dern auch honor und officium®. Ambrosius hingegen hebt das munus dispen-
sationis vom ius divinae potestatis ab®.

Aus dieser anti-arianischen Tradition ibernahm schlieBlich Augusti-
nus das Prinzip, das erlaubt, vom heilsgeschichtlichen Handeln von Va-
ter, Sohn und Geist auf ihr ewiges Zusammenleben zu folgern. Ohne
eigentlich iber diesen Grundsatz zu reflektieren, ging er in seiner An-
wendung Uber seine Vorginger hinaus. Er griff darauf nicht nur in der
Erklirung der Taufe Jesu und des Ostergeheimnisses zurlick. Er verwies
also nicht bloB auf das Zusammenwirken der Stimme aus dem Himmel,
dem Menschen, der ins Wasser hineinstieg, und der herabkommenden
Taube®. Er begntigte sich auch nicht mit dem traditionellen Ausschlul3
des Patripassianismus®. Auller fir den Beweis der realen Unterscheidung

o9 Vgl. STUDER, Theologia — Oikonomia (s. Anm. 13), 577, mit ORIGENES,
Comm.Mt. 17,19: GCS (X) 640,16-27; Comm.lo. II 34,205: GCS (IV) 92,15-18, und
anderen Texten.

63 Vgl. SEIBT, Karl, Markell von Ankyra als Reichstheologe (Tiibingen 1990), 515,
mit C. Marcellum IT 3,22; 292, mit Marcellus, fragm. 16 (9,9).

6 Vgl. DOIGNON, Jean, Spiritus sanctus ... usus in munere (Hilaire de Poitiers, De
Trinitate 2,1): RTAL 12 (1981) 235-240, mit HILARIUS, trin. 2,31: CCL 62,67.

6> Vgl. AMBROSIUS, Sp.S. III 16,115: CSEL 79,199.

66 Vgl. AUGUSTINUS, f. et symb. 9,16: BA 9,46ff.; 8,15: BA 9,46; agon. 17,19: BA
1,404.

67 Vgl. AUGUSTINUS, trin. I 4,7: CCL 50,35f. Vgl. AMBROSIUS, Expos.Luc. 4,45:
SAEMO 11,334, wo der Heilige Geist cooperator genannt wird.

% Die tradionelle Ablehnung des Patripassianismus ist in der von Augustinus sehr
betonten Tatsache eingeschlossen, daB der Sohn allein Mensch geworden ist. Vgl
AUGUSTINUS, trin. I 4,7; I 5,8: CCL 50,36; XIV 18,24s: CCL 50A,4551f.



474 Patristische AnstéBe zu einer Erneuerung der Trinititslehre

und der volligen Gleichheit von Vater, Sohn und Geist diente ithm der
Zusammenhang zwischen der dispensatio temporalis und den res aeternae,
wie er sich ausdrickt®, auch dazu, seine Auffassungen von den missiones
des Sohnes und des Geistes und vor allem seine Annahme des Filiogue zu
entfalten. Danach ist der Vater allein dews gui a nullo es?”®. Der Heilige
Geist hingegen ist spiritus amborum, ja das vinculum caritatis”. Im Grunde
genommen steht der Zusammenhang von dispensatio und res aeternae hin-
ter allen Aussagen, mit denen Augustinus die propria der einzelnen Per-
sonen niher bestimmt. Am treffendsten erscheint dies vielleicht in seiner
Exegese von Joh 5,19f., in der er die Eigenart des Vaters als demonstratio,
jene des Sohnes als visio et auditio umschreibt™. Auf jeden Fall hat Augu-
stinus am deutlichsten aufgezeigt, dall die theologia die oikonomia offen-
bart, und damit wie kein anderer Kirchenvater zur biblischen Grundle-
gung der Trinititslehre beigetragen.

II. Kriterien fiir eine neune Trinitdtslebre

Der Vater ist im eigentlichen Sinn Gott. Er ist der Ursprung aller Liebe.
In der Liebe des Heiligen Geistes ist er mit dem Sohn verbunden. Das
alles 1aBt sich aus dem Wirken von Vater, Sohn und Geist in der Heilsge-
schichte ablesen. Diese vier ohne Zweifel grundlegenden Themen er-
schopfen in keiner Weise den ganzen Reichtum des Taufglaubens, wie
ihn die Kirchenviter auf Grund der Heiligen Schrift entfaltet haben™.
Aber sie liefern uns dennoch den Maf3stab, an dem wir die traditionelle
Trinititslehre messen kénnen und geben uns den Schlissel in die Hand
fir den Zugang zu einem lebensniheren Verstindnis dessen, was die
Christen bei der Taufe und immer wieder zusammen oder auch allein
bekennen.

69 AUGUSTINUS, f. et symb. 4,6: BA 9.36.

70 AUGUSTINUS, trin. IV 20,27f.: CCL 50,195-199.

" Dieser Ausdruck kommt bei Augustinus nicht vor. Vgl. aber AUGUSTINUS, trin.
XV 17,29ff.: CCL 50A,503-507; XV 19,36f.: CCL 50A,512ff.

72 Vgl. AUGUSTINUS, Io.eu.tr. 18,10: NBA 24,428; 23,7.11: NBA 24,542.550. Dazu
STUDER, Joh 5,19f. (s. Anm. 8). Selbst CYRILL VON ALEXANDRIEN nennt den Sohn
«eifriger Nachahmer» (zelotes) «Seher (theates): In To. I1,6: MG 73,357BC.

> Man kénnte beispielsweise auch die folgenden Themen heranziehen: «Der Sohn,
der immer die Giite des Vaters widerspiegelt und insofern fortwihrend geboren wird»
(ORIGENES, Comm.ler. 9,4: SChr 232,394); «Der Sohn, der weise macht, weil er schon
immer die Weisheit Gottes war» (AUGUSTINUS, trin. VII 3,5: CCL 50,252ff.); «Der
Sohn, der als die ewige Weisheit vor dem Vater spielt und sein Gefallen findet» (EUSE-
BIUS, e.th.: GCS 5/4,157,1-3), sowie vor allem das Thema der Perichorese, wie es Lac-
tanz, Athanasius, Hilarius und andere im Anschlull an Johannes entfaltet haben.



Patristische AnstoBe zu einer Erneuerung der Trinititslehre 475

1. Die Grenzgen der traditionellen Trinitatslehre

Im vierten Jahrhundert gelangten die christlichen Kirchen dazu, ihren
Glauben an die wahre Gottheit Christi und des Heiligen Geistes dogma-
tisch festzulegen und ihr trinitarisches Bekenntnis mit den Kurzformeln
mia ousia — treis hypostaseis und una substantia — tres personae zu definieren™,
Sie setzten damit die Grenzen fest, innerhalb derer ein Christ von sei-
nem Taufglauben reden mul}, wenn er zur Gemeinschaft der Rechtgliu-
bigen gehoren will®. Im Bestreben, den rechten Glauben vor allen MiB3-
verstindnissen zu schitzen, legten die Bischéfe und Theologen auch
fest, wie die biblischen Texte, die vom Vater, vom Sohn und vom Heili-
gen Geist handeln, richtig zu deuten sind.

Definieren und Abgrenzen bedeutet jedoch immer auch Vereinfa-
chung und Beschrinkung. Das gilt nicht nur von dogmatischen Formeln,
die nur festlegen, was irgendwie bestritten wird, sondern auch von der
«dogmatischen Exegese»’®. Tatsichlich entstand in jenen innerkirchlichen
Auseinandersetzungen ein Gebrauch der Bibel, der seinen Ausgangs-
punkt nicht mehr in den verba, sondern in den res besall. Es ging den
dogmatisch interessierten Exegeten nicht mehr darum, den ganzen Inhalt
des Evangeliums auszubreiten und zu vertiefen. Thr Interesse richtete
sich vielmehr auf eine Auswahl von Texten und auf ein im voraus fest-
gelegtes Verstindnis. Gewill stammten die res selbst auch aus der Bibel.
Aber sie stellten bereits threrseits eine Beschrinkung dar.

Um es konkreter zu sagen: Unter dem FinfluB der Taufpraxis, die
sich auf den am Ende des ersten Evangeliums berichteten Taufbefehl
Jesu stiitzte, waren die Christen dazu gekommen, fiir die drei Handeln-
den, von denen in der apostolischen Uberlieferung die Rede ist”, die
Namen Vater, Sohn und Geist zu bevorzugen. Diese Bevorzugung betraf
vor allem Christus, sofern er vom Vater unterschieden wird. Andere Ti-
tel, wie Wort, Bild, Licht, Strahl und ahnliche, traten darum zurick’s.

™ Vgl. STUDER, Erlésung (s. Anm. 28), 130-139; 174—178.

> Zum negativen, ausschlieBenden Charakter der Dogmen vgl. STUDER, Erlésung
(s. Anm. 28), 287-291: «Das Dogma als abgrenzendes, negatives> Ergebnis».

6 Zur Geschichte und Bedeutung der dogmatischen Exegese vgl. STUDER, Basil,
Schola Christiana. Die Theologie zwischen Nizda und Chalzedon (Paderborn 1998),
198-229, bes. 215f.

" Was immer in der systematischen Theologie iiber die «drei Personen» oder die
«drei Subjekte» gesagt wird, grammatikalisch gesehen sprechen die triadischen Texte
des NT, wie 1 Kor 8,6 oder 12,4ff., von drei Handelnden, also von drei Personen oder
drei Subjekten.

® Was es bedeutet, daB Christus mit der Zeit hauptsichlich Herr, Sohn Gottes,
Wort Gottes, Herr und Wahrheit genannt wird, geht einem auf, wenn man die Thema-



476 Patristische Ansto3e zu einer Erneuerung der Trinitdtslehre

Der Begriff der Sohnschaft selbst brachte Schwierigkeiten mit sich.
Auf der einen Seite muflte aus dieser Metapher alles ausgeschlossen wez-
den, was den ewigen Ursprung Christi aus dem Vater auf die Ebene der
animalischen und menschlichen Zeugung hinuntergedriickt hitte”. Auf
der anderen Seite war die ewige Sohnschaft Christi von der Gotteskind-
schaft aller Christgliubigen zu unterscheiden®. Es war somit zu erkliren,
daB Christus ganz anders als die Menschen aus Gott hervorgeht. Dazu
wihlte man nicht nur die Antithese «natiirlich geboren — nicht durch
Gnade geschaffen». Man griff vielmehr auch auf die technischen Aus-
driicke ek fes ousias und homousios zuriick. Das war umso mehr gegeben,
als man zuvor auch die reale Unterscheidung von Vater und Sohn mit
solchen Ausdricken, mit hypostasis, ousia, pragma, res, hervorgehoben
hatte. So entstand jedoch die Tendenz, die ewige Herkunft des Sohnes
seinsmifig zu definieren und darum Kategorien, wie «aus dem Willeny,
«aus Liebe», «<aus Wohlgefallen» zu vermeiden oder zuriickzustellen. Da-
mit war auch eine abschitzige Einstellung zur vornizianischen Theologie
gegeben, die bis heute in der negativen Beurteilung des sog. Subordi-
natianismus weiterlebt®!. Es ist klar, dal die ontische Orientierung des
Sohnbegriffs die vereinfachende Beschrinkung noch verschirfte, die
schon mit der Auswahl dieses Begriffes gegeben war, der iibrigens be-
reits zuvor seinen urspriinglich apokalyptischen Sinn verloren hatte®2

Mit diesen kritischen Bemerkungen soll in keiner Weise die Berech-
tigung der «Ontologisierung» des biblischen Sohnesnamens Christi in
Frage gestellt werden. Aber es ist wichtig, diese Tatsache und ihre nega-
tiven Folgen auf das Verstindnis des Taufglaubens zur Kenntnis zu
nehmen. Das «Zurick zu den Quellen» hat gerade hier seine volle Be-
rechtigung.

Ganz anders als die patristische Christologie wird in der Alten Kir-
che die Pneumatologie entfaltet. Sie ist durchwegs biblischer®’. Vor allem
ist sie nicht wie jene durch einen Begriff philosophischer Herkunft bela-
stet. Ohne sich groe Gedanken tiber die Griinde zu machen, derentwe-

tik der epinoiai vor Augen hilt, die im Mittelpunkt der Theologie des Origenes steht.
Vgl. dazu STUDER, Christusbild (s. Anm. 133), 575-579.

B Vgl. STUDER, Erl6ésung (s. Anm. 28), 132-137.

80 Vgl. STUDER, Erlésung (s. Anm. 28), 133, mit dem Hinweis auf A. GRILLMEIER,
Jesus Christus 1,102-121.

81 Vgl. etwa HILL, Edmund, S. Augustine, The Trinity (New York 1991), 46f.

82 Vgl. STUDER, Erlésung (s. Anm. 28), 29-37, mit dem Hinweis auf CANTALA-
MESSA, Raniero, Dal Christo del Nuovo Testamento al Cristo della Chiesa: I1 problema
cristologico oggi (Assisi 1973) 143-197.

% Vgl. STUDER, Pneumatologie (s. Anm. 12), 323f; DERS., La foi en ’Esprit Saint
dans I'Tiglise ancienne: Myst.Car. 445-463 (CPE 10 [Montrouge 1998] 2-14), bes. 457f.



Patristische Anst6Be zu einer Erneuerung der Trinititslehre 47T

gen die biblischen Autoren Christus als das Wort Gottes bezeichnet
hatten, suchten nimlich die Theologen seit dem zweiten Jahrhundert mit
diesem hellenistisch verstandenen Logos die ewige Herkunft Christi zu
erkliren®. Naturlich finden sich auch in der patristischen Pneumatologie
Anklinge an nicht-biblische Vorstellungen. Doch aufs Grofle und Ganze
gesehen steht sie der apostolischen Tradition viel niher als die Reflexion
tiber das Verhiltnis von Vater und Sohn. Die Traktate De Spiritu Sancto
von Basilius, Didymus und Ambrosius und das 15. Buch von Augustins
De Trinitate sprechen diesbeziglich eine deutliche Sprache.

Wihrend also die vor allem ontologisch verstandenen Titel Sohn und
Logos die Christologie beherrschten, blieben in der Pneumatologie ne-
ben dem Namen Geist andere biblische Namen, wie Gabe, Salbung und
Liebe, weiterhin bestimmend. Es entstand jedoch eine andere Schwierig-
keit. Die meisten Pneumatologen scheuten sich, den Unterschied zwi-
schen dem Ursprung des Sohnes und der Herkunft des Heiligen Geistes
zu erkliren. Origenes hatte die Frage gestellt, aber nicht beantwortet®.
Weil die arianisierenden Theologen dazu tendierten, den Heiligen Geist
als Geschopf des Sohnes hinzustellen, erschien diese Fragestellung noch
mehr kompromittiert. Basilius wich ihr aus®. Gregor von Nazianz gab
sich mit der bloB formalen Unterscheidung von Zeugung und Hervor-
gang zufrieden¥. Erst Augustinus nahm die Frage ernst. Seit Anfang sei-
ner priesterlichen Titigkeit interessierte er sich fiir sie®. Die Losung, die
fur thn im spiritus amborum bzw. 1n detr communio caritatis bestand, besal}
nach seiner Auffassung die Grundlage im Evangelium, vor allem in den
Johannesschriften und im Roémerbrief. Darum betrachtete er sie auch
nicht nur als eine theologische Hypothese. Er war vielmehr davon iiber-
zeugt, dal} sie zut fides quae auch eines einfachen Gliubigen gehort®.

Diese Auffassung des Augustinus wird, wie wohl bekannt, nicht von
allen Christen geteilt. Trotzdem darf festgehalten werden, dall} ihre
Ablehnung auf Kosten der ganzen Breite der biblischen Ubetlieferung
geht. Gerade in diesem leider noch immer umstrittenen Bereich erweist

8 Vgl. STUDER, Neonicenismo (s. Anm. 2), 443f.

8 Vgl. STUDER, Erlosung (s. Anm. 28), 109f., mit ORIGENES, princ. I, praef. 4:
SChr 252,82; II 2,1: SChr 252,246; Comm.Io. II 10,75f.: SChr 120,154ff.

86 Vgl. STUDER, Erlésung (s. Anm. 28), 183-187.

87 GREGOR VON NAZIANZ, or. 23,11: SChr 270,302; 25,16: SChr 284,196; 31,7f.:
SChr 250,286-290, usw.

8 Vgl. AUGUSTINUS, f. et symb. 9,18f.: BA 9,56-60. Dazu EICHENSEER, Symbo-
lum (s. Anm. 17), 337-356.

89 Vgl. AUGUSTINUS, trin. XV 27,48: CCL 50A,529f. mit der Zitation von lo.eu.tr.

99,8f. und den abschlieBenden Worten: «Haec de illo sermone in hunc librum transtuli,
sed fidelibus, non infidelibus loquens.»



478 Patristische Anstof3e zu einer Erneuerung der Trinititslehre

sich der Grundsatz von der oikonomia, welche die theologia offenbart, am
fruchtbarsten und 6ffnet darum den Blick fiir den ganzen Reichtum der
Bibel.

Wenn die orthodoxen und vielleicht auch andere Mitchristen uber
das augustinische Filiogue anders denken, werden sie sicher ihrerseits be-
dauern, daf3 die dogmatische Engfithrung des vierten Jahrhunderts zu ei-
ner Entfremdung zwischen der Theologie und der Liturgie gefiihrt hat.
Die /ex orandi verlor damals im Gebiet der Trinitiatslehre viel von threr
fritheren Bedeutung®.

Es war bereits davon die Rede, daB die alten Liturgien den Namen
Gott fiir den Vater, den Gott Israels und Vater Jesu Christi, reservierten
und sich damit ganz an die apostolische Uberlieferung hielten. Die Sorge
um den Glauben an die wahre Gottheit des Sohnes und des Heiligen
Geistes brachte hierin verschiedene Anderungen mit sich. Basilius setzte
gegeniiber den biblischeren Doxologien das «Ehre sei dem Vater mit
dem Sohn und mit dem Heiligen Geist» durch®. Die westlichen Christen
werden thm mit threm Gloria Patri et Filio et Spiritui Sancto folgen und
damit ihrerseits auf die Dynamik des per Filium in Spiritu Sancto verzich-
ten. Die alten doxologischen Formen existierten und existieren bis heute
weiter. Aber in gewissen Liturgien wurde in den Doxologien das per fi-
lium mit einem et tibi erginzt®?. Wie weit man darin gehen konnte, zeigt
uns Theodor von Mopsuestia. Wihrend er sich in seinen Katechesen
gewohnlich an die traditionellen Doxologien halt, kam er unter dem Ein-
flufl des nizinischen Dogmas dazu, seine Gliubigen ganz unbiblisch ein-
zuladen, die «gottliche Natur anzurufen»®.

Eine Folge des nizinisch ortentierten Verstindnisses des Taufglau-
bens war besonders fatal. Die seit Nizda sich aufdringende Verteidigung
der Gottheit Christi fihrte zu einer christologischen Reduktion?. Damit
ist eine Konzentration auf den Gott-Christus gemeint, bei welcher der
Vater und der Heilige Geist kaum ins Blickfeld kommen. Diese einseitige
Ausrichtung auf Christus erscheint besonders im Christus omnia des Am-

% Vgl. zum folgenden STUDER, Der Taufglaube (s. Anm. 8).

9 Vgl. STUDER, Erlésung (s. Anm. 28), 183187, mit der dort verzeichneten Lite-
ratur.

92 Vgl. STUDER, Der Taufglaube (s. Anm. 8), mit dem Hinweis auf STUIBER, Al-
fred, Doxologie: RAC 4 (1959) 218f,, und der Ablehnung der anderslautenden Mei-
nung von GEERLINGS Wilhelm, in FChr 1,220 und 226.

% Vgl. THEODOR VON MOPSUESTIA, hom.cat. 14,16: FChr 17/2,374. Der Heraus-
geber, Peter BRUNS, geht leider nicht auf diese Problematik ein.

% Vgl. STUDER, Erlosung (s. Anm. 28), 159-171.



Patristische Anstof3e zu einer Erneuerung der Trinitatslehre 479

brosius®. Wie K. Baus aufgezeigt hat, zieht er das an Christus gerichtete
Gebet der traditionellen, schon von Origenes verteidigten trinitarischen
Gebetsweise vor’. Im Anschlull an den Bischof von Mailand verwendet
auch Augustinus gerne Formeln, wie per Christum hominem ad Christum
Deum, und entfaltet sein zugegebenermaBen beeindruckendes Thema:
Christus, via et patrid®.

Die christologische Reduktion ist gut zu verstehen. Auf der einen
Seite richteten die Christen von Anfang an ihre Gebete und Hymnen an
den auferstandenen Herrn, wie die Apostelgeschichte und selbst der
Heide Plinius es bezeugen?. Selbst Origenes schlie3t solche Gebete nicht
aus, obgleich nach seiner Auffassung die Gemeinde in threm offiziellen
Beten sich durch Christus an den Vater wendet®”. Auf der anderen Seite
erweist sich das christozentrische Beten als viel einfacher. Dieses schlich-
te Beten zu Christus, dem Herrn und Gott, mulite bei den Leuten um so
cher ankommen, als sich gleichzeitig die nur noch in Formeln beste-
hende, allzu abstrakte Trinititslehre von der Bibel weit entfernte.

Obwohl also die christozentrische Frommigkeit ihre Berechtigung
besitzt, sind ihre Risiken nicht zu ubersehen. Seit ihrem Aufkommen bis
auf heute finden sich Ausdrucksformen, die der apostolischen Verkiindi-
gung nicht entsprechen und zudem in Widerspruch zur Glaubensaussage
stehen, nach der nur der Sohn Gottes Mensch geworden ist. Es seien nur
die folgenden Beispiele genannt. «Gott ist», heilit es etwa, «in Christus
erschienen», oder «Gott ist Mensch geworden, damit wir vergdttlicht
werden.»

In den Liturgien, die besonders in den wichtigsten Weihegebeten
ganz trinitarisch orientiert sind, wurde die urspriingliche Sicht bewahrt'®.
Die liturgischen Texte erinnerten daran, daBl Christus der Sohn Gottes
ist, der Gott von Gott, der im Heiligen Geist Mensch geworden ist.
Doch dieses Korrektiv wirkte sich zumeist nur sehr schwach aus. Die
ganz auf den nizinischen, dazu noch simplifizierten Horizont eingestellte
systematische Theologie nahm ohnehin kaum Bezug auf das liturgische
Beten. Ganz abgesehen davon, dafl unter dem Einfluf} der einseitig reze-

% Vgl. STUDER, Christusbild (s. Anm. 33), 575-579.

% BAUS, Karl, Das Nachwirken des Origenes in der Christus-Frommigkeit des
Ambrosius: RO 49 (1954) 21-55, bes. 46.

9 Vgl. STUDER, Gratia Christi (s. Anm. 18), 114-119.

% Vgl. Apg 7,60; PLINIUS MIN., ep. X 96,7.

% Vgl. ORIGENS, Orat. 15,1f.: GCS (II) 333f.; Dial. Hercl. 4,24—28: SChr 67,62ff.
Dazu HAMMAN, Adalbert, La priere (Tournai 1963), 304-308; 322f.

19 Vgl. fiir die lateinische Liturgie den rémischen Kanon, das apostolische Glau-
bensbekenntnis und das Te Deum.



480 Patristische AnstoBe zu einer Erneuerung der Trinititslehre

pierten Trinitdtslehre Augustins liturgische Formen aufkamen, wie etwa
das Dreifaltigkeitsfest!”!, die das echte Verstindnis der alten Liturgien er-
schwerten.

In den vorausgehenden krmtischen Bemerkungen sollte es klar ge-
worden sein, welche Hindernisse wegzuriumen sind, wenn die Trinitdts-
lehre von der Bibel her erneuert werden soll, wie sie die frithchristlichen,
nicht einseitig auf den nizinischen Glauben fixierten Theologen verstan-
den.

2. Neue Wege zur Vertiefung des Taufglanbens

Natiirlich darf man nicht bei der Kritik der traditionellen Trinititslehre
und der historischen Erklirung threr Einseitigkeit stehen bleiben. Es
miissen auch neue Wege gefunden werden, die fiir ein existentielles Ver-
stindnis des Taufglaubens offen sind. Es seien dazu vier Vorschlige ge-
macht.

Erstens mull man sich bewult vor Augen halten, dall die Offenba-
rung der ewigen Trinitit im Ostergeheimnis geschehen 1st'%2 Am Kar-
freitag und an Ostern ging den Jiingern Jesu auf, wie berechtigt sein An-
spruch gewesen war, wie kein Mensch, wie selbst kein Prophet Gott zu
gehoren. Zugleich erfallten sie, dal thnen diese GewiBlheit vom Heiligen
Geist geschenkt wurde.

Leider kam diese grundlegende Sicht, wie sie vor allem be1 Paulus, in
der Apostelgeschichte des Lukas und in den Johannesschriften zu finden
ist, nicht zur vollen Geltung. Was ihr am meisten entgegenstand, war die
kosmologische Orientierung der Trinititslehre, welche schon die Apolo-
geten 1m Anschlufl an die Weisheitsliteratur und an die von dieser inspi-
rierten apostolischen Uberlieferung entwickelt hatten. Diese kosmologi-
sche Schau blieb auch nach der endgiiltigen Rezeption der paulinischen
und johanneischen Schriften bestehen, wie sie durch Irendus bezeugt
wird, und fithrte schlieBlich zur origenischen Krise von Nizda'®.

Immerhin gibt es in der patristischen Literatur verschiedene Ansitze
zu dieser Osterlichen Schau. Der Widerstand gegen die iibertriebene Be-
tonung der Einheit von Vater und Sohn in den monarchianischen Krei-
sen wurde vor allem vom Glauben an das Ostergeheimnis her gefiihrt.

101 Zur Entstehung des Festes der Dreifaltigkeit vgl. DURIG, Walter, Dreifaltig-
keitsfest: LThK 3 (1959) 562, sowie JUNGMANN, Josef Andreas, Die Stellung Christi
im liturgischen Gebet (Munster 1. W. 1925), 91-98. '

102 ygl. STUDER, Erlésung (s. Anm. 28), 17-20.

103 Vgl. STUDER, Erloésung (s. Anm. 28),120-125.



Patristische AnstoBe zu einer Erneuerung der Trinitatslehre 481

Das Gehemnnis des Kreuzes, wie es von den Evangelien erzihlt wird,
lieB einen Patripassianismus nicht zu!*.

Wie wir gesehen haben, beruht die patristische Trinititslehre weitge-
hend auf dem Grundsatz, dal die oikonomia die theologia offenbart. Doch
gerade darin ist das Ostergeheimnis miteingeschlossen; denn die oikono-
mia hat nach den Kirchenvitern, die davon handeln, thren Hoéhepunkt 1m
Osterlichen Geschehen gefunden. Origenes und andere reden denn auch
von der oikonomia des Leidens'®.

Am eindriicklichsten wird diese 6sterliche Orientierung von Augu-
stinus vertreten. Fides christianorum, resurrectio Christi est, steht im Mittel-
punkt seiner Theologie!'%. Bekanntlich unterscheidet er zwischen der fides
gua und der fides guae'”. Die Glaubenshaltung, durch welche der Christ
sich fiir die Schau der ewigen Wirklichkeiten bt und reinigt, bewihrt
sich vor allem im liebenden Glauben an die Auferstehung unseres
Herrn!®. Zu den res gestae narratae wiederum, die der Christ im Glauben
annimmt, gehort in erster Linte das von den Evangelien erzihlte Oster-
geheimnis!®.

Damit ist bereits der zweiten Gesichtspunkt angedeutet, den im
Auge behalten mul}, wer den Taufglauben in den christlichen Alltag hin-
einstellen will. Gott hat offensichtlich in einer Geschichte geoffenbart,
dal} er einen Sohn hat und mit thm im Heiligen Geist verbunden ist. Es
mag recht banal sein, dies zu betonen. Das Thema der Heilsgeschichte
ist in unserem Jahrhundert, dank der biblischen, liturgischen und patri-
stischen Bewegungen, geradezu Mode geworden. Doch wer darum weil3,
wie etwa Augustins theologisches Hauptwerk De Trinitate noch immer
ohne viel Ricksicht auf die historia und die scientia rerum narratarum aus-
gebeutet wird, wird hellh6riger werden''?. Auf jeden Fall verdient es

104 Vgl. STUDER, Erlésung (s. Anm. 28),115f.

105 ygl. ORIGENES, Comm.lo. VI 5,29: SChr 157,150; X 20,119: SChr 157,454;
Hom.Lc 14,10: SChr 87,230. Dazu HARL, Marguerite, Origéne, et la fonction
révélatrice du Verbe incarné (Paris 1958), 20566,

106 AUGUSTINUS, en.Ps. 120,6: NBA 27,1436. Vgl. trin. II 17,29: CCL 50,119; IV
3,5: CCL 50,166.

107 ygl. AUGUSTINUS, trin. XIII 2,5: CCL 50A,398f,; XIV 8,11: CCL 50A,436ff.
Dazu STUDER, History (s. Anm. 3), 346-349.

g Vgl. AUGUSTINUS, trin. IT 17,29: CCL 50,119: «resurrectio domini meritum fi-
dei nostrae.» Zum Kontext vgl. SIMONELLI, Cristina, La fede nella risurrezione di Cri-
sto nel De Trinitate di Agostino (Diss. Augustinianum, Roma 1999), 44-52.

109 Vgl. AUGUSTINUS, trin. XIII 9,12 und 19,24: CCL 50A,398f. und 415ff. mit
dem ganzen auf das Ostergeheimnis zentrierten soteriologische Excursus.

110 yol. STUDER, Oikonomia (s. Anm. 8).



482 Patristische AnstoBe zu einer Erneuerung der Trinititslehre

diese Problematik, von den Vitern her vertieft zu werden!!l. Es sollte
klar zur Geltung kommmen, daBB und in welcher Weise alle Theologie
und speziell die Trinitdtslehre ithre unmittelbare Grundlage in einem hi-
storischen Geschehen besitzen, das nicht einfach mit der Schopfungs-
ordnung zusammenfillt.

Zur Heilsgeschichte gehoren drittens Anruf und Antwort. In ihr
treten Gott und die Menschen einander gegeniiber. Wer auch diesen
Dialog bedenkt, wird noch offener fiir die communio aeterna von Vater
und Sohn im Heiligen Geist. Ohne Zweifel gelangten die frithchristli-
chen Theologen noch nicht zum Interpersonalismus, wie er heute weit-
herum vertreten wird!2. Es steht jedoch ebenfalls iber jedem Zweifel,
dall bei ithnen Ansitze dazu zu finden sind. Die sog. prosopische Ex-
egese, welche die Christen aus der Grammatik ibernahmen, diente zwar
nur dazu aufzuweisen, dall Vater und Sohn und Geist real voneinander
verschieden sind!. Aber die von 1hr her entwickelte Auffassung von der
trinitarischen Person eroffnete neue Perspektiven. Auf jeden Fall zoger-
ten die Kirchenviter nicht, von der gegenseitigen Erkenntnis und Liebe
des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes zu reden''*. Innerhalb
dieses dialogischen Horizontes wurde es auch moéglich, mehr auf die Ei-
genart der dret Personen zu achten und damit die Gbertriebenen Konse-
quenzen des Axioms ommnia opera ad extra communia sunt auszugleichen.
Wer nimlich auf das verschiedene Wirken von Vater, Sohn und Heiligem
Geist in der Geschichte achtgibt, dem gehen auch die Augen auf fiir thr
verschieden geartetes Zueinander in der Ewigkeit.

Viertens ist ein Grundsatz festzuhalten, der nicht nur hilfreich, son-
dern unumginglich ist. Wer von den frithchristlichen Autoren AnstoBe
zu einer lebensniheren Trinititslehre erwartet, soll sich nicht mit einer
rein historischen Betrachtungsweise begniigen. Ohne jeden Zweifel mufl
ein heutiger Leser der patristischen Schriften aus thnen zuerst die Inten-
tion thres Autors herausschilen, und das im Blick auf sein geistiges und
kulturelles Umfeld. Aber er darf seine Augen vor den theologischen Per-

" STUDER, History (s. Anm. 3), 329-373. Vgl. weiter STUDER, Neonicenismo (s.
Anm. 2), 443f.; DERS., Anst6Be (s. Anm. 55), 130f.

12 Vgl. die kurzen Hinweise bei HILBERATH, Der dreieinige Gott (s. Anm. 4),
88ff. Dazu die einschligige Literatur bei STOCK, Klemens, Person II. Theologisch:
HWPh 26 (1996) 225-231.

3 Vgl. STUDER, Basil, Persona: DPAC II (1984) 2771, sowie DERS., Neonicen-
simo (s. Anm. 2), 436, mit der verzeichneten Literatur.

14 Vgl. auBer den oben zitierten Texten ATHANASIUS, C.Gent. 46: SChr 18bis,206;
CA I,20: MG 26,53C; DIDYMUS, Spir.S. 157-160: SChr 386,290ff.; trin. II1,37: MG
39,544AC; AUGUSTINUS, trin. XV 14,23: CCL 50A,496. STUDER, Neonicenismo (s.
Anm. 2), 436f.



Patristische Anstof3e zu einer Erneuerung der Trinititslehre 483

spektiven nicht verschlieBen, die thm seine Lektiire erdffnet. Wer sich
mit Augustins Exegese von Joh 5,19f. befa3t, wird nicht bei ithrer antiari-
anischen Orientierung stehen bleiben!’®>. Wenn Augustinus den Vater die
demonstratio, den Sohn die visio und auditio nennt, bringt er seine Aussa-
gen zwar mit dem gemeinsamen Sein in Zusammenhang. Trotzdem gibt
er damit zu verstehen, dal der Vater der Ursprung all dessen ist, was der
Sohn zu sehen und horen bekommt, und dall der Sohn Aug und Ohr fir
alle Initiativen seines Vaters ist. Wer sich zudem Gedanken dariiber
macht, dafl der Sohn nur deswegen — selbst in der Not des Sterbens —
dem Willen des Vater treu bleibt, weil er schon immer der gehorsame
Sohn gewesen ist, dem wird die Dynamik von Augustins Trinititslehre
noch bewuBter!’®. Er wird darum nicht bei dessen Anliegen haltmachen,
die aequalitas der voneinander real verschiedenen Personen und ihre
unitas auf der Ebene des Seins in Einklang zu bringen. Er wird vielmehr
die Beschreibung der Umarmung von Vater und Sohn im Heiligen Geist
als sein letztes und tiefstes Wort ansehen.

Zusammenfassung

In den vorausgehenden Ausfithrungen sollte die Frage beantwortet wer-
den, wie eine in der Schule der Viter entwickelte Trinitatslehre aussehen
konnte. Die Antwort war im wesentlichen eine doppelte: Einerseits mul3
in einem existentiellen Verstindnis des Taufglaubens der ganze Reich-
tum der biblischen Botschaft zur Geltung kommen, den die frithchristli-
chen Bischofe und Theologen thren Gliubigen erschlossen haben. Dabei
darf die liturgische Praxis nicht zu kurz kommen, bei deren Vollzug die
Christen thren Taufglauben erlebten und die sie immer wieder an die bi-
blischen Quellen zurickerinnerte. Andererseits wird in einer auf die
christliche Frommigkeit offenen Trinititslehre die Eigenart der drei
gottlichen Personen ganz ernst genommen. Wer sich darin einiibt — um
es in der Sprache des Augustinus zu sagen — dem geht auf, daB3 der Va-
ter, der Sohn und der Heilige Geist, jeder auf seine Weise, in der Ge-
schichte wirkten, um damit zu offenbaren, was sie fir uns und was sie
fir sich selber sind: eine communio caritatis.

115 Vgl. STUDER, Joh 5,19f. (s. Anm. 8).
116 Vgl. STUDER, AnstéBe (s. Anm. 55), (1999) 135f.



	Patristische Anstösse zu einer Erneuerung der Trinitätslehre

