
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 3

Artikel: Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

Autor: Grümme, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761088

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernhard Grümme

Offenbarung als unabgeschlossene
Herablassung Gottes?

Handelt es sich in der Postmodernen Philosophie um eine Denkrichtung,
die der Tradidon und dem Selbstverständnis des Christentums derart
strikt «entgegensteht»1, daß Postmoderne und Christentum kaum noch
miteinander ins Gespräch zu bringen sind? Oder gehen von ihr trotz
schärfster Divergenzen gegen ontotheologische Redukdonismen und Ver-
gegenständlichungstendenzen etwa in der Gotteslehre Impulse für die

Theologie aus, die aus ureigenem theologischen Interesse selbst
einzubringen wären, ja aus denen sich sogar eine Postmoderne Theologie als

«postmoderne Hermeneutik» (David Tracy) entfalten könnte?2
Im Lichte der biblisch aufgegebenen Pflicht, die eigene Hoffnung

kontextuell verantwortlich auszuweisen (1 Petr 3,15), trifft unter der
Voraussetzung des hermeneutischen Zirkels die jeweilige Antwort ins
Herz der gegenwärtigen Gottesrede. Wenn der jeweilige Kontext des

Verstehens immer auch den Verstehensakt selbst mitprägt, dann könnte
es ja sein, daß im Lichte bestimmter Denkkategorien überhaupt nicht
mehr existentiell verstanden werden kann, worum es dem Christentum
zu tun ist. Dann wäre die christliche Botschaft nicht mehr oder allenfalls
um den Preis ihrer Verzeichnung zu vermitteln. Wie soll die zentrale
christliche Rede von einer in Jesus ergangenen letztgültigen und daher in
ihm abgeschlossenen Offenbarung im Denkhorizont der Postmoderne

1

MENKE, K.-H., Die Einzigkeit Jesu Christi im Horizont der Sinnfrage. Freiburg
1995, 35. Vgl. ferner KASPER, W., Die Kirche angesichts der Herausforderung der
Postmoderne, in: StZ 10 (1997) 651-664; FÜSSEL, K., Kritik der postmodernen
Verblendung. Ein politisch-theologischer Essay, in: SCHILLEBEECX, E. (Hg.), Mystik und
Politik. Theologie im Ringen um Geschichte und Gesellschaft (Johann Baptist Metz zu
Ehren). Mainz 1988, 118-130.

2 Joachim Valentin spricht von der subversiv-fruchtbaren Bedeutung der postmodernen

Dekonstruktion für die Theologie: VALENTIN, J., Dekonstruktion. Theologie.
Eine Anstiftung, in: LESCH, W./SCHWIND, G., Das Ende der alten Gewißheiten.
Theologische Auseinandersetzung mit der Postmoderne. Mainz 1993, 13—26; DERS., Atheismus

in der Spur Gottes. Theologie nach Jacques Derrida. Mainz 1997; TRACY, D.,
Theologie als Gespräch. Eine postmoderne Hermeneutik. Mainz 1993.



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 439

überhaupt noch auszuweisen sein3, wenn im Zuge einer radikalen
Metaphysikkritik dieser Denkhorizont jedes Ursprungs- und Präsenzdenken
ablehnt und daher Letztgültigkeit überhaupt nicht mehr zu denken in der
Lage ist und das Absolute als nicht-ursprünglich, nicht-präsentisch,
nichtwesentlich denkt, als absolut unnennbar, undefinierbar, nicht darstellbar,
nicht inkarnierbar?4 Stellt also, so die Schlußfolgerung Saskia Wendeis,
die Postmoderne eine «Zumutung» für die Theologie dar, die in ihrer
Radikalität alles das noch in den Schatten stellt, was aus religionskritischer
Tradition Theologie und Christentum entgegengebracht worden ist?5

Wenn etwa Jean-Francois Lyotard in Anwendung der Säkularisierungsthese

die christliche Religion für den Ursprung der neuzeitlichen Meta-
erzählungen hält, wenn in postmoderner Philosophie eine massive
Monotheismuskritik vorgetragen wird, hegt es nahe, daß sich ihrerseits
postmoderne Theoretiker strikt gegen theologische Vereinnahmungsversuche
wehren.6

Nun findet sich allerdings mit dem Turiner Philosophen Gianni Vat-
timo eine prominente Stimme im Konzert postmodernen Denkens7, die
Christentum und postmoderne Philosophie geradezu in einem Zirkel
wechselseitiger Abhängigkeit sieht: besonders die postmodern gestimmte
Kultur trage zur Wiederentdeckung der christlichen Religion bei, aus
deren Erbe sie doch zugleich — wenn auch verdeckt — weiterhin zehrt und

3 Rahner hält diesen Satz von der mit dem Tod des letzten Apostels abgeschlossenen

Offenbarung für ein «altbekanntes Axiom in der katholischen Theologie» und
verweist auf Dei Verbum Nr. 4: RAHNER, K., Tod Jesu und Abgeschlossenheit der
Offenbarung, in: Schriften zur Theologie XIII. Einsiedeln-Zürich-Köln 1978, 159—171;
hier: 159. Im folgenden werden die Stellen aus Rahners «Schriften zur Theologie» (16
Bde., Einsiedeln-Zürich-Köln 1954ff.) mit einer römischen Zahl (Band) und der jeweiligen

Seitenangabe im Text benannt.
4 Zur notwendigen Klärung des Begriffs «Postmoderne» vgl. WENDEL, S.,

Postmoderne Theologie? Zum Verhältnis von christlicher Theologie und postmoderner
Philosophie, in: MÜLLER, K. (Hg.), Fundamentaltheologie. Fluchtlinien und
gegenwärtige Herausforderungen. Regensburg 1998, 194—198; HALBMAYR, A., Polytheismus
oder Monotheismus? Zur Religionskritik der Postmoderne, in: SCHMIDINGER, FI. (Hg.),
Religiosität am Ende der Moderne. Krise oder Aufbruch?. Innsbruck 1999, 228—240.

5 Vgl. WENDEL, Postmoderne Theologie, 198 (s. Anm. 4).
6 Vgl. WENDEL, Postmoderne Theologie, 202 (s. Anm. 4); vgl. zur Monotheismuskritik

HALBMAYR, Polytheismus, 234f£, 242ff. (s. Anm. 4).
7 R. Capurro zählt Vattimo zu den «führenden Denkern der Postmoderne»: CA-

PURRO, R., Art.: Gianni Vattimo, in: NIDA-RÜMELIN, J. (Hg.), Philosophie der Gegenwart

in Einzeldarstellungen von Adorno bis von Wright. Stuttgart 1991, 614—617; hier:
616; vgl. WELSCH, W., Gianni Vattimo oder die postmoderne Verwindung der Moderne,

in: DerS., Unsere postmoderne Moderne. Weinheim 1987, 136—139; FrÜCHTL, J.,
(Post-)Metaphysik und (Post-)Moderne. Zur Sache des schwachen Denkens, in:
Philosophische Kundschau 37 (1990) 242—250.



440 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

mit der sie Wesentliches gemeinsam hat.8 Postmoderner Diskurs also als

Förderer, ja sogar als geheime Sinnspitze christlichen Offenbarungsglaubens?

Das indessen würde die Eingangsfrage noch zuspitzen: Bedeutet
eine solche umgarnende Christentumsfreundlichkeit eine Bedrohung oder
eine Chance für Theologie und Christentum, für die «Offenbarung»
einen ihrer Schlüsselbegriffe darstellt?9

Um hier klarer zu sehen, soll zunächst der Offenbarungsgedanke bei
Vattimo einer genaueren Analyse unterzogen und sodann mit dem der
christlichen Theologie konfrontiert werden, um aus dem kritischen
Vergleich schließlich zu einer Verhältnisbestimmung von postmoderner
Philosophie und christlicher Theologie zu gelangen. Unumgängliche
Voraussetzung dafür ist jedoch eine kursorische Nachzeichnung des

philosophischen Ansatzes Vattimos.

I. Gianni Vattimos «Schwaches Denken»

Wenngleich Jürgen Habermas und Gianni Vattimo die gleiche Diagnose
hinsichtlich der Gegenwartsphilosophie stellen, so ziehen beide daraus

gegenteilige Konsequenzen. Für Vattimo wie für Habermas gehören die
(«starken) Begriffe von Theorie, Wahrheit und System seit mehr als

hundertfünfzig Jahren der Vergangenheit an»10. Idealistische Systeme wie
das Substanzdenken sind dekonstruiert, Metaerzählungen in heterogene,
plurale Sprachspiele aufgelöst. Während nun Habermas im Rahmen seines

nachmetaphysischen Denkens kommunikationstheoretisch gegen die

Auflösung von Wahrheitsansprüchen in postmodernen Theorien oder
kontextualistischen Ansätzen wie bei Richard Rorty zu Felde zieht11, af-
firmiert Vattimos «schwaches Denken» (27) bzw. seine «schwache

Ontologie» (29) vehement diese, der gesamten abendländischen Denk- und
Seinsgeschichte selbst abgelesene, sukzessive «Reduktion der starken
Strukturen» (41). Unter Verweis auf Emmanuel Levinas und Jacques
Derrida enthüllt er die der platonisch wie idealistisch getönten Vernunft

8 Vgl. VATTIMO, G., Glauben — Philosophieren. Stuttgart 1997, 18—32. 70£; Zitate
hieraus mit Seitenzahlen im Text. Ferner: DERS., Jenseits der Interpretation. Die
Bedeutung der Hermeneutik für die Philosophie. Frankfurt a.M. 1997.

9 Zu der gegenwärtigen Auseinandersetzung um den Rang der Offenbarung
MEYER zu SCHLOCHTERN, J., Offenbarung: der Schlüsselbegriff des Christentums?
Zum Disput über offenbarungstheologische Paradigmen, in: ThGl 89 (1999) 337-348.

10 HABERMAS, J., Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen.
Frankfurt a.M. 1985, 246.

11 Vgl. HABERMAS, J., Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze.
Frankfurt a.M. 1992, bes. 153-186; DERS., Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische

Aufsätze. Frankfurt a.M. 1999.



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 441

eigene Tendenz der Rückführung des Vielen auf das Eine und damit den
Herrschaftscharakter und die «Gewalt» der Metaphysik (42).12 Der dort
vollzogene Versuch, alles Weiterfragen mit der autoritären Letztgültigkeit

des ersten Prinzips zum Schweigen zu bringen, gerät ihm geradezu
zur philosophischen Definition der Gewalt (vgl. 69). Seine von ihm als

«Spätmoderne» (27) gekennzeichnete Gegenwart ist dann unter expliziter
Rückwendung auf Heidegger als Epoche charakterisiert, «in der die
Metaphysik endet und die Objektivität problematisch wird» (28). Mit dieser

Metaphysikkritik ist zugleich die Absage an «das monologische Ideal
eines vollkommen transparenten Subjekts» verbunden.13

Doch auch wenn Habermas' Denken in der Perspektive Vattimos als

Rückfall in starke Metaphysik gelten muß, bedeutet dies für die schwache

Ontologie keineswegs die Auflösung des Denkens in letzte Beliebigkeit,
wie Vattimo dies etwa bei Lyotard konstatiert. Vielmehr situiert er sein
schwaches Denken dezidiert zwischen Idealismus und Relativismus und
damit zwischen allen philosophischen Letztbegründungsversuchen und
der Preisgabe jeglicher Normativität.14 Er greift dabei Heideggers Idee
der ontologischen Differenz in radikalisierter Form auf, verbindet sie mit
Nietzsches Ideen des Nihilismus und des Willens zur Macht und gelangt
darüber zu einem Denken des Seins in nicht-metaphysischer Weise (vgl.
28ff.), das jenseits relativistischer oder subjektivistischer Beliebigkeiten
normative Implikationen enthält. Das Sein, das «nur als Andenken, Spur,
Erinnerung, aber niemals absolut <greifbar> wird», ein so gedachtes
Sein «befreit uns, läßt uns frei vom Gebot der Evidenzen und Werte,
von allen (Ganzheiten), die die traditionelle Metaphysik sich erträumte
und die allen autoritären Herrschaftssystemen stets als Maske und
Legitimation gedient haben. Aber ein solches Sein (setzt) uns, indem es uns
befreit, zugleich (aus>, versetzt uns in einen (Schwingungs)-Zustand.»15 In
diesem Schwingungszustand ist man auf die Erscheinungen und
geschichtlichen Hervorbringungen als das einzig wirkliche Sein verwiesen.
Denken ist aufmerksam, wahrnehmend, nicht konstruierend verfaßt, sich
einlassend auf das Spiel der Erscheinungen und das Spiel der Geschichte,

12 Vgl. VATTIMO, G., Jenseits vom Subjekt. Graz 1986, 24f£; WELSCH, W.,
Vernunft: die zeitgenössische Vernunftkritik und das Konzept der transversalen Vernunft.
Frankfurt a.M. 1995, 196-198.

13 VATTIMO, G., Die Grenzen der Wirklichkeitsauflösung, in: DERS./WELSCH, W.
(Hg.), Medien - Welten - Wirklichkeiten. München 1997, 15-26, hier: 18; zum
postmodernen Subjektbegriff MÜLLER, K., Das etwas andere Subjekt. Der blinde Fleck der
Postmoderene, in: ZKTh 120 (1998) 137-163.

14 Vgl. WELSCH, Vernunft, 205ff. (s. Anm. 12).
15 VATTIMO, Jenseits, 33f. (s. Anm. 12).



442 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

nicht autoritär verpflichtend, ist also ein «aisthetisches und mimetisches
Denken»16. Die hier mitklingenden werthaften Implikationen einer
hebenden Zuwendung zu den geschichtlichen Erscheinungen bündelt Vat-
timo im Begriff der «Pietät».17

Doch woher soll die Orientierung kommen, um nicht dem
Relativismusverdacht zu unterhegen? Vattimo führt hier die der
Seinsgeschichte abgelesene Tendenz zur Schwächung der starken Strukturen ins
Feld. Indem die geschichtliche Entwicklung des abendländischen Denkens

die Vernunft schheßhch an die Erscheinungen selbst als das einzig
wirkhche Sein verwiesen habe, die man zu achten und eben nicht mehr
auf vorgebhche Letztprinzipien hin gewaltsam zu übersteigen habe,
entnimmt er der Seinsgeschichte selbst, nicht aber etwa einem Gottesgedanken,

die Kriterien des Denkens und Handelns. Seine im Begriff der
Pietät gebündelte Ethik darf nicht theologisch gefärbt werden. Vattimo
situiert auf diese Weise sein Denken zutiefst geschichtlich. Die schwache

Ontologie erhält ihre Stärke, ihre Orientierung und Sicherheit allein aus
der geschiehtlichen Tradition, aus der sie hervorgegangen und in der sie

weiterhin verwurzelt bleibt. Daher rührt der hermeneutische Grundzug
seines schwachen Denkens. Avanciert so die geschichtliche Herkunft zu
dem normativen Zentrum seiner aisthetisch-mimetischen Vernunft, dann
stellt sich Wahrheit diesseits der idealistischen Versöhnung von
Differenz und Identität sowie der platonischen Spiegelung ewiger,
objektiver Strukturen allein im geschichtlichen Prozeß unendlicher
Interpretationen ein (vgl. 67ff.).18 Wirklichkeit und Wahrheit besitzen lediglich

«interpretativen Charakter» wie auch folglich die «Welt ein <Spiel der
Interpretationen) und nicht mehr ist»19. Die «Wirklichkeitsauflösung»
stellt daher für das schwache Denken ein emanzipatorisches Ziel, nicht
aber einen zu betrauernden Verlust dar.20 Dieser im Spiel der geschichtli-

16 WELSCH, Vernunft, 204 (s. Anm. 12); vgl. SALMANN, E., Der geteilte Logos.
Zum offenen Prozeß von neuzeitlichem Denken und Theologie. Rom 1992, 432ff.

17 Vgl. GlACOBBE, F., «Das schwache Denken) Gianni Vattimos und die
Wahrheitsfrage», in: EGGENSPERGER, Th./ENGEL, U. (Hgg.), Wahrheit: Recherchen
zwischen Hochscholastik und Postmoderne. Mainz 1995, 116—129; hier: 125f.; WELSCH,
Vernunft, 202-204 (s. Anm. 12).

18 Vgl. CAPURRO, Vattimo, 614 (s. Anm. 7); WELSCH, Vernunft, 204—206 (s. Anm.
12). Vattimo beruft sich hermeneutisch auf Nietzsches These, nach der es keine Fakten,

nur Interpretationen gibt; vgl. VATTIMO, Grenzen, 19 (s. Anm. 13).
19 VATTIMO, Grenzen, 19 (s. Anm. 13). Vattimo bezieht sich hier auf Heideggers

«Spiegel-Spiel von Welt»; zu Vattimos schwachem Wahrheitsdenken im Konzert
wahrheitstheoretischer Ansätze GlACOBBE, Das «schwache Denken», 124—126 (s. Anm.
17).

20 Vgl. VATTIMO, Grenzen, 26 (s. Anm. 13).



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 443

chen Erscheinungen angesiedelte Interpretationsvorgang bleibt
unabgeschlossen, weil sich das schwache Denken zusammen mit dem Denken
eines letzten Gmndes zugleich den geschichtsphilosophischen Gedanken
eines objektiven Fortschritts auf ein wiederum objektiv zu denkendes
Ziel der Geschichte versagt. Geschichtliche Entwicklung des Denkens ist
darum nicht als linearer Fortschritt wie in geschichtsphilosophischen
Utopien etwa emanzipatorischer Stoßrichtung, sondern als veränderte

Interpretation zu verstehen. Evolutionslogische wie fortschrittstheoretische

Kategorien sind strikt fernzuhalten. Das Neue überwindet nicht das

Alte, hebt es auch nicht hegelianisch in sich auf. Der Irrtum wird nicht
im Banne einer objektiv wahreren Auffassung überwunden, weil auch
diese Vorstellung noch der Idee starker Seins- und Denkstrukturen
verhaftet bliebe. Vielmehr ist das Verhältnis des Alten zum Neuen — und
damit auch das Verhältnis etwa des schwachen Denkens zur
Substanzmetaphysik — das einer «Verwindung», wie Vattimo unter Rückgriff auf
Heidegger sagt.21 Damit meint er eine Beziehung «des resignierten
Hinnehmens, des Fortführens, des (Ver)Drehens», eine Beziehung also, bei
der man sich wie bei der Überwindung einer Krankheit noch mit deren
verbleibenden Spuren abfinden muß.22 Daher rührt die Selbstqualifikation

des schwachen Denkens «als riskante Interpretation von Ererbtem,
von Appellen, von Ursprüngen» (42). Eine solche schwache Hermeneutik

setzt sich damit strikt von jener bei Gadamer wie Habermas
diagnostizierten Hermeneutik ab, die im Banne einer objektivistischen
Substanzmetaphysik von sich behaupte, die ewig gültige Interpretationsstruktur

des Seins entdeckt zu haben und daher lediglich als Instrument
der Aufdeckung einer objektiven Wirklichkeit diene, sei sie philosophischer,

emanzipatorisch-politischer oder auch theologischer Natur.23

II. Die Wiederentdeckung des Glaubens bei Gianni Vattimo

G. Vattimo, den man mit seiner schwachen Ontologie inzwischen auch
im deutschsprachigen Raum philosophisch rezipiert24, beschäftigt sich an

21 VATTIMO, Interpretation, 83.167 (s. Anm. 8); CAPURRO, Vattimo, 615f. (s. Anm.
7); WELSCH, Giannio Vattimo, 136—139 (s. Anm. 7).

22 VATTIMO, Interpretation, 83 (s. Anm. 8); vgl. GlACOBBE, Das «schwache Denken»,

122 (s. Anm. 17).
23 Vgl. VATTIMO, Grenzen, 18 (s. Anm. 13); DERS., Interpretation, 67-78 (s. Anm. 8).
24 Vgl. WELSCH, Vernunft, 194-212 (s. Anm. 12); EGGENSPERGER, Th., Die

Wiederentdeckung der Religion. Zu Gianni Vattimos Buch «Glauben - Philosophieren»,
in: Orientierung 62 (1998) 77—78.



444 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

mehreren Stellen mit dem Offenbarungsglauben.25 Ohnehin für einen
Philosophen eher ungewöhnlich, verwundert dies zunächst angesichts
der erwähnten normativen Hinwendung seiner Hermeneutik zur
Seinsgeschichte. Die Intention seiner Schrift «Glauben — Philosophieren» gibt
hier jedoch näheren Aufschluß. In dieser Schrift begibt sich der katholisch

sozialisierte Philosoph auf die Suche nach den Spuren seiner ihm
inzwischen verloren gegangenen Religion, jedoch nicht um sie vollends
im Geist der Religionskriük zu entlarven oder - wie sein an Marcel
Proust angelegtes Wortspiel seiner «recherche du temple perdu» (7)
zunächst vermuten lassen könnte — um sie rein spielerisch, ästhetisierend
zu reaktivieren. Angeregt durch die gesellschaftlich wie kulturell
allenthalben festzustellende Wiederkehr der Religion will er sich Genese und
Struktur seines eigenen schwachen Denkens durch die Vergegenwärtigung

jenes Glaubens denkerisch ausweisen, der dieses Philosophieren
mitprägt und der doch zugleich dadurch verdunkelt oder gar verdrängt
wurde: «Ich denke erneut ernsthaft über das Christentum nach, weil ich
mir eine von Nietzsche und Heidegger inspirierte Philosophie aufgebaut
und von daher meine Erfahrung in der Welt der Gegenwart interpretiert
habe; aber sehr wahrscheinlich habe ich mir gerade diese Philosophie
aufgebaut und diesen Autoren den Vorzug gegeben, weil ich von diesem
selben christlichen Erbe ausgegangen bin, das ich nun wiederzufinden
scheine, jedoch in Wahrheit nie aufgegeben habe» (26). Am Ende steht
nicht etwa die Auflösung dieser zirkelhaften Verbindung zwischen seiner
«schwachen Ontologie» (105) einerseits und der christlichen Botschaft
andererseits zugunsten einer Seite, beispielsweise durch den Versuch,
dem schwachen Denken als das wahre Erbe der abendländisch-christlichen

Tradition letzte Legitimation im philosophischen Diskurs zu
verschaffen oder das schwache Denken im Christentum aufzulösen. Dem
Eindruck, daß der Begriff des «Seins» nun durch «Gott», die «Pietät»
durch «Liebe» präzisiert sei, und dies mit dem wünschenswerten Effekt,
etwaige Schwierigkeiten der schwachen Ontologie ausgeräumt zu haben,
dem Eindruck also, es gehe Vattimo um die Fortschreibung seines Denkens

zu einer Religionsphilosophie, muß strikt widersprochen werden.
Gleichwohl steht es diesem Zirkel nicht entgegen, wenn Vattimo das

Christentum aus der hermeneutischen Sicht seines schwachen Denkens *

best. Denn gerade die Verweigerung seiner Philosophie, das wahre Sein
ein für allemal zu erfassen, kann überhaupt nicht den Anspruch erheben,
Religiosität vollständig in rationale Begriffe zu übersetzen. Dies aber

25 Vgl. VATTIMO, Glauben - Philosophieren (s. Anm. 8); DERS., Interpretation,
67—88 (s. Anm. 8).



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 445

führt Vattimo dazu, «einen gewissen Grad von <Mythos»> in seinem
Leben zu akzeptieren (106).

Insofern für ihn in der Tradition Heideggers das Sein ereignishaft als

Frucht einer absoluten Initiative zu denken ist, «als deren (Wirkung), Erbe

und Adressat» er sich selbst fühle (105f.), insofern folglich «das

philosophische Denken des Seins als Ereignis auch in sich religiös ausgerichtet»

ist (106), zielt Vattimo auf die Wiederentdeckung des Glaubens im
Geiste seines Philosophierens. Im Lichte eines an Schleiermacher
gewonnenen Begriffs religiöser Erfahrung als Gefühl von Abhängigkeit
ringt er sich schließlich zu einer an Pascals Wette inspirierten Beziehung
zur Religion durch. Vattimo, der nach eigenem Bekunden einst als

«praktizierend-militanter Katholik» alle «Halbgläubigen verachtete» (77),
dann aber seinen Glauben verlor, gelangt nun mit seiner «Wiederentdek-
kung der Religion» (76) zu einer Art agnostischer Hoffnung, zu einem
«zu glauben glauben, oder auch: zu glauben hoffen» (107). Dabei, und
dies ist für unsere Fragestellung interessant, räumt er der «christlich-katholischen

Religion» eine «Vorzugsstellung» (76) ein. Stets bleibt das

Christentum der Bezugspunkt sowohl seiner Reflexionen über Religion
als auch seiner Praxis etwa in seiner Frömmigkeit, die ihn noch ein

dumpfes Zugehörigkeitsgefühl zur Kirche und ihrer Tradition empfinden

und die ihn (in durch Psalmen und das römische Brevier beeinflußter

Weise) «zum Gott Jesu Christi beten» läßt (105). Im Unterschied
zur Radikalisierung eines negativen, apophatischen Sprechens von Gott
bei J.-F. Lyotard26 und J. Derrida27 impliziert sein Gebet durchaus eine

personale Auffassung der Gottheit, die sich äußert, der man sich als Du
zuwenden und mit der man sprechen kann (vgl. 106).

Dennoch scheint Vattimos prochristliche Emphase an manchen
Stellen merkwürdig zurückgenommen, zuweilen gebrochen, so als sei die
sich auf Jesus berufende christliche Hoffnung letztlich doch nicht mehr
als ein «Ausgangspunkt» (76) und damit lediglich ein Teil eines noch
weiter reichenden oder — mehr geschichtlich gedacht — noch weiter
gehenden Vorgangs zu sein, als sei also die christlich bewegte Hoffnung
letztlich transitorischer Natur. In diesem Kontext besitzt nun der
Offenbarungsgedanke seinen zentralen Stellenwert.

26 Vgl. LYOTARD, J.-F., Der Widerstreit. München 1987, 72ff.
27 Vgl. DERRIDA, J., Wie nicht sprechen. Verneinungen. Wien 1989, 45ff.



446 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

III. Offenbarung als Schwächung Gottes

Offenbarung versteht Vattimo nicht als Enthüllung einer vormals
verborgenen Wahrheit, als Mitteilung von objektivierbaren oder fixierten
Sätzen. Offenbarung muß vielmehr personal gedeutet werden als
geschichtliches Geschehen zwischen Gott und Mensch im Sinne eines

«göttlichen Eingreifens in die Geschichte» (71). Dieses Eingreifen deutet
er im Rückgriff auf Phil 2,7 als Herablassung Gottes, als «kenosis» (34),
in der Gott sich gerade durch seine Schwäche dem Menschen mitteilt
und ihn in dieses Geschehen zu dessen Heil verwickelt. Daher kann
Vattimo die Offenbarung auch als «Erlösung in ihrem Vollzug» (47)
bezeichnen. Grund und Sinn der Offenbarung liegen in der «Liebe Gottes
zu seinen Geschöpfen» (69), die sich in der als «Heilsgeschichte» (48)
verstandenen Geschichte zunehmend intensiviert. Heilsgeschichte ist
insofern prozeßhaft zu deuten, ohne jedoch wie eingangs betont in
Kategorien des Fortschritts, der Entwicklung oder gar der dialektischen
Entfaltung einer absoluten Wahrheit buchstabiert werden zu dürfen. Die
Erlösung muß vielmehr als ein Verwindungsgeschehen interpretiert werden,

das die Kenosis Gottes immer vollkommener verwirklicht.28 Diese
soteriologische Verwindungslogik hat Auswirkungen auf den Gedanken
der Menschwerdung Gottes. Jesus ist zwar der im Vergleich zum Alten
Testament «neue und intensivere Bezug der Liebe zwischen Gott und
der Menschheit und dementsprechend auch unter den Menschen» (48),
wird aber schließlich von dieser Heilsgeschichte nach vorne hin wie das

Alte Testament von ihm überboten, wird eingeordnet in die weiterhin
unabgeschlossene Geschichte der Erlösung. Aus der skizzierten Nähe
von Offenbarung und Erlösung folgt nun vor dem Hintergrund von
Vattimos Version von Heilsgeschichte die entscheidende These: Die
biblische Offenbarung ist «als eine Geschichte zu denken, die weitergeht,
eine Geschichte, in die wir einbezogen sind» (47). Zur Begründung dieser

Absage an die christliche Überzeugung der in Jesus abgeschlossenen
Offenbarung führt er die johanneische Geisttheologie an, nach der auch

Jesus sich nicht als die letzte und endgültige Enthüllung der Prophezeiungen

betrachtete, sondern «versprach, den Geist der Wahrheit zu
senden, da die Offenbarung weitergehen muß» (88). So wie das NT von Jesu
Interpretation her das AT überholt, wird aufgrund dieser hermeneutisch

28 Daß jedoch Vattimo (wie an den folgenden Zitaten erkennbar) in «Glauben —

Philosophieren» hinter diesen selbstgesetzten Anspruch zurückfällt und explizit von
Entwicklung, von geschichtlichem Fortschritt redet, dürfte dem «Bekenntnischarakter
bestimmter Passagen» dieses Buches zu verdanken sein: EGGENSPERGER, Wiederentdeckung,

78 (s. Anm. 24).



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 447

gewendeten Verwindungslogik, in der die Erlösungsgeschichte zugleich
die Geschichte einer «immer wahreren Interpretation» (48) darstellt,
schließlich auch das Evangelium in seiner für die Christen unüberholba-
ren Relevanz als Urkunde des Glaubens in die unendliche
Interpretationsgeschichte eingeordnet, die, wie bereits dargestellt, im Rahmen der
schwachen Ontologie nach dem Ende der Metaphysik — wenn überhaupt
— noch der Ort von Wahrheit sein kann. In dieser Interpretationsgeschichte,

in der der geistige Schriftsinn immer deutlicher wird, kann
dann, so Vattimos an Schleiermacher angelegte Folgerung, «jeder zum
Verfasser seiner eigenen Bibel werden»29.

Was jedoch macht, wie eingangs behauptet, den Offenbarungsgedanken

für Vattimo derart wichtig, daß er für ihn geradezu zum Schlüssel

seiner Annäherung an Religion gerät? Es ist der kenotische Charakter
der Offenbarung, den er nun freilich durch den Bezug zu R. Girards
kultur-anthropologischer Rekonstruktion des Heiligen noch schärfer
zuspitzt. Die inzwischen auch in christlicher Soteriologie rezipierten Thesen

Girards arbeiten über die Analyse des Sündenbockmechanismus den
inneren Zusammenhang zwischen dem Heiligen und der Gewalt heraus.
Der Gott der natürlichen Religion diesseits der Offenbarungsreligion ist
ein gewalttätiger, rachedurstiger Gott. Insofern einige Partien des NT
Jesus als Gottes Zorn besänftigendes Sühneopfer bezeichnen, zehren sie

noch von den auch im AT anzutreffenden archaischen Zügen in Gottesbildern.

In Wahrheit jedoch stellt Jesus als Herablassung Gottes sowohl
die Entlarvung als auch die Überwindung dieses als universal gedachten
Gewaltzusammenhangs sowie die endgültige Offenbarung Gottes als

Gott der Liebe dar.30

Es ist genau diese Gegenüberstellung von natürlicher Religion und
Offenbarungsreligion, die Girard für Vattimo interessant macht, der unter

Wiederaufnahme seiner Kritik an der «Gewalt der Metaphysik» (40)
natürliche Religion und natürliche Theologie parallelisiert. Die von
Girard beschriebene «Auflösung des Heiligen als des Gewaltsamen» (32)

29 VATTIMO, Interpretation, 76 (s. Anm. 8). In diesem ursprünglich 1994 gehaltenen

Vortag formuliert er diese johanneisch angeleitete Position mehr kirchenge-
schichdich als das von Joachim von Fiore angekündigte Dritte Zeitalter der
Menschheitsgeschichte; vgl. VATTIMO, Interpretation, 76f. (s. Anm. 8).

30 Vgl. GIRARD, R., Das Heilige und die Gewalt. Zürich 1987; als Beispiel christlicher

Rezeption vgl. SCHWAGER, R., Jesus im Heilsdrama. Entwurf einer biblischen
Erlösungslehre. Innsbruck-Wien 1990 (Innsbrucker theologische Studien, Band 29).
Heftig wird die von Girard übernommene antijudaistische Gefahr bei Schwager diskutiert;

vgl. GRÜMME, B., «Noch ist die Träne nicht weggewischt von jeglichem Angesicht».

Überlegungen zur Rede von Erlösung bei Karl Rahner und Franz Rosenzweig.
Altenberge 1996, 615-625 (Münsteraner theologische Abhandlungen, Band 43).



448 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

in der Menschwerdung Gottes bedeutet für Vattimo zugleich den Tod
des in der natürlichen Theologie als ipsum esse subsistens erschlossenen
Gottes mit seinen Attributen wie Allmacht, Absolutheit, Transzendenz
und Ewigkeit. Mit der sich intensivierenden «Schwächung» (34) Gottes in
seiner Offenbarung verschwinden sukzessiv die Züge natürlicher Heiligkeit,

weicht der bedrohliche, metaphysisch verobjektivierte Gott der
natürlichen Theologie dem Gott der Offenbarung, dessen Wahrheit «die

kenosis ist, die Herablassung Gottes, der Widerruf der (natürlichen) Züge
der Gottheit» (45).

Diesen Prozeß der progressiven Auflösung des durch Gewalt
gekennzeichneten Sakralen durch die Herablassung Gottes, die Selbstüber-

antwortung Gottes an die Geschichte, den er für die «eigentliche Essenz
des Christentums» hält (48), bezeichnet Vattimo als «Säkularisierung»
(44). In seiner entschieden positiven Würdigung dieses Begriffs geht er
so weit, die Säkularisierung für die «Wahrheit des Christentums» (89) zu
erachten.31 Dem Christentum eignet selbst die Tendenz, sich immer von
neuem mit der «totale(n) Bereitschaft, <die Zeichen der Zeit») (54) zu
deuten, dem Prozeß seiner Interpretation durch den Einzelnen sowie
durch die Gemeinschaft der Kirche auszusetzen.32 Es bedeute einen
Rückfall in das Gottesbild der natürlichen Theologie, die christliche
Botschaft sich als einen Kanon von Lehren unabhängig von seiner
konkretsituativen Interpretationsbedürftigkeit vorzustellen. So kommt Vattimo
zur Spitzenaussage seiner christlichen Hermeneutik, daß «das Heil seinen

Weg durch die Interpretation nimmt» (63). Das Verstehen fällt folglich
«mit der Geschichte des Heils zusammen» (63). Die Wahrheit des

Christentums ist dann «nur diejenige, die sich jeweils durch die sich im Dialog

mit der Geschichte ereignenden (Beglaubigungen) und, wie Jesus
gelehrt hat, unter dem Beistand des Heiligen Geistes herstellt» (61 f.).33 Im
expliziten Bezug zu Bultmann legitimiert er die hermeneutische Kon-
textualisierung der christlichen Botschaft aus dieser Säkularisierungstendenz

heraus und verdichtet dies im Begriff der «Entmythologisierung»

31 Vgl. VATTIMO, Interpretation, 78ff. (s. Anm. 8). Allerdings zeigt etwa Metz'
Theologie der Welt, daß dies auch in christlicher Theologie durchaus (wenngleich
inzwischen differenzierte) Parallelen findet; vgl. METZ, J.B., Zur Theologie der Welt.
Mainz 1979.

32 Insofern sie gerade nicht mit der kirchlichen Lehrautorität identisch ist, bejaht
Vattimo die Kirche (63).

33 Im Postkriptum aus dem Jahr 1995 gründet er seine hermeneutische Philosophie
auf die in zweifacher Hinsicht verstandene «Idee der Gnade: als Geschenk, das von
einem Anderen herkommt, und als Antwort, die, indem sie die Gabe annimmt, davon
untrennbar auch die ureigene Wahrheit dessen, der sie empfängt, zum Ausdruck
bringt» (113£).



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 449

(55). Entmythologisierung des Evangeliums und der kirchlichen Tradition

sei nötig, «um zum durchschnittlich gebildeten Menschen von heute

vernünftig reden zu können» (55). Das von ihm vor diesem Hintergrund
entworfene Entmythologisierungsprogramm umfaßt die kirchliche Moral
(vgl. 57—60) wie die kirchlichen Dogmen (60) und erstreckt sich insofern
noch bis in den Bereich von Vattimos persönlicher Frömmigkeit, als er
die in seiner Gebetssprache verwendeten personalen Bezeichnungen Gottes

als Vater und Du ihrer weiteren Säkularisierung überantwortet (vgl.
86f; 106f.).

Diese als Schwächung Gottes gedeutete Offenbarung im Vorgang
ihrer Säkularisierung zielt indessen keineswegs auf die «indefinite Negation
Gottes» (67) ab, in der Gott sich verHeren würde. Es gibt für Vattimo
eine Grenze der Säkularisierung, in der er zugleich die Letztbegründung
und den Sinn des Christentums entdeckt und damit neben dem Fundament

einer Ethik zugleich ein normatives Kriterium der säkularisierenden

Interpretationen, die sie vor subjektivistischer Behebigkeit schützt.
Dieser letzte Sinn und die tiefste Begründung ist die «Liebe Gottes zu
seinen Geschöpfen» (69), die sie in ein Liebesverhältnis versetzt, sie —

wie Vattimo an mehreren Stehen (z. B. 48; 87) im Rückgriff auf Joh
15,15 sagt — von Knechten Gottes zu Freunden befreit und «als Antwort
eine Verpflichtung zur Caritas von Seiten der Geschöpfe verlangt» (87).
Daher kann Vattimo seine Sicht als die «einer (freundschaftlichem Vor-
steHung von Gott und vom Sinn der Rehgion» klassifizieren (115). Die
bibhsche Offenbarung mit «all ihrer Last der Mythen» ist nur «zu unserer
Belehrung» bestimmt (88), nur illustrierendes Beiwerk im Vergleich zum
bibhschen Doppelgebot der Liebe, auf das sich im Kern die christhche
Botschaft reduziert (vgl. 88). Das Spezifische dieser Form von
Letztbegründung, die sie für Vattimo überhaupt erst geeignet sein läßt, Hegt nun
darin, daß diese Liebe als letzter Sinn der Offenbarung nicht mehr
ausschöpfbar, nicht mehr objektivierbar ist und «keine wahre Letztheit» (69)

etwa als die causa prima der klassischen Metaphysik darsteUt. Wenngleich

die Säkularisierung und Entmythologisierung des EvangeHums
ohne jeden Vorbehalt zu erfolgen hat, um die Offenbarung überhaupt
erst in ihre Wahrheit durch Interpretation zu bringen, so bleibt doch das

Liebesgebot der unüberwindbare Maßstab, obschon dessen VerbaHsie-

rung und inhaltHche Konturierung selbst nocheinmal säkularisierbar ist.
Damit erinnert dieses Liebesgebot aufgrund seiner strikt formalen
Ausrichtung an Kants Kategorischen Imperativ. Es «gebietet nicht etwas
Bestimmtes ein für aHemal, sondern Anwendungen, die von Mal zu Mal im
Dialog mit den spezifischen Situationen und im Lichte dessen, was die

Schrift (offenbart) hat, (erfunden) werden müssen» (71).



450 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

Mit Hilfe dieses Säkularisierungsbegriffs kann er nun das Verhältnis
der «wechselseitigen Nähe» (34) von schwacher Ontologie und christlicher

Botschaft denken. Wenn die progressive Schwächung des Sakralen
das Christentum ausmacht, dann stellt die für Vattimo an der Seinsgeschichte

selbst abzulesende «Schwächung der starken Strukturen» (29)

wegen der tiefmneren Tendenz des Seins, «seine Wahrheit durch die

Schwächung zu offenbaren» (34) letztlich nichts anderes dar als die in
einem Prozeß der säkularisierenden Interpretation erfolgte «Transkription
der christlichen Lehre von der Menschwerdung des Gottessohns» (29).
Das schwache Denken steht damit im Verhältnis der «Verwandtschaft»
oder gar «der regelrechten Abhängigkeit» zum Christentum (67), das

jenen «Text» im Original bietet, den die schwache Ontologie transkribiert.34

So ist beispielsweise die mit dem Pietätsbegriff begründete Ethik
der Gewaltlosigkeit des schwachen Denkens aus dem christlichen Erbe
der Ablehnung von Gewalt gespeist (vgl. 40ff.).

Gegen dieses kenotische Offenbarungsdenken könnte nun jedoch
sein harmonischer, optimistisch gestimmter Grundzug eingewendet werden,

der weder der Andersarügkeit und Transzendenz Gottes noch der
Realität der Geschichte als Leidensgeschichte gerecht zu werden scheint.

Verlangt nicht die biblische Botschaft das Paradox, den Sprung, worauf
so unterschiedliche Denker wie Paulus oder Kierkegaard insistieren?
Verlangt nicht gerade die Wirklichkeit des Bösen als ungerechtes, unerklärliches

Leiden des Unschuldigen nach einer «Unterbrechung» (Metz) dieses

offenbarungstheologischen Verwindungsgeschehens beispielsweise
durch Elemente apokalyptischer Traditionen? Und führt nicht die
programmatisch beschworene «Erleichterung) des Glaubens» (59) zu einer

Verharmlosung christlicher Existenz, zu einer «Verbilligung der Gnade»,
wie von Dietrich Bonhoeffer her zu formulieren wäre? Vattimo selbst
macht sich diesen Einwand, um schließlich sein Christentum «der
Freundschaft» (57) noch schärfer von dem durch diese Einwände
charakterisierten «apokalyptischen, tragischen Christentum» (92) abzusetzen.
Die Betonung des Sprunges sowie der Andersartigkeit Gottes und der
damit einhergehenden «radikalen Entwertung der weltlichen Geschichte»
(93f.), wie sie dort «vorwiegend durch alttestamentarischen Glauben
beeinflußt» (94) formuliert wird35, sei letztlich nur Reflex des Rückfalls zu

34 Vgl. VATTIMO, Interpretation, 78-88 (s. Anm. 8). Daher ist der Einschätzung
F. Giacobbes zuzustimmen, nach der das Christentum einen «Kernpunkt» bei Vattimo
ausmacht: GlACOBBE, Das «schwache Denken», 126 (s. Anm. 17).

35 Trotz gegenteiliger Bekundungen läßt Vattimo durch seinen Riickbezug auf
Girard und vor allem durch diesen wiederholt anklingenden hermeneutischen Uber-



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 451

jener natürlichen Religiosität mit ihrem magischen, «geheimnisvollen,
launischen und der Vernunft (und jeder Art von Vernünftigkeit)
unzugänglichen» Gott (111), die eigentlich von der Menschwerdung Gottes
her überwunden sei (vgl. 90—96). Ein solches Christentum degeneriere zu
einem Christentum der Macht, weil es die christliche Offenbarung zu
einer Lehre verobjeküviere, die von einer Hierarchie amtlich verwaltet und
auch gegen Widerstand autoritär durchgesetzt werde (vgl. 57ff.). Es
tendiere nicht nur zum Fundamentalismus, sondern verfehle mit der

Menschwerdung seinen eigentlichen Sinn. Nicht nur rücke es die
Menschwerdung in den Hintergrund, weil es sich in der Fixierung auf die
Transzendenz Gottes und die Paradoxalität menschlicher Existenz allein
auf das Kreuz als Ort des Heils konzentriere (vgl. 95). Sondern dieses

Christentum, wie es etwa von der jüdischen Religiosität eines Emmanuel
Levinas beeinflußt sei (vgl. 95), könne die Neuheit der Inkarnation vom
Denkansatz her nicht würdigen. Es kenne «keinen wirklichen Unterschied

zwischen den geschichtlichen Zeiten» (95), da jeder Augenblick in
unmittelbarem Bezug zur Ewigkeit stehe, womit die Geschichte durch
die Ausrichtung auf eine rein vertikale Beziehung zum Ewigen radikal
entwichtigt sei.

Vattimo lehnt den Begriff des Paradoxes nicht ab, definiert ihn
jedoch im Sinne seines kenotisch geprägten Offenbarungsdenkens neu.
Paradox sei gerade die Aussage Jesu, nach der wir uns als Freunde, nicht
aber als Knechte Gottes betrachten sollen (vgl. 57). Auf dieser Basis

setzt er der autoritären Heilslehre des apokalyptisch-tragischen
Christentums seine kenotische Heilslehre entgegen, die dem Leiden des
Menschen wie dessen radikaler Abhängigkeit von Andersheit zu entsprechen
beansprucht: «Das Heil, das ich durch den radikalen Wortsinn der keno-
sis hindurch suche, ist somit nicht ein Heil, das nur von mir abhinge, das

vergäße, wie sehr es der Gnade eines Geschenkes, das von einem Anderen

herkommt, bedürftig ist. Gnade ist jedoch auch das Merkmal einer
harmonischen Bewegung, die die Gewalt ausschließt, und damit die

Anstrengung, das Zähnefletschen des Hundes, der, nach einem Bild Nietzsches,

lange an der Kette gelegen hat» (113).
Bietet jedoch dieses kenotische Offenbarungsdenken eine weiterführende

Alternative gegenüber jener christlichen Offenbarungstheologie,
von der sich Vattimo absetzt? Oder legt er ein Zerrbild zugrunde, um
durch dessen sukzessive Destruktion umso leichter sein eigenes
Offenbarungsdenken zu legitimieren, das aber möglicherweise seinerseits

bietungszusammenhang von AT und NT nicht recht deutlich werden, wie er sein Denken

wirklich «frei von jeder antisemitischen Absicht» (95) halten will.



452 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

schwerste Probleme aufwirft? Zur Klärung dieser Fragen ist die Erörterung

des christlichen Offenbarungsgedankens unumgänglich. Wegen dessen

überragender Bedeutung für die gegenwärtige Theologie und Kirche
soll dies anhand der Offenbarungstheologie Karl Rahners erfolgen.

IV. Die Offenbarung im Dichte trans^endentaltheologischer Hermeneutik

In Rahners transzendentaltheologischem Ansatz, der im Kern nichts
anderes als eine im Geist von 1 Petr 3,15 angeleitete denkerische Übersetzung

einer alltagsmystischen Gotteserfahrung darstellt36, wird die
Offenbarung im Kontext der «anthropologischen Wende» (Eicher) der Theologie

vom Menschen her fragend erschlossen. Nach der bereits in den
Frühwerken «Geist in Welt» und «Hörer des Wortes» vorgelegten und bis
in Rahners Spätwerk «Grundkurs des Glaubens» durchgehaltenen
Anthropologie ist der Mensch als ganzer auf Gott als das absolute Heilige
Geheimnis verwiesen. Er ist derjenige, der in der Kraft dieses Geheimnisses

zu hoffen wagt, daß es sich selbst dialogisch zu hebender und
vergebender Nähe als Heil ihm mitteilt und damit nicht bloß der angezielte,
nie erreichbare und wesenhaft verborgene Grund und Horizont bleibt.
Insofern diese natürliche Oboedientialpotenz des Menschen in Erkenntnis

und Freiheit als Möglichkeitsbedingung menschlichen Selbstvollzugs
auch als in sich sinnvoll denkbar ist, bleibt die hebende Selb s ter Schliessung

Gottes ungeschuldet, bleibt das «unfaßbare Wunder» (I 131).37 Unter

Rückgriff auf das Theologoumenon der «ungeschaffenen Gnade»
führt Rahner in dem für sein Denken zentralen Begriff der «Selbstmitteilung

Gottes» Gnadenlehre und Offenbarungsdenken zusammen, um
den dialogischen Ereignischarakter der götthchen Selbstoffenbarung zu
betonen. So gelangt Rahner zu seinem Verständnis von Offenbarung als

ein Gott selbst als unbedingte Liebe schenkendes Freiheitsgeschehen.
Offenbarung als Selbstmitteilung Gottes eröffnet «was - die Welt und
den transzendentalen Geist vorausgesetzt - noch an ihr und für den
Menschen unbekannt ist: die innere Wirkhchkeit Gottes und sein freies
Verhalten zur geistigen Kreatur» als das Verhältnis sich verschwendender

36 Vgl. FISCHER, K.P., Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie Karl Rah-
ners. Freiburg i.Br. 1974, 83ff.; VORGRIMLER, H., Wegsuche. Kleine Schriften zur
Theologie, Band II. Altenberge 1998, 473—549 (Münsteraner theologische Abhandlungen,

Band 49/2); HILBERATH, B.J., Karl Rahner. Gottgeheimnis Mensch. Mainz 1995,
46-97; SCHULZ, M., Karl Rahner begegnen. Augsburg 1999, 72-129.

37 Zu Rahners Frühwerk vgl. GRÜMME, Träne, 15—47 (s. Anm. 30).



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 453

Liebe.38 Dabei ist «der Geber in sich selber die Gabe» (Gk 126). Diese
Selbstmitteilung ist dem Menschen in doppelter Modalität gegeben: als

freies, dialogisches Angebot und als in der Kraft dieses Angebotes zu
Heil oder Unheil Angenommenes oder Abgelehntes. Sie bildet, wie Rahner

unter Aufnahme existentialontologischer Begrifflichkeit sagen kann,
ein «übernatürliches Existential» (I 328), das den Menschen «sich im Ziel
(durch die Selbstmitteilung Gottes) auf das Ziel hin (die visio beatifica)»
bewegen läßt (Gk 136).39 Der Mensch steht dauernd unter dem befreienden

wie herausfordernden Anruf Gottes, in dem Gott mit seinem Willen
und seiner Liebe sich selbst als das Heil der Menschen und der Welt
offenbart. Im übernatürlichen Existential jedes Menschen ist für Rahner
insofern «schon eine Geoffenbartheit Gottes durch gnadenhafte
Selbstmitteilung gegeben»40, so daß «eigentlich das Ganze der christlichen
Glaubensbotschaft in einer transzendentalen Erfahrung» da ist (IX 122). Deshalb

nennt er diese transzendentale Erfahrung «transzendentale
Offenbarung» (Gk 175).

Wo aber bleibt bei einer solchen transzendental vom Subjekt her
reflektierenden Offenbarungstheologie der für das Christentum zentrale
Punkt der Geschichtlichkeit der Offenbarung, wenn deren Inhalt «immer
schon transzendental gegeben ist», wie kritisch Peter Eicher einwendet?41

Dem steht vor allem die strikt geschichtlich situierte Anthropologie Rahners

entgegen, aus der er die geschichtliche Grundsignatur des

Offenbarungsgeschehens gewinnt. Der leibgeistige Mensch aktuiert die transzendentale

Gegebenheit Gottes nur in kategorialer Vermittlung, nicht neben
einer spekulativ errechenbaren Geschichte, sondern allein in geschichtlicher

Begegnung, im je konkreten Anruf. Insofern sich transzendental
Gottes dialogische Liebe ereignishaft und frei schenkt, hat die transzendentale

Gegenwart Gottes im übernatürlichen Existential selbst eine Ge-

38 RAHNER, K., Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Chri-
stentums. Freiburg i.Br. 1984, 174. Im folgenden als Gk im Text zitiert. Zur
Selbstmitteilung vgl. SCHWERTFEGER, N., Gnade und Welt. Zum Grundgefüge von Karl
Rahners Theorie des «anonymen Christen». Freiburg i.Br. 1982, 164ff. (Freiburger
theologische Studien, Band 123).

39 Zur Kritik am Übernatürlichen Existential vgl. RAFFELT, A./VERWEYEN, H.,
Karl Rahner. München 1997, 17-72; PRÖPPER, Th., Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte.

Eine Skizze zur Soteriologie. München 1988, 269ff.; MlGGELBRINK, R.,
Ekstatische Gottesliebe im tätigen Weltbezug. Der Beitrag Karl Rahners zur zeitgenössischen

Gotteslehre. Altenberge 1989, 132—163 (Münsteraner theologische Abhandlungen,

Band 5).
40 RAHNER, K., Bemerkungen zum Begriff der Offenbarung, in: DERS./RATZIN¬

GER, J., Offenbarung und Überlieferung. Freiburg 1965, 11-24; hier 17 (Quaestiones
disputatae, Band 25).

41 EICHER, P., Offenbarung. Prinzip neuzeitlicher Theologie. München 1977, 403.



454 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

schichte, wie umgekehrt die Geschichte in ihrem Kern selber «das

Ereignis dieser Transzendenz ist» (Gk 146). Notwendigerweise legt der
Mensch seine transzendentalen Erfahrungen in Worten, Taten und
Bildern aus. Die Geschichte ist so immer auch diejenige der, wenn auch
nicht in jedem Fall religiös explizierten, Selbstauslegung dieser transzendentalen

unreflexen Gottesbegegnung. Deshalb gehört diese Objektiva-
tion «zur Konstitution der transzendentalen Erfahrung selber», ohne
indes einfach aus dieser vollständig ableitbar zu sein (Gk 158). Zudem hat
der Mensch als interkommunikatives Wesen diese transzendentale Erfahrung

konkret auch nur in der Teilnahme an den wiederum geschichtlichen

Selbstauslegungen seiner Mitwelt, also in der Teilnahme und im
Empfangen von Tradition (vgl. Gk 163£). Infolgedessen wird insgesamt
die menschliche Geschichte der Selbstauslegung der transzendentalen
Offenbarung zur Offenbarungsgeschichte. Rahner nennt diesen geschichtlichen

Aspekt «kategoriale» Offenbarung (Gk 175). Gegen eine ge-
schichtslose, verinnerlichte Interpretation des Offenbarungsgeschehens
denkt Rahner damit beide Aspekte als untrennbare, sich gegenseitig
bedingende Momente der «einen Offenbarung und ihrer einen Geschichte»42.

Da Gott dem Menschen in allen Dimensionen immer und überall
heilend und erlösend begegnen will und eine Offenbarung diesem ja nur
geschichtlich gegeben sein kann, muß die transzendentale Offenbarung
als inneres Moment an der geschichtlichen Selbsterschließung Gottes
darum von sich her «eine Dynamik auf ihre eigene Vergegenständlichung»

haben (Gk 176). Unter der Leitung Gottes stehend, der die
Menschen befähigt, sich selbst zu überschreiten und ihn in Wort und Tat als

Anruf an die Freiheit der anderen zu offenbaren43, ist daher diese kategoriale

Selbstauslegung «selbst noch einmal Offenbarung Gottes» (Gk 176).
Gott begegnet in kreatürlicher Vermittlung.44 Insofern sich die Offenbarung

gerade im heilschaffenden Glauben geschichtlich verobjektiviert, es

also keine Offenbarung gibt, «die sich anders als im Glauben des die
Offenbarung hörenden Menschen ereignen könnte» (Gk 147), sind für
Rahner folglich Heils- und Offenbarungsgeschichte sowie die
Weltgeschichte insgesamt «koexistent und koextensiv» (Gk 157).

42 RAHNER, Bemerkungen, 15 (s. Anm. 40).
43 Zur Theologie der Selbsttranszendenz VORGRIMLER, Wegsuche, 499—520 (s.

Anm. 36).
44 Rahners Symboltheologie (IV 275—312) begründet, warum die göttliche

Selbstmitteilung «wirklich im menschlichen Wort und nicht bloß anläßlich seiner geschieht»
(IV 22).



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 455

Dies jedoch hat Rückwirkungen auf das Verhältnis Gottes zur
Geschichte. Jenseits der theistischen Konzeption eines von Kontingenz und
Leiden letztlich unberührten Gottes, denkt Rahners dialektisch formulierende

Theologie des «am anderen leidenden Gottes» streng in biblischer
Tradition einen bis in seine hebende Kenosis hinein an den Menschen
interessierten, mit ihnen solidarisch wandernden Gott, der gleichwohl in
seiner hebenden Selbstentäußerung sich nicht selbst verhert, weil er
sonst auch nicht der rettende Gott der Bibel sein könnte.45

Diese dialogische Offenbarungstheologie sagt einem partikularistischen

Verständnis von Offenbarung ab, nach dem Gott nur intermittierend,

punktförmig von außen in die ansonsten eigenständig laufende
Geschichte eingreifen würde. Solches muß nicht nur dem eher deistisch
gefärbten Denken der Moderne schlechthin mythologisch vorkommen,
sondern ist in seiner Variante einer exklusiven Beschränkung auf die
biblische Offenbarung von den theologischen Daten einer universalen
Heilsmöghchkeit her abzulehnen. Wenn Rahner vielmehr die Welt von
Gottes Willen her denkt, in sie hebend einzugehen, dann ist nach dieser
universalen Heilstheologie Gott von Anbeginn der Schöpfung die innerste

Mitte der Welt und wirkt — so Rahners Bezugnahme auf aristotelische
Terminologie — «als deren innerste Entelechie von innen nach
aussen»46. Dies aber macht auch die allgemeine Religionsgeschichte durchaus

zu einem Ort der Gottesbegegnung, weil dort trotz aller geschichtlichen

und auch schuldhaften Bedingtheiten und Depravierungen die
Auslegung der transzendentalen Offenbarung in Sätze und Taten unter Gottes

Heilsprovidenz ansatzweise gelungen ist (vgl. XII 246ff.).47 Indes zielt
die Geschichte der kategorialen Offenbarung von Gottes Heilswillen her
auf ein Stadium, in dem die transzendentale Offenbarung in reiner, nicht
defizienter Form durch religiöse Offenbarungsträger wie etwa Propheten
auf Gemeinschaft hin und durch Wunder legitimiert vermittelt wird. Erst
in dieser partikularen, regional begrenzten, stets öffentlich, satzhaft und
amtlich vollzogenen Offenbamng ist dann für Rahner ein
offenbarungsgeschichtliches Ereignis im vollen Wortsinn gegeben. Wegen ihrer grös-

45 Vom Christusereignis her entwickelt, gelangt Rahner mit soteriologischem
Erkenntnisinteresse zu seiner dialektischen Fassung des Immutabilitätsaxioms: Gott «kann
etwas werden, der an sich selbst Unveränderliche kann selber am anderen veränderlich
sein» (Gk 218f.); hierzu GRÜMME, Träne, 131-142 (s. Anm. 30).

46 RAHNER, K./WEGER, K.H., Was sollen wir noch glauben? Theologen stellen
sich den Glaubensfragen einer neuen Generation. Freiburg i.Br. 1979, 99.

47 Hier ist der theologische Ort für Rahners Theorie des Anonymen Christentums;
vgl. SCHWERTFEGER, Gnade (s. Anm. 38); VON BALTHASAR, H.U., Cordula oder der
Ernstfall. Einsiedeln 1966.



456 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

seren reflexen Gegebenheit und Gültigkeit hebt er sie von der allgemeinen

kategorialen Offenbarungsgeschichte ab und identifiziert diese
«besondere, amtliche Offenbarungsgeschichte» (Gk 162) in der alt- und neu-
testamentlichen Offenbarung.

Gleichwohl löst diese in den Rahmen des universalen Heilswillens
Gottes eingebettete Offenbarungstheologie nicht die Frage, wie denn der
Mensch die jeweilige Qualität des bezeugten Offenbarungsereignisses
überhaupt unterscheiden kann. Rahner versucht dieses Problem zu klären

im Lichte des der Offenbarungsgeschichte eignenden und sie innerlich

dynamisierenden Telos und gelangt damit zur christozentrischen
Tiefenstruktur seiner Offenbarungstheologie. Der qualitativ unüberbietbar

gelungene Kulminadonspunkt der Offenbarungsgeschichte müßte ja
dort gegeben sein, wo in einer hypostatischen Union zwischen göttlichem

Logos und menschlicher Geistnatur die «gnadenhafte Mitteilung
Gottes an den Menschen und deren kategoriale Selbstauslegung in der
Dimension des leibhaftig Greifbaren und Gesellschaftlichen zu ihrem
Höhepunkt, zur Offenbarung schlechthin» wird (Gk 177). Weil Gott hier
alles zu Sagende, nämlich sich selbst, ganz ausgesagt und so offenbart
hat, wird dieses Ereignis zu dem besagten Unterscheidungskriterium.
Christlicher Glaube sieht diesen Höhepunkt in Jesus Christus gegeben.
Von ihm her strukturiert und versteht sich dann die ganze geschichtliche
Selbsterschließung Gottes. Deshalb gibt es für die Christen «im Grunde
doch nur zwei feste Punkte und eine Zäsur von wirklich entscheidender
und feststellbarer Art in unserer eigenen Offenbarungs- und Heilsgeschichte

kategorialer Art: den Anfang und die Fülle der Heilsgeschichte
in Christus» (Gk 171).48

Mit diesem christologischen Unterscheidungskriterium hat Rahner
nun aber zugleich die tiefste theologische Begründung für den Gedanken
der Abgeschlossenheit der Offenbarung in Jesus Christus erreicht. Weil
Gott sich in Jesus absolut, siegreich und unüberbietbar mitteilt, ist dieser
die unüberholbare Offenbarung schlechthin, ohne jedoch die Geschichte
Gottes in seiner Selbstmitteilung an die Menschen zu beenden. Gott ruft
auch nach Jesu erlösendem Tod weiterhin die Menschen an, teilt sich
ihnen in Liebe mit, schließt sie auf in die unendliche Zukunft, die Gott
selber darstellt. Rahner avanciert damit also nicht zu einem der hegelianisch

bewegten Propheten des posthistoire wie Francis Fukuyama oder
Alexandre Kojeve, für die die Geschichte eigentlich schon beendet und

48 Zu schweren Problemen dieser Christozentrik der Offenbarungsgeschichte im
Dialog mit den Juden, insofern sie die Geschichte Gottes mit seinem Volk Israel zu
einer Vorgeschichte Jesu Christi herabwürdigt; vgl. GRÜMME, B., Ein schwieriges
Verhältnis: Karl Rahner und die Juden, in: ZKTh 119 (1997) 265—283.



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 457

jedes Risiko menschlicher Freiheit stillgestellt ist. Vielmehr will Rahners

Theologie der Abgeschlossenheit der Offenbarung die Unverbrüchlichkeit

und Unüberholbarkeit der göttlichen Heilszusage in dem kontin-
genten geschichtlichen Ereignis Jesu Christi bei weiterlaufender Heilsgeschichte

sichern, die «sich nun in ihrer Offenheit innerhalb der
geschichtlich erfolgten Zusage eines absoluten Heiles» bewegt, «einer

Zusage, die die Ambivalenz der Freiheit der Welt zu Heil oder Unheil
siegreich von Gott her übergreift» (XIII 162).49 Dabei sichert gerade die im
Horizont von Mt 25 sowie im Lichte der ignatianischen Logik der
Gottesbegegnung im Alltag entwickelte These der Einheit von Nächsten-
und Gotteshebe den Ernst und die Welthaftigkeit subjekthafter Existenz,
insofern der Andere zugleich den Ruf in die je konkrete unbedingte
Verantwortung bedeutet.50 So argumentiert also Rahner nicht substanzmetaphysisch,

sondern soteriologisch. Allein die im Sinne einer eschatologi-
schen Unüberholbarkeit interpretierte Abgeschlossenheit der Offenbarung

verbürgt die unverbrüchliche Zusage des Heils in Jesu Leben, Tod,
und Auferstehung.51

V. Ernsthafte Anfrage oder verbilligtes Christentum
Vattimo und Kahner in kritischer Konfrontation

Doch hatte nicht G. Vattimo gerade substanzmetaphysische Denkkategorien

bei der Ausformulierung der christlichen Lehre am Werk gesehen?

Zwar ermöglicht ihm das Kenosis- und Säkularisierungstheorem
durchaus den Gedanken einer Herablassung Gottes in die Immanenz des

Kontingenten hinein. Hierin unterscheidet er sich von der totalen Negation

einer möglichen geschichtlichen Präsenz Gottes etwa bei Lyotard,
der höchstens eine rein formale Erfahrbarkeit des Absoluten, nicht aber
eine Gegenwart oder gar die Inkarnation des Absoluten zu denken
vermag.52 Doch lehnt Vattimo die endgültige Offenbarung Gottes in einem

49 Freilich bleibt Rahner dennoch nicht frei von der Gefahr, die Bedeutung von
Geschichte und Zeit ab2uschatten; vgl. METZ, J.B., Glaube in Geschichte und Gesellschaft.

Studien zu einer praktischen Fundamentaltheologie. Mainz 1984, 136—149.
50 Vgl. TAFFERNER, A., Gottes- und Nächstenhebe in der deutschsprachigen

Theologie des 20. Jahrhunderts. Innsbruck-Wien 1992, 200—228 (Innsbrucker theologische

Studien, Band 37). Hier liegen Berührungspunkte zu jüdischen Denkern wie
Franz Rosenzweig (GRÜMME, Träne [s. Anm. 30]) und Emmanuel Levinas (DlR-
SCHERL, E., Die Bedeutung der Nähe Gottes. Ein Gespräch mit Karl Rahner und
Emmanuel Levinas. Würzburg 1996 [Bonner dogmatische Studien, Band 22]).

51 Vgl. GRÜMME, Träne, 123-233 (s. Anm. 30).
52 Vgl. LYOTARD, J.-F., Von einem Bindestrich, in: DERS./GRUBER, E., Ein

Bindestrich. Zwischen «Jüdischem» und «Christlichem». Düsseldorf-Bonn 1995, 27—51.



458 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

geschichtlichen Ereignis namentlich aus metaphysikkritischen Gründen
ab. Sein massives Votum für die stets neue Überholbarkeit der Herablassung

Gottes beruht vorwiegend darauf, daß er die Lehre von der
Abgeschlossenheit der Offenbarung gerade durch ihre «weitgehende
Unterwerfung unter die objektivistische Metaphysik entkräftet» sieht.53 Was

aus christlicher Sicht axiomatischen Rang namentlich für die soteriologi-
sche Bedeutung Jesu besitzt, gerät für Vattimo zur Signatur der unter
dem Einfluß objektivistischen Subs tanzdenken s verformten und
angesichts der in der Postmoderne entdeckten Pluriformität der Wirklichkeit
vollends aporetisch gewordenen christlichen Lehre.

Trifft dies jedoch den Kern christlichen Offenbarungsdenkens? Sieht
man auf die Offenbarungstheologie Rahners, stellt sich jedenfalls ein
genau gegenläufiges Bild zu dem Verdacht eines von Metaphysik
dominierten Christentums ein. Ohne die genuine Würde philosophischer
Reflexionen zu untergraben und Vernunft und Glaube strikt zu trennen54,
ist die Philosophie als Selbstexplikation endlicher Vernunft für Rahner

von Theologie nicht mehr rein zu scheiden, sondern dient der Formali-
sierung und denkerischen Selbstvergewisserung einer vorgängigen Erfahrung,

die hinwiederum auf dieses Denken selbst einwirkt. Daher je schon

theologisch überformt, bildet die Philosophie ein «inneres Moment an
der Offenbarungstheologie selbst» (VIII 51). Hierbei ist Rahners Theologie

des Hl. Geheimnisses von integralem Stellenwert, nach der Gott
auch in seiner Selbstmitteilung das Hebende Geheimnis «ist und ewig
bleibt»55. Es gibt die Maßstäbe des Denkens vor, das seine Vollendung
nicht im universalen erkennenden Vorgriff, sondern in der jede
Erkenntnis nochmals überformenden Liebe zum Geheimnis Gottes
erlangt.56 Gegen alle metaphysischen Vergegenständhchungstendenzen, die
Gott nur noch als «Gott des fixen Begriffs» und damit als Götzen
vorstellen57, wird Rahners Seinsdenken nicht von einer sich selbst
durchsichtigen Erstphilosophie aus entworfen, sondern ist zu verstehen als

jenes «geheimnisvolle Ereignis, in dem die ersten Maßstäbe als die unmeß-

53 VATTIMO, Interpretation, 76 (s. Anm. 8).
54 Auf die gegenteilige Meinung von H. Verweyen kann ich nicht näher eingehen.

Sie scheint aber vorwiegend auf einem durch sein Letztbegründungsdenken bedingten
Vorverständnis zu beruhen, an das wiederum schwerste Anfragen nach dem Stellenwert

von geschichtlicher (Gottes-)Erfahrung zu stellen wären; vgl. VERWEYEN, H.,
Gottes letztes 'Wort. Grundriß der Fundamentaltheologie. Düsseldorf 1991; DERS.,
Botschaft eines Toten? Den Glauben rational verantworten. Regensburg 1997, 147-
160.

55 RAHNER, K., Art.: Geheimnis, in: HThG 1, 447-452; hier: 449.
56 Vgl. MlGGELBRINK, Gottesliebe, 65—74 (s. Anm. 39).
57 RAHNER, K., Einübung priesterlicher Existenz, Freiburg i.Br. 1970, 23.



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 459

baren sich selber zeigen und der Mensch sich als der gemessene weiß»

(IV 72). Ein solches, von der wiederum theologisch gefärbten Analogie
durchtränktes Denken ist und bleibt «im Anfang rezeptiv»58, ohne indessen

aufzuhören, Denken zu sein und Erfahrung vernünftig ausweisen zu
können. Im Gegensatz zu einer dem Christentum unterstellten
Transzendenzvergessenheit besteht Rahners Sprengung des universalistischen
Totalitätsdenkens auf dem «Helldunkel der Ontologie» (IV 79), welche
die Andersheit Gottes zu wahren weiß.

Dann aber fallen die Vorwürfe auf Vattimo selbst zurück, und zwar
vorwiegend auf dem Felde der Vernunftkonzeption und damit
zusammenhängend auf der Beschreibung der Offenbarung. Zwar will sein
schwaches Denken durchaus keine bloß resignative Festschreibung von
Divergenz sein.59 Doch hat schon Wolfgang Welsch gezeigt, daß Vattimo
keine hinreichenden Kriterien für eine Orientierung in der Pluralität der
Diskurse erreicht.60 Sein begründender Rekurs auf Tradition kann weder
das Denken vor dem Relativismusproblem noch die Ethik vor der Apo-
rie letzter Kriterienlosigkeit bewahren. Und wie will Vattimo den Ernst
geschichtlicher Existenz nicht zu einem von ihm selbst abgelehnten
«Streben nach einer größeren Bequemlichkeit» (104) beschwichtigen,
wenn sein ästhetisch-mimetisches Denken das Subjekt lediglich «als

ironische^) Dekonstrukteur der Ansprüche der geschichtlich gewachsenen
Ordnungen», als «gewaltlose(n) Anarchist(en)» (104) in das Spiel der
geschichtlichen Erscheinungen einweist? Dem möglichen Einwand,
Vattimo erhebe doch die Liebe zum unhintergehbaren Maßstab für Denken
und Ethik, wäre mit dem Hinweis auf das für das schwache Denken
zentrale Säkularisiemngstheorem und die dahinterstehende schwache
Hermeneutik fortwährender Interpretation zu begegnen. Wenn alles nur
Interpretation ist, wer garantiert dann, daß nicht auch dieser Letztmaßstab

der Liebe in diesem unendlichen Spiel der Interpretationen überholt
und damit nivelliert wird? Es bleibt der Verdacht, daß Vattimo
ironischerweise das von Nietzsche ontologiekritisch gewendete Programm
der Wirklichkeitsauflösung selbst einlöst und am Ende über diese De-
konstruktion Gefahr läuft, sein als Metaphysikkritik auftretendes schwaches

Denken vor dem Umschlag in den Mythos nicht mehr schützen zu
können. Mit der radikalen Absage an Metaphysik entfällt überdies die

58 SIEBENROCK, R., Gnade als Herz der Welt. Der Beitrag Karl Rahners zu einer
zeitgemäßen Gnadentheologie, in: DELGADO, M./LUTZ-BACHMANN, M. (Hgg.),
Theologie aus Erfahrung der Gnade. Annäherungen an Karl Rahner. Berlin 1994, 34—

71; hier: 62.
59 Gegen die These von SALMANN, Logos, 436 (s. Anm. 16).
60 Vgl. WELSCH, Vernunft, 207ff. (s. Anm. 12).



460 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

Möglichkeit, auch die Rede von Gott vor dem Umschlag in Mythologie
bewahren zu können.61 Und wie soll der Glaube denkerisch verantwortet
werden, wenn im Gegensatz zu Rahner Glaube und Vernunft unvermittelt

bleiben?
Indem Vattimo das Christentum explizit im Horizont dieser schwachen

Hermeneutik liest (vgl. 44), übereignet seine («schwache) Lesart der
christlichen Offenbarung» (113) die Offenbarung wie die Inkarnation
diesem Spiel unendlicher Interpretationen, in dem es keine wirklichen
Unterschiede zwischen den geschichtlichen Zeiten gibt. Dies aber droht
den Rang der geschichtlichen Offenbarung abzuschwächen und beseitigt
die absolute Bedeutung der Inkarnation. Konsequenterweise spricht auch
Vattimo lediglich vom «<Mythos> der Inkarnation»62. Damit aber realisiert
er nicht nur selbst genau jene geschichtliche Unterschiedslosigkeit, die er
eigentlich beim Alteritätsdenken von Levinas kritisiert hatte. Er löst
ausserdem entgegen seinem eigenem Bekunden durch diese Lesart des

Christentums die oben in ihrem spannungsvollen Zueinander dargestellte
Verbindung zwischen schwachem Denken und Christentum zugunsten
des schwachen Denkens auf, weil das Christentum in seinen wesentlichen

Inhalten depotenziert wird. Hinzu kommt die drohende Aushöhlung

des Gottesgedankens selbst. Wenn die Liebe als der letzte Maßstab
der geSchichthöhen Herablassung Gottes fungieren soll, dieser letzte
Maßstab indessen selbst noch einmal in der Gefahr steht, durch seine
unendliche Interpretation untergraben zu werden, dann bleibt ungeklärt,
wie Gott vor seiner Auflösung in die Geschichte hinein geschützt werden

könnte. Rahner hatte demgegenüber auf der dialektischen Zuordnung

von Gott und Geschichte bestanden und gerade dadurch Gottes
geschichtliche Nähe und zugleich Gottes Rettungsmacht denkerisch zu
sichern vermocht.

Nicht nur, daß der darin erkennbare Bruch mit den eigenen erklärten
Zielen die Selbstwidersprüchlichkeit von Vattimos Denken enthüllt. Es

legt zugleich den relativierenden, nivellierenden, letztlich (entgegen unseren

ersten Eindrücken dann doch) nur spielerischen, ästhetischen

Umgang Vattimos mit wesentlichen Bestandteilen der christlichen Botschaft
frei, der diese ihrer befreienden wie herausfordernden Bedeutung
enthebt. H. Verweyen hat eine solche fröhlich-beschwichtigende Hermeneutik

der Postmoderne präzise beschrieben: «Man tradiere die über-

61 Darauf insistiert überzeugend WERBICK, J., Theo-Logie als Biographie: Das
«Leben Gottes» als Geschichte seiner Selbstbehauptung?, in: BEINERT, W. (Hg.), Gott
— ratlos vor dem Bösen? Freiburg i.Br. 1999, 153—172; hier: 169—171 (Quaestiones dis

putatae, Band 177).
62 VATTIMO, Interpretation, 77 (s. Anm. 8).



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 461

kommenen Bildungsinhalte so, daß sie zugleich des Ernstes der vormals
damit verbundenen Überzeugungen entkleidet werden, d. h. im freien
Spiel ständig wechselnder Neuinszenierungen.»63

Mit dem Kern der christlichen Botschaft beseitigt dies zugleich den
Ernst menschlicher Existenz. Bei Rahner ist es die unbedingte, unüber-
holbare Selbstzusage Gottes in Jesus, die die unbedingte Zusage der

Rettung wie den unbedingten Ruf in die gleichwohl von Gott her nochmals

befreiend unterfangene Verantwortung begründet. Die Einheit von
Nächsten- und Gotteshebe buchstabiert den Ruf in eine nicht sistierbare,
nicht verschiebbare, nicht delegierbare Verantwortung, ohne in dieser
dramatischen Entscheidungssituation auch den krisenhaften, dunklen
Aspekten der Gotteserfahrung auszuweichen.64 Anders G. Vattimo. In
das Gerüst seines schwachen Denkens eingetragen, wird das auch von
Vattimo für den Kern des Christentums gehaltene Doppelgebot der Liebe

in seiner Gravität eingeschränkt. Die bei Rahner inkarnations- wie
offenbarungstheologisch begründete Dramatik menschlichen Lebens wird
hier in spielerisch-fröhliche Harmlosigkeit beschwichtigt. Die propagierte

«Erleichterung des Glaubens» (59) führt zum Verlust seiner
Substanz und holt damit jene postmoderne Maxime «Hier stehe ich und
kann auch immer noch anders» ein, die O. Marquard als dezidierte
Gegenthese zu Luther formuliert hat.65 Der Glaube gerät zum billigen, bloß
noch «geglaubten Glauben» (J.B. Metz).

VJ. Die Postmoderne als Korrektiv? Abschließende Überlegungen

Postmoderne Philosophie und christliche Theologie stehen also — so das

Fazit dieses kritischen Vergleichs zwischen Vattimo und Rahner — konträr

zueinander. Denkkategorien wie essentielle Inhalte sind zutiefst
verschieden. Wird christliches Denken im Horizont postmoderner Philosophie

buchstabiert, affiziert dies den Kern der christlichen Botschaft. Daher

ist den eingangs erwähnten optimistischen Vermittlungsversuchen
zwischen Postmoderne und Theologie zu widersprechen. Gleichwohl
beeinträchtigt dies nicht die bedrängenden, durchaus weiterführenden
Anfragen an christliche Theologie, die mit Vattimos schwachem Denken
verbunden sind. Ohne die aufgezeigten Aporien zu beseitigen, verrät

63 VERWEYEN, H., Offenbarungsglaube - trotz Vernunftkritik, geschichtlicher
Relativität und religiösem Pluralismus, in: SCHMIDINGER, Religiosität (s. Anm. 4), 26-
50; hier: 40.

64 Vgl. MIGGELBRINK, Gottesliebe, 46-74 (s. Anm. 39).
65 MARQUARD, O., Abschied vom Prinzipiellen. Philosophische Studien. Stuttgart

1981, 111.



462 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

sein Denken durchaus ein Gespür für latente Gefahren, die christlicher
Theologie drohen. Gegen den theistischen, abstrakt-geschichtslosen Gott
ontotheologischer Strömungen wäre im Lichte solcher Anfragen der
biblische Gott bedingungsloser, mitwandernder Zuwendung
zurückzugewinnen. Dies gilt insbesondere dann auch für die theologische Kon-
zeptionierung der Abgeschlossenheit der Offenbarung Gottes, wenn eine
solche Konzeptionierung zu Lasten der Dignität und Offenheit menschlicher

Existenz vor und mit Gott gedacht wird. Vattimos Kritik an einer
lehramtlich wie kirchenrechtlich von einem fixen Gottesbegriff abgeleiteten

Machtstruktur wäre trotz aller Verzerrungen gerade insofern von
(nicht zuletzt auch ideologiekritischer) Relevanz, weil sie mit innertheologischen

Impulsen konvergiert. So hat Rahner stets davor gewarnt, «sich
und die Welt, die man selber aufrechterhalten und verteidigen will», legi-
timatorisch auf Gott zurückzuführen, da Gott dann immer nur das erhabene

Wort ist, «hinter dem man sich selbst versteckt»66. Überdies verrät
Vattimos Votum für die unauslotbare Liebe als letztem Sinn der
Wirklichkeit sensible Aufmerksamkeit für die drohenden Schwierigkeiten
eines geschichtslosen Apriorismus und Univeralismus, die aus theologischer

Sicht dem Programm einer erstphilosophischen Glaubensverant-

wortung drohen.67
So dürfte insgesamt der Bück auf Vattimo gezeigt haben, daß zwar

die postmoderne Philosophie Fragen stellt, die ebenfalls innertheologisch

bedeutungsvoll sind, daß sie aber selbst keine überzeugenden
Antworten vorlegt.68

66 RAHNER, Einübung, 22 (s. Anm. 57).
67 Als Beispiel hierfür neben PRÖPPER, Erlösungsglaube (s. Anm. 39) und

VERWEYEN, Wort (s. Anm. 54) vgl. MÜLLER, K., Wieviel Vernunft braucht der Glaube?
Erwägungen zur Begründungsproblematik, in: DERS. (Hg.), Fundamentaltheologie, 77
—100 (s. Anm. 4).

68 Ähnlich äußert sich S. Wendel, die aber ihrerseits die erstphilosophiekritischen
Anfragen der postmodernen Philosophie doch zu sehr abschattet; vgl. WENDEL,
Postmoderne Theologie, 214 (s. Anm. 4).


	Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

