Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 3

Artikel: Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?
Autor: Grimme, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761088

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERNHARD GRUMME

Offenbarung als unabgeschlossene
Herablassung Gottes?

Handelt es sich in der Postmodernen Philosophie um eine Denkrichtung,
die der Tradition und dem Selbstverstindnis des Christentums derart
strikt «entgegensteht»!, daBl Postmoderne und Christentum kaum noch
miteinander ins Gesprich zu bringen sind? Oder gehen von thr trotz
schirfster Divergenzen gegen ontotheologische Reduktionismen und Ver-
gegenstindlichungstendenzen etwa in der Gotteslehre Impulse fiir die
Theologie aus, die aus ureigenem theologischen Interesse selbst einzu-
bringen wiren, ja aus denen sich sogar eine Postmoderne Theologie als
«postmoderne Hermeneutik» (David Tracy) entfalten kénnte??

Im Lichte der biblisch aufgegebenen Pflicht, die eigene Hoffnung
kontextuell verantwortlich auszuweisen (1 Petr 3,15), trifft unter der
Voraussetzung des hermeneutischen Zirkels die jeweilige Antwort ins
Herz der gegenwirtigen Gottesrede. Wenn der jeweilige Kontext des
Verstehens immer auch den Verstehensakt selbst mitprigt, dann kénnte
es ja sein, daB im Lichte bestimmter Denkkategorien tberhaupt nicht
mehr existentiell verstanden werden kann, worum es dem Christentum
zu tun ist. Dann wire die christliche Botschaft nicht mehr oder allenfalls
um den Preis ithrer Verzeichnung zu vermitteln. Wie soll die zentrale
christliche Rede von einer in Jesus ergangenen letztgiiltigen und daher in
thm abgeschlossenen Offenbarung im Denkhorizont der Postmoderne

! MENKE, K.-H., Die Einzigkeit Jesu Christi im Horizont der Sinnfrage. Freiburg
1995, 35. Vgl. ferner KASPER, W., Die Kirche angesichts der Herausforderung der
Postmoderne, in: $7Z 10 (1997) 651-664; FUSSEL, K., Kritik der postmodernen Ver-
blendung. Ein politisch-theologischer Essay, in: SCHILLEBEECX, E. (Hg.), Mystik und
Politik. Theologie im Ringen um Geschichte und Gesellschaft (Johann Baptist Metz zu
Ehren). Mainz 1988, 118-130.

2 Joachim Valentin spricht von der subversiv-fruchtbaren Bedeutung der postmo-
dernen Dekonstruktion fiir die Theologie: VALENTIN, J., Dekonstruktion. Theologie.
Eine Anstiftung, in: LESCH, W./SCHWIND, G., Das Ende der alten GewiBheiten. Theo-
logische Auseinandersetzung mit der Postmoderne. Mainz 1993, 13-26; DERS., Atheis-
mus in der Spur Gottes. Theologie nach Jacques Derrida. Mainz 1997; TRACY, D.,
Theologie als Gesprich. Eine postmoderne Hermeneutik. Mainz 1993.



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 439

tiberhaupt noch auszuweisen sein’, wenn im Zuge einer radikalen Meta-
physikkritik dieser Denkhorizont jedes Ursprungs- und Prisenzdenken
ablehnt und daher Letztgiltigkeit iiberhaupt nicht mehr zu denken in der
Lage 1st und das Absolute als nicht-urspriinglich, nicht-prisentisch, nicht-
wesentlich denkt, als absolut unnennbar, undefinierbar, nicht darstellbar,
nicht inkarnierbar?* Stellt also, so die SchluBfolgerung Saskia Wendels,
die Postmoderne eine «Zumutungy fiir die Theologie dar, die in ihrer Ra-
dikalitdt alles das noch in den Schatten stellt, was aus religionskritischer
Tradition Theologie und Christentum entgegengebracht worden ist??
Wenn etwa Jean-Francois Lyotard in Anwendung der Sikularisierungs-
these die christliche Religion fiir den Ursprung der neuzeitlichen Meta-
erzihlungen hilt, wenn 1 postmoderner Philosophie eine massive Mo-
notheismuskritik vorgetragen wird, liegt es nahe, da} sich ihrerseits post-
moderne Theoretiker strikt gegen theologische Vereinnahmungsversuche
wehren.S

Nun findet sich allerdings mit dem Turiner Philosophen Gianni Vat-
timo eine prominente Stimme im Konzert postmodernen Denkens’, die
Christentum und postmoderne Philosophie geradezu in einem Zirkel
wechselseitiger Abhingigkeit sieht: besonders die postmodern gestimmte
Kultur trage zur Wiederentdeckung der christlichen Religion bei, aus de-
ren Erbe sie doch zugleich — wenn auch verdeckt — weiterhin zehrt und

® Rahner hilt diesen Satz von der mit dem Tod des letzten Apostels abgeschlosse-
nen Offenbarung fiir ein «altbekanntes Axiom in der katholischen Theologie» und
verweist auf De: Verbum Nr. 4: RAHNER, K., Tod Jesu und Abgeschlossenheit der Of-
fenbarung, in: Schriften zur Theologie XIII. Einsiedeln-Ziirich-Koln 1978, 159-171;
hier: 159. Im folgenden werden die Stellen aus Rahners «Schriften zur Theologie» (16
Bde., Einsiedeln-Zirich-Koln 1954ff.) mit einer romischen Zahl (Band) und der jewei-
ligen Seitenangabe im Text benannt.

* Zur notwendigen Klirung des Begriffs «Postmoderne» vgl. WENDEL, S., Post-
moderne Theologie? Zum Verhiltnis von christlicher Theologie und postmoderner
Philosophie, in: MULLER, K. (Hg.), Fundamentaltheologie. Fluchtlinien und gegen-
wirtige Herausforderungen. Regensburg 1998, 194-198; HALBMAYR, A., Polytheismus
oder Monotheismus? Zur Religionskritik der Postmoderne, in: SCHMIDINGER, H. (Hg.),
Religiositit am Ende der Moderne. Krise oder Aufbruch?. Innsbruck 1999, 228-240.

> Vgl. WENDEL, Postmoderne Theologie, 198 (s. Anm. 4).

8 Vgl. WENDEL, Postmoderne Theologie, 202 (s. Anm. 4); vgl. zur Monotheismus-
krittk HALBMAYR, Polytheismus, 234ff., 242ff. (s. Anm. 4).

" R. Capurro zihlt Vattimo zu den «filhrenden Denkern der Postmoderne»: CA-
PURRO, R., Art.: Gianni Vattimo, in: NIDA-RUMELIN, ]. (Hg.), Philosophie der Gegen-
wart in Einzeldarstellungen von Adorno bis von Wright. Stuttgart 1991, 614—617; hier:
616; vgl. WELSCH, W., Gianni Vattimo oder die postmoderne Verwindung der Moder-
ne, in: DERS., Unsere postmoderne Moderne. Weinheim 1987, 136-139; FRUCHTL, J.,
(Post-)Metaphysik und (Post-)Moderne. Zur Sache des schwachen Denkens, in: Philo-
sophische Rundschan 37 (1990) 242-250.



440 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

mit der sie Wesentliches gemeinsam hat.® Postmoderner Diskurs also als
Forderer, ja sogar als geheime Sinnspitze christlichen Offenbarungsglau-
bens? Das indessen wiirde die Eingangsfrage noch zuspitzen: Bedeutet
eine solche umgarnende Christentumsfreundlichkeit eine Bedrohung oder
eine Chance fir Theologie und Christentum, fir die «Offenbarung» ei-
nen threr Schliisselbegriffe darstellt??

Um hier klarer zu sehen, soll zunichst der Offenbarungsgedanke bet
Vattimo einer genaueren Analyse unterzogen und sodann mit dem der
christlichen Theologie konfrontiert werden, um aus dem kritischen Ver-
gleich schlieBlich zu einer Verhiltnisbestimmung von postmoderner Phi-
losophie und christlicher Theologie zu gelangen. Unumgingliche Vor-
aussetzung dafiir ist jedoch eine kursorische Nachzeichnung des philo-
sophischen Ansatzes Vattimos.

L. Gianni Vattimos «Schwaches Denkeny

Wenngleich Jirgen Habermas und Gianni Vattimo die gleiche Diagnose
hinsichtlich der Gegenwartsphilosophie stellen, so ziehen beide daraus
gegenteilige Konsequenzen. Fur Vattimo wie fur Habermas gehoren die
wstarken> Begriffe von Theorie, Wahrheit und System (...) seit mehr als
hundertfiinfzig Jahren der Vergangenheit an»'’. Idealistische Systeme wie
das Substanzdenken sind dekonstruiert, Metaerzihlungen in heterogene,
plurale Sprachspiele aufgelost. Wihrend nun Habermas im Rahmen sei-
nes nachmetaphysischen Denkens kommunikationstheoretisch gegen die
Auflésung von Wahrheitsanspriichen 1n postmodernen Theorien oder
kontextualistischen Ansitzen wie bet Richard Rorty zu Felde zieht!!, af-
firmiert Vattimos «schwaches Denken» (27) bzw. seine «schwache On-
tologie» (29) vehement diese, der gesamten abendlindischen Denk- und
Seinsgeschichte selbst abgelesene, sukzessive «Reduktion der starken
Strukturen» (41). Unter Verweis auf Emmanuel Levinas und Jacques
Derrida enthillt er die der platonisch wie idealistisch geténten Vernunft

8 Vgl. VATTIMO, G., Glauben — Philosophieren. Stuttgart 1997, 18-32. 70f.; Zitate
hieraus mit Seitenzahlen im Text. Ferner: DERS., Jenseits der Interpretation. Die Be-
deutung der Hermeneutik fiir die Philosophie. Frankfurt a.M. 1997.

? Zu der gegenwirtigen Auseinandersetzung um den Rang der Offenbarung
MEYER ZU SCHLOCHTERN, ]., Offenbarung: der Schlisselbegriff des Christentums?
Zum Disput iiber offenbarungstheologische Paradigmen, in: TAG/ 89 (1999) 337-348.

10 HABERMAS, J., Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesungen.
Frankfurt a.M. 1985, 246.

1 Vgl. HABERMAS, ]., Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsitze.
Frankfurt a.M. 1992, bes. 153-186; DERS., Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophi-
sche Aufsitze. Frankfurt a.M. 1999.



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 441

eigene Tendenz der Riickfithrung des Vielen auf das Eine und damit den
Herrschaftscharakter und die «Gewalt» der Metaphysik (42).12 Der dort
vollzogene Versuch, alles Weiterfragen mit der autoritiren Letztgiltig-
keit des ersten Prinzips zum Schweigen zu bringen, gerit thm geradezu
zur philosophischen Definition der Gewalt (vgl. 69). Seine von ithm als
«Spitmoderne» (27) gekennzeichnete Gegenwart ist dann unter expliziter
Riickwendung auf Heidegger als Epoche charakterisiert, «in der die Me-
taphysik endet und die Objektivitit problematisch wird» (28). Mit dieser
Metaphysikkritik ist zugleich die Absage an «das monologische Ideal ei-
nes vollkommen transparenten Subjekts» verbunden.®

Doch auch wenn Habermas’ Denken in der Perspektive Vattimos als
Rickfall in starke Metaphysik gelten muf}, bedeutet dies fiir die schwache
Ontologie keineswegs die Auflosung des Denkens in letzte Beliebigkeit,
wie Vattimo dies etwa bei Lyotard konstatiert. Vielmehr situtert er sein
schwaches Denken dezidiert zwischen Idealismus und Relativismus und
damit zwischen allen philosophischen Letztbegriindungsversuchen und
der Preisgabe jeglicher Normativitit."* Er greift dabei Heideggers Idee
der ontologischen Differenz in radikalisierter Form auf, verbindet sie mit
Nietzsches Ideen des Nihilismus und des Willens zur Macht und gelangt
dariiber zu einem Denken des Seins in nicht-metaphysischer Weise (vgl.
28ff.), das jenseits relativistischer oder subjektivistischer Beliebigkeiten
normative Implikationen enthilt. Das Sein, das «nur als Andenken, Spur,
Erinnerung, aber niemals absolut «greifbap (...) wird», ein so gedachtes
Sein «befreit uns, 1iBt uns fret vom Gebot der Evidenzen und Werte,
von allen «Ganzheiteny, die die traditionelle Metaphysik sich ertriumte
und die allen autoritiren Herrschaftssystemen stets als Maske und Legi-
timation gedient haben. Aber ein solches Sein «setzt uns, indem es uns
befreit, zugleich «aus), versetzt uns in einen Schwingungs)-Zustand.»'® In
diesem Schwingungszustand ist man auf die Erscheinungen und ge-
schichtlichen Hervorbringungen als das einzig wirkliche Sein verwiesen.
Denken ist aufmerksam, wahrnehmend, nicht konstruierend verfal3t, sich
einlassend auf das Spiel der Erscheinungen und das Spiel der Geschichte,

12 Vgl. VATTIMO, G., Jenseits vom Subjekt. Graz 1986, 24ff.; WELSCH, W., Ver-
nunft: die zeitgendssische Vernunftkritik und das Konzept der transversalen Vernunft.
Frankfurt a.M. 1995, 196-198.

13 VATTIMO, G., Die Grenzen der Wirklichkeitsauflésung, in: DERS./WELSCH, W.
(Hg.), Medien — Welten — Wirklichkeiten. Miinchen 1997, 15-26, hier: 18; zum post-
modernen Subjektbegriff MULLER, K., Das etwas andere Subjekt. Der blinde Fleck der
Postmoderene, in: ZKTh 120 (1998) 137-163.

14 Vgl. WELSCH, Vernunft, 205ff. (s. Anm. 12).

5 VATTIMO, Jenseits, 33f. (s. Anm. 12).



442 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

nicht autoritir verpflichtend, ist also ein «aisthetisches und mimetisches
Denken»!6. Die hier mitklingenden werthaften Implikationen einer lie-
benden Zuwendung zu den geschichtlichen Erscheinungen btndelt Vat-
timo im Begriff der «Pietit».!

Doch woher soll die Orientierung kommen, um nicht dem Relati-
vismusverdacht zu unterliegen? Vattimo fihrt hier die der Seinsge-
schichte abgelesene Tendenz zur Schwichung der starken Strukturen ins
Feld. Indem die geschichtliche Entwicklung des abendlindischen Den-
kens die Vernunft schlieBlich an die Erscheinungen selbst als das einzig
wirkliche Sein verwiesen habe, die man zu achten und eben nicht mehr
auf vorgebliche Letztprinzipien hin gewaltsam zu ibersteigen habe, ent-
nimmt er der Seinsgeschichte selbst, nicht aber etwa einem Gottesge-
danken, die Kriterien des Denkens und Handelns. Seine 1m Begriff der
Pietit geblindelte Ethik darf nicht theologisch gefirbt werden. Vattimo
situiert auf diese Weise sein Denken zutiefst geschichtlich. Die schwache
Ontologie erhilt ihre Stirke, thre Orientierung und Sicherheit allein aus
der geschichtlichen Tradition, aus der sie hervorgegangen und in der sie
weiterhin verwurzelt bleibt. Daher rithrt der hermeneutische Grundzug
seines schwachen Denkens. Avanciert so die geschichtliche Herkunft zu
dem normativen Zentrum seiner aisthetisch-mimetischen Vernunft, dann
stellt sich Wahrheit diesseits der idealistischen Versohnung von
Differenz und Identitit sowie der platonischen Spiegelung ewiger, ob-
jektiver Strukturen allein im geschichtlichen Prozel3 unendlicher Inter-
pretationen ein (vgl. 67ff.).’® Wirklichkeit und Wahrheit besitzen ledig-
lich «interpretativen Charakter» wie auch folglich die «Welt ein Spiel der
Interpretationeny und nicht mehr s, Die «Wirklichkeitsauflosungy
stellt daher fur das schwache Denken ein emanzipatorisches Ziel, nicht
aber einen zu betrauernden Verlust dar.? Dieser im Spiel der geschichtli-

16 WELSCH, Vernunft, 204 (s. Anm. 12); vgl. SALMANN, E., Der geteilte Logos.
Zum offenen ProzeB von neuzeitlichem Denken und Theologie. Rom 1992, 432ff.

17 Vgl. GIACOBBE, F., «Das «schwache Denken> Gianni Vattimos und die Wahz-
heitsfrage», in: EGGENSPERGER, Th./ENGEL, U. (Hgg.), Wahrheit: Recherchen zwi-
schen Hochscholastik und Postmoderne. Mainz 1995, 116—-129; hier: 125f.; WELSCH,
Vernunft, 202-204 (s. Anm. 12).

18 Vgl. CAPURRO, Vattimo, 614 (s. Anm. 7); WELSCH, Vernunft, 204-206 (s. Anm.
12). Vattimo beruft sich hermeneutisch auf Nietzsches These, nach der es keine Fak-
ten, nur Interpretationen gibt; vgl. VATTIMO, Grenzen, 19 (s. Anm. 13).

9 VATTIMO, Grenzen, 19 (s. Anm. 13). Vattimo bezieht sich hier auf Heideggers
«Spiegel-Spiel von Welty; zu Vattimos schwachem Wahrheitsdenken im Konzert wahr-
heitstheoretischer Ansitze GIACOBBE, Das «schwache Denken», 124-126 (s. Anm.
17}

2 Vgl. VATTIMO, Grenzen, 26 (s. Anm. 13).



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 443

chen Erscheinungen angesiedelte Interpretationsvorgang bleibt unabge-
schlossen, weil sich das schwache Denken zusammen mit dem Denken
eines letzten Grundes zugleich den geschichtsphilosophischen Gedanken
eines objektiven Fortschritts auf ein wiederum objektiv zu denkendes
Ziel der Geschichte versagt. Geschichtliche Entwicklung des Denkens ist
darum nicht als linearer Fortschritt wie in geschichtsphilosophischen
Utopien etwa emanzipatorischer StoBrichtung, sondern als verinderte
Interpretation zu verstehen. Evolutionslogische wie fortschrittstheoreti-
sche Kategorien sind strikt fernzuhalten. Das Neue {iberwindet nicht das
Alte, hebt es auch nicht hegelianisch in sich auf. Der Irrtum wird nicht
im Banne einer objektiv wahreren Auffassung tberwunden, weil auch
diese Vorstellung noch der Idee starker Seins- und Denkstrukturen ver-
haftet bliebe. Vielmehr ist das Verhiltnis des Alten zum Neuen — und
damit auch das Verhiltnis etwa des schwachen Denkens zur Substanz-
metaphysik — das einer «Verwindungy, wie Vattimo unter Rickgriff auf
Heidegger sagt.?! Damit meint er eine Beziehung «des resignierten Hin-
nehmens, des Fortfithrens, des (Ver)Drehens», eine Beziehung also, bei
der man sich wie bei der Uberwindung einer Krankheit noch mit deren
verbleibenden Spuren abfinden muf.?? Daher rithrt die Selbstqualifika-
tion des schwachen Denkens «als riskante Interpretation von Ererbtem,
von Appellen, von Urspriingen» (42). Eimne solche schwache Hermeneu-
tik setzt sich damit strikt von jener bet Gadamer wie Habermas diagno-
stizierten Hermeneutik ab, die im Banne einer objektivistischen Sub-
stanzmetaphysik von sich behaupte, die ewig giltige Interpretations-
struktur des Seins entdeckt zu haben und daher lediglich als Instrument
der Aufdeckung einer objektiven Witklichkeit diene, sei sie philosophi-
scher, emanzipatorisch-politischer oder auch theologischer Natur.?

II. Die Wiederentdeckung des Glanbens bei Gianni Vattimo

G. Vattimo, den man mit seiner schwachen Ontologie inzwischen auch
1m deutschsprachigen Raum philosophisch rezipiert®, beschiftigt sich an

2 VATTIMO, Interpretation, 83.167 (s. Anm. 8); CAPURRO, Vattimo, 615f. (s. Anm.
7); WELSCH, Giannio Vattimo, 136—139 (s. Anm. 7).

22 VATTIMO, Interpretation, 83 (s. Anm. 8); vgl. GIACOBBE, Das «schwache Den-
ken», 122 (s. Anm. 17).

B Vgl. VATTIMO, Grenzen, 18 (s. Anm. 13); DERS., Interpretation, 67-78 (s. Anm. 8).

# Vgl. WELSCH, Vernunft, 194-212 (s. Anm. 12); EGGENSPERGER, Th., Die Wie-
derentdeckung der Religion. Zu Gianni Vattimos Buch «Glauben — Philosophieren»,
in: Orientierung 62 (1998) 77-78.



e Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

mehreren Stellen mit dem Offenbarungsglauben.? Ohnehin fir einen
Philosophen eher ungewdhnlich, verwundert dies zunichst angesichts
der erwihnten normativen Hinwendung seiner Hermeneutik zur Seinsge-
schichte. Die Intention semner Schrift «Glauben — Philosophieren» gibt
hier jedoch niheren AufschluBl. In dieser Schrift begibt sich der katho-
lisch sozialisierte Philosoph auf die Suche nach den Spuren seiner ihm
inzwischen verloren gegangenen Religion, jedoch nicht um sie vollends
im Geist der Religionskritik zu entlarven oder — wie sein an Marcel
Proust angelegtes Wortspiel seiner «recherche du temple perdu» (7) zu-
nichst vermuten lassen konnte — um sie rein spielerisch, idsthetisierend
zu reaktivieren. Angeregt durch die gesellschaftlich wie kulturell allent-
halben festzustellende Wiederkehr der Religion will er sich Genese und
Struktur seines eigenen schwachen Denkens durch die Vergegenwirti-
gung jenes Glaubens denkerisch ausweisen, der dieses Philosophieren
mitprigt und der doch zugleich dadurch verdunkelt oder gar verdringt
wutde: «Ich denke erneut ernsthaft uber das Christentum nach, weil ich
mir eine von Nietzsche und Heidegger inspirierte Philosophie aufgebaut
und von daher meine Erfahrung in der Welt der Gegenwart interpretiert
habe; aber sehr wahrscheinlich habe ich mir gerade diese Philosophie
aufgebaut und diesen Autoren den Vorzug gegeben, weil ich von diesem
selben christlichen Erbe ausgegangen bin, das ich nun wiederzufinden
scheine, jedoch in Wahrheit nie aufgegeben habe» (26). Am Ende steht
nicht etwa die Auflésung dieser zirkelhaften Verbindung zwischen seiner
«schwachen Ontologie» (105) einerseits und der christlichen Botschaft
andererseits zugunsten einer Seite, beispielsweise durch den Versuch,
dem schwachen Denken als das wahre Etbe der abendlindisch-christli-
chen Tradition letzte Legitimation im philosophischen Diskurs zu ver-
schaffen oder das schwache Denken im Christentum aufzuldsen. Dem
Eindruck, daB der Begriff des «Seins» nun durch «Gott», die «Pietit»
durch «Liebe» prizisiert se1, und dies mit dem wiinschenswerten Effekt,
etwaige Schwierigkeiten der schwachen Ontologie ausgerdiumt zu haben,
dem Eindruck also, es gehe Vattimo um die Fortschretbung seines Den-
kens zu einer Religionsphilosophie, muf strikt widersprochen werden.
Gleichwohl steht es diesem Zirkel nicht entgegen, wenn Vattimo das
Christentum aus der hermeneutischen Sicht seines schwachen Denkens
liest. Denn gerade die Verweigerung seiner Philosophie, das wahre Sein
ein fir allemal zu erfassen, kann iiberhaupt nicht den Anspruch erheben,
Religiositit vollstindig in rationale Begriffe zu ibersetzen. Dies aber

B Vgl. VATTIMO, Glauben — Philosophieren (s. Anm. 8); DERS., Interpretation,
67-88 (s. Anm. 8).



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 445

fithrt Vattimo dazu, «einen gewissen Grad von (Mythos» in seinem Le-
ben zu akzeptieren (106).

Insofern fur ihn in der Tradition Heideggers das Sein ereignishaft als
Frucht einer absoluten Initiative zu denken ist, «als deren Wirkung), Ex-
be und Adressat» er sich selbst fithle (105f.), insofern folglich «das philo-
sophische Denken des Seins als Ereignis auch in sich religiés ausgerich-
tet» 1st (106), zielt Vattimo auf die Wiederentdeckung des Glaubens 1m
Geiste seines Philosophierens. Im Lichte eines an Schleiermacher ge-
wonnenen Begriffs religioser Erfahrung als Gefithl von Abhingigkeit
ringt er sich schlieBlich zu einer an Pascals Wette inspirierten Beziehung
zur Religion durch. Vattimo, der nach eigenem Bekunden einst als
«praktizierend-militanter Katholik» alle «Halbgliubigen verachtete» (77),
dann aber seinen Glauben verlor, gelangt nun mit seiner «Wiederentdek-
kung der Religion» (76) zu einer Art agnostischer Hoffnung, zu emem
«zu glauben glauben, oder auch: zu glauben hoffen» (107). Dabei, und
dies ist fiir unsere Fragestellung interessant, riumt er der «christlich-ka-
tholischen Religion» eine «Vorzugsstellung» (76) ein. Stets bleibt das
Christentum der Bezugspunkt sowohl seiner Reflexionen iiber Religion
als auch seiner Praxis etwa in seiner Frommigkeit, die thn noch ein
dumpfes Zugehorigkeitsgefiihl zur Kirche und ihrer Tradition empfin-
den und die ihn (in durch Psalmen und das rémische Brevier beeinflu3-
ter Weise) «zum Gott Jesu Christi ... beten» 148t (105). Im Unterschied
zur Radikalisierung eines negativen, apophatischen Sprechens von Gott
bei J.-F. Lyotard® und J. Derrida? impliziert sein Gebet durchaus eine
personale Auffassung der Gottheit, die sich duBert, der man sich als Du
zuwenden und mit der man sprechen kann (vgl. 106).

Dennoch scheint Vattimos prochristliche Emphase an manchen
Stellen merkwiirdig zuriickgenommen, zuweilen gebrochen, so als sei die
sich auf Jesus berufende christliche Hoffnung letztlich doch nicht mehr
als ein «Ausgangspunkt» (76) und damit lediglich ein Teil eines noch
weiter reichenden oder — mehr geschichtlich gedacht — noch weiter ge-
henden Vorgangs zu sein, als sei also die christlich bewegte Hoffnuhg
letztlich transitorischer Natur. In diesem Kontext besitzt nun der Offen-
barungsgedanke seinen zentralen Stellenwert. '

% Vgl. LYOTARD, ].-F., Der Widerstreit. Miinchen 1987, 72ff.
% Vgl. DERRIDA, J., Wie nicht sprechen. Verneinungen. Wien 1989, 45ff.



446 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

III. Offenbarung als Schwéchung Gottes

Offenbarung versteht Vattimo nicht als Enthillung einer vormals ver-
borgenen Wahrheit, als Mitteilung von objektivierbaren oder fixierten
Sitzen. Offenbarung mul} vielmehr personal gedeutet werden als ge-
schichtliches Geschehen zwischen Gott und Mensch im Sinne eines
«gottlichen Eingreifens in die Geschichtex» (71). Dieses Eingreifen deutet
er im Riickgriff auf Phil 2,7 als Herablassung Gottes, als «kenosis» (34),
in der Gott sich gerade durch seine Schwiche dem Menschen mitteilt
und thn in dieses Geschehen zu dessen Heil verwickelt. Daher kann
Vattimo die Offenbarung auch als «Etlosung in threm Vollzug» (47) be-
zeichnen. Grund und Sinn der Offenbarung liegen in der «Liebe Gottes
zu seinen Geschopfen» (69), die sich in der als «Heilsgeschichte» (48)
verstandenen Geschichte zunehmend intensiviert. Heilsgeschichte ist in-
sofern prozeBhaft zu deuten, ohne jedoch wie eingangs betont 1n Kate-
gorien des Fortschritts, der Entwicklung oder gar der dialektischen Ent-
faltung einer absoluten Wahrheit buchstabiert werden zu dirfen. Die
Erl6sung mul} vielmehr als ein Verwindungsgeschehen interpretiert wer-
den, das die Kenosis Gottes immer vollkommener verwirklicht.?® Diese
soteriologische Verwindungslogik hat Auswirkungen auf den Gedanken
der Menschwerdung Gottes. Jesus ist zwar der im Vergleich zum Alten
Testament «neue und intensivere Bezug der Liebe zwischen Gott und
der Menschheit und dementsprechend auch unter den Menschen» (48),
wird aber schlieBlich von dieser Heilsgeschichte nach vorne hin wie das
Alte Testament von thm iberboten, wird eingeordnet in die weiterhin
unabgeschlossene Geschichte der Erlosung. Aus der skizzierten Nihe
von Offenbarung und Eirl6sung folgt nun vor dem Hintergrund von
Vattimos Version von Heilsgeschichte die entscheidende These: Die bib-
lische Offenbarung ist «als eine Geschichte zu denken, die weitergeht,
eine Geschichte, in die wir einbezogen sind» (47). Zur Begriindung die-
ser Absage an die christliche Uberzeugung der in Jesus abgeschlossenen
Offenbarung fihrt er die johanneische Geisttheologie an, nach der auch
Jesus sich nicht als die letzte und endgiiltige Enthiillung der Prophezei-
ungen betrachtete, sondern «versprach, den Geist der Wahrheit zu sen-
den, da die Offenbarung weitergehen muf3» (88). So wie das N'T von Jesu
Interpretation her das AT tberholt, wird aufgrund dieser hermeneutisch

2% DaB jedoch Vattimo (wie an den folgenden Zitaten erkennbar) in «Glauben —
Philosophieren» hinter diesen selbstgesetzten Anspruch zuriickfillt und explizit von
Entwicklung, von geschichtlichem Fortschritt redet, diirfte dem «Bekenntnischarakter
bestimmter Passagen» dieses Buches zu verdanken sein: EGGENSPERGER, Wiederent-
deckung, 78 (s. Anm. 24).



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 447

gewendeten Verwindungslogik, in der die Erlésungsgeschichte zugleich
die Geschichte einer «immer wahreren Interpretation» (48) darstellt,
schlieBlich auch das Evangelium in seiner fiir die Christen uniiberholba-
ren Relevanz als Urkunde des Glaubens in die unendliche Interpretati-
onsgeschichte eingeordnet, die, wie bereits dargestellt, im Rahmen der
schwachen Ontologie nach dem Ende der Metaphysik — wenn tiberhaupt
— noch der Ort von Wahrheit sein kann. In dieser Interpretationsge-
schichte, in der der geistige Schriftsinn immer deutlicher wird, kann
dann, so Vattimos an Schleiermacher angelegte Folgerung, «jeder zum
Verfasser seiner eigenen Bibel werden»®.

Was jedoch macht, wie eingangs behauptet, den Offenbarungsge-
danken fiir Vattimo derart wichtig, daf3 er fir thn geradezu zum Schlis-
sel seiner Anniherung an Religion gerit? Es ist der kenotische Charakter
der Offenbarung, den er nun freilich durch den Bezug zu R. Girards
kultur-anthropologischer Rekonstruktion des Heiligen noch schirfer zu-
spitzt. Die inzwischen auch in christlicher Soteriologie rezipierten The-
sen Girards arbeiten tiber die Analyse des Stindenbockmechanismus den
inneren Zusammenhang zwischen dem Heiligen und der Gewalt heraus.
Der Gott der natiirlichen Religion diesseits der Offenbarungsreligion ist
ein gewalttitiger, rachedurstiger Gott. Insofern einige Partien des N'T Je-
sus als Gottes Zorn besinftigendes Sithneopfer bezeichnen, zehren sie
noch von den auch im AT anzutreffenden archaischen Ziigen in Gottes-
bildern. In Wahrheit jedoch stellt Jesus als Herablassung Gottes sowohl
die Entlarvung als auch die Uberwindung dieses als universal gedachten
Gewaltzusammenhangs sowie die endgiltige Offenbarung Gottes als
Gott der Liebe dar.*

Es ist genau diese Gegenuberstellung von natiirlicher Religion und
Offenbarungsreligion, die Girard fiir Vattimo interessant macht, der un-
ter Wiederaufnahme seiner Kritik an der «Gewalt der Metaphysik» (40)
natiirliche Religion und natiirliche Theologie parallelisiert. Die von
Girard beschriebene «Auflésung des Heiligen als des Gewaltsamen» (32)

2 VATTIMO, Interpretation, 76 (s. Anm. 8). In diesem urspriinglich 1994 gehalte-
nen Vortag formuliert er diese johanneisch angeleitete Position mehr kirchenge-
schichtlich als das von Joachim von Fiore angekiindigte Dritte Zeitalter der Mensch-
heitsgeschichte; vgl. VATTIMO, Interpretation, 76f. (s. Anm. 8).

3 Vgl. GIRARD, R., Das Heilige und die Gewalt. Ziirich 1987; als Beispiel christli-
cher Rezeption vgl. SCHWAGER, R., Jesus im Heilsdrama. Entwurf einer biblischen
Erlosungslehre. Innsbruck-Wien 1990 (Innsbrucker theologische Studien, Band 29).
Heftig wird die von Girard ibernommene antijudaistische Gefahr bei Schwager disku-
tiert; vgl. GRUMME, B., «Noch ist die Trine nicht weggewischt von jeglichem Ange-
sicht». Uberlegungen zur Rede von Erlosung bei Karl Rahner und Franz Rosenzweig.
Altenberge 1996, 615-625 (Miinsteraner theologische Abhandlungen, Band 43).



448 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

in der Menschwerdung Gottes bedeutet fiir Vattimo zugleich den Tod
des in der natiirlichen Theologie als ipsum esse subsistens erschlossenen
Gottes mit seinen Attributen wie Allmacht, Absolutheit, Transzendenz
und Ewigkeit. Mit der sich intensivierenden «Schwichung» (34) Gottes in
seiner Offenbarung verschwinden sukzessiv die Ziige natiirlicher Heilig-
keit, weicht der bedrohliche, metaphysisch verobjektivierte Gott der na-
tirlichen Theologie dem Gott der Offenbarung, dessen Wahrheit «die
kenosis 1st, die Herablassung Gottes, der Widerruf der matiirlicheny Ziige
der Gottheit» (45).

Diesen Prozel3 der progressiven Auflosung des durch Gewalt ge-
kennzeichneten Sakralen durch die Herablassung Gottes, die Selbstiiber-
antwortung Gottes an die Geschichte, den er fiir die «eigentliche Essenz
des Christentums» hilt (48), bezeichnet Vattimo als «Sdkularisierungy
(44). In seiner entschieden positiven Wiirdigung dieses Begriffs geht er
so weit, die Sikularisierung fir die «Wahrheit des Christentums» (89) zu
erachten.®! Dem Christentum eignet selbst die Tendenz, sich 1mmer von
neuem mit der «totale(n) Bereitschaft, «die Zeichen der Zeitw (54) zu
deuten, dem ProzeB seiner Interpretation durch den Einzelnen sowie
durch die Gemeinschaft der Kirche auszusetzen.’? Es bedeute einen
Rickfall in das Gottesbild der natiitlichen Theologie, die christliche Bot-
schaft sich als einen Kanon von Lehren unabhingig von seiner konkret-
situativen Interpretationsbediirftigkeit vorzustellen. So kommt Vattimo
zur Spitzenaussage seiner christlichen Hermeneutik, dafl «das Heil seinen
Weg durch die Interpretation nimmt» (63). Das Verstehen fillt folglich
«mit der Geschichte des Heils zusammen» (63). Die Wahrheit des Chri-
stentums ist dann «nur diejenige, die sich jeweils durch die sich 1m Dia-
log mit der Geschichte ereignenden Beglaubigungen> und, wie Jesus ge-
lehrt hat, unter dem Beistand des Heiligen Geistes herstellt» (61£.).33 Im
expliziten Bezug zu Bultmann legitimiert er die hermeneutische Kon-
textualisierung der christlichen Botschaft aus dieser Sikularisierungsten-
denz heraus und verdichtet dies im Begriff der «Entmythologisierungy»

31 Vgl. VATTIMO, Interpretation, 78ff. (s. Anm. 8). Allerdings zeigt etwa Metz’
Theologie der Welt, da3 dies auch in christlicher Theologie durchaus (wenngleich in-
zwischen differenzierte) Parallelen findet; vgl. METZ, ].B., Zur Theologie der Welt.
Mainz 1979. '

32 Insofern sie gerade nicht mit der kirchlichen Lehrautoritit identisch ist, bejaht
Vattimo die Kirche (63).

33 Im Postkriptum aus dem Jahr 1995 griindet er seine hermeneutische Philosophie
auf die in zweifacher Hinsicht verstandene «Idee der Gnade: als Geschenk, das von ei-
nem Anderen herkommt, und als Antwort, die, indem sie die Gabe annimmt, davon
untrennbar auch die ureigene Wahrheit dessen, der sie empfingt, zum Ausdruck
bringt» (113£)).



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 449

(55). Entmythologisierung des Evangeliums und der kirchlichen Tradi-
tion sei notig, «um zum durchschnittlich gebildeten Menschen von heute
verninftig reden zu kénnen» (55). Das von thm vor diesem Hintergrund
entworfene Entmythologisierungsprogramm umfaf3t die kirchliche Moral
(vgl. 57-60) wie die kirchlichen Dogmen (60) und erstreckt sich insofern
noch bis in den Bereich von Vattimos personlicher Frémmigkeit, als er
die in seiner Gebetssprache verwendeten personalen Bezeichnungen Got-
tes als Vater und Du ihrer weiteren Sikularisierung iiberantwortet (vgl.
86f; 106£.).

Diese als Schwichung Gottes gedeutete Offenbarung im Vorgang ih-
rer Sikularisierung zielt indessen keineswegs auf die «indefinite Negation
Gottes» (67) ab, in der Gott sich verlieren wiirde. Es gibt fiir Vattimo
eine Grenze der Sikularisierung, in der er zugleich die Letztbegriindung
und den Sinn des Christentums entdeckt und damit neben dem Funda-
ment einer Ethik zugleich ein normatives Kriterium der sikularisieren-
den Interpretationen, die sie vor subjektivistischer Beliebigkeit schiitzt.
Dieser letzte Sinn und die tiefste Begriindung st die «Liebe Gottes zu
seinen Geschopfen» (69), die sie in ein Liebesverhiltnis versetzt, sie —
wie Vattimo an mehreren Stellen (z. B. 48; 87) im Riickgnff auf Joh
15,15 sagt — von Knechten Gottes zu Freunden befreit und «als Antwort
eine Verpflichtung zur caritas von seiten der Geschépfe verlangt» (87).
Daher kann Vattimo seine Sicht als die «einer «reundschaftlichen» Vor-
stellung von Gott und vom Sinn der Religion» klassifizieren (115). Die
biblische Offenbarung mit «all ithrer Last der Mythen» ist nur «zu unserer
Belehrung» bestimmt (88), nur illustrierendes Betwerk im Vergleich zum
biblischen Doppelgebot der Liebe, auf das sich im Kern die christliche
Botschaft reduziert (vgl. 88). Das Spezifische dieser Form von Letztbe-
grindung, die sie fiir Vattimo berhaupt erst geeignet sein lilt, liegt nun
darin, daB diese Liebe als letzter Sinn der Offenbarung nicht mehr aus-
schopfbar, nicht mehr objektivierbar ist und «keine wahre Letztheit» (69)
etwa als die causa prima der klassischen Metaphysik darstellt. Wenn-
gleich die Sikularisierung und Entmythologisierung des Evangeliums
ohne jeden Vorbehalt zu erfolgen hat, um die Offenbarung tiberhaupt
erst in ihre Wahrheit durch Interpretation zu bringen, so bleibt doch das
Liebesgebot der uniiberwindbare Mal3stab, obschon dessen Verbalisie-
rung und inhaltliche Konturierung selbst nocheinmal sikularisierbar ist.
Damit erinnert dieses Liebesgebot aufgrund seiner strikt formalen Aus-
richtung an Kants Kategorischen Imperativ. Es «gebietet nicht etwas Be-
stimmtes ein fiir allemal, sondern Anwendungen, die von Mal zu Mal im
Dialog mit den spezifischen Situationen und im Lichte dessen, was die
Schrift offenbart hat, erfunden> werden miissen» (71).



450 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

Mit Hilfe dieses Siakularisierungsbegriffs kann er nun das Verhiltnis
der «wechselseitigen Nihe» (34) von schwacher Ontologie und christli-
cher Botschaft denken. Wenn die progressive Schwichung des Sakralen
das Christentum ausmacht, dann stellt die fiir Vattimo an der Seinsge-
schichte selbst abzulesende «Schwichung der starken Strukturen» (29)
wegen der tiefinneren Tendenz des Seins, «seine Wahrheit durch die
Schwichung zu offenbaren» (34) letztlich nichts anderes dar als die in ei-
nem ProzeB der sikularisierenden Interpretation erfolgte «Transkription
der christlichen Lehre von der Menschwerdung des Gottessohns» (29).
Das schwache Denken steht damit im Verhiltnis der «Verwandtschaft»
oder gar «der regelrechten Abhingigkeit» zum Christentum (67), das je-
nen «Text» im Original bietet, den die schwache Ontologie transkri-
biert?* So 1st beispielsweise die mit dem Pietdtsbegriff begriindete Ethik
der Gewaltlosigkeit des schwachen Denkens aus dem christlichen Erbe
der Ablehnung von Gewalt gespeist (vgl. 40£f.).

Gegen dieses kenotische Offenbarungsdenken koénnte nun jedoch
sein harmonischer, optimistisch gestimmter Grundzug eingewendet wer-
den, der weder der Andersartigkeit und Transzendenz Gottes noch der
Realitit der Geschichte als Leidensgeschichte gerecht zu werden scheint.
Verlangt nicht die biblische Botschaft das Paradox, den Sprung, worauf
so unterschiedliche Denker wie Paulus oder Kierkegaard imsistieren? Ver-
langt nicht gerade die Wirklichkeit des Bosen als ungerechtes, unerklir-
liches Leiden des Unschuldigen nach einer «Unterbrechung» (Metz) die-
ses offenbarungstheologischen Verwindungsgeschehens beispielsweise
durch Elemente apokalyptischer Traditionen? Und fiihrt nicht die pro-
grammatisch beschworene «Erleichterung) des Glaubens» (59) zu einer
Verharmlosung christlicher Existenz, zu einer «Verbilligung der Gnaden,
wie von Dietrich Bonhoeffer her zu formulieren wire? Vattimo selbst
macht sich diesen Einwand, um schlieBlich sein Christentum «der
Freundschaft» (57) noch schirfer von dem durch diese Einwinde cha-
rakterisierten «apokalyptischen, tragischen Christentum» (92) abzusetzen.
Die Betonung des Sprunges sowie der Andersartigkeit Gottes und der
damit einhergehenden «radikalen Entwertung der weltlichen Geschichte
(93£.), wie sie dort «vorwiegend durch alttestamentarischen Glauben be-
einfluBt» (94) formuliert wird®, sei letztlich nur Reflex des Riickfalls zu

3 Vgl. VATTIMO, Interpretation, 78-88 (s. Anm. 8). Daher ist der Einschitzung
F. Giacobbes zuzustimmen, nach der das Christentum einen «Kernpunkt» bei Vattimo
ausmacht: GIACOBBE, Das «schwache Denken», 126 (s. Anm. 17).

3 Trotz gegenteiliger Bekundungen 148t Vattimo durch seinen Riickbezug auf
Girard und vor allem durch diesen wiederholt anklingenden hermeneutischen Uber-



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 451

jener natirlichen Religiositit mit threm magischen, «geheimnisvollen,
launischen und der Vernunft (und jeder Art von Verniinftigkeit) unzu-
ginglichen» Gott (111), die eigentlich von der Menschwerdung Gottes
her Giberwunden set (vgl. 90-96). Ein solches Christentum degeneriere zu
einem Christentum der Macht, weil es die christliche Offenbarung zu ei-
ner Lehre verobjektiviere, die von einer Hierarchie amtlich verwaltet und
auch gegen Widerstand autoritir durchgesetzt werde (vgl. 57ff.). Es ten-
diere nicht nur zum Fundamentalismus, sondern verfehle mit der
Menschwerdung seinen eigentlichen Sinn. Nicht nur riicke es die Mensch-
werdung in den Hintergrund, weil es sich in der Fixierung auf die
Transzendenz Gottes und die Paradoxalitit menschlicher Existenz allein
auf das Kreuz als Ort des Heils konzentriere (vgl. 95). Sondern dieses
Christentum, wie es etwa von der jidischen Religiositit eines Emmanuel
Levinas beeinflu3t sei (vgl. 95), konne die Neuheit der Inkarnation vom
Denkansatz her nicht wiirdigen. Es kenne «keinen wirklichen Untetr-
schied zwischen den geschichtlichen Zeiten» (95), da jeder Augenblick in
unmittelbarem Bezug zur Ewigkeit stehe, womit die Geschichte durch
die Ausrichtung auf eine rein vertikale Beziehung zum Ewigen radikal
entwichtigt sei.

Vattimo lehnt den Begriff des Paradoxes nicht ab, definiert ihn je-
doch im Sinne seines kenotisch geprigten Offenbarungsdenkens neu.
Paradox sei gerade die Aussage Jesu, nach der wir uns als Freunde, nicht
aber als Knechte Gottes betrachten sollen (vgl. 57). Auf dieser Basis
setzt er der autoritiren Heilslehre des apokalyptisch-tragischen Chri-
stentums seine kenotische Heilslehre entgegen, die dem Leiden des Men-
schen wie dessen radikaler Abhingigkeit von Andersheit zu entsprechen
beansprucht: «Das Heil, das ich durch den radikalen Wortsinn der keno-
sis hindurch suche, 1st somit nicht ein Heil, das nur von mir abhinge, das
vergille, wie sehr es der Gnade emes Geschenkes, das von einem Ande-
ren herkommt, bediirftig ist. Gnade ist jedoch auch das Merkmal einer
harmonischen Bewegung, die die Gewalt ausschlieBt, und damit die An-
strengung, das Zihnefletschen des Hundes, der, nach einem Bild Nietz-
sches, lange an der Kette gelegen hat» (113).

Bietet jedoch dieses kenotische Offenbarungsdenken eine weiterfiih-
rende Alternative gegeniiber jener christlichen Offenbarungstheologie,
von der sich Vattimo absetzt? Oder legt er ein Zerrbild zugrunde, um
durch dessen sukzessive Destruktion umso leichter sein eigenes Offen-
barungsdenken zu legitimieren, das aber moglicherweise seinerseits

bietungszusammenhang von AT und NT nicht recht deutlich werden, wie er sein Den-
ken wirklich «frei von jeder antisemitischen Absicht (95) halten will.



452 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

schwerste Probleme aufwirft? Zur Klirung dieser Fragen ist die Erorte-
rung des christlichen Offenbarungsgedankens unumginglich. Wegen des-
sen Uberragender Bedeutung fiir die gegenwirtige Theologie und Kirche
soll dies anhand der Offenbarungstheologie Karl Rahners erfolgen.

IV, Die Offenbarung im Lichte transzendentaltheologischer Hermenentik

In Rahners transzendentaltheologischem Ansatz, der im Kern nichts an-
deres als eine im Geist von 1 Petr 3,15 angeleitete denkerische Uberset-
zung einer alltagsmystischen Gotteserfahrung darstellt®, wird die Offen-
barung im Kontext der «anthropologischen Wende» (Eicher) der Theo-
logie vom Menschen her fragend erschlossen. Nach der bereits in den
Friihwerken «Geist in Welt» und «Horer des Wortes» vorgelegten und bis
in Rahners Spitwerk «Grundkurs des Glaubens» durchgehaltenen An-
thropologie ist der Mensch als ganzer auf Gott als das absolute Heilige
Geheimnis verwiesen. Er ist derjenige, der in der Kraft dieses Geheim-
nisses zu hoffen wagt, dal} es sich selbst dialogisch zu liebender und ver-
gebender Nihe als Heil thm mitteilt und damit nicht blof der angezielte,
nie erreichbare und wesenhaft verborgene Grund und Horizont bleibt.
Insofern diese natiirliche Oboedientialpotenz des Menschen in Erkennt-
nis und Freiheit als Moglichkeitsbedingung menschlichen Selbstvollzugs
auch als in sich sinnvoll denkbar ist, bleibt die liebende Selbsterschlies-
sung Gottes ungeschuldet, bleibt das «unfaBbare Wunder» (I 131).” Un-
ter Rickgriff auf das Theologoumenon der «ungeschaffenen Gnade»
fihrt Rahner in dem fiir sein Denken zentralen Begriff der «Selbstmit-
teilung Gottes» Gnadenlehre und Offenbarungsdenken zusammen, um
den dialogischen Ereignischarakter der gottlichen Selbstoffenbarung zu
betonen. So gelangt Rahner zu seinem Verstindnis von Offenbarung als
ein Gott selbst als unbedingte Liebe schenkendes Freiheitsgeschehen.
Offenbarung als Selbstmitteilung Gottes eroffnet «was — die Welt und
den transzendentalen Geist vorausgesetzt — noch an thr und fir den
Menschen unbekannt ist: die innere Wirklichkeit Gottes und sein freies
Verhalten zur geistigen Kreatur» als das Verhiltnis sich verschwendender

36 Vgl. FISCHER, K.P., Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie Karl Rah-
ners. Freiburg 1.Br. 1974, 83ff.; VORGRIMLER, H., Wegsuche. Kleine Schriften zur
Theologie, Band II. Altenberge 1998, 473—549 (Miinsteraner theologische Abhandlun-
gen, Band 49/2); HILBERATH, B.]., Karl Rahner. Gottgeheimnis Mensch. Mainz 1995,
46-97; SCHULZ, M., Karl Rahner begegnen. Augsburg 1999, 72-129.

37 Zu Rahners Frithwerk vgl. GRUMME, Trine, 15-47 (s. Anm. 30).



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 453

Liebe.?® Dabei ist «der Geber in sich selber die Gabe» (Gk 126). Diese
Selbstmitteilung ist dem Menschen in doppelter Modalitit gegeben: als
fretes, dialogisches Angebot und als in der Kraft dieses Angebotes zu
Heil oder Unheil Angenommenes oder Abgelehntes. Sie bildet, wie Rah-
ner unter Aufnahme existentialontologischer Begrifflichkeit sagen kann,
ein «iibernatiirliches Existential» (I 328), das den Menschen «sich 1m Ziel
(durch die Selbstmitteilung Gottes) auf das Ziel hin (die visio beatifica)»
bewegen li8t (Gk 136).* Der Mensch steht dauernd unter dem befreien-
den wie herausfordernden Anruf Gottes, in dem Gott mit seinem Willen
und seiner Liebe sich selbst als das Heil der Menschen und der Welt of-
fenbart. Im tbernatiirlichen Existential jedes Menschen ist fiir Rahner
insofern «schon eine Geoffenbartheit Gottes durch gnadenhafte Selbst-
mitteilung gegeben»®, so daB} «eigentlich das Ganze der christlichen Glau-
bensbotschaft in einer transzendentalen Erfahrungy da ist (IX 122). Des-
halb nennt er diese transzendentale Erfahrung «transzendentale Offen-
barung» (Gk 175).

Wo aber bleibt bet einer solchen transzendental vom Subjekt her re-
flektierenden Offenbarungstheologie der fir das Christentum zentrale
Punkt der Geschichtlichkeit der Offenbarung, wenn deren Inhalt ammer
schon transzendental gegeben ist», wie kritisch Peter Eicher einwendet?*!
Dem steht vor allem die strikt geschichtlich situterte Anthropologie Rah-
ners entgegen, aus der er die geschichtliche Grundsignatur des Offenba-
rungsgeschehens gewinnt. Der leibgeistige Mensch aktuiert die transzen-
dentale Gegebenheit Gottes nur in kategorialer Vermittlung, nicht neben
einer spekulativ errechenbaren Geschichte, sondern allein in geschicht-
licher Begegnung, im je konkreten Anruf. Insofern sich transzendental
Gottes dialogische Liebe ereignishaft und frei schenkt, hat die transzen-
dentale Gegenwart Gottes 1m tibernatiirlichen Existential selbst eine Ge-

3 RAHNER, K., Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des Chri-
stentums. Freiburg 1.Br. 1984, 174. Im folgenden als Gk im Text zitiert. Zur Selbst-
mitteilung vgl. SCHWERTFEGER, N., Gnade und Welt. Zum Grundgefiige von Karl
Rahners Theorie des «anonymen Christen». Freiburg i.Br. 1982, 164ff. (Freiburger
theologische Studien, Band 123).

3 Zur Kritik am Ubernatiirlichen Existential vgl. RAFFELT, A./VERWEYEN, H,,
Karl Rahner. Miinchen 1997, 17-72; PROPPER, Th., Erlésungsglaube und Freiheitsge-
schichte. Eine Skizze zur Soteriologie. Miinchen 1988, 269ff.; MIGGELBRINK, R., Ek-
statische Gottesliebe im titigen Weltbezug. Der Beitrag Karl Rahners zur zeitgendssi-
schen Gotteslehre. Altenberge 1989, 132-163 (Miinsteraner theologische Abhandlun-
gen, Band 5).

40 RAHNER, K., Bemerkungen zum Begriff der Offenbarung, in: DERS./RATZIN-
GER, J., Offenbarung und Uberlieferung. Freiburg 1965, 11-24; hier 17 (Quaestiones
disputatae, Band 25).

#l BEICHER, P., Offenbarung. Prinzip neuzeitlicher Theologie. Miinchen 1977, 403.



454 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

schichte, wie umgekehrt die Geschichte in ithrem Kern selber «das
Ereignis dieser Transzendenz 1st» (Gk 146). Notwendigerweise legt der
Mensch seine transzendentalen FErfahrungen in Worten, Taten und
Bildern aus. Die Geschichte ist so immer auch diejenige der, wenn auch
nicht 1n jedem Fall religids explizierten, Selbstauslegung dieser transzen-
dentalen unreflexen Gottesbegegnung. Deshalb gehort diese Objektiva-
tion «zur Konstitution der transzendentalen Erfahrung selber», ohne in-
des einfach aus dieser vollstindig ableitbar zu sein (Gk 158). Zudem hat
der Mensch als interkommunikatives Wesen diese transzendentale Erfah-
rung konkret auch nur in der Teilnahme an den wiederum geschichtli-
chen Selbstauslegungen seiner Mitwelt, also in der Teilnahme und im
Empfangen von Tradition (vgl. Gk 163f.). Infolgedessen wird insgesamt
die menschliche Geschichte der Selbstauslegung der transzendentalen Of-
fenbarung zur Offenbarungsgeschichte. Rahner nennt diesen geschicht-
lichen Aspekt «kategoriale» Offenbarung (Gk 175). Gegen eine ge-
schichtslose, verinnerlichte Interpretation des Offenbarungsgeschehens
denkt Rahner damit beide Aspekte als untrennbare, sich gegenseitig be-
dingende Momente der «einen Offenbarung und ihrer einen Geschich-
tessia,

Da Gott dem Menschen in allen Dimensionen immer und iiberall
heilend und erlésend begegnen will und eine Offenbarung diesem ja nur
geschichtlich gegeben sein kann, mul} die transzendentale Offenbarung
als mmneres Moment an der geschichtlichen SelbsterschlieBung Gottes
darum von sich her «eine Dynamik auf ihre eigene Vergegenstindli-
chungy haben (Gk 176). Unter der Leitung Gottes stehend, der die Men-
schen befihigt, sich selbst zu Gberschreiten und ithn in Wort und Tat als
Anruf an die Freiheit der anderen zu offenbaren®, 1st daher diese katego-
riale Selbstauslegung «selbst noch einmal Offenbarung Gottes» (Gk 176).
Gott begegnet in kreatiitlicher Vermittlung.* Insofern sich die Offenba-
rung gerade 1m heilschaffenden Glauben geschichtlich verobjektiviert, es
also keine Offenbarung gibt, «die sich anders als im Glauben des die Of-
fenbarung hoérenden Menschen ereignen kénnte» (Gk 147), sind fiir
Rahner folglich Heils- und Offenbarungsgeschichte sowie die Weltge-
schichte insgesamt «koexistent und koextensiv» (Gk 157).

42 RAHNER, Bemerkungen, 15 (s. Anm. 40).

# Zur Theologie der Selbsttranszendenz VORGRIMLER, Wegsuche, 499-520 (s.
Anm. 306).

“ Rahners Symboltheologie (IV 275-312) begriindet, warum die géttliche Selbst-
mitteilung «wirklich im menschlichen Wort und nicht blo anldBlich seiner geschieht»
(IV 22).



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 455

Dies jedoch hat Rickwirkungen auf das Verhiltnis Gottes zur Ge-
schichte. Jenseits der theistischen Konzeption eines von Kontingenz und
Leiden letztlich unberiihrten Gottes, denkt Rahners dialektisch formulie-
rende Theologie des «<am anderen leidenden Gottes» streng in biblischer
Tradition einen bis 1 seine liebende Kenosis hinein an den Menschen
interessierten, mit ihnen solidarisch wandernden Gott, der gleichwohl in
seiner liebenden SelbstentauBerung sich nicht selbst verliert, weil er
sonst auch nicht der rettende Gott der Bibel sein konnte.®

Diese dialogische Offenbarungstheologie sagt einem partikularisti-
schen Verstindnis von Offenbarung ab, nach dem Gott nur intermittie-
rend, punktf6rmig von auBBen in die ansonsten eigenstindig laufende Ge-
schichte eingreifen wiirde. Solches muf} nicht nur dem eher deistisch ge-
tirbten Denken der Moderne schlechthin mythologisch vorkommen,
sondern ist in seiner Variante einer exklusiven Beschrinkung auf die bib-
lische Offenbarung von den theologischen Daten einer universalen
Heilsmoéglichkeit her abzulehnen. Wenn Rahner vielmehr die Welt von
Gottes Willen her denkt, in sie liebend einzugehen, dann ist nach dieser
universalen Heilstheologie Gott von Anbeginn der Schépfung die inner-
ste Mitte der Welt und wirkt — so Rahners Bezugnahme auf aristotelische
Terminologie — «als deren innerste Entelechie (...) von innen nach aus-
sen»*®. Dies aber macht auch die allgemeine Religionsgeschichte durch-
aus zu emem Ort der Gottesbegegnung, weil dort trotz aller geschichtli-
chen und auch schuldhaften Bedingtheiten und Depravierungen die Aus-
legung der transzendentalen Offenbarung in Sitze und Taten unter Got-
tes Heilsprovidenz ansatzweise gelungen ist (vgl. XII 246£f)).# Indes zielt
die Geschichte der kategorialen Offenbarung von Gottes Heilswillen her
auf ein Stadium, in dem die transzendentale Offenbarung in reiner, nicht
defizienter Form durch religiose Offenbarungstriger wie etwa Propheten
auf Gemeinschaft hin und durch Wunder legitimiert vermittelt wird. Erst
in dieser partikularen, regional begrenzten, stets 6ffentlich, satzhaft und
amtlich vollzogenen Offenbarung ist dann fiir Rahner ein offenbarungs-
geschichtliches Ereignis im vollen Wortsinn gegeben. Wegen ihrer gr6s-

4 Vom Christusereignis her entwickelt, gelangt Rahner mit soteriologischem Er-
kenntnisinteresse zu seiner dialektischen Fassung des Immutabilititsaxioms: Gott «kann
etwas werden, der an sich selbst Unverinderliche kann selber am anderen verinderlich
sein» (Gk 218f.); hierzu GRUMME, Trine, 131-142 (s. Anm. 30).

4 RAHNER, K./WEGER, K.H., Was sollen wir noch glauben? Theologen stellen
sich den Glaubensfragen einer neuen Generation. Freiburg 1.Br. 1979, 99.

7 Hier ist der theologische Ort fiir Rahners Theorie des Anonymen Christentums;
vgl. SCHWERTFEGER, Gnade (s. Anm. 38); VON BALTHASAR, H.U., Cordula oder der
Ernstfall. Einsiedeln 1966.



456 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

seren reflexen Gegebenheit und Giiltigkeit hebt er sie von der allgemei-
nen kategorialen Offenbarungsgeschichte ab und identifiziert diese «be-
sondere, amtliche Offenbarungsgeschichte» (Gk 162) in der alt- und neu-
testamentlichen Offenbarung.

Gleichwohl 16st diese in den Rahmen des universalen Heilswillens
Gottes eingebettete Offenbarungstheologie nicht die Frage, wie denn der
Mensch die jeweilige Qualitit des bezeugten Offenbarungsereignisses
iberhaupt unterscheiden kann. Rahner versucht dieses Problem zu kli-
ren im Lichte des der Offenbarungsgeschichte eignenden und sie inner-
lich dynamisierenden Telos und gelangt damit zur christozentrischen
Tiefenstruktur seiner Offenbarungstheologie. Der qualitativ uniiberbiet-
bar gelungene Kulminationspunkt der Offenbarungsgeschichte miilite ja
dort gegeben sein, wo in einer hypostatischen Union zwischen gottli-
chem Logos und menschlicher Geistnatur die «gnadenhafte Mitteilung
Gottes an den Menschen und deren kategoriale Selbstauslegung in der
Dimension des leibhaftig Greifbaren und Gesellschaftlichen zu ihrem
Hohepunkt, zur Offenbarung schlechthiny wird (Gk 177). Weil Gott hier
alles zu Sagende, nimlich sich selbst, ganz ausgesagt und so offenbart
hat, wird dieses Ereignis zu dem besagten Unterscheidungskriterrum.
Christlicher Glaube sieht diesen Hohepunkt in Jesus Christus gegeben.
Von ithm her strukturiert und versteht sich dann die ganze geschichtliche
SelbsterschlieBung Gottes. Deshalb gibt es fiir die Christen «m Grunde
doch nur zwei feste Punkte und eine Zisur von witklich entscheidender
und feststellbarer Art 1 unserer eigenen Offenbarungs- und Heilsge-
schichte kategorialer Art: den Anfang und die Fiille der Heilsgeschichte
in Christusy (Gk 171).4

Mit diesem christologischen Unterscheidungskritertum hat Rahner
nun aber zugleich die tiefste theologische Begriindung fiir den Gedanken
der Abgeschlossenheit der Offenbarung in Jesus Christus erreicht. Weil
Gott sich 1n Jesus absolut, siegreich und uniiberbietbar muitteilt, 1st dieser
die uniiberholbare Offenbarung schlechthin, ohne jedoch die Geschichte
Gottes in seiner Selbstmitteilung an die Menschen zu beenden. Gott ruft
auch nach Jesu erlésendem Tod weiterhin die Menschen an, teilt sich ih-
nen in Liebe mit, schlieft sie auf in die unendliche Zukunft, die Gott
selber darstellt. Rahner avanciert damit also nicht zu einem der hegelia-
nisch bewegten Propheten des posthistoire wie Francis Fukuyama oder
Alexandre Kojeve, fiir die die Geschichte eigentlich schon beendet und

% Zu schweren Problemen dieser Christozentrik der Offenbarungsgeschichte im
Dialog mit den Juden, insofern sie die Geschichte Gottes mit seinem Volk Israel zu
einer Vorgeschichte Jesu Christi herabwiirdigt; vgl. GRUMME, B., Ein schwieriges Ver-
hiltnis: Karl Rahner und die Juden, in: ZKTh 119 (1997) 265-283.



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 457

jedes Risiko menschlicher Fretheit stillgestellt ist. Vielmehr will Rahners
Theologie der Abgeschlossenheit der Offenbarung die Unverbrichlich-
keit und Uniiberholbarkeit der gottlichen Heilszusage in dem kontin-
genten geschichtlichen Ereignis Jesu Christi bet weiterlaufender Heilsge-
schichte sichern, die «sich nun in ihrer Offenheit innerhalb der ge-
schichtlich erfolgten Zusage eines absoluten Heiles» bewegt, «einer Zu-
sage, die die Ambivalenz der Fretheit der Welt zu Heil oder Unheil sieg-
reich von Gott her tbergreift» (XIII 162).#” Dabei sichert gerade die 1m
Horizont von Mt 25 sowie im Lichte der ignatianischen Logik der Got-
tesbegegnung 1m Alltag entwickelte These der Einheit von Nichsten-
und Gottesliebe den Ernst und die Welthaftigkeit subjekthafter Existenz,
insofern der Andere zugleich den Ruf in die je konkrete unbedingte Ver-
antwortung bedeutet.® So argumentiert also Rahner nicht substanzmeta-
physisch, sondern soteriologisch. Allein die im Sinne einer eschatologi-
schen Untberholbarkeit interpretierte Abgeschlossenheit der Offenba-
rung verbiirgt die unverbriichliche Zusage des Heils in Jesu Leben, Tod,
und Auferstehung.>!

V. Ernsthafte Anfrage oder verbilligtes Christentum?
Vattimo und Rabner in kritischer Konfrontation

Doch hatte nicht G. Vattimo gerade substanzmetaphysische Denkkate-
gorien bei der Ausformulierung der christlichen Lehre am Werk gese-
hen? Zwar erméglicht thm das Kenosis- und Sikularisierungstheorem
durchaus den Gedanken einer Herablassung Gottes in die Immanenz des
Kontingenten hinein. Hierin unterscheidet er sich von der totalen Nega-
tion einer moglichen geschichtlichen Prisenz Gottes etwa bei Lyotard,
der hochstens eine rein formale Erfahrbarkeit des Absoluten, nicht aber
eine Gegenwart oder gar die Inkarnation des Absoluten zu denken ver-
mag.>? Doch lehnt Vattimo die endgtltige Offenbarung Gottes in einem

# Freilich bleibt Rahner dennoch nicht frei von der Gefahr, die Bedeutung von
Geschichte und Zeit abzuschatten; vgl. METZ, ].B., Glaube in Geschichte und Gesell-
schaft. Studien zu einer praktischen Fundamentaltheologie. Mainz 1984, 136-149.

0 Vgl. TAFFERNER, A., Gottes- und Nichstenliebe in der deutschsprachigen
Theologie des 20. Jahrhunderts. Innsbruck-Wien 1992, 200-228 (Innsbrucker theolo-
gische Studien, Band 37). Hier liegen Beriihrungspunkte zu judischen Denkern wie
Franz Rosenzweig (GRUMME, Trine [s. Anm. 30]) und Emmanuel Levinas (DIR-
SCHERL, E., Die Bedeutung der Nihe Gottes. Ein Gesprich mit Karl Rahner und Em-
manuel Levinas. Wiirzburg 1996 [Bonner dogmatische Studien, Band 22]).

31 Vgl. GRUMME, Trine, 123-233 (s. Anm. 30).

2 Vgl. LYOTARD, ].-F., Von einem Bindestrich, in: DERS./GRUBER, E., Ein Bin-
destrich. Zwischen «Jiidischem» und «Christlichem». Diisseldorf-Bonn 1995, 27-51.



458 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

geschichtlichen Ereignis namentlich aus metaphysikkritischen Griinden
ab. Sein massives Votum fiir die stets neue Uberholbarkeit der Herablas-
sung Gottes beruht vorwiegend darauf, daB3 er die Lehre von der Abge-
schlossenheit der Offenbarung gerade durch ihre «weitgehende Unter-
werfung unter die objektivistische Metaphysik entkriftet» sieht.> Was
aus christlicher Sicht axiomatischen Rang namentlich fiir die soteriologi-
sche Bedeutung Jesu besitzt, gerit fiir Vattimo zur Signatur der unter
dem EinfluB objektivistischen Substanzdenkens verformten und ange-
sichts der in der Postmoderne entdeckten Pluriformitit der Wirklichkeit
vollends aporetisch gewordenen christlichen Lehre.

Trifft dies jedoch den Kern christlichen Offenbarungsdenkens? Sieht
man auf die Offenbarungstheologie Rahners, stellt sich jedenfalls ein ge-
nau gegenliufiges Bild zu dem Verdacht eines von Metaphysik domi-
nierten Christentums ein. Ohne die genuine Wiirde philosophischer Re-
flexionen zu untergraben und Vernunft und Glaube strikt zu trennen®,
ist die Philosophie als Selbstexplikation endlicher Vernunft fiir Rahner
von Theologie nicht mehr rein zu scheiden, sondern dient der Formali-
sierung und denkerischen Selbstvergewisserung einer vorgingigen Erfah-
rung, die hinwiederum auf dieses Denken selbst einwirkt. Daher je schon
theologisch tberformt, bildet die Philosophie ein «inneres Moment an
der Offenbarungstheologie selbst» (VIII 51). Hierbei ist Rahners Theo-
logie des Hl. Geheimnisses von integralem Stellenwert, nach der Gott
auch in seiner Selbstmitteilung das liebende Geheimnis «ist und ewig
bleibt». Es gibt die MaB3stibe des Denkens vor, das seine Vollendung
nicht 1m universalen erkennenden Vorgriff, sondern in der jede Er-
kenntnis nochmals tberformenden Liebe zum Geheimnis Gottes et-
langt.>¢ Gegen alle metaphysischen Vergegenstindlichungstendenzen, die
Gott nur noch als «Gott des fixen Begriffs» und damit als G6tzen vor-
stellen®’, wird Rahners Seinsdenken nicht von einer sich selbst durch-
sichtigen Erstphilosophie aus entworfen, sondern ist zu verstehen als je-
nes «geheimnisvolle Ereignis, in dem die ersten MaBstidbe als die unmel-

53 VATTIMO, Interpretation, 76 (s. Anm. 8).

- 3 Auf die gegenteilige Meinung von H. Verweyen kann ich nicht niher eingehen.
Sie scheint aber vorwiegend auf einem durch sein Letztbegriindungsdenken bedingten
Vorverstindnis zu beruhen, an das wiederum schwerste Anfragen nach dem Stellen-
wert von geschichtlicher (Gottes-)Erfahrung zu stellen wiren; vgl. VERWEYEN, H.,
Gottes letztes ‘'Wort. GrundriB der Fundamentaltheologie. Diisseldorf 1991; DERS.,
Botschaft eines Toten? Den Glauben rational verantworten. Regensburg 1997, 147—
160.

5 RAHNER, K., Art.: Geheimnis, in: HThG 1, 447—452; hier: 449.
% Vgl. MIGGELBRINK, Gottesliebe, 6574 (s. Anm. 39).
57 RAHNER, K., Einiibung priesterlicher Existenz, Freiburg 1.Br. 1970, 23.



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 459

baren sich selber zeigen und der Mensch sich als der gemessene weill»
(IV 72). Ein solches, von der wiederum theologisch gefirbten Analogie
durchtrinktes Denken ist und bleibt «im Anfang rezeptiv»*®, ohne indes-
sen aufzuhoren, Denken zu sein und Erfahrung verniinftig ausweisen zu
kénnen. Im Gegensatz zu einer dem Christentum unterstellten Tran-
szendenzvergessenheit besteht Rahners Sprengung des universalistischen
Totalititsdenkens auf dem «Helldunkel der Ontologie» (IV 79), welche
die Andersheit Gottes zu wahren weil3.

Dann aber fallen die Vorwiirfe auf Vattimo selbst zuriick, und zwar
vorwiegend auf dem Felde der Vernunftkonzeption und damit zusam-
menhingend auf der Beschreibung der Offenbarung. Zwar will sein
schwaches Denken durchaus keine blof resignative Festschreibung von
Divergenz sein.” Doch hat schon Wolfgang Welsch gezeigt, dal Vattimo
keine hinreichenden Kriterien fiir eine Orientierung in der Pluralitit der
Diskurse erreicht.® Sein begriindender Rekurs auf Tradition kann weder
das Denken vor dem Relativismusproblem noch die Ethik vor der Apo-
rie letzter Kriterienlosigkeit bewahren. Und wie will Vattimo den Ernst
geschichtlicher Existenz nicht zu einem von ihm selbst abgelehnten
«Streben nach einer groBeren Bequemlichkeity (104) beschwichtigen,
wenn sein dsthetisch-mimetisches Denken das Subjekt lediglich «als iro-
nische(n) Dekonstrukteur der Anspriiche der geschichtlich gewachsenen
Ordnungen», als «gewaltlose(n) Anarchist(en)» (104) 1n das Spiel der ge-
schichtlichen Erscheinungen einweist? Dem moglichen Einwand, Vat-
timo erhebe doch die Liebe zum unhintergehbaren Maf3stab fir Denken
und Ethik, wire mit dem Hinweis auf das fir das schwache Denken
zentrale Sikularisierungstheorem und die dahinterstehende schwache
Hermeneutik fortwihrender Interpretation zu begegnen. Wenn alles nur
Interpretation ist, wer garantiert dann, daB nicht auch dieser Letztmal-
stab der Liebe in diesem unendlichen Spiel der Interpretationen iiberholt
und damit nivelliert wird? Es bleibt der Verdacht, dal} Vattimo ironi-
scherweise das von Nietzsche ontologiekritisch gewendete Programm
der Wirklichkeitsauflosung selbst einlést und am Ende tber diese De-
konstruktion Gefahr liuft, sein als Metaphysikkritik auftretendes schwa-
ches Denken vor dem Umschlag in den Mythos nicht mehr schiitzen zu
konnen. Mit der radikalen Absage an Metaphysik entfillt iberdies die

8 SIEBENROCK, R., Gnade als Herz der Welt. Der Beitrag Karl Rahners zu einer
zeitgemiBen Gnadentheologie, in: DELGADO, M./LUTZ-BACHMANN, M. (Hgg.),
Theologie aus Erfahrung der Gnade. Anniherungen an Karl Rahner. Berlin 1994, 34—
71; hier: 62.

% Gegen die These von SALMANN, Logos, 436 (s. Anm. 16).

80 Vgl. WELSCH, Vernunft, 207ff. (s. Anm. 12).



460 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

Moglichkeit, auch die Rede von Gott vor dem Umschlag in Mythologie
bewahren zu kénnen.®! Und wie soll der Glaube denkerisch verantwortet
werden, wenn 1m Gegensatz zu Rahner Glaube und Vernunft unvermit-
telt bletben?

Indem Vattimo das Christentum explizit im Horizont dieser schwa-
chen Hermeneutik liest (vgl. 44), iibereignet seine «schwache» Lesart der
christlichen Offenbarung» (113) die Offenbarung wie die Inkarnation
diesem Spiel unendlicher Interpretationen, in dem es keine wirklichen
Unterschiede zwischen den geschichtlichen Zeiten gibt. Dies aber droht
den Rang der geschichtlichen Offenbarung abzuschwichen und beseitigt
die absolute Bedeutung der Inkarnation. Konsequenterweise spricht auch
Vattimo lediglich vom «Mythos) der Inkarnation»®?. Damit aber realisiert
er nicht nur selbst genau jene geschichtliche Unterschiedslosigkeit, die er
eigentlich beim Alterititsdenken von Levinas kritisiert hatte. Er 16st aus-
serdem entgegen seinem eigenem Bekunden durch diese Lesart des Churi-
stentums die oben in ihrem spannungsvollen Zueinander dargestellte
Verbindung zwischen schwachem Denken und Christentum zugunsten
des schwachen Denkens auf, weil das Christentum in seinen wesentli-
chen Inhalten depotenziert wird. Hinzu kommt die drohende Aushoh-
lung des Gottesgedankens selbst. Wenn die Liebe als der letzte MalB3stab
der geschichtlichen Herablassung Gottes fungieren soll, dieser letzte
Mal3stab indessen selbst noch einmal in der Gefahr steht, durch seine
unendliche Interpretation untergraben zu werden, dann bleibt ungeklirt,
wie Gott vor seiner Auflésung in die Geschichte hinein geschiitzt wer-
den konnte. Rahner hatte demgegeniiber auf der dialektischen Zuord-
nung von Gott und Geschichte bestanden und gerade dadurch Gottes
geschichtliche Nihe und zugleich Gottes Rettungsmacht denkerisch zu
sichern vermocht.

Nicht nur, daB der darin erkennbare Bruch mit den eigenen erklirten
Zielen die Selbstwiderspriichlichkeit von Vattimos Denken enthillt. Es
legt zugleich den relativierenden, nivellierenden, letztlich (entgegen unse-
ren ersten Eindriicken dann doch) nur spielerischen, idsthetischen Um-
gang Vattimos mit wesentlichen Bestandteilen der christlichen Botschaft
frei, der diese ihrer befreienden wie herausfordernden Bedeutung ent-
hebt. H. Verweyen hat eine solche frohlich-beschwichtigende Herme-
neutik der Postmoderne prizise beschrieben: «Man tradiere die tber-

61 Darauf insistiert iiberzeugend WERBICK, ]., Theo-Logie als Biographie: Das
«Leben Gottes» als Geschichte seiner Selbstbehauptung?, in: BEINERT, W. (Hg.), Gott
— ratlos vor dem Bosen? Freiburg 1.Br. 1999, 153-172; hier: 169-171 (Quaestiones dis-
putatae, Band 177).

62 VATTIMO, Interpretation, 77 (s. Anm. 8).



Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes? 461

kommenen Bildungsinhalte so, daB3 sie zugleich des Ernstes der vormals
damit verbundenen Uberzeugungen entkleidet werden, d. h. im freien
Spiel stindig wechselnder Neuinszenierungen.»®

Mit dem Kern der christlichen Botschaft beseitigt dies zugleich den
Ernst menschlicher Existenz. Bei Rahner ist es die unbedingte, uniiber-
holbare Selbstzusage Gottes in Jesus, die die unbedingte Zusage der
Rettung wie den unbedingten Ruf in die gleichwohl von Gott her noch-
mals befreiend unterfangene Verantwortung begriindet. Die Einheit von
Nichsten- und Gottesliebe buchstabiert den Ruf in eine nicht sistierbare,
nicht verschiebbare, nicht delegierbare Verantwortung, ohne in dieser
dramatischen Entscheidungssituation auch den krisenhaften, dunklen
Aspekten der Gotteserfahrung auszuweichen.® Anders G. Vattimo. In
das Geriist seines schwachen Denkens eingetragen, wird das auch von
Vattimo fiir den Kern des Christentums gehaltene Doppelgebot der Lie-
be in seiner Gravitit eingeschrinkt. Die bet Rahner inkarnations- wie of-
fenbarungstheologisch begriindete Dramatik menschlichen Lebens wird
hier in spielerisch-frohliche Harmlosigkeit beschwichtigt. Die propa-
gierte «Erleichterung des Glaubens» (59) fithrt zum Verlust seiner Sub-
stanz und holt damit jene postmoderne Maxime «Hier stehe ich und
kann auch immer noch anders» ein, die O. Marquard als dezidierte Ge-
genthese zu Luther formuliert hat.® Der Glaube gerit zum billigen, blof3
noch «geglaubten Glauben» (J.B. Metz).

V1. Die Postmoderne als Korrektiv? Abschliefende Uber/eguﬂgen

Postmoderne Philosophie und christliche Theologie stehen also — so das
Fazit dieses kritischen Vergleichs zwischen Vattimo und Rahner — kon-
trir zueinander. Denkkategorien wie essentielle Inhalte sind zutiefst ver-
schieden. Wird christliches Denken im Horizont postmoderner Philoso-
phie buchstabiert, affiziert dies den Kern der christlichen Botschaft. Da-
her ist den eingangs erwihnten optimistischen Vermittlungsversuchen
zwischen Postmoderne und Theologie zu widersprechen. Gleichwohl
beeintrichtigt dies nicht die bedringenden, durchaus weiterfithrenden
Anfragen an christliche Theologie, die mit Vattimos schwachem Denken
verbunden sind. Ohne die aufgezeigten Aporien zu beseitigen, verrit

6 VERWEYEN, H., Offenbarungsglaube — trotz Vernunftkritik, geschichtlicher
Relativitit und religisem Pluralismus, in: SCHMIDINGER, Religiositit (s. Anm. 4), 26—
50; hier: 40.

6 Vgl. MIGGELBRINK, Gottesliebe, 46-74 (s. Anm. 39).

65 MARQUARD, O., Abschied vom Prinzipiellen. Philosophische Studien. Stuttgart
1981, 111.



462 Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

sein Denken durchaus ein Gespiir fiir latente Gefahren, die christlicher
Theologie drohen. Gegen den theistischen, abstrakt-geschichtslosen Gott
ontotheologischer Stromungen wire im Lichte solcher Anfragen der
biblische Gott bedingungsloser, mitwandernder Zuwendung zuriickzu-
gewinnen. Dies gilt insbesondere dann auch fir die theologische Kon-
zeptionierung der Abgeschlossenheit der Offenbarung Gottes, wenn eine
solche Konzeptionierung zu Lasten der Dignitit und Offenheit mensch-
licher Existenz vor und mit Gott gedacht wird. Vattimos Kritik an einer
lehramtlich wie kirchenrechtlich von einem fixen Gottesbegriff abgelei-
teten Machtstruktur wire trotz aller Verzerrungen gerade insofern von
(nicht zuletzt auch ideologiekritischer) Relevanz, weil sie mit innertheo-
logischen Impulsen konvergiert. So hat Rahner stets davor gewarnt, «sich
und die Welt, die man selber aufrechterhalten und verteidigen will», legi-
timatorisch auf Gott zuriickzufiihren, da Gott dann immer nur das etha-
bene Wort ist, «hinter dem man sich selbst versteckt»%. Uberdies verrit
Vattimos Votum fiir die unauslotbare Liebe als letztem Sinn der Wirk-
lichkeit sensible Aufmerksamkeit fiir die drohenden Schwierigkeiten ei-
nes geschichtslosen Apriorismus und Univeralismus, die aus theologi-
scher Sicht dem Programm einer erstphilosophischen Glaubensverant-
wortung drohen.®’

So durfte insgesamt der Blick auf Vattimo gezeigt haben, dafl zwar
die postmoderne Philosophie Fragen stellt, die ebenfalls innertheolo-
gisch bedeutungsvoll sind, dal} sie aber selbst keine iberzeugenden Ant-
worten vorlegt.® :

66 RAHNER, Einiibung, 22 (s. Anm. 57).

67 Als Beispiel hierfiir neben PROPPER, Erlésungsglaube (s. Anm. 39) und VER-
WEYEN, Wort (s. Anm. 54) vgl. MULLER, K., Wieviel Vernunft braucht der Glaube?
Erwigungen zur Begriindungsproblematik, in: DERS. (Hg.), Fundamentaltheologie, 77
-100 (s. Anm. 4).

68 Ahnlich duBert sich S. Wendel, die aber ihrerseits die erstphilosophiekritischen
Anfragen der postmodernen Philosophie doch zu sehr abschattet; vgl. WENDEL,
Postmoderne Theologie, 214 (s. Anm. 4).



	Offenbarung als unabgeschlossene Herablassung Gottes?

