
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 3

Artikel: Ius talionis? : Simone Weils biblische Kritik der Macht

Autor: Sandherr, Susanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Susanne Sandherr

lus talionis?

Simone Weils biblische Kritik der Macht

«Il n 'est possible d'aimer et d'être juste
que si l'on connaît l'empire de la force et

si l'on sait ne pas le respecter.»1

I. Simone Weilgegen die Bibel

«Simone Weils Intelligenz, von der nicht nur ihre, sämtlich posthumen,
Schriften Zeugnis ablegen, kam nur ihre Seelengröße gleich. Sie hat
gelebt wie eine Heilige und von allen Leiden der Welt. Sie ist tot. Vor den
drei Abgründen, die uns von ihr trennen — und von denen ein einziger
überschreitbar ist —, wie soll man da über sie, und vor allem gegen sie

sprechen?»2
Emmanuel Lévinas stellte diese Überlegungen zu Beginn der 50er

Jahre an, als Simone Weil in Frankreich und international Beachtung
fand. Seine Frage ist nicht rhetorisch, doch die Antwort steht fest.
Lévinas sieht sich verpflichtet, gegen Simone Weil zu sprechen, denn diese

spricht «gegen die Bibel». Was spricht, für Simone Weil, gegen die Bibel?
In aller gebotenen Kürze vorab einige Hinweise auf Etappen,

Wegmarken und Beiträge zur Frage eines Antijudaismus bzw. einer Nähe
Weils zu Traditionen Israels. Robert Chenavier unterläuft in seinem sonst
kenntnisreichen Beitrag — er rekonstruiert zeitgeschichtliche Zusammenhänge

und informiert über die Debatte zu Weils vermeintlichem Verrat
am Judentum — eine erstaunliche Fehldeutung. Ihm zufolge sind die von

1

WEIL, Simone, «L'Iliade ou le poème de la force», in: DIES., Oeuvres complètes.
Edition publiée sous la direction d'André A. Devaux et de Florence de Lussy, Tome II:
Écrits historiques et politiques, Volume 3: Vers la guerre (1937-1940), Paris 1989, 227
-253, 251.

2 LeVINAS, Emmanuel, Simone Weil gegen die Bibel, in: Akzente 45 (1998) 331—

340, 331. Frz.: «Simone Weil contre la Bible» (1952), in: DERS., Difficile liberté, Paris
31976, 189-200.



lus talionis? 403

Lévinas angesprochenen unüberwindlichen Abgründe Weils Haß des Alten

Testaments sowie ihr Abscheu vor dem jüdischen Volk, der
überschreitbare aber ist die Gottesliebe.3 Tatsächlich spricht Lévinas jedoch
mit den beiden unüberwindlichen Schranken die überragende «Intelligenz»

der Philosophin einerseits, ihre «Seelengröße» andererseits an;
allen Menschen steht bevor, die von Simone Weil bereits überwundene
Schwelle zwischen Leben und Tod zu überschreiten.

Offensichtlich fällt es schwer, die starke Spannung zwischen Lévinas'
hoher Anerkennung für Weils Leben und Denken und seiner harten Kritik

ihrer «antibiblischen Passion»4 zu halten. — Martin Buber macht es

sich einfacher. Wie Lévinas wirft auch er Weil vor, sich von einem ihr
unbekannten Judentum, oder vielmehr «von einem konventionellen, vom
Christentum geschaffenen Begriff des Judentums» abgewandt zu haben.5

Für Buber vollendet sich das Judentum bekanntlich nicht im talmudischen

Rabbinismus, sondern in der chassidischen Lebenslehre. Wie nahe
Weil den von Buber als deren Inbegriff vorgestellten Grund-Sätzen steht
«Der liebende Mensch bringt Gott und Welt zusammen» und «Um dieses

Anfangens willen hat Gott die Welt erschaffen. Er hat sie aus sich
entfernt, damit du sie ihm nahebringst»6, scheint nicht nur der Gerügten,
sondern auch dem Kritiker entgangen zu sein. Der, wie Buber andeutet,
vom Leben überforderten und wirklichkeitsflüchtigen Denkerin sei in
Fragen der Religion, insbesondere der jüdischen, «freilich kaum eine
Viertelwahrheit»7 zuzutrauen.

In Gustave Thibons 1948 aus den später als Cahiers 1—38 veröffentlichten

Aufzeichnungen destillierter Sammlung ha pesanteur et la grâce9

findet sich als 37. von insgesamt 39 Kapiteln das Stichwort «Israel». Ohne

sein Prozedere — Auswahlkriterien, Schnitte, eventuell den argumenta-

3 Vgl. CHENAVIER, Robert, Simone Weil, «La haine juive de soi»?, in: Cahiers
Simone Weil XIV (1991) 291-328, 292, Anm. 6.

4 LEVINAS, Simone Weil 331 (s. Anm. 2). Übersetzung leicht verändert.
5 BUBER, Martin, «Die heimliche Frage», in: DERS., Der Jude und sein Judentum.

Gesammelte Aufsätze und Reden, Gerlingen 21993, 160-169, 166.
6 Ebd. 168.
7 Ebd. 164.
8 Vgl. WEIL, Simone, Cahiers, Vol. 1-3. Nouvelle édition, revue et augmentée, Paris

1970, 1972, 1974 (im folgenden: Cahiers F 1-3). Deutsch: WEIL, Simone, Cahiers.
Aufzeichnungen, Bd. 1—4, hrsg. und übers, von Elisabeth Edl und Wolfgang Matz,
München 1991, 1993, 1996, 1998 (im folgenden: Cahiers 1—4). Die dt. Ausgabe bezieht
(Bd. 4) die in den frz. Cahiers noch nicht berücksichtigten Hefte 13 bis 18 sowie das
Londoner Notizbuch mit ein.

9 WEIL, Simone, La pesanteur et la grâce, avec une introduction de Gustave Thi-
bon, Paris 1948, 189-193.



404 lus talionis?

tiven Kontext der Stücke, gegebenenfalls Ergänzungen — transparent zu
machen, stellte Thibon aus den in ihrer intellektuell-moralischen Kom-
promißlosigkeit an prophetische Klagen und Anklagen gemahnenden
Notizen zum biblischen Israel eine Blütenlese zusammen. Thibons
Sistierung und Unkenntlichmachung des lebendigen Erkenntnisprozesses,
der die Cahiers auszeichnet, auch wenn viele prägnante Formulierungen
sentenzenhaft leuchten und aphoristisch funkeln, erzeugt Eindimensio-
nalität und beziehungslose Massivität, eine aus heutiger Sicht eher
fragwürdige Preßblumensammlung. Das von Thibon angewandte Verfahren

trug gewiß zum Bild eines Weilschen Antijudaismus oder Antisemitismus
bei; ebenso sicher ist das Zerrbild als ganzes nicht diesem Herausgeber
anzulasten. Die deutsche Ausgabe10 entledigte sich des Problems; das 37.

Kapitel entfiel.
Nach einem impliziten Judentum Weils, einer uneingestandenen

Prägung, fragt Maja Wicki-Vogt.11 Mehrere Interpreten, wohl zuerst Maurice
Blanchot12, beobachten eine sachliche Nähe der Weilschen Begriffsbildung

«décréation» zum Schöpfungsverständnis der lurianischen Kabba-
la.13 Als weitere Indizien einer Nähe zum Judentum gelten die Bezogen-
heit des Denkens auf Gott und das göttliche Gesetz, der Primat des

Zwischenmenschlich-Ethischen, die Gesinnung der Aufmerksamkeit, die
Korrelation Gott-Mensch und die Bedeutung des Individuums. Richard
A. Freund unterstreicht die Übereinstimmung zwischen Simone Weil
und Abraham Heschel in beider Betonung unbedingter Verantwortung
des einzelnen Menschen und seiner göttlichen Beauftragung mit der Su-

10 WEIL, Simone, Schwerkraft und Gnade, übers, und mit einem Nachwort versehen

von Friedhelm Kemp, München 1952.
11 WlCKI-VOGT, Maja, «Jüdisches Denken in geleugneter Tradition», in:

SCHLETTE, Heinz Robert/DEVAUX, André (Hg.), Simone Weil: Philosophie - Religion
— Politik, Frankfurt a.M. 1985, 137—156.

12 BLANCHOT, Maurice, Die Behauptung (das Verlangen, das Unglück), in: Akzente
45 (1998) 297-320, bes. 311-314. Frz.: «L'affirmation (le désir, le malheur)», in: DERS.,
L'entretien infini, Paris 1969, 153-179, bes. 169-172.

13 Entsprechendes findet sich bei RABI, Wladimir, «La conception weilienne de la
création. Rencontre avec la kabbale juive», in: KAHN, Gilbert (Hg.), Simone Weil.
Philosophe, historienne et mystique, Paris 1978, 141-160, bes. 142; WlCKI-VOGT, Jüdische

Tradition, bes. 148f. (s. Anm. 11).; FREUND, Richard A., La tradition mystique
juive et Simone Weil, in: Cahiers Simone Wei/X (1987) 289—295, bes. 292; BEYER,
Dorothée, Sinn und Genese des Begriffs «Décréation» bei Simone Weil, Altenberge 1992,
bes. 144; BROY, Inge, «Emmanuel Levinas, Simone Weil und ihre Anregungen für die
christliche Schöpfungstheologie», in: WOHLMUTH, Josef (Hg.), Emmanuel Levinas:
eine Herausforderung für die christliche Theologie, Paderborn u.a. 1998, 63-80, bes.
72-76.



lus talionis? 405

che nach sozialer Gerechtigkeit.14 Freunds Empfehlung lautet: «Les écrits
de Simone Weil devraient figurer dans les programmes d'étude de

philosophie juive.»15
Zu vordergründig scheint der Vorschlag, in Weils Beziehung zum

Judentum «das tragend Untergründige vom verneinend Vordergründigen
zu unterscheiden»16. Außer Acht bleibt die Möglichkeit, Weils antibiblische

«Verneinungen», eine komplexe Motivlage zugestanden, gründeten
ihrerseits tief in Biblisch-Jüdischem.

Schließlich sei Paul Giniewskis materialreicher, jedoch nicht zuletzt
in seinem Popularpsychologismus unzulänglicher Versuch erwähnt,
Simone Weil zu einer Leidensgenossin und Geistesverwandten Otto
Weiningers zu machen.17 Daniel Boitier scheint es weitaus besser zu gelingen,

sich Weils schwieriger Beziehung zum Judentum mit Hilfe
psychoanalytischer Denkformen zu nähern. Am Leitfaden der Oppositionen
Entwurzelung-Einwurzelung, Nahrung-Nahrungsverweigerung, Schmutz-
Reinheit werden Leben und Werk in Beziehung gesetzt.18

Die Frage eines Weilschen Antijudaismus (Antisemitismus, Antibi-
blismus ist offensichtlich überaus vielschichtig und wird nach wie vor
kontrovers diskutiert. Was hat Simone Weil, in nuce, gegen die Bibel
vorzubringen? «Israel ist der Versuch eines übernatürlichen gesellschaftlichen

Lebens.» Dieser Versuch, so urteilt Weil, mußte scheitern. Dem
biblischen Israel wirft sie vor, in seinem Gott die eigene Gemeinschaft
und deren Macht verehrt zu haben. Die Verabsoluüerung des Sozialen
erhöhe bloß ein kollektives Ich, das den Menschen zum Götzendienst
verführe. Das Gesellschaftliche ist nur eine Karikatur Gottes, «der
unendlich weit von mir entfernt ist und der Ich ist» (Cahiers 3, 341). Auch
das Kollektiv, bemerkt Weil, läßt sich zwar mit dem Mose geoffenbarten
biblischen Gottesnamen benennen.19 Doch die Parallele zwischen der

14 Vgl. FREUND, La tradition 293f. (s. Anm. 13).
15 Ebd. 294.
16 WlCKI-VOGT, Jüdisches Denken 149 (s. Anm. 11).
17 GlNIEWSKI, Paul, Simone Weil ou la haine de soi, Paris 1978. Die Untersuchung

umfaßt zwei Partien: «Les faits» (23-153) und «L'explication» (155-298). Nach der
Darlegung der antisemitischen «Tatsachen» in Simone Weils Leben und Werk rekonstruiert
die mit psychoanalytischen Motiven versetzte «Erklärung» (v.a. 241-298) frühkindliche
Kränkungen und Traumatisierungen, die zu einem (weiblichen) Selbsthaß geführt
hätten, der sich in Weils Antisemitismus zugleich durchgesetzt und maskiert habe.

18 BOITIER, Daniel, L'impossible enracinement de Simone Weil. Simone Weil entre
«judaïsme» et «catholicisme», in: Cahiers Simone IPer'/XVI (1991) 329-340.

19 Weil spielt hier auf Ex 3,14 an. Die — von heutiger Exegese in Frage gestellte —

Deutung des Tetragramms im Sinne souverän-selbstgenügsamen Seins entfaltete nicht
nur im Christentum, sondern auch im Judentum eine reiche Wirkungsgeschichte.



406 lus talionis?

freigiebigen Selbstgenügsamkeit Gottes und der mörderischen des

vergotteten Kollektivs führt nicht weit. «Ihm reicht es zu sein, aber es kann
sich weder vorstellen noch annehmen, daß etwas anderes ist. Es ist
immer totalitär» (Cahiers 3, 343). Kennzeichen Gottes aber ist der Verzicht
darauf, die eigene Macht ganz auszuüben. Die Schöpfung deutet Weil als

Rückzugsbewegung, die das Universum sein läßt (vgl. Cahiers 3, 388

u. ö.).
Weil konzediert zwar im Blick auf Israel: «Ihm ist vermutlich das Beste

gelungen, was es in dieser Art gibt.» Aber dieses Beste ist noch nicht
das Gute, sondern von ihm unendlich verschieden. In Piatons Politeia
konfrontiert Sokrates denjenigen, der sich mit der erfolgreichen, sogar
zur Manipulation des Sozialkörpers befähigenden Anpassung des
Menschen an die Gesellschaft, das große Tier, zufrieden geben will, mit dem
Bedenken, «wie weit das Wesen des Notwendigen von dem des Guten
entfernt ist» (Cahiers 3, 23, vgl. Politeia 493c). Das Vergessen dieses Ab-
stands, die voreilige Identifizierung des «Notwendigen» mit dem «Gutem),

ist der Kern des Götzendienstes.20 Es ist in Weils Analyse in einzigartiger

Weise das Gesellschaftliche, das die Abwesenheit des Guten zu
verschleiern vermag (vgl. Cahiers 3, 24).

Der Großversuch Israel braucht nicht noch einmal unternommen zu
werden, schon gar nicht in den monströsen Formen, welche die politische

Gegenwart hervorbringt. Die Menschheit sollte endlich ihre Schlüsse

ziehen. «Das reicht. Unnötig, noch einmal zu beginnen» (Cahiers 3,

165). Zwar ist dem biblischen Experiment eine Berührung mit der
Transzendenz nicht abzusprechen. «Das Ergebnis zeigt, zu welch göttlicher
Offenbarung das große Tier fähig ist. Die Bibel ist die ins
Gesellschaftliche übertragene Offenbarung. Abraham konnte sich vor Melchi-
sedek erniedrigen.»21 Aber der Weg über das Kollektiv und die
gesellschaftliche Macht ist überaus bedenklich. Dieser Weg ist zum einen lang
und beschwerlich: «Jesaja brachte als erster reines Licht» (Cahiers 3, 165).
Er ist zweitens äußerst gefährlich. «Moses, Josua, so ist der Anteil am
Übernatürlichen bei jenen beschaffen, die viel gesellschaftliche Energie
eingefangen haben» (Cahiers 3, 164): Weil sieht in den beiden biblischen

20 Die Einheit beider wäre auf einer anderen Ebene zu finden als ihre Verschie-
denheit (vgl. Cahiers 3, 163). Die Überhöhung der gesellschaftlichen Macht berücksichtigt

dies nicht und bewirkt darum eine «schlechte Vereinigung der Gegensätze»
(ebd. 319).

21 Cahiers 3, 165. Abram erkennt und würdigt die geistig-geistliche Autorität des

Gruppenfremden (vgl. Gen 14,18—24). — In Übereinstimmung mit jüdischem
Sprachgebrauch nennt Weil hier das im Christentum als «Altes Testament», in jüngerer Zeit
auch als «Erstes Testament» bezeichnete Textkorpus «die Bibel».



lus talionis? 407

Gründergestalten, Bundesmittlern zwischen Gott und Israel (vgl. Ex 24;
Jos 24) auch politische Gewalttäter. Der Weg über das Volk ist drittens
eine blutige Sackgasse: Die politischen Totalitarismen der Gegenwart
enthüllen das Gesicht der Macht des Kollektiven und seine Entfernung vom
Guten. Zwischen diesen drei Stufen bzw. Aspekten bewegt sich Weils
Kritik an Israel als dem Versuch, das Soziale ohne die Vermittlung — ohne

die Unterbrechung — durch das Individuelle für das Göttliche zu
öffnen.22 Zumal im Blick auf Hitlerdeutschland betont Weil: «Es wäre der
richtige Augenblick, den Unterschied zwischen kollektiver Seele und
Gott ins Licht zu stellen» (Cahiers 4, 199).

Dieser Kampf «gegen die Bibel» ist also vor allem ein Ringen mit der
Bibel und um deren Wahrheit. Hätte Weil aber nicht doch anders

wahrgenommen, gewichtet, gelesen, nachdem das historische Maßstäbe sprengende

Grauen der Schoa zu Tage getreten war? Aber mißt sich Weils
Denken nicht bereits an der Erfahrung vom Un-Maß menschlicher
Macht und Ohnmacht? Radikale Selbstkritik war ihrer intellektuellen
Redlichkeit sicher nicht fremd. Davon zeugt etwa, als der Charakter der Hit-
lerschen Aggression unübersehbar geworden war, Weils Abkehr von der

zuvor bis zur Empfehlung der nationalen Selbstaufgabe vertretenen
pazifistischen Option. Ihre genaue Einschätzung der Schrecken des Krieges

und ihre Verkennung der Natur des deutschen Antisemitismus ließen
Weil noch 1938 eine Art Judenstatut in der Tschechoslowakei als Preis
des Friedens bzw. des Nicht-Krieges annehmbar erscheinen. «Les Tchèques

peuvent interdire le parti communiste et exclure les Juifs des fonctions

quelque peu importantes, sans perdre quoi que ce soit de leur vie
nationale. Bref, injustice pour injustice, puisqu'il doit y en avoir une de

toutes manières, choisissons celle qui risque le moins d'amener une guerre.»23

Robert Chenavier diagnostiziert hier ein ebenso folgenreiches wie
unter auch jüdischen französischen Intellektuellen verbreitetes
Mißverständnis. Der geläufige und noch für Hitlerdeutschland vorausgesetzte
Rahmen der Judenfeindschaft sei die Dreyfus-Affaire gewesen. Zwar habe

auch der französische Antisemitismus unter der III. Republik den
«Tod des Juden» gewollt, aber, so bemerkt Chenavier mit Sartre, «une
foule antisémite croira avoir assez fait lorsqu'elle aura massacré quelques

22 Diese Kritik ist unerbittlich und unstrategisch. Doch sollte Simone Weils Kraft
zur Unterscheidung in der rücksichtslosen Härte nicht unterschätzt werden, eine
Härte, die sich zuerst an und gegen das eigene Wahrnehmen und Denken richtet. Die
Lektüre dieser befremdhchen Wahrheitssuche ist eine Lektion, die gelernt werden muß!

23 WEIL, Simone, «L'Europe en guerre pour la Tchécoslovaquie?», in: DIES.,
Oeuvres complètes II.3 (s. Anm. 1), 81-86, 82f.



408 lus talionis?

Juifs et brûlé quelques synagogues.»24 Daß sich von dieser traditionellen
republikanischen Judenfeindschaft der Antisemitismus Hitlerdeutschlands

als ein systematischer «antisémitisme judéocide» (ebd. 303)
verhängnisvoll unterscheiden sollte, sei auch Weil entgangen.

Was Lévinas als Weils Antibiblismus und Antijudaismus brandmarkt,
resultiert in den Augen des Schülers von Husserl und Heidegger und der
Rabbinen aus einer radikalen Unkenntnis der talmudischen Tradition.
Die Fremdheit Weils gegenüber deren intellektuell anspruchsvollem
Schriftkommentar und streitbarer Weisheit ist keinesfalls singulär,
sondern gilt Lévinas zufolge für die westeuropäische Judenheit seit der Mitte
des 19. Jahrhunderts. Dieser Ausfall aber treffe das Judentum in seinem
Mark. «Jude sein bedeutet, an die Intelligenz der Pharisäer25 und ihrer
Meister zu glauben. Durch die Intelligenz des Talmud zum Glauben in
der Bibel»26, formuliert Lévinas pointiert. Die lebendige rabbinische
Tradition, in seinen Augen Mitte und Maß des Judentums, charakterisiert
Lévinas mit dem Terminus «intelligence». Eben dieser Begriff ist, wie
zitiert, das erste Wort seines kämpferischen Textes und gilt Simone Weil.27

II. Kritik der Macht

Simone Weils Werk kann, schaut man auf die kurze Frist dieses in steter
Fühlung mit den bedrängendsten politischen Fragen der Zeit geführten,
früh abgebrochenen Lebens, nur Fragment sein. Nur einen Bruchteil ih-

24 CHENAVIER, Simone Weil 303 (s. Anm. 3).
25 Bewußt verwendet Lévinas hier die in christlich geprägter Kultur, vermittelt

durch das Matthäusevangelium, zum Scheltwort gewordene Bezeichnung «Pharisäer» als

rabbinischen Ehrennamen. Vgl. auch DERS., «Le pharisien est absent», in: DERS.,
Difficile liberté 47—50 (s. Anm. 2). Weils Wortgebrauch hingegen entspricht ihrer
Aufmerksamkeit für den Radius gesellschaftlicher Macht, besonders im Blick auf das biblische

Israel (vgl. auch Cahiers 3, 165). «Pharisäisch ist ein Mensch, der aus Gehorsam
vor dem Großen Tier tugendhaft ist» (Cahiers 3, 10).

26 LEVINAS, Simone Weil 334 (s. Anm. 2). Übersetzung leicht verändert.
Möglicherweise entspräche im Deutschen ein Begriffspaar wie «Verstand und Verständnis»
am ehesten dem, was der französische Begriff «intelligence» ausdrückt. Lévinas'
Gebrauch geht auch darüber hinaus. Die enge Verbindung von Geistigem und Geistlichem,

Reflexion und Religion, intellektueller Durchdringung und ethischer Durchformung

der Lebenswelt, ist ein Kennzeichen gerade des mitnaggdischen Judentums, in
dessen Tradition sich der litauische Jude und französische Philosoph stellt.

27 Welche Funken hätte ihre Begegnung mit der «talmudischen Intelligenz»
geschlagen, wäre sie denn ambivalenzfrei oder -arm möglich gewesen? Das Gewebe, das
eine bewußte Berührung nicht nur erschwert und behindert, sondern verhindert hat,
ist überaus dicht und vielfältig. Man denke nur an das in den Cahiers zu Tage tretende
Gefälle zwischen Weils zumindest partieller Nahrungsverweigerung in judaicis und
ihrer «boulimie de culture» (BOITIER, L'impossible enracinement 334, s. Anm. 18).



lus talionis? 409

rer Schriften, Artikel und Abhandlungen hinterließ sie abgeschlossen,
nur wenige waren bereits veröffentlicht. Ein in Theorie und Praxis gegen
den Strom der Konventionen gelebtes Leben, ein politisch-spirituell
beunruhigtes philosophisches Oeuvre, das in der so anregenden wie
entmutigenden Vielfalt der Engagements und Begabungen mehr einer Werkstatt

denn einem Werk zu gleichen scheint. Ein konsequentes Leben,
und darum ein Leben im Widerspruch, Zeichen einer selbstbewußten
Individualität, einer nicht machtgeschützten, sondern ausgesetzten
Innerlichkeit.28 Als Unruheherd, bleibend treibendes Motiv, ist im folgenden
die Frage nach der Macht der Macht und ihre Kritik herauszustellen.

In den 1939 entstandenen fragmentarischen Réflexions sur la barbarie

notiert Weil: «Ich glaube nicht, daß man klare Gedanken über die
menschlichen Beziehungen fassen kann, solange man nicht den Begriff
der Macht in den Mittelpunkt gestellt hat.»29 Die Klärung dieses zentralen

Begriffs werde, wie sie sogleich hinzufügt, nicht leichtfallen. Es
bedarf einer überwachen und vielschichtigen Aufmerksamkeit für das, was
Macht — hier ist das semantische Gewebe der deutschen Termini Macht,

28 Heinz Abosch bestreitet eine solche Konsequenz, wenn er eine Existenz be-
schreibt, die, gewisse Verbindungslinien zugestanden, doch «gleichsam aus zwei Hälften

— einer revolutionären und einer religiösen - zusammengesetzt ist.» (ABOSCH,
Heinz, Simone Weil zur Einführung, Hamburg 1990, 9). Der vermeintliche Dualismus
Weils dürfte nicht zuletzt ein Problem ihrer Interpreten sein, die entweder den Akzent
auf die spirituelle Suche legen und das gesellschaftliche Engagement als vorläufig oder
uneigentlich abwerten oder aber umgekehrt Weils sich lebensgeschichtlich intensivierenden

bzw. explizierenden religiösen Diskurs als Verfallsprozeß einstufen. Diesem
Deutungsmuster verhaftet, kennzeichnet Abosch die vermeintliche religiöse Kehre der
politisch engagierten Philosophin als Verlustgeschichte: «Jahre vor Sartre praktizierte sie
das (Engagement), schrieb theoretische Abhandlungen und politische Manifeste, lehrte
Philosophie und kämpfte als Revolutionärin, meditierte ([,] Ergänzung: S. Sandherr)
und arbeitete in Metallfabriken. Endlich gab sie das rationale Denken preis, verzweifelt
und beglückt zugleich suchte und fand sie den Tod» (ebd. 8). Ob das literarische
Genre einer Einführung derartige Klischees erfordert, kann bezweifelt werden.

29 WEIL, Simone, «Réflexions sur la barbarie», in: Oeuvres complètes II.3 (s. Anm.
1) 222—225, 223. Das hier mit dem Begriff «Macht» wiedergegebene frz. «force» kann
Kraft, Macht, Stärke, Gewalt, Wucht, Zwang, Vermögen heißen. «Macht geht vor Recht»
heißt frz. «la force prime le droit» bzw. «force passe droit». Ein Aspekt von Weils
Bevorzugung des Begriffs «force» vor den ebenfalls, aber in geringerem Umfang
gebrauchten Synonyma «pouvoir» oder «puissance», am deutlichsten und titelgebend in
ihrem Essay 'L'Iliade ou le poeme de la force (s. Anm. 1) dürfte die Rolle des Begriffs der
Kraft (frz.: force) in der klassischen Mechanik sein. Immer wieder kommt Weil in den
Cahiers auf das Wort Thukydides' zurück: «Durch eine Notwendigkeit der Natur übt
jedes, ganz gleich welches Wesen, all die Macht, über die es verfügt, soweit es kann,
aus.» (Cahiers 1, 272). Der Tendenz zur Machtausübung und -erweiterung kommt eine
Art Naturgesetzlichkeit zu. Der Verzicht darauf, «überall zu befehlen, wo er die Macht
dazu hatte», ist hingegen Kennzeichen Gottes (Cahiers 3, 388).



410 lus talionis?

Kraft, Gewalt, Stärke, Zwang, Herrschaft, Unterdrückung bzw. der
französischen Begriffe force, pouvoir, puissance, violence, domination,
oppression zu denken — in den einzelnen Menschen und zwischen ihneti,
zwischen Mensch und Kosmos, Mensch und Gott bewirkt. Solche
Aufmerksamkeit zeichnet Weils politisches Handeln wie ihre Theoriebildung
aus.

Offensichtlich steht die Macht-Frage im Zentrum von Weils anar-
cho-syndikalistischem Einsatz.30 In der Kolonialherrschaft Frankreichs
sieht sie einen nicht nach Recht und Unrecht fragenden Willen zur
Bemächtigung und Selbstermächtigung am Werk.31 Daß Messianismus32
und Vorsehungsglaube ihm die Frage der Macht verengt bzw. verstellt
habe, steht im Zentrum der Weilschen Kritik des Marxismus.33 Im Krieg
kommt die Macht offen an die Macht. Dieser Diagnose entspricht Weils
pazifistische Option bis zum Beginn von Hitlers Eroberungskrieg.34 Weil
warnt vor der staatlichen Zentralgewalt und der unentrinnbaren Macht
des Gesellschaftlichen, das sie mit Piatons Politeia und der Johannesapo-

30 Schriftliche Niederschläge dieses Engagements finden sich in: WEIL, Simone,
Oeuvres complètes. Edition publiée sous la direction d'André A. Devaux et de

Florence de Lussy, Tome II: Écrits historiques et politiques. Volume 1: L'engagement
syndical (1927-juillet 1934), Paris 1988. Eine gewisse Nähe Weils zu den Theoretikern
bzw. Aktivisten des Anarchismus Pierre J. Proudhon und Michail A. Bakunin ist
unübersehbar; vgl. dazu auch ABOSCH, Heinz, «Simone Weils Marxismus-Kritik», in:
SCHLETTE/DEVAUX, Simone Weil: Philosophie (s. Anm. 11) 218-234, 228.

31 Vgl. die Artikel und Entwürfe in: Oeuvres complètes II.3 (s. Anm. 1) 121-155,
sowie das Kapitel «Entwurzelung und Nation» in: WEIL, Simone, Die Einwurzelung.
Einführung in die Pflichten dem menschlichen Wesen gegenüber, München 1956, 151-
272 (im folgenden: Erklärung der Pflichten; nach dem ursprünglichen frz. Titel:
Prélude à une déclaration des devoirs envers l'être humain). Die Unterwerfung und sozio-
kulturelle Zerstörung menschlicher Gemeinschaften lasse sich nicht durch Staatsräson

rechtfertigen, der Kolonisator heiße Rom, Frankreich oder Deutschland. Weils Vergleich
der kolonialen Gewalt mit der Hitlers hält Frankreich und Europa einen unwillkommenen

Spiegel vor.
32 Eine «foi messianique» bescheinigt Weil dem Marxismus u.a. in ihren Réflexions

sur la barbarie 223 (s. Anm. 29).
33 Die Auseinandersetzung mit dem Marxismus zieht sich wie ein roter Faden

durch Weils Werk. Im folgenden wird die von Weil als ihr «grand oeuvre» bezeichnete
erste Summe dieser Beschäftigung zu Rate gezogen: «Reflexionen über die Ursachen
der Freiheit und sozialen Unterdrückung» (im folgenden: Reflexionen), in: DIES.,
Unterdrückung und Freiheit. Politische Schriften. München 1975, 151—240. Frz.: Réflexions

sur les causes de la liberté et de l'oppression sociale, Paris 1955 (im folgenden:
Réflexions).

34 Einen guten Überblick bieten die unter der Überschrift «Guerre et paix» in
Oeuvres complètes II.3 (s. Anm. 1) 41-118 gesammelten Entwürfe und Artikel.



lus talionis? 411

kalypse «Großes Tier» und «Tier» nennt.35 Ihr Fundamentalmißtrauen
gegenüber der Macht des Gesellschaftlichen findet sich in zahlreichen
Reflexionen und pointierten Formulierungen der Cahiers ausgemünzt.36 Das
biblische Israel und die römische Kirche sind in Weils Augen zwei
grundverschiedene, doch vergleichbar gefährliche historische
Ausformungen der Vergötzung des Gesellschaftlichen.37 Die Frage nach Macht
und Gewalt leitet Weils Blick auf die römische und griechische Antike.
Er ist nie archivalischer Natur, immer wird Aufschluß über die Gegenwart

und ihre politisch-gesellschaftlichen Konstellationen gesucht. Ob
Weils Bemühen, den expansiven NS-Totalitarismus in die Linie des antiken

römischen Imperialismus zu stellen, Hiüer und den deutschen
Nationalsozialismus verharmlost, muß nach der Schoa tatsächlich gefragt
werden. Vor einer raschen Antwort aber sollte man sich Weils historio-
graphisch-ikonoklastischer Arbeit in ihrer Kraft zur Umwertung und
ätzenden Desillusionierung gestellt haben.38 Im Ausgang von der Wirkung

35 Die Verbindung zwischen dem «Tier» (Offb 17) und dem «Großen Tier» (vgl.
Platon, Politeia 482d—493e) als Beschreibungen des Sozialkörpers wird sowohl in den
Cahiers (vgl. Cahiers 2, 95) als auch in der Erklärung der Pflichten (vgl. ebd. 426f., s.

Anm. 31) hergestellt.
36 Gustave Thibon hat unter dem Stichwort «Le gros animal» (Thibon, Pesanteur

182-188, s. Anm. 9) Einschlägiges aus Weils Aufzeichnungen zusammengetragen.
37 Weil sieht die politischen Totalitarismen ihrer Zeit in der Nachfolge eines spätestens

mit der Konstantinischen Wende eroberungssüchtig gewordenen Christentums.
«Der Totalitarismus ist ein Ersatz für das Christentum.» (Cahiers 3, 194; im frz. Text
findet sich das Lehnwort «ersatz» [Cahiers F 3, 134]). Daher die Mahnung: «Die
unbedingte Liebe zur Kirche ist Götzendienst. Das Recht, unbedingt zu lieben, hat man nur
gegenüber dem Unbedingten» (Cahiers 4, 118). Glaube als umfassende Zustimmung zu
allem, was die Kirche lehrt, gelehrt hat und lehren wird, sei hingegen gesellschaftlicher
Götzendienst (vgl. Cahiers 4, 121). Vgl. dazu auch MOULAKIS, Athanasios, «Simone
Weil und das <Große Tier>», in: SCHLETTE/DEVAUX, Simone Weil: Philosophie (s.

Anm. 11) 252-260.
38 Vgl. etwa die aus dem Jahre 1939 stammenden, 1940 partiell publizierten «Quelques

réflexions sur les origines de l'Hitlérisme», in: DIES., Oeuvres complètes II.3 (s.
Anm. 1) 167—219. Weils Überlegungen zum Verständnis historischer Größe in der im
Winter 1942/43 in London verfaßten, von Albert Camus 1949 unter dem Titel:
Uenracinement publizierten unvollendeten Studie: Prélude à une déclaration des devoirs envers
l'être humain (dt.: Die Einwurzelung, 320-338, s. Anm. 31) münden in der Einsicht:
«Unsere Auffassung der Größe ist eben jene, die Hitlers ganzes Leben bestimmt hat»

(ebd. 320). Da es auf der Erde keine andere Macht gibt als die Macht (vgl. ebd. 322),
ist die Geschichtsschreibung «nichts anderes als eine Anhäufung von Aussagen der
Mörder über ihre Opfer und sich selbst» (ebd. 327). Dieser Schärfe des Blicks auf das

Eigene wegen lassen sich Weils Analysen kaum als Vorhut einer Partei des

bundesrepublikanischen «Historikerstreits» deuten bzw. ausbeuten. Aus der Parallelisierung
Nazideutschlands mit dem Rom der Cäsaren folgt nicht ein beruhigtes «Nichts Neues
unter der Sonne», sondern eine äußerste Beunruhigung im Hier und Jetzt.



412 lus talionis?

der Macht der Waffen beschreibt der Ende 1939 verfaßte Essay L'Iliade
ou le poème de la force39 Grenzenlosigkeit und Grenze der Macht von
Menschen über Menschen. Die Verwechslung von Größe und Macht ihn

christlich geprägten Geschichtsdenken Europas prangert Weils "Erklärung
der Pflichten an, ein Entwurf zur Vorbereitung einer französische Verfassung

für die Nachkriegszeit.
Weils Denken bündelt sich in ihrer Kritik der Macht wie in einer

Linse. Folgt man der Präzision und spekulativen Kraft ihres niemals teil-
nahms- und gerade darum illusionslosen Blicks auf das gesellschaftlichgeschichtliche

Phänomen der Macht, so gelangt man unversehens in die
Mitte einer biblischen «Optik»40. Diese soll am Leitfaden einer religiösen
Überschwangs durchaus unverdächtigen frühen Schrift, der 1934
erarbeiteten, im Folgejahr publizierten Reflexionen über die Ursachen der Freiheit
und sozialen Unterdrückung vorgestellt werden.

III. Dialektik der Macht

Die Reflexionen über die Ursachen der Freiheit und sozialen Unterdrückung
stellen eine erste Summe in der Befassung Weils mit Theorie und Praxis
des Marxismus dar. Sie führen über die Marxismuskritik hinaus zur
kritischen Analyse der entwickelten Industriegesellschaft und zur
Auseinandersetzung mit den Grundlagen der Moderne.

Kritik des marxistischen Vorsehungsglaubens

Weder in seiner Konzeption von Freiheit noch in seiner Analyse sozialer

Unterdrückung, so lautet Weils Verdikt, denke der Marxismus hinreichend

konsequent. Als Hindernis entpuppt sich die marxistische
Revolutionsgewißheit, die Weil als Symptom eines Vorsehungsglaubens
erkennt. Sei man bereit, auf die Tröstungen der Produktivkräftereligion zu
verzichten, so werde einem nicht nur die sichere Antwort auf die Frage
nach den Ursachen der Freiheit aus der Hand geschlagen, sondern es

stelle sich erneut die Frage nach den Ursachen der sozialen Unterdrük-
kung.

Marxens Versuch, das Hegeische Fortschrittsprinzip vom Kopf auf
die Füße zu stellen, vom Geist auf die Ökonomie zu übertragen,
entspricht, so Weils Diagnose, der kapitalistischen Produktionsideologie
vollkommen. «Der Aufstieg der Großindustrie hat die Produktivkräfte in
die Gottheit einer Art Religion verwandelt, deren Einfluß Marx bei der

35 S. Anm. 1.
40 Vgl. «Die Ethik ist eine Optik» (LÉVINAS, Emmanuel, Totalität und Unendlichkeit.

Versuch über die Exteriorität, Freiburg/München 1987, 23).



lus talionis? 413

Ausarbeitung seiner Geschichtsauffassung unbewußt unterworfen war»
(Reflexionen 158). Zugleich bleibe im materialistischen Glauben an die
Mission des Proletariats der Hegeische Ursprung präsent, setze doch
Marx ebenso wie Hegel einen im Verborgenen wirkenden Weltgeist voraus.

Wie alle Religionen aus dem Menschen ein einfaches Mittel der
Vorsehung machten, so stelle auch der Sozialismus den Menschen in den
Dienst des vermeintlichen historischen Fortschritts, nämlich des

Produktionsfortschritts (vgl. ebd. 159). Die Aufgabe der Revolution besteht
in Marxens Verständnis nicht etwa in der Emanzipation der Menschen,
sondern der Produktivkräfte. Mit der fragwürdigen Annahme, beides
komme überein, sobald der Entwicklungsgrad der Produktivkräfte eine
mühelose Produktion ermöglicht, erreiche Marx «einen für seine moralische

Ruhe notwendigen Ausgleich zwischen idealistischen Bestrebungen
und materialistischer Geschichtskonzeption» (ebd. 156£). Nur selten
jedoch, fügt Weil hinzu, seien beruhigende Glaubenssätze zugleich
vernünftig.

Der Mythos der Revolution

Ein historischer Mechanismus, demzufolge ein Regime seine eigenen
Totengräber hervorbringt, existiert für Weil nicht.41 Die geschichtliche
Erfahrung lehrt im Gegenteil: «Jede Macht verbreitet, kraft ihrer
Existenz, bis an die Grenze des Möglichen die sozialen Beziehungen, auf
denen sie beruht» (Reflexionen 188). Auch das kapitalistische Machtsystem

formt Ausbeuter wie Ausgebeutete nach seinem Bilde (vgl. ebd.

233). Simone Weil weigert sich mit einem noch für anarcho-syndikalisti-
sche Kreise ungewöhnlichen Freimut, zu übersehen, daß auch dieser
Kaiser nackt ist.42 Die sozialistische Revolutionshoffnung zeigt sich ihr
als Illusion, genauer, als Opium der Unterdrückten.43 Das Sakrileg nicht
scheuend, zerstört Weil den nicht weniger national-französischen als

marxistisch-internationalen Revolutionsmythos. Sowenig wie beim
Untergang des Römischen Reiches waren 1789 die gewaltsamen Umwälzungen

entscheidend; «der Sieg krönt nur jene Kräfte, die schon vor dem

Kampf den entscheidenden Faktor des kollektiven Lebens bildeten»
(Reflexionen 192).

41 Marx stellt den Mechanismus der Unterdrückung im kapitalistischen Regime
schlüssig dar, «aber er tut es so gut, daß man sich nur mit Mühe vorstellt, wie dieser
Mechanismus je zu funktionieren aufhören könnte» (Reflexionen 154).

42 Vgl. ABOSCH, Heinz, Vorwort zu WEIL, Unterdrückung und Freiheit (s. Anm.
33), 7-19, 17.

43 «Revolution ist ein Wort, für das man tötet, für das man stirbt, für das Volks^-

massen in den Tod geschickt werden — das aber jedes (sie) Inhalts ermangelt»
(Reflexionen 169).



414 lus talionis?

So verliert das Zauberwort Revolution seinen Glanz. Es bezeichnet
Disparates und Unvereinbares, vor allem aber einen religiösen Befund,
nämlich «einen Augenblick, da die Letzten die Ersten sein werden»44. Eine

plötzliche Umkehrung der gesellschaftlichen Kräfteverhältnisse wäre
aber nicht nur ein in der Geschichte unbekanntes Phänomen, sondern
schlechthin unvorstellbar, «denn dies wäre ein Sieg der Schwäche über
die Stärke, das Äquivalent einer Waage, deren leichteste Schale sich senkte.»45

Marxens Hoffnung, daß «Sklaverei freie Menschen hervorbringen»
könne, war eitel; die Sklaverei erniedrigt den Menschen so lange, bis dieser

sie hebt (Reflexionen 232). Das Proletariat ist darum nicht
zukunftsträchtiger Widerpart des Regimes, sondern dessen Geschöpf. Der
marxistische Traum von der herrschaftsfreien Gesellschaft erweist sich als

kraftlos (ebd. 169). Wie Schnee an der Sonne zergeht die Hoffnung auf
eine Umwälzung der Machtverhältnisse. Diese nämlich hätte nicht nur
eine bestimmte Gruppe von Mächtigen zu entmachten, sondern die der
Macht spezifische Macht zu brechen. Sie müßte einen Sieg der Schwächeren

über die Stärkeren ermöglichen und die Entstellung der
Unterdrückten durch die unterdrückende Macht rückgängig machen. Daß die
Nutznießer des kapitalistischen Systems vertrieben oder vernichtet werden,

hegt im Bereich des Denkbaren. «Aber wie soh man glauben, daß

die Sklaven, die sich in Fabriken und Bergwerken quälen, mit einem
Schlage Bürger einer neuen Wirtschaft sein werden?» (ebd. 257).

Fatalität der Macht

Die Antwort des Marxismus auf die Frage nach Befreiung und Bedrük-
kung ist als unzulänglich, als Fabel und fromme Fiktion erwiesen. In
Weils Einsicht, daß die Unterdrückung von Menschen durch Menschen
nicht zugleich mit einer bestimmten Form ökonomischer Beziehungen
aufgehoben wird, schlägt sich auch die Erfahrung mit der sowjetischen
Staatsbürokratie als einer neuen, totalen Form von Herrschaft nieder.
Das ernüchternde Fazit lautet: «Uberblickt man die Gesamtheit der
menschlichen Entwicklung bis zur Gegenwart, dann gewinnt man den

Eindruck, daß der Mensch das Joch der Naturnotwendigkeiten nicht
vermindern kann, ohne im gleichen Ausmaß, als handele es sich um ein

44 WEIL, Simone, «Kritische Prüfung der Revolutions- und Fortschrittsideen», in:
DIES., Unterdrückung und Freiheit (s. Anm. 33), 251—257, 254.

45 WEIL, Reflexionen 192. Das in Weils Werk so häufig gebrauchte Bild der Waage
bestätigt hier die naturgesetzliche Unwiderstehlichkeit der Macht. «Finden gewaltsame
Kämpfe statt — und das geschieht nicht immer —, dann üben sie die Funktion einer
Waage aus: sie geben denen die Macht, die sie schon besitzen» (ebd. 256).



lus talionis? 415

Spiel geheimnisvollen Gleichgewichts, das Joch der gesellschaftlichen
Unterdrückung zu verstärken» (ebd. 193).

Weil unternimmt nun einen dem Projekt von Horkheimers und
Adornos Dialektik der Aufklärung6 vergleichbaren Versuch, herauszufinden,

warum die geschichtlichen Prozesse zunehmender Naturbeherrschung

nicht zur Befreiung des Menschen von Furcht und Zwang führten,

sondern die Bedrückung der einzelnen perpetuierten oder noch
verstärkten. Die Menge des vom Menschen erlittenen Zwangs, so Weils
Urteil, scheint in der Geschichte unveränderlich zu sein. Hat die menschliche

Gesellschaft die Bedrückung des Menschen durch die übermächtigen

Naturkräfte gebrochen, so nur, um gleichsam die Nachfolge der
Naturmacht anzutreten und die Individuen auf neue Weise niederzuhalten

(vgl. Reflexionen 193f.). Was im Blick auf das Kollektiv als ein

Sieg über die Übermacht der Natur erscheint, verwandelt sich im Bück
auf den einzelnen «in eine Knechtschaft, die der der Primitiven
nahekommt» (ebd. 194). Wie ein Jahrzehnt später Horkheimer und Adorno,
betont Weil, ungeachtet der Entwicklung der kollektiven technischen

Naturbeherrschung habe «der Mensch den knechtischen Zustand nicht
verlassen, in dem er einst, schwach und nackt, allen blinden Kräften des

Kosmos ausgeliefert war»47. Denn das innere Gesetz der Gesellschaft, in
der sich die Menschen gegen die Übermacht der Natur organisieren, ist
der Machtkampf. Die Gesellschaft spaltet sich in Befehlende und
Gehorchende. Aus der Perspektive des Individuums gesehen, tritt der Zwang
der Gesellschaft an die Stelle der Naturgewalt. Durch die Übermacht,
welche die Gesellschaft im Prozesse anwachsender Naturbeherrschung
dem einzelnen gegenüber gewinnt, wird sie, auch darin Nachfolgerin der
äußeren Natur, zum Gegenstand religiöser Verehrung (vgl. Reflexionen
195). Aber auch der Traum von den unbegrenzten Möglichkeiten ist
rasch ausgeträumt, wo die technischen Entwicklungen zu einer anwach-

46 HORKHEIMER, Max/ADORNO, Theodor W., Dialektik der Aufklärung. Philoso-
phische Fragmente (1944), Frankfurt a.M. 1981.

47 Ebd. 195. Im Ausgang von der Erfahrung eines geschichtlichen Perennierens
von Herrschaft steht für die Autorin der 'Reflexionen wie für die Autoren der Dialektik
der Aufklärung fest, daß Kritik der Macht mehr und anderes zu leisten hat als die Kritik
der politischen Ökonomie. Eine erste Zusammenschau dieser beiden epochalen Versuche

einer Kritik der Macht wird im folgenden versucht. Ein umfassender Vergleich der
beiden Entwürfe, deren Beweggrund die Wahrnehmung bedrohlicher zeitgenössischer
Totalisierung von Macht und Herrschaft ist, wäre ebenso lohnend wie ein Vergleich
von Weils geschichtsphilosophischen Analysen mit Benjamins Thesen «Uber den
Begriff der Geschichte» (vgl. BENJAMIN, Walter, Gesammelte Schriften Bd. 1.2, hrsg. von
Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser [Werkausgabe Bd. 2], Frankfurt a.M.
1980, 691-704).



416 lus talionis?

senden anonymen Abhängigkeit aller von allen führen und wo sich
zugleich die Befugnisse in den Händen weniger Machthaber konzentrieren,
die zur Koordination und Kontrolle der komplexen Abläufe und
Funktionen unfähig sind. Wie in der Urzeit erfährt sich der Mensch,
ungeachtet der neuen Gestalt, die ihnen der naturwissenschaftlich-technologische

Fortschritt gegeben hat, als Spielball der Naturkräfte.48

Ebensowenig wie später die Dialektik der Aufklärung erwarten die
Reflexionen, durch ein «Zurück zur Natur» sei der scharf herausgearbeiteten

geschichtlichen «Fatalität» (Reflexionen 179.182) der Macht zu
entkommen. Wäre es einer gesellschaftlichen Gruppe möglich, die Monopole

des technischen, wirtschaftlichen, sozialtechnologischen Wissens,
der Rüstung, des Geldes zu beseitigen, und hinter den zuvor erreichten
Grad gesellschaftlicher, technischer, wirtschaftlicher Organisation und
Konzentration zu einem nicht durch Herrschaft von Menschen über
Menschen entstellten Zustand zurückzukehren, so «entspräche dies

einem Todesurteil» (ebd. 184). Mensch wie natürliche Umwelt haben sich
durch menschliche Naturbeherrschung so stark verändert und voneinander

entfernt, daß der naive Versuch, zwischen beiden Nähe herzustellen,
für den Menschen in einem Desaster enden müßte (vgl. ebd. 184£).

Ihre gründliche Kridk des vermeintlichen Fortschritts zerstört für
Weil nicht die Hoffnung auf eine Wandlung, die seinen Namen endlich
verdiente. «Man könnte sich die Möglichkeit irgendeines Fortschritts im
wahren Sinne des Wortes, d. h. einen Fortschritt im Bereich der menschlichen

Werte, nur dann vorstellen, wenn man als ideale Grenze eine
Gesellschaft entwerfen kann, die den Menschen gegen die Welt rüstete, ohne

ihn von ihr zu trennen.»49 Diesem Ziel nähert sich Weil zunächst in
einer Revision des Freiheitsbegriffs.

Geset^esfreiheit

Weils Begriff mustert das gleichsam schlaraffische Wunschbild aus, das

noch der Kommunismus vor Augen hat. Dieser Menschheitstraum ist
angesichts der objektiven Zwänge, die durch die Einbindung in einen der

Notwendigkeit unterworfenen Kosmos auf dem Menschen lasten,
absurd. «Solange der Mensch leben wird, d. h. solange er ein winziges Fragment

dieses erbarmungslosen Universums ist, wird der Druck der
Notwendigkeit nie auch nur einen Augenblick nachlassen» (Reflexionen

48 «Universal sind Ahnung und Angst, Naturbeherrschung webe durch ihren
Fortschritt immer mehr mit an dem Unheil, vor dem sie behüten wollte; an jener zweiten
Natur, zu der die Gesellschaft gewuchert ist.» (ADORNO, Theodor W., Gesammelte
Schriften Bd. 6, hrsg. von Rolf Tiedemann, Frankfurt a.M. 1977, 75).

49 Reflexionen 212/Réflexions 107. Übersetzung leicht verändert.



lus talionis? 417

199). Die geträumte Freiheit ist aber nicht nur unrealistisch, vor allem
wäre sie ein Danaergeschenk. Ein Leben ohne Hindernisse, also ohne

Disziplin, ohne Genauigkeit, ohne Gewissenhaftigkeit, ohne Bindung an
Gesetzlichkeit, brächte nicht Freiheit, sondern Willkür. Das dem Traum
vom Goldenen Zeitalter entliehene Freiheitsverständnis orientiert sich

an einem Unmündigen ohne Pflichten und Regeln, der mit der Notwendigkeit

und ihrem Gesetz niemals bekannt wurde, darum aber, so Weils
Urteil, um so strikter den eigenen Launen und Leidenschaften unterworfen

bleibe. Freiheit ist nicht konsistent zu denken als Abwesenheit von
Notwendigkeit. Nicht die Beziehung zwischen Wunsch und Wunscherfüllung,

sondern die gesetzmäßige zwischen Denken und Handeln
definiert sie. «Ein ganz freies Leben wäre ein solches, wo alle realen
Schwierigkeiten sich als Probleme darstellten, wo alle Siege in Handlung umgesetzte

Lösungen sein würden» (ebd. 201). Doch die Methodisierung der
Arbeit, die dieses Ziel fördern soll, erweist sich in ihren Formen als
ambivalent. Die Automatisierung überträgt die Methode vom Geist auf die
Materie. «Man wohnt so dem eigenartigen Schauspiel von Maschinen bei,
in denen die Methode so vollkommen zu Metall verfestigt wurde, daß
der Anschein entsteht, sie dächten, während die Menschen, die sie

bedienen, in Automaten verwandelt sind» (ebd. 207f.). Dem Grenzfall einer
Zivilisation, die jede Aktivität mathematischer Strenge unterwirft, ohne
daß jedoch die Prozesse menschliches Verständnis begleitete, und der
gerade so der Begriff der Notwendigkeit verloren geht, setzt Weil das

Leitbild einer freien Produktionsweise entgegen, in der sich das methodische

Denken unaufhörlich während der Arbeit betätigen kann. Der
Bereich bewußter Arbeit könnte Schritt um Schritt erweitert werden. Doch
ein wesentlicher Faktor bleibt in der Analyse noch ausgeblendet: Nicht
das Gesetz der Notwendigkeit, das die Natur dem Menschen auferlegt,
sondern die Abhängigkeit vom Menschen erniedrigt den Menschen. Und
sie erniedrigt, je anders, Ohnmächtige und Mächtige. Noch der vermeintlich

freie Herr, so Weils Deutung, oder gerade dieser, lebt unmündig, da

er befiehlt, d. h. nur infantil wünscht, nicht aber regelgeleitet handelt.
Aber auch die unterworfen Dienenden können von ihrer Verbindung zur
Materie nicht profitieren, denn nicht deren sachgesetzliche Handhabung,
sondern die gesetz- und grenzenlose Willkür der Herren bestimmt ihr
Geschick (vgl. ebd. 211).

Macht als Phantom: Nemesis

Macht unterjocht Schwache, aber auch Mächtige. Herrschaftsbeziehungen

zwischen Menschen bilden ein ständig sich verschärfendes Un-



418 lus talionis?

gleichgewicht. Macht gibt es nicht.50 Was es sehr wohl gibt, wie Weils
Analyse des kapitalistischen Systems zeigt, ist ein endloser Wettlauf bzw.
ein Behauptungskampf um die Macht. Ihm ist keine innere Grenze
gesetzt. «Da es nie Macht gibt, sondern allein einen Kampf um die Macht,
und da dieser Kampf ohne Ende, ohne Begrenzung, ohne Maß ist, kann
es weder Begrenzung noch Maß für die von ihm geforderten Anstrengungen

geben» (ebd. 182). Weil sich Macht nicht haben, nicht halten
läßt, sind die Machthaber zu endloser Machtsteigerung gezwungen; jeder
Sieg über Menschen aber ist zugleich die Grundlage einer Niederlage,
denn «die Menschen sind vor allem aktive Wesen mit einer Fähigkeit,
sich selbst zu bestimmen, auf die sie nie, sogar wenn sie es wünschten,
verzichten können bis zu dem Tage, wo der Tod sie in einen leblosen
Stoff verwandelt» (ebd. 181).

Allein der Tod des Gegners kann dessen zukünftigen Triumph
ausschließen. Mit dem anderen Menschen aber wäre das Objekt der eigenen
Macht vernichtet. «So ist im Wesen der Macht ein fundamentaler Widerspruch

vorhanden, der sie eigentlich zu existieren verhindert.»51 Weil
erklärt ihn aus dem «Gegensatz zwischen dem notwendig begrenzten
Charakter der materiellen Machtgrundlagen und dem notwendig unbegrenzten

Charakter des Machtkampfes als einer zwischenmenschlichen Beziehung»

(ebd. 190). Das Erfordernis der Sicherung einer wesentlich
unsicheren Macht nach innen und außen treibt «die gesamte Gesellschaft, im
Gefolge ihrer Herren, in einen wahnwitzigen Tanz» (ebd. 180f.). Das
zwischen Menschen immer instabile Phänomen der Macht ist
selbstzerstörerisch. «So entsteht der seine Tochter opfernde Agamemnon in den

Kapitalisten wieder auf, die für die Bewahrung ihrer Privilegien frohen
Mutes Kriege billigen, in denen ihre Söhne umkommen können.» Macht
entlarvt sich als grausame (Selbst-)Täuschung. Wie im Märchen vom
Huhn, das goldene Eier legt, wird jedes Ausbeutungsverfahren, dessen
Produktivität in der Expansionsphase ansteigt, durch die Notwendigkeiten

der Machtsteigerung immer kostspieliger bis dahin, daß es die eigene
Existenzgrundlage vernichtet. Aus der Dynamik der Macht selbst kommt

50 «So ist im Wesen der Macht ein fundamentaler Widerspruch vorhanden, der sie

eigentlich zu existieren verhindert.» (Reflexionen 181).
51 Ebd. Dieses Paradox der Macht, die keinen Widerstand mehr findet, legt Hans

Jonas am Begriff der Allmacht dar. «Als gegenstandslose Macht aber ist sie machtlose
Macht, die sich selbst aufhebt.» (JONAS, Hans, Der Gottesbegriff nach Auschwitz.
Eine jüdische Stimme, Frankfurt a.M. 1987, 35). Der Gedanke der Allmacht
widerspricht sich selbst. «Macht muß geteilt werden, damit es überhaupt Macht gibt» (ebd.
36). Damit aber ist Macht bereits als wesentlich flüchtig, prekär, ja als irreal
gekennzeichnet.



lus talionis? 419

«jene von den Griechen unter dem Namen Nemesis verehrte richtende
Gottheit, die Maßlosigkeit bestraft» (ebd. 191).

Individuum und Kollektiv

Zu den Merkmalen des sozialen Lebens der Gegenwart gehört das

Mißverhältnis zwischen einzelnem und Kollektiv; «offenkundig sind die
Ohnmacht und Angst aller Menschen angesichts der gesellschaftlichen
Maschine, die Herz und Geist vernichtet, Unbewußheit, Dummheit,
Korruption, Trägheit und vor allem Schwindelgefühl erzeugt»52. Noch nie in
der Geschichte war der einzelne dem gesellschaftlichen Ganzen so blind
unterworfen und darum so unfähig, (es) zu denken. Die geschichtliche
Dialektik der Macht führt Weil zufolge zur Spaltung der Menschheit in
Herrschende und Beherrschte, schließlich jedoch in die radikale Abhängigkeit

aller einzelnen von der Gesellschaft, mit den Worten Adornos, in
eine «Herrschaft des Allgemeinen über das Besondere, der Gesellschaft
über ihre Zwangsmitglieder»53.

Ersetzung der Ziele durch die Mittel

Der wohl auffälligste Defekt der gegenwärtigen Gesellschaft ist für Weil
der Verlust menschlicher Proportionen. Die den Menschen umgebende
Dingwelt entspreche in nichts mehr jenen Maßstäben, wie sie Körper
und Geist, Lebenszeit, Tag und Jahr, Kapazität und Geschwindigkeit der
menschlichen Auffassungsgabe vorzeichnen. Ein zerstörerisches
Umschlagen von Quantität in Qualität sei zu bemerken. Um des Ziels der
Beherrschung der übermächtigen Natur willen passe der Mensch seine

Natur an die äußere Gewalt und deren menschliche Maßstäbe
zerbrechenden Maße an.

Der historisch erreichte Stand der Rationalisierung von Wirtschaft,
Staat und Gesellschaft ist in Weils Augen bloßer Schein. Tatsächlich
nehmen die Komplexität der einzelnen Bereiche und deren Verflechtung
in einem Maße zu, das methodische Durchdringung und zweckmäßige
Formung unmöglich macht. Die Resultate sind absurd: Die Maschinen
arbeiten nicht, um den Menschen das Leben zu ermöglichen, vielmehr

52 Reflexionen 223. Das angesichts der Undurchschaubarkeit des gesellschaftlichen
Apparates allgegenwärtige «Gefühl einer schwindelhaften Angst» (ebd. 234) notiert
auch Adorno. «Die Verselbständigung des Systems gegenüber allen, auch den
Verfügenden, hat einen Grenzwert erreicht. Sie ist zu jener Fatalität geworden, die in der
gegenwärtigen frei flutenden Angst ihren Ausdruck findet; frei flutend, weil sie an
keine Lebendigen, an Personen nicht und nicht an Klassen, sich länger zu heften
vermag.» (ADORNO, Theodor W., Gesammelte Schriften Bd. 8., hrsg. von Rolf Tiede-

mann, Frankfurt a.M. 1980, 369).
53 Ebd. 14.



420 lus talionis?

müssen die Menschen wohl oder übel ernährt werden, damit sie die
Maschinen bedienen können. Statt den Austausch der Waren zu erleichtern,
sei deren Absatz vor allem ein Mittel zur Geldzirkulation. Die bürokratische

Verkehrung des Verhältnisses von Individuum und Kollektiv lähmt
die Urteilsfähigkeit; Werturteile beruhten schließlich nur noch auf einem
rein äußerlichen Kriterium, das des urteilenden Subjekts entraten kann:
dem bloßen, leeren Erfolg. Mehr und mehr verlagert sich so die
Kontrollfunktion vom Denken auf die Dinge (vgl. Reflexionen 235). Das
Denken zeichnet nicht länger das menschliche Individuum aus, sondern
wird zum Bestandteil von Mechanismen, durch die das Kollektiv denkt,
wenn es denn denken könnte.

In der Ersetzung der Ziele durch die Mittel, gemeinhin Merkmal
repressiver Gesellschaften, in der gegenwärtigen aber ubiquitär, erkennt
Weil das Erbübel, die «folie fondamentale»54. Ob Krieg, Reichtum oder
die Produktion im Vordergrund stehen, ein unbegreiflich scheinendes
Gesetz verlangt, «daß jeder in sich und im anderen, das menschliche
Leben Dingen opfert, die nur Mittel sind, um besser zu leben» (Reflexionen
183). Macht, zunächst Mittel par excellence, das die beschränkte Kraft
des Einzelnen vergrößert, wird zum Zweck, gerade weil Macht zwischen
Menschen stets ungewiß und flüchtig, der Machtkampf also prinzipiell
unbegrenzbar ist. Das Mittel, das nicht ergriffen werden kann, ersetzt
und vernichtet schließlich den ursprünglichen Zweck, ja alle möglichen
Zwecke.

Totalisierungstenden^en

Die komplementären Bewegungen der Zentralisierung und Ballung von
Macht einerseits, der Entwertung des Individuellen andererseits, prägen
die Gegenwart. So liefert die wachsende Macht und Konzentration der
Rüstung alle Menschen der staatlichen Zentralmacht aus (vgl. Reflexionen

227). Um ihr Leben zu fristen, sind die Menschen fast ausnahmslos
auf die Distributions- und Tauschmechanismen der Gesellschaft und des

Geldes angewiesen.55 Die Großindustrie mit ihren Formen zentralisierter

54 Réflexions 61. Ähnlich bemerkt Adorno, daß «die Subjekte heute Objekte der
Gesellschaft sind, nicht ihre Substanz». Substantiell sei dagegen, «in einer durchgebildeten

und hochrationalisierten Warengesellschaft, die zusammengeballte gesellschaftliche

Macht, der Produktionsapparat, und der von diesem kontrollierte der Verteilung.
Was, dem eigenen Begriff nach, das erste zu sein hätte, ist zum Appendix geworden,
die lebendigen Menschen.» (ADORNO, Theodor W., Gesammelte Schriften Bd. 14,

hrsg. von Rolf Tiedemann, Frankfurt a.M. 1980, 399).
55 Vgl. die parallele Beobachtung bei Adorno: «Der totale Zusammenhang hat die

Gestalt, daß alle dem Tauschgesetz sich unterwerfen müssen, wenn sie nicht zugrunde



lus talionis? 421

kollektiver Produktion nimmt Arbeitswillige an oder weist sie ab; der
einzelne sucht eine Stelle56. Allenthalben ist ein Gefälle hin zu totalitären
Formen gesellschaftlicher Organisation zu beobachten, die neuen
Massenmedien arbeiten dem zu.57 Die im Liberalismus zurückhaltende staatliche

Gewalt tritt in den Vordergrund.58 Zur Achse des Gesellschaftslebens,

konstatiert Weil, ist die Kriegsvorbereitung geworden, die ökonomische

Rivalität entwickle sich zum bewaffneten Konflikt (zurück). Das
Heraufkommen von Kriegen, die einen ungeheuren Verbrauch an
Rohstoffen, industrieller Ausrüstung, und eine kaum eingrenzbare Zerstörung

des von den vorherigen Generationen materiell und immateriell
Aufgebauten mit sich bringen, ist in der Logik der von Weil aufgezeigten
politisch-ökonomischen Entwicklung kaum abzuwenden (vgl. Reflexionen

232).

Zur Welt kommen?

Die vorgetragenen Diagnosen des Welt- und Wirklichkeitsverlustes
verlören ihr Recht erst in einer Gesellschaft, in deren Mitte eine Tätigkeit
stünde, die am arbeitenden Menschen und nicht an einer zum Fetisch
erhobenen Produktivität Maß nimmt. Es ist die nichtmaschinelle, die

gehen wollen, gleichgültig, ob sie subjektiv von einem <Profitmotiv> geleitet werden
oder nicht.» (ADORNO, Gesammelte Schriften Bd. 8, 14, s. Anm. 52).

56 «Arbeit wird nicht mehr mit dem stolzen Bewußtsein vollbracht, daß man nützlich

ist, sondern mit dem erniedrigenden und angstvollen Gefühl, dank einer
vorübergehenden Gunst des Schicksals ein Privileg zu besitzen, von dem mehrere Menschen,
gerade weil man es genießt, ausgeschlossen sind: kurzum eine Stelle» (Reflexionen
151). Adorno beobachtet analog: «Jeder fast kann an sich erfahren, daß er seine
gesellschaftliche Existenz kaum mehr aus eigener Initiative bestimmt, sondern nach Lücken,
offenen Stellen, <jobs> suchen muß, die ihm den Unterhalt gewähren, ohne Rücksicht
auf das, was ihm als seine eigene menschliche Bestimmung vor Augen steht, wenn
anders er von einer solchen noch etwas ahnt» (ADORNO, Gesammelte Schriften Bd. 8,

16, s. Anm. 52).
57 Die Folgen massenmedialer «Verwendung von Verdummung und Lüge als

Propagandamittel» und ihrer technisch vervielfachten manipulativen Macht der Fernsteuerung

zeichnen sich bereits ab. «Mit Hilfe der Massenpresse und des Rundfunks kann
man ein ganzes Volk, beim Frühstück oder Abendbrot, fertige und folglich absurde
Meinungen hinunterschlucken lassen» (Reflexionen 235).

58 Die neu erwachte Aufmerksamkeit für den Begriff der Herrschaft verknüpft
Adorno mit der Wahrnehmung der «Tendenz daß die gegenwärtige Gesellschaft,
wenn ihre politischen Formen sich unter Zwang radikal an die ökonomischen
anschließen sollten, unmittelbar im prägnanten Sinn meta-ökonomischen, nämlich nicht
mehr durch den klassischen Tauschmechanismus definierten Formen zusteuert
Dann gewinnt aber tatsächlich der Begriff der Herrschaft erneut eine gewisse Präpon-
deranz gegenüber den rein ökonomischen Prozessen.» (ADORNO, Gesammelte Schriften

Bd. 8, 583f., s. Anm. 52). Die Erfahrung des Faschismus lehre nur zu deutlich,
«was der erneute Ubergang in unmittelbare Herrschaft bedeuten kann» (ebd. 584).



422 lus talionis?

Handarbeit, der Weil zutraut, den im machtsteigernden Denken und in
spaltenden Herrschaftsstrukturen gebrochenen Bund des Menschen mit
der Welt wieder herzustellen (vgl. Reflexionen 218). Weil warnt vor der

Automatisierung, die, vom technischen Standpunkt betrachtet, segensreich

wirken könnte, wegen ihrer Verbindung mit einer äußerst zentralisierten

Wirtschaftsorganisation aber faktisch Unterdrückung verstärkt
(vgl. Reflexionen 238).59

Die angezielte nicht-repressive Gesellschaft könne nicht zugleich
den einzelnen Menschen und der «Produktionsreligion» dienen, die in
Amerika und nun, so urteilt Weil, auch in Rußland herrsche (vgl.
Reflexionen 219). Weil skizziert ein dezentralisiertes gesellschaftliches und
wirtschaftliches System mit Kleinunternehmen und maßvoller Produktion,

das dem verschwenderischen und ausbeuterischen Umgang mit den
natürlichen Ressourcen ein Ende setzte. Die Menschen können die

Verbindung mit der Welt wiederfinden. «Es würde genügen, daß der Mensch
aufhörte, seine Kenntnisse und seine Macht unbegrenzt auszudehnen,
um statt dessen im Studium wie in der Arbeit ein gewisses Gleichgewicht
zwischen dem Geist und dem Objekt — auf das der Geist sich bezieht —

herzustellen» (Reflexionen 210fl).

Am Individuum Maß nehmen: Erneuerung des Bundes

Wiederholt charakterisieren die Reflexionen das Verhältnis von Mensch
und Natur mit dem Bild des Bundes. Grund zur Hoffnung auf seine

Erneuerung besteht allein in dem Maße, in dem der einzelne sich in einer
intellektuellen Anstrengung kritischer Analyse gegen die Idolatrie des

Gesellschaftlichen, die Vergötzung der Macht, entscheidet. Zum
Innehalten, zur Besinnung auf Grenzen und Bedürfnisse60, d. h. zum Lösen
des Bannes der Macht, wollen die Reflexionen einladen — im Angesicht
einer Zivilisation, deren Grundlagen Streben nach Selbstvergrößerung und
Rivalität sind, und angesichts der das Individuum schwächenden Tendenz

der gesellschaftlichen Maschine zu wachsender Zentralisation (vgl.
Reflexionen 236. 240).

Erste Schritte werden aufgezeigt, die Ohnmacht und Unterdrückung
der Menschen zu mindern und ihren verlorenen Kontakt mit der Welt
wiederzugewinnen. Dazu soll am Individuum Maß genommen werden,

59 Adorno setzt auf den dienenden Charakter von Automatisierung: «Im Bestehen-
den fungiert sie zentralistisch; an sich vermöchte sie es anders» (ebd. 16).

60 Weils Erklärung der Verpflichtungen geht nicht von Menschenrechten aus, sondern
entfaltet leibliche und seelische Grundbedürfnisse des Menschen, aus denen solche
Pflichten des Menschen gegen den Menschen abgeleitet werden, die die Befriedigung
der genannten Bedürfnisse sichern.



lus talionis? 423

an seinen umgrenzten und vielgestaltigen Bedürfnissen, an einer wesentlich

begrenzten intellektuellen und körperlichen Leistungskraft. Es geht
darum, seine Stellung gegenüber einem anonymen Kollektiv grundlegend
zu stärken. Der Leitsatz lautet: «Das Leben wird um so weniger inhuman
sein, je größer die individuelle Denk- und Handlungsfähigkeit ist»
(Reflexionen 237). Das Denken ist nach Weils Überzeugung der einzige
Bereich, in dem der einzelne dem gesellschaftlichen Ganzen unendlich überlegen

ist. «Kollektive denken nicht» (ebd. 213). Wären intellektuelle
Koordinationsfunktionen nicht länger an Macht und Privilegien gebunden,
könnten die entgleitenden technischen Entwicklungen eingeholt werden.
Weil kommt zu dem Schluß: «Die am wenigsten schlechte Gesellschaft
ist jene, die den durchschnittlichen Menschen am häufigsten verpflichtet,
in der Tätigkeit zu denken, die ihm die größte Kontrollmöglichkeit auf
[sie] die Gesamtheit des kollektiven Lebens und die größte Unabhängigkeit

gewährt» (ebd. 218).

IV. Grenzen der Macht

Die skizzierten Momente einer Weilschen Theorie der Macht lassen sich

nun ausdrücklicher mit der Frage nach biblisch-jüdischen Motiven dieses
Denkens verknüpfen. Dies soll als Frage nach den Grenzen der Macht
unter drei Aspekten geschehen: Denken heißt für Weil Differenzieren,
unterscheidend In-Beziehung-Setzen. Eminent machtkritisch ist Denken
als verbindliches Auseinanderhalten von Endlichem und Unendlichem
(1). Das unterscheidende Verbinden von Endlichem und Unendlichem
geschieht in einem Bund, für den die Verflechtung mit dem Gesetz
konstitutiv ist. Die fast unwiderstehliche Versuchung der Macht ist das

Vergessen des Bundes (2). Im Talionsgesetz zeigt sich eine strikt innerweltliche

und zugleich göttliche Ordnung, an der sich Macht bricht (3).

Simone Weil: Biblische "Lektüre

Was in der Dialektik derAufklärung als erhoffte Beziehung des Menschen
zur Natur, «gegen die ausgepinselte Utopie»61 in Fragmenten und Para-
doxien vorscheint, die Versöhnung von Geist und Natur als Selbstaufklärung

der Aufklärung, deutet sich in Weils Reflexionen nicht weniger
diskret an. Ist in Horkheimers und Adornos Nicht-Antizipation von
Erlösung das biblische Bilderverbot zu erkennen, so scheint Weils Vision
noch spröder gegen das Heilsbild. Das Schlüsselwort der Weilschen Dia-

61 ADORNO, Theodor W., Gesammelte Schriften 10.2, hrsg. von Rolf Tiedemann,
Frankfurt a.M. 1977, 627.



424 lus talionis?

lektik der Aufklärung ist nicht «Erlösung»62, auch nicht «Versöhnung»,
sondern «Bund»63. Die angesichts der Geschichts- und Gegenwartsdiagnose

fast hoffnungslos erhoffte Beziehung des Menschen zu Kosmos,
Natur, Welt wird mit einem nüchternen Terminus der juridischen Sphäre,

zugleich einem Grundwort der Bibel64 - zumal Alten Testaments65 -
gekennzeichnet.

Wenn «absolute Naturbeherrschung absolute Naturverfallenheit»66
bedeutet, so hegt der Grund Weil zufolge in dem ersten Attribut «absolut».

Die Menschen verwechselten die Eindämmung der Übermacht der
Natur mit der Entgrenzung ihrer eigenen, menschlichen Macht; sie
erwirkten Selbstvergötzung, Selbstversklavung und Selbstopfer: Fatalität
oder Falle der Macht, die menschlicher Geist nicht nur nicht zu
überwinden vermochte, sondern tatkräftig ausgebaut hat. Der menschheitliche

Sündenfall ist nicht die Zähmung der Natur, ist keinesfalls deren

Entzauberung. Unheilvoll ist vielmehr die Trennung von Mensch und
Natur, der durch ungerechte zwischenmenschliche Beziehungen bewirkte

Bundesbruch. Dem katastrophischen «Fortschritt», der Aufkündigung
des Bundes des menschlichen Geistes mit dem Universum (vgl.
Reflexionen 214), setzen die Reflexionen darum einen Fortschritt entgegen,
dessen Entwurf sich an der idealen Grenze einer Gesellschaft orientiert,
«die den Menschen gegen die Welt rüstete, ohne ihn von ihr zu trennen»
(Reflexionen 212).

1. Denken als Differenzieren

Auf den ersten Blick scheint Weils cartesianisch geprägte Konzeption
von Freiheit als Frucht einer methodischen Durchformung der Wirklichkeit

wenig gemein zu haben mit der Entlarvung der historischen Kom-
plizität von Erkenntnis und Herrschaft in der Dialektik der Aufklärung.
Doch die Reflexionen decken kompromißlos die Irrationalität der in der
Geschichte herrschenden, machtfixierten Radonalität auf. Sie ist an ihren
Früchten zu erkennen, dem in totalitäre Herrschaft und Krieg münden-

62 Noch dem reflektierten Fortschrittsgedanken attestiert Adorno: «Das Moment
der Erlösung, wie immer auch säkularisiert, ist untilgbar an ihm» (ebd. 623).

63 «Pacte»: Pakt, Abkommen, Abmachung, Vertrag, Bund, Bündnis.
64 Bibeltexte werden im folgenden nach der «Einheitsübersetzung» wiedergegeben.
65 Ist die Bundestheologie des Alten Testaments selbstverständliche theologische

Voraussetzung für die theologische Entwicklung der frühen Kirche, so finden sich die

griechischen Äquivalente von b'rît im Neuen Testament eher selten. Etwa die Hälfte
der 33 Belegstellen entfallen dabei auf alttestamentliche Zitate (vgl. MÄRZ, Claus-Peter,

Art. Bund, III: Im Neuen Testament, in: 3LThK, Bd. 2, Sp. 785—788, 786).
66 ADORNO, Gesammelte Schriften 10.2, 627 (s. Anm. 61).



lus talionis? 425

den absurden Triumph der dinghaften Mittel über die humanen Zwek-
ke.67 Die von Weil ins Auge gefaßte Schaffung von dem Denken, und
das heißt hier betont, dem Denken des einzelnen Menschen, durchsichtigen

und zugänglichen Strukturen der Vergesellschaftung, der Ökonomie,

der Arbeitsorganisation, verlangt die Abkehr von einer maß- und
orientierungslos gewordenen Zivilisation der Machtsteigerung.

Die Möglichkeiten des Denkens sind hoch ambivalent. Die geistige
Tätigkeit kann im Überspringen des Leiblichen zum gewaltträchtigen
Verrat an der Endlichkeit des Menschen werden.68 Die Maßlosigkeit
eines vom Materiellen und Sinnlichen abgetrennten Denkens droht die
Wirklichkeit außerhalb des Ichs zu leugnen und nach seinen irrlichtern-
den Wünschen zuzurichten, sie läßt die Mittel über die Ziele triumphieren

und das Denken schließlich an die Dinge übergehen.69 Als
herrschaftliches verfügt das Denken achtlos über Wirklichkeit, verzerrt ihre
Proportionen, zerreißt das Netz ihrer Beziehungen und fördert die
menschliche Selbstvergötzung. «Unser Denken, durch das wir das

Universum beherrschen, läßt uns in jedem Augenblick, in dem wir nicht den
beißenden Schmerz der Notwendigkeit spüren, sicut dei sein», notiert
Weil (Cahiers 2, 148).

Zugleich ist im Denken die genuine Kompetenz des Individuums
und das Feld seiner Überlegenheit dem gesellschaftlichen Ganzen
gegenüber zu erkennen. Denken setzt Einhalten und Innehalten voraus, es

bricht triumphierende Totalität auf. Kritik sich verabsolutierender Macht
ist auf unterbrechendes Denken angewiesen. Der bleibenden Versuchung

des Kollektivs, der Absolutsetzung des Relativen, vermag der
einzelne zu begegnen, indem er dem Wirklichen als einem Gewebe von
Verhältnissen verpflichtet bleibt.70 Zum emphatischen Begriff individuellen

Denkens und Ausdrucks gehört wesentlich die Fähigkeit, der
Schwerkraft der herrschenden Machtverhältnisse, auch dem eigenen

67 Wie angedeutet, sieht auch Adorno das Kennzeichen der gegenwärtigen Gesellschaft

«im Ubergewicht von Verhältnissen über Menschen, deren entmächtigte
Produkte diese nachgerade sind» (ADORNO, Gesammelte Schriften 8, 9, s. Anm. 52).

68 «Ursachen der Kriege: jeder Mensch, jede Menschengruppe fühlt sich mit vollem
Recht als legitimer Herrscher und Besitzer des Universums. Aber dieser Besitz wird
falsch verstanden, weil man nicht versteht, daß der Zugang dazu — soweit er dem
Menschen auf Erden möglich ist — für jeden durch seinen eigenen Körper geht; (durch das

Endliche)» (Cahiers 1, 196).
69 Weil erkennt nicht nur die Machtförmigkeit des Denkens, sondern notiert: «Die

Macht ahmt das Denken sehr gut nach» (Cahiers 1, 274).
70 «Die Relation holt einen mit Gewalt aus dem Gesellschaftlichen heraus. Sie ist

das Monopol des Individuums Die Relation gehört dem einsamen Geist zu. Keine
Masse hat einen Begriff von der Relation» (Cahiers 3, 306).



426 lus talionis?

Macht- und Kompensationsverlangen, standzuhalten (vgl. Cahiers 2, 20.

22). In der Unterscheidung, im Scheiden des Bedingten vom Unbedingten,
des Unendlichen vom Endlichen und Gottes von den Götzen, liegt

die eigentliche Herausforderung des Denkens. Sie verlangt die
Wiederaufnahme des verlorenen Kontakts zur Materie. «Für den Menschen
ist die wahrnehmbare Materie — bewegungslose Materie und Fleisch —

der Filter, das Sieb, das universelle Kriterium für das Wirkliche im Denken;

der gesamte Bereich des Denkens, ohne daß irgend etwas
ausgenommen ist. Die Materie ist unser unfehlbarer Richten) (Cahiers 4, 353).

2. Vergessen und Gedenken des Bundes

«Sich an die Bestandsaufnahme oder die Kritik unserer Zivilisation zu
machen, was soll das heißen? Versuchen, ganz genau die Falle aufzuzeigen,

die den Menschen zum Sklaven seiner eigenen Schöpfungen
gemacht hat. Die Flucht in die Wildnis ist eine bequeme Lösung. Man
muß den ursprünglichen Bund zwischen Geist und Welt in der Zivilisation

selbst wiederfinden, in der wir leben» (Cahiers 1, 109).
Die menschheitsgeschichtliche «Falle» erkennt Weil in der Totalisie-

rungs- und Spaltungslogik der Macht. Sie führt zur Aufspaltung der
Menschen, zu jener fundamentalen Ungerechtigkeit zwischenmenschlicher
Beziehungen, die zugleich den Verlust des ursprünglichen Bundes mit
der Welt verschuldet. Der biblischen Deutung der Arbeit als eines den
Menschen erniedrigenden und versklavenden Fluches71 setzt Weil das

Wort Francis Bacons entgegen, der Mensch befehle der Natur durch
Gehorchen. Bacons Losung impliziere eine «wirkliche Charta der Beziehungen

der Menschen mit dem Kosmos» (Reflexionen 222). Gegen die

Wirkungsgeschichte der Formel will Weil beide Aspekte zur Geltung bringen,

menschliches Befehlen und Gehorchen, beider enge Verknüpfung.
Die Erneuerung des Bundes wird erhofft von einer neuen Auffassung
der Arbeit72, die eine Tat bewußter Unterwerfung des Menschen unter
die Notwendigkeit sein müsse. In noch unerprobten Formen freier
körperlicher Tätigkeit könne sich die Kluft zwischen leerer Theorie und
blinder Praxis, zwischen Geist und Welt schließen. Wegweisend ist für
Weil Goethes Faust, der am Ende seines Weges der eigenen Zauberkraft,
Symbol jeder Art von Macht, ledig zu sein verlangt: «Stünd' ich, Natur,

71 In der Erklärung der Pflichten (s. Anm. 31) korrigiert Weil diese Lesart radikal.
Der Bericht der Genesis wird nun gerade als Inspirationsquelle empfohlen, er erschließe
die körperliche Arbeit als spirituelle Mitte des sozialen Lebens in der neu konzipierten
Gesellschaftsordnung (vgl. ebd. 433—437).

72 Arbeit ist «der ursprüngliche Bund des Menschen mit der Natur, der Seele mit
ihrem Körper» (Cahiers 1, 96; vgl. 111).



lus talionis? 427

vor dir, ein Mann allein/Da wär's der Mühe wert, ein Mensch zu sein»

(Reflexionen 222). Wirksam aber wurde eine andere <faustische> Lesart
dieses Wortes wie der Formel Bacons.73 Das von Weil scharf herausgestellte

Element des bewußten Gehorsams, der Anerkenntnis der eigenen
Endlichkeit, aus der Erfahrung menschlicher Machtverfallenheit der
Verzicht auf «Zaubermacht», auf imaginäre Entschädigungen und
Erhöhungen, kurz, auf den gewaltträchdgen Dienst der Macht, blieb hingegen
ein mißachtetes und ungenutztes menschliches Potential.

Der Bund zwischen Mensch und Welt zeigt sich Weil aber nicht nur
im bejahten Gehorsam der Arbeit, sondern in menschlicher Sinnlichkeit
und Emotionalität, in deren Beziehung zur Materie, in einer Art Trans-
substantiierbarkeit der menschlichen Empfindungen. «Diese Macht, in
bewegungslose Materie überzugehen, gehört zum Wesen wirklicher
Gefühle» (Cahiers 4, 353). Pointiert beobachtet Weil: «Die Freude und die

geistige Bedeutung des Festes hegt in der für das Fest typischen Leckerei».

Hinter der eminenten Bedeutung der Mahlzeiten bei festlichen
Gelegenheiten steht ein «Bündnis (alliance) zwischen der Materie und den
wirklichen Gefühlen» (ebd.). Wer den Geist gegen den Leib, gegen Materie

und Sinne auszuspielen meint, setzt den Bund aufs Spiel und spielt
das Spiel der Macht.

Im Alten Testament (dem «Alten Bund») prägt die Vorstellung
des Bundes (berit) zwischen Gott und der ganzen Erde (Gen 9,13), Gott
und den Menschen (Gen 9,1—17), Gott und seinem Bundesvolk (Lev 26,
12; Dtn 29,11.12), Gott und einzelnen Erwählten (Gen 26,5; 1 Kön 3,6),
Gottesbeziehung, menschliches Selbstverständnis, zwischenmenschliche
und interkreatürliche Wirklichkeit. In den Reflexionen verheißt der Bund
zwischen Mensch und Welt die Begrenzung sich verabsolutierender
Macht, er verheißt Frieden. Zugleich erlegt er dem Menschen Verzicht
auf, die Relativierung, die Erdung seiner Macht. Der Bund ermöglicht
dem Menschen die Verbindung zu den anderen Menschen, zur Welt und
ihren Geschöpfen, die gewaltherrscherlicher Distanz verwehrt bleiben
muß. Indessen sind die Reflexionen gerade durch das Motiv des Bundes
denkbar weit entfernt von romantischen Verschmelzungsphantasien.

73 Francis Bacon gilt als Gründervater einer machtorientierten, wenig um Ambivalenzen

besorgten naturbeherrschenden Aufklärung. Als dieser wurde er gerühmt,
komplementär wird das harmonische Baconsche Bündnis von Geist und Natur angezweifelt.

«Die glückliche Ehe zwischen dem menschlichen Verstand und der Natur der
Dinge, die er im Sinne hat, ist patriarchal: der Verstand, der den Aberglauben besiegt,
soll über die entzauberte Natur gebieten», argwöhnen Horkheimer und Adorno
(Dialektik der Aufklärung 10, s. Anm. 46). In der Versklavung der Schöpfung wie in der
Willfährigkeit gegen die Herren der Welt sei das von Bacon als Macht erkannte Wissen
wahrhaft grenzenlos (vgl. ebd.).



428 lus talionis?

Bund und Geset^

So wenig sich das Alte Testament ein Gesetz ohne einen zu Grunde
hegenden Bund vorstellen kann, so wenig ist ihm ein Bund ohne Gesetz
denkbar. Gotteserkenntnis geht biblisch mit Rechtseinsicht einher.74 Das
Bundesverhältnis der Reflexionen beruht auf Gerechtigkeit. Die durch die

Übertragung der Naturmacht auf die Gesellschaft installierten Unrechts-
verhältnisse scheiden nicht nur Mensch und Mensch, sondern Mensch
und Welt. «Zwischen Mensch und Kosmos bilden die Unterdrük-
kungs- und Knechtschaftsverhältnisse eine undurchdringliche Wand
menschlicher Willkür» (Reflexionen 212). Auch hier entwirft Weil
keinesfalls nostalgisch das Bild heiliger Frühe als Epoche ungetrübten
Einvernehmens zwischen Mensch und Natur. Die Unterscheidungslogik des

Bundes ist bedroht, wo immer Wirklichkeit nicht durch das Gesetz,
sondern durch die Despotie eines gesetzlosen göttlichen oder menschlichen
Willens bestimmt scheint. Dieser Gefahr entkamen auch die «Primitiven»
(Reflexionen 211) nicht, da sie die Beziehung von Mensch und Welt nicht
unter dem Aspekt der Arbeit, sondern der Magie begriffen und so ebenfalls

eine Trennwand zwischen sich und der Natur errichtet hätten.
Zur Erneuerung des Bundes zwischen Mensch und Welt bedarf es in

den Reflexionen der Achtung des «Gesetzes». Drei engstens verknüpfte
Elemente lassen sich unterscheiden: das Auffinden und Anwenden der

Naturgesetze zum Zwecke der methodischen Durchformung der
Wirklichkeit; grundlegend die Einfügung des Menschen in eine kosmische
Bundesordnung — biblisch gesprochen, die Anerkennung der eigenen
Geschöpflichkeit und damit der Verbindung zu den Mitgeschöpfen, die

Unterscheidung von Schöpfer und Geschöpf; schließlich die Rechtspflege

als Bemühung um gerechte Verhältnisse unter Menschen. «Alles

hegt im Abstand der Willkür von der Regel.»75

74 Vgl. Hos 2,21 f.: «Ich traue dich mir an,/ich traue dich mir an auf ewig;/durch
Gerechtigkeit und Rechtspruch,/durch Liebe und Erbarmen (...): Dann wirst du den
Herrn erkennen» (Einheitsübersetzung leicht verändert). Hosea weiß von einem Bund,
den JHWH «mit den Tieren des Feldes/und den Vögeln des Himmels/und mit allem,
was auf dem Erdboden kriecht», für Israel schließen wird (Hos 2,20).

75 Cahiers 1, 77. «Schrecklich an der Macht ist das, was sie an Unbegrenztem
enthält. Es ist schrecklich für den Tyrannen, den es verrückt macht. Aber es ist auch für
den Sklaven schrecklich. Gibt es auf der Welt einen Stoiker, den man durch die
einfachsten Grausamkeiten — Hunger, Schläge — nicht erniedrigen könnte, vorausgesetzt,
daß man ihn völlig maßloser Willkür unterwirft? (The taming of the shrew). Zum
Glück gibt es eine soziale Ordnung. Größe der Gesetze, selbst der unmenschlichsten»
(Cahiers 1, 74). Auf Weils Verständnis von menschlicher Freiheit als Selbstbindung an

Regeln fällt so neues Licht.



lus talionis? 429

Vergessen — Erinnern

Im Alten Testament ist Erinnern/Gedenken/Eingedenken (zäkar) eng
mit dem Bund verknüpft, den Gott mit den Menschen, mit einzelnen
und dem Volk geschlossen hat. Bundeszeichen erinnern die Parteien an
ihre Selbstverpflichtung. Sabbat, Bogen in den Wolken und Beschneidung

sind die Denkmale der drei großen Bünde, die Gott aufrichtet:
Schöpfung (Gen 2,3; Ex 31,16f.), Wiederherstellung des Menschengeschlechts

nach der Flut (Gen 9,1—17) und Entstehung des Volkes (Gen
17). Von den Rechtssätzen der Tora ist das Gedächtnis der widerfahrenen

Befreiung nicht abzulösen. Führt das Vergessen des Bundes, der Gott
als Gott anerkennt, Gott und Mensch zugleich unterscheidet und
verbindet, zu Ungerechtigkeit zwischen Menschen, so folgt aus dem
Bundesgedächtnis ein Leben in Recht und Gerechtigkeit und Barmherzigkeit
für den Fremden und Schwachen.

Vergessen/Erinnern76 scheint in Weils Werk auf den ersten Blick
keine zentrale Bedeutung zu besitzen. Doch die Reflexionen als Ganzes
erweisen das Vergessen des Bundes zwischen Mensch und Welt als Folge
zwischenmenschlicher Unterdrückungsverhältnisse; sie zeigen auf, daß

Unterdrückung durch das Vergessen der Bundesbeziehung, durch
machtfixierte Flucht aus der Endlichkeit ins Werk gesetzt wird. Das grundlegende

menschliche «Vergessen» stammt bei Weil immer aus der
berauschenden Erfahrung menschlicher (All-)Macht, sei es der Gewalt der
Waffen, sei es der imaginären Macht des Ich, sei es jener des Kollektivs.
Verführt und genötigt durch Prestige, Gewalt und Logik der Macht,
«vergessen» die Menschen ihr Bündnis mit der Welt und die verbindende
Unterscheidung des Endlichen vom Unendlichen.

Kriegerische Gewalt — dies zeigt Weils Essay über die Ibas
nachdrücklich — provoziert ein erstes folgenschweres Vergessen. Macht über
Leben und Tod macht vergessen, daß auch der mächtige Mensch nicht
allmächtig ist. Der Sieger fühlt sich unbesiegbar, und «er vergißt, sich des

Sieges als einer vergänglichen Sache zu bedienen.»77 Die rauschhaft ihre
Macht erleben, «vergessen ein Detail; nämlich, daß nicht alles in ihrer
Macht ist»78. Mit der Erfahrung eigener Macht fast unlösbar verknüpft ist
der Verlust der Einsicht, daß Macht über Menschen ephemer, ja chimärisch,

daß das mächtige Ich nicht allmächtig ist. Ähnlich wird der Terminus

in einer Notiz der Cahiers gebraucht. «Wer Kinder tötet (Gilles) und

76 Mit Verneinung ist %_äk.ar im Alten Testament der häufigste Ausdruck für «ver-
gessen» (vgl. ElSING, Art. «zäkar» in: ThWAT, Bd. 2, Sp. 571—593, 573).

77 WEIL, L'Iliade 237 (s. Anm. 1).
78 Ebd.



430 lus talionis?

wer Waisenkinder auf2ieht, befindet sich auf derselben Ebene, wenn alle
beide vergessen, daß jedes dieser Kinder existiert — das ganze Universum
ist.»79 «Vergessen» bezeichnet hier die Leugnung einer Wirklichkeit
jenseits des — massenmörderischen wie des philanthropischen — Ich und
seiner Imaginationen. Das Ich ist nicht alles. Erst die Perspektive, der
andere Mensch sei nicht nichts, auch nicht nur ein Stück des Universums,

sondern dieses ganz, entreißt das Ich einem nicht nur von außen,
sondern von innen drohenden Totalitarismus.80 Weil bezieht sich
schließlich immer wieder auf «das Vergessen des gewaltigen Abstandes,
der das Gute vom Notwendigen trennt» (Piaton, Politeia 493c). Auch
hier führt die Frage des Vergessens oder Eingedenkens ins Zentrum.
Wer das «Notwendige» schon für das «Gute» hält, wer ihre Differenz
verkennt, hat die Gabe und Aufgabe des Ich, die Unterscheidung,
vergessen.

Weil macht in den Cahiers darauf aufmerksam, daß die Redewendung
«sich erinnern an» im Sanskrit, im Griechischen und Lateinischen für
«denken an» steht (vgl. Cahiers 3, 11). Es springt ins Auge, daß die
Beobachtung eine andere alte Sprache heiliger Schriften, der sie abzulesen

wäre, das Hebräische, nicht in Betracht zieht.
Weder, was Weil hier vergißt, noch, woran sie denkt, dürfte zufällig

sein. Ihre Suche nach der Wahrheit legt die biblische frei, und nicht
immer war der Weg in die Fremde ein Umweg. Im Gegenteil (er-)löst Weil
so zentrale Gehalte der Schrift aus ihren vermeintlich christlichen, ihren
antibiblischen Zerrbildern.

3. lus talionis

«Dieselbe Sache zugleich als unendlich und endlich begreifen», so lautet
die dialektische Aufgabe, der sich Weils Machtkritik stellt (Cahiers 3,

140). Wie die Reflexionen deutlich machen, ist die ratio essendi der

gegenwärtigen Kultur Machtexpansion. Was auch immer aus der
Geschichte zu lernen ist, es ist gewiß nicht die Unterschätzung der Macht.

79 Cahiers 1, 308. «Gilles»: Gilles de Rais, bretonischer Landadeliger des 15. Jh.,
Waffengefährte der Jeanne d'Arc, Marschall von Frankreich, berüchtigt wegen seines
Massenmords an Kindern.

80 Weils Sicht auf das Ich und seine Mitgift ist ähnlich spannungsreich wie die der
Autoren der Dialektik der Aufklärung. Heißt es in den Cahiers: «Das Gesellschaftliche
und das Ich sind die beiden Götzen» (Cahiers 3, 386), so notieren Horkheimer und
Adorno: «In seiner innersten Zelle stößt das Individuum auf die gleiche Macht, vor der
es in sich selber flieht» (HORKHEIMER/ADORNO, Dialektik der Aufklärung 257, s.

Anm. 46). «Das Erwachen des Subjekts wird erkauft durch die Anerkennung der
Macht als des Prinzips aller Beziehungen» (ebd. 15).



lus talionis? 431

Freiheit und Gerechtigkeit wachsen weder auf dem Boden der Macht
noch auf dem ihrer naiven Mißachtung. Die Menschen sind mit Haut
und Haaren, mit Leib und Seele den Wirkungen der Macht, ihren
Verheißungen: Ermächtigung, Steigerung, Erhöhung; Größe, Unsterblichkeit,

wie ihren Drohungen: Ausgrenzung, Auslöschung; Schmerz, Qual,
Schande, Tod, unterworfen. Dies gilt für alle Sterblichen, wie Weil
betont.81 Man muß den Radius der Macht ausgemessen haben, um Gerechtigkeit

üben zu können.
Im Zentrum der Antwort auf die Frage nach den Ursachen der

Unterdrückung und der Freiheit steht einerseits die geschichtliche Regel,
daß Macht sich unbegrenzt auszudehnen sucht, andererseits die
Wiederentdeckung einer Regelmäßigkeit, die expansive Macht aushöhlt. Weil
gibt ihr in den Reflexionen den griechischen Namen «Nemesis». Überlegt
sie im vierten Heft ihrer Cahiers-, «Der Gedanke des Dharma, der Nemesis,

fehlt im Alten Testament vollständig (?)» (Cahiers 1, 298), so findet
sich im Ihas-Aufsatz neben dem Begriff der Nemesis und des Dharma
unerwartet der Terminus «Talionsstrafe»82. Dieses Stichwort gehört zum
festen Bestand antijüdischer Klischees, zum Arsenal christlicher
Überlegenheitsgewißheit gegenüber dem Judentum. Es steht für das vermeintlich

ethisch Obsolete und religiös Minderwertige des Alten Testaments.83

Gegenläufig zu seiner Verzerrung zu unbarmherzigem Rachedenken
erkennt Weil den Kern des Talionsgedankens im Prinzip der Grenze. Die
Frage der (Selbst-) Entmachtung exzessiver Macht ist die Achse, um die
sich nicht nur Weils Arbeit über die Ibas, sondern schon die Reflexionen
und schließlich die Erklärung der Vflichten drehen. Talionsgerechtigkeit, so
Weils provokative Einsicht, ist nicht die Vorstufe jener vergebenden Liebe,

die das Evangelium verkündet und verlangt, sondern Bedingung der

81 Das antike Epos läßt Weil zufolge an der Reichweite der Macht keinen Zweifel:
«Niemand in der Ilias ist ihr entzogen, ebenso wie niemand ihr entzogen ist auf Erden»
(WEIL, L'Iliade 250, s. Anm. 1). Eben diese Wahrheit zeigt der Essay über die Ilias in
äußerster Präzision und Tiefenschärfe auf.

82 «peine du talion» (ebd. 235).
83 Das Talionsprinzip, d.h. das Prinzip der spiegelbildlichen Strafe, wird in allen

drei Rechtsbüchern des Alten Testaments tradiert (Ex 21,22—25; Dtn 19,21; Lev
24,17-21). Seine Inhalte sind die Begrenzung der zur Maßlosigkeit tendierenden Rache
und die Gewähr der Angemessenheit der Wiedergutmachung eines angerichteten Schadens.

Die gegenwärtige Exegese betont, daß Mt 5,38—42 nicht auf eine Aufhebung der
biblischen Gesetzestexte abziele. Die fünfte sog. Antithese der Bergpredigt (Mt 5,38),
pointierter «Protest gegen den Regelkreis der Gewalt» (Ulrich Luz), entwickelte sich
faktisch jedoch zu einem antijüdischen Grundtext des Christentums (vgl.
SCHWIENHORST-SCHÖNBERGER, Ludger, Art. lus talionis, in: 3LThK, Bd. 5, Sp. 700f.).



432 lus talionis?

Möglichkeit umfassenden Erbarmens und Bedingung der Möglichkeit,
der Macht zu widerstehen.

Ist der Gedanke, die Herrschaft in die Hände der Unterdrückten zu
legen, ein unmöghcher Traum, wie die Reflexionen aufzeigen, so resultiert
daraus doch nicht die Unausweichhchkeit von Herrschaft. Alleine durch
das Prinzip der Grenze, des Ausgleichs, das ein durch Machtmißbrauch
schwer gestörtes Gleichgewicht wieder herstellt, sind die Schwachen
stärker als die Starken (vgl. Cahiers 3, 320). Weil zieht die bibhschen
Berichte von Urflut und Bundesschluß Gottes mit den Menschen und allen
Lebewesen der Erde heran (vgl. Gen 9,8—17 sowie Ps 104,6—9): «Der
schöne Halbkreis des Regenbogens ist das Zeugnis, daß die Erscheinungen

auf Erden, seien sie noch so erschreckend, alle einer Begrenzung
unterworfen sind. Die strahlende Poesie dieses Textes besagt, daß er
Gott daran erinnere, seine Funktion als grenzsetzendes Prinzip
auszuüben.»84

Scheint Machtmißbrauch durch die Erfahrung bestätigt, daß das

Weltall der unumschränkten Herrschaft der blinden mechanischen Kraft
unterworfen ist85, so erkennt Weil im Kosmos das Wirken der Weisheit.
In feierlichen und freudigen Bundes-Bildern des Alten Testaments wird
das Talionsgesetz als «die dem Menschen gewährte Bürgschaft, die
Bundeslade, das Bündnis, die hienieden sichtbare und betastbare Verheißung,
der sichere Halt der Hoffnung»86 begrüßt.

Im Zentrum von Weils Denken steht die Frage, ob Macht letztlich
vor Recht geht, ob Gewalt grenzenlos gilt. Ihr Nein widerruft keinesfalls
die in den Reflexionen wie in L'Iliade oder in der Erklärung der Pflichten
bezeugte Einsicht in die Macht der Macht. Weils Diagnose bleibt klar. «Es

gibt hier unten keine andere Macht als die Macht. Das könnte als Axiom
dienen.»87 Die göttliche Weisheit, so Weils Versuch, das Unvereinbare zu
vereinbaren, umschließt und durchzieht das Universum mit einem
Geflecht von Bestimmungen und Begrenzungen. In höchstem sprachlichen
Glanz leuchte diese Erfahrung im Alten Testament auf. «Doch wir sind

84 WEIL, Erklärung der Pflichten 417/Déclaration des devoirs 362 (s. Anm. 31).
Übersetzung leicht verändert.

85 Weil zitiert eine Passage entsprechenden Inhalts aus Hitlers Mein Kampf (vgl.
WEIL, Erklärung der Pflichten 414, s. Anm. 31).

86 Ebd. 414.
87 WEIL, Erklärung der Pflichten 322/Déclaration des devoirs 279 (s. Anm. 31).

Übersetzung leicht verändert. Daß Menschheitsgeschichte ein Stück Naturgeschichte
ist, zeigen Weils Reflexionen in aller Deutlichkeit. Der Erklärung der Pflichten zufolge
herrscht hier «ein noch unerbittlicherer Darwinscher Prozeß als im Tier- und
Pflanzenreich. Die Besiegten verschwinden. Sie sind ein Nichts» (ebd. 323/280. Übersetzung
leicht verändert).



lus talionis? 433

blind. Wir lesen, ohne zu begreifen.»88 Die heute noch verdunkelte Wahrheit

der Bundesgerechtigkeit aber «wird vor uns erscheinen, unter unseren

Augen, in unserer eigenen Wissenschaft, wenn, eines Tages, wie der

Hagar, Gott uns die Augen auftut».89

Vorläuferin, Vorbild jener Menschen — «wir» —, die einst ohne
Wirklichkeitsverlust die göttliche Weisheit als wirklichkeitsbestimmende Kraft
im Sinne der grenzsetzenden Talionsgerechtigkeit erkennen werden, ist
eine von der Herrschaft in die Wüste geschickte Sklavin. Weils biblische
Einblendung legt den Blick auf die wirkmächtige Hagar-Sara-Antithese
des Galaterbriefes nahe. Paulus trennt dort scharf zwischen dem mit
Abraham geschlossenen Verheißungs-Bund (vgl. Gen 13,15; 17,8), der

transparent ist auf die neue Diatheke des Christusgeschehens und der

eschatologischen Sündenvergebung, und dem vom Gesetz bestimmten
Sinai-Bund (Gal 3,15.17). Antithetisch veranschaulicht Paulus die
unterschiedliche Qualität der beiden Bünde durch den allegorisch-typologi-
schen Rückgriff auf zwei Erzmütter (Gal 4,24). Der alte Bund, bezeichnet

durch die Hagar-Ismael-Linie, ist durch Knechtschft, Unfreiheit und
Verhaftung im Irdischen gekennzeichnet; die neue Diatheke,
vorgezeichnet in der Sara-Isaak-Linie, erweist sich hingegen als Leben in Freiheit,

Geist und himmlischer Lebensgründung (vgl. Gal 4,21—31). Erbe
des Vaters soll nicht der Sohn der Sklavin, sondern der Freien sein,
betont Paulus im Rückgriff auf Gen 21,10.90

Verbindet man weiter Gen 21,9—19 mit der Hagar-Sara-Typologie
des Galaterbriefes, so kommt die traditionell kontrastierende bildliche
Gestaltung von Ecclesia und Synagoge in den Blick. Die Blindheit der
Synagoge, man denke etwa an die verbundenen Augen der Schwesterfigur

der Kirche am Straßburger Münster, steht für Verblendung und Ver-
stockung des alten Bundesvolkes gegenüber dem in Jesus Christus
erschienenen Heil.

An entscheidender Stelle der Argumentation spielt Weil nun jene
biblische Gestalt ein, Hagar, die nicht länger den Blick vom Sterben ihres
Kindes, dem schwächsten Opfer der Macht, abwenden muß, weil ihr die

Augen geöffnet werden für die Grenze, die entgrenzender Macht gesetzt
ist.91 Damit wird, gegen die christliche Denunziation synagogaler
Heilsblindheit, gegen die Macht der Evidenz oder gegen die Evidenz der

88 WEIL, Erklärung der Pflichten 413 (s. Anm. 31).
89 Ebd.
89 WEIL, Erklärung der Pflichten 414/Déclaration des devoirs 359 (s. Anm. 31).

Übersetzung leicht verändert.
90 Vgl. hierzu MÄRZ, Bund 786f. (s. Anm. 65).
91 Vgl. Gen 21,9-19.



434 lus talionis?

Macht, ein — wahrhaft göttliches — Sehen sichtbar92, in dessen Folge alle
Menschen zu bundesgerechtem Handeln gerufen sind.

Um die Wirkung des Talionsgesetzes im Bereich der Natur wie von
Gesellschaft und Geschichte zu verdeutlichen, vergleicht Weil die deutsche

Aggressionswelle mit einer Meereswoge, die höher und höher steigt,
an einem bestimmten Punkt jedoch einhalten und sinken muß. «Jede sichtbare

und greifbare Kraft ist einer unsichtbaren Grenze unterworfen, die
sie niemals überschreiten wird.»93

Die Frage, ob die Gewißheit einer das Universum ins Gleichgewicht
bringenden göttlichen Weisheit ein Gedanke ante Auschwitz ist, wiegt
schwer. Weil verlangt sich eine Vorstellung des göttlichen Erbarmens ab,
die vor einem Überlebenden des Konzentrationslagers bestehen könnte,
«ohne für ihn eine Verhöhnung zu sein» (Cahiers 3, 99). In einem Brief
aus dem Jahre 1943 an Maurice Schumann beklagt sie eine sich
unaufhörlich verschärfende Zerrissenheit an Verstand und Herz, die von ihrer
Unfähigkeit herrühre, das Unglück der Menschen und die Vollkommenheit

Gottes miteinander zu verbinden.94 Weils Entdeckung der Talions-
gerechtigkeit ist ein Versuch, die Macht der Macht, d. h. das äußerste

Ausgeliefertsein des Menschen an die Macht zu denken, ohne jedoch
Macht zu vergötzen. Macht, dies ist die Auskunft der Reflexionen, bildet
gerade keinen «Regelkreis»! Diese Beschreibung wäre eine euphemistische

Verharmlosung. Die innere Tendenz von Macht zur Deregulierung,
zum Exzeß, muß ernst genommen werden, mit allen Folgen für die
Menschen, die ohne Ausweg und ohne Grenze deren Opfer sind. Weils
Lebens-Werk unternimmt eben dies. «Man kann nur heben und gerecht
sein, wenn man die Macht der Macht kennt und sie nicht zu achten
weiß.»95 Die Fähigkeit zur nicht-naiven Nicht-Achtung der Macht ist
biblischen Ursprungs. Die Spaltung, die Macht bewirkt, die Selektionen, die

Mächtige anordnen und Machdose erleiden und verinnerlichen, gelten
nicht; denn — ius talionis — alle Menschen, Mächtige wie Ohnmächtige,
sind der Macht unterworfen, und sollen es alle nicht sein. Weils Werk ist
ein zerreißender Versuch, den Exzeß menschlicher Macht über
Menschen, und einen Gott, der um des Menschen willen totaler Macht eine
Grenze setzt, zu denken.

92 Vgl. auch Gen 16,13f.
93 WEIL, Erklärung der Pflichten 416 (s. Anm. 31).
94 Vgl. WEIL, Simone, Écrits de Londres et dernières lettres, Paris 1980, 201—215,

213.
95 WEIL, L'Iliade 251 (s. Anm. 1).



lus talionis? 435

V. Kritik der Macht als Idolatriekritik

Kritik der Macht bedeutet in Weils Werk Entzauberung und
Entmischung. Zu scheiden und zu unterscheiden ist das Spiel der Mächte der
Welt von dem wirklich Mächtigen, dem anders als Mächtigen, das, ablesbar

auch an den Spuren der Talionsgerechtigkeit, aller Macht eine Grenze

setzt. Wie Weils Gesellschaftsdiagnose erweist, fällt diese Entmischung

heute schwerer denn je. Wenn die Abhängigkeit des einzelnen
vom «großen Tier» an die Stelle seines Bündnisses mit der Welt tritt, ist
der Zugang zur Wirklichkeit, und damit die Mäßigung eigener wie fremder

Macht und Ohnmacht, verstellt. Die Idolatrie des Kollektivs eröffnet
nicht, sondern verhindert die Erfahrung der Grenze.

Den kultischen Reigen von Volk und Führer ums selbst fabrizierte
goldene Kalb (Ex 32,19), die idolatrische Urszene der Bibel, sieht der
Schlußsatz der Reflexionen gleichsam aus der Position des Mose. «Mose»
ist hier nicht mächtiger Repräsentant des Kollektivs, sondern Wahrheit
und Gerechtigkeit verpflichtetes Individuum. Das Bemühen des einzelnen

um Unterscheidung, heißt es hier, genüge, um «der Ansteckung des

Wahnsinns und des kollektiven Taumels zu entgehen und damit für sich,
über das gesellschaftliche Idol hinweg, den ursprünglichen Bund des Geistes

mit dem Universum zu erneuern» (Reflexionen 240).
Indem und soweit Denken Macht entmischt, verbindet es in

Gerechtigkeit Menschen, die Macht trennt, dient es dem Bündnis von
Mensch und Kosmos — einer Aufklärung, die diesen Namen verdiente.
Die scharfe Kritik eines kryptoreligiösen Marxismus einerseits, das Interesse

an Marxens materialistischer Methode96 andererseits gelten
gleicherweise dem Aufweis von Gesellschaft und Geschichte als endlich,
bedingt, nicht-orientiert, nicht-teleologisch, quasi-natürlich. Marxismus
wie Utilitarismus bzw. wirtschaftlicher Liberalismus werden als Fiktionen
eines Mechanismus kritisiert, mit dessen Hilfe die blinde Naturgewalt,
sobald sie in die Sphäre der menschlichen Beziehungen eintritt, automa-

96 Die materialistische Methode, in Weils Augen das einzig wirklich Erhaltenswerte
in Marxens Werk, sei von den Nachfolgern und Parteigängern vollkommen vernachlässigt

worden (vgl. Reflexionen 160). Weil selbst skizziert eine durchgängig materialistische

Psychologie und Soziologie, um hinzuzufügen: «Die Wissenschaft von der Seele

und die Sozialwissenschaft sind beide völlig unmöglich, wenn der Begriff des
Ubernatürlichen nicht streng definiert und als ein wissenschaftlicher Begriff in die Wissenschaft

eingeführt wird, um dort mit äußerster Genauigkeit gehandhabt zu werden»
(WEIL, Erklärung der Pflichten 427, s. Anm. 31). Die Unterscheidung von Natürlichem
und Übernatürlichem ist ein anderer Aspekt des Weilschen Entmischungsprojekts.



436 lus talionis?

tisch Gerechtigkeit erzeuge.97 Diese Vermischung der Sphären hat fatale

Konsequenzen. Erst wenn die innerweltlichen Prozesse, auch Geschichte
und Gesellschaft, als überaus mächtige Produkte blinder, überaus mächtiger

und in einem gewissen Sinne endlicher Kräfte erkannt sind, können
die wechselnden Leitbilder der Macht — Fortschritt, Markt, Revolution,
Staat, Volk, Rasse, Erfolg, Ich, Geld, Gesellschaft, Standort Deutschland
— als Idole zerbrochen werden, kann sich individuelle Verantwortung
abzeichnen. Die Entzauberung der geschichtlich-gesellschaftlichen Welt
steht am Anfang.

Hinter Weils Aufweis einer geschichtlichen Dialektik der Macht wird
eine Motiwerschränkung deutlich. Ein anthropologisches Motiv,
genauer: Weils Kritik steht im Dienste der Rettung des bedrohten
Individuellen, das den Schwindel der Macht durchschauen und unterbrechen
möge. Die Macht-Mischung von Endlichem und Unendlichem, die Mächtige

und Ohnmächtige betäubt, gilt es zu entmischen. Kritik der Macht
bedeutet Entlarvung falscher Göttlichkeit. Nur so gewinnt der einzelne
seine durch nichts zu ersetzende, aber durch Allmacht wie Ohnmacht
zerstörbare Verantwortung für Wahrheit und Gerechtigkeit wieder. Was
die Menschen zu stärken scheint, die unbegrenzte Ausdehnung ihrer
Macht, um «sicut dei» zu sein, schwächt sie. Der Mensch verfehlt sich
selbst, nicht weil ihm die imitatio Dei verwehrt wäre, sondern weil er in
einem radikalen Selbst- und Gottesmißverständnis befangen bleibt. Nicht
in der Ausdehnung, sondern in der Begrenzung seiner Macht ahmt der
Mensch Gott nach. Sie erst läßt ihn nicht «sicut dei», sondern «sicut
deus» werden.98 Das anthropologische läßt sich somit als theologisches
Motiv lesen: Menschliche Macht über Menschen zeigte sich in Weils
sozio-historischem Aufriß als zugleich unendlich und endlich. Die
Verabsolutierung von Welt-Macht, sei es der Naturgewalt, sei es

einzelmenschlicher, sei es kollektiver Herrschaft, ist Götzendienst, verletzt das

97 «Und auch Hitler, nach einer kurzen Anwandlung von intellektuellem Mut und
von Klarsicht, ist dem Glauben an diesen kleinen Mechanismus verfallen» (WEIL,
Erklärung der Pflichten 352, s. Anm. 31). Hitlers Maschine war der Begriff der
auserwählten Rasse.

98 Cahiers 2, 147. «<Ihr werdet sein wie die Götter.) Die Sünde liegt darin, auf
andere Weise als durch die Teilhabe an der Göttlichkeit Gottes, wie Götter sein zu wollen»

(Cahiers 2, 121). Die Göttlichkeit Gottes erweist sich gerade darin, daß Macht
nicht festgehalten werden muß. Anders beschreibt die Dialektik der Aufklärung zumindest

das geschichtlich wirksame Verständnis menschlicher Gottebenbildlichkeit. «Als
Gebieter über Natur gleichen sich der schaffende Gott und der ordnende Geist. Die
Gottebenbildlichkeit des Menschen besteht in der Souveränität übers Dasein, im Blick
des Herrn, im Kommando» (HORKHEIMER/ADORNO, Dialektik der Aufklärung 15, s.

Anm. 46).



lus talionis? 437

Bilderverbot, bricht mit dem Bund das Recht, bricht mit dem Recht den
Bund.

Simone Weil gegen die Bibel? Ist ihre intransigente Kritik der Macht
nicht eine strenge Observanz des «Höre Israel»? Hört sie nicht auf das

biblische Verbot, «das Falsche als Gott anzurufen, das Endliche als das

Unendliche, die Lüge als Wahrheit»?99

99 Ebd. 30.


	Ius talionis? : Simone Weils biblische Kritik der Macht

