Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 3

Artikel: lus talionis? : Simone Weils biblische Kritik der Macht
Autor: Sandherr, Susanne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761087

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SUSANNE SANDHERR

Tus talionis?
Simone Weils biblische Kritik der Macht

«ll n’est possible d’aimer et d’étre juste
que si l'on connait lempire de la force et
si on sait ne pas le respecter.» !

L. Simone Weil gegen die Bibe/

«Simone Weils Intelligenz, von der nicht nur ihre, simtlich posthumen,
Schriften Zeugnis ablegen, kam nur ihre SeelengréfBe gleich. Sie hat ge-
lebt wie eine Heilige und von allen Leiden der Welt. Sie ist tot. Vor den
drei Abgriinden, die uns von ihr trennen — und von denen ein einziger
Uberschreitbar ist —, wie soll man da iiber sie, und vor allem gegen sie
sprechen?»?

Emmanuel Lévinas stellte diese Uberlegungen zu Beginn der 50er
Jahre an, als Simone Weil in Frankreich und international Beachtung
fand. Seine Frage ist nicht rhetorisch, doch die Antwort steht fest. Lé-
vinas sieht sich verpflichtet, gegen Simone Weil zu sprechen, denn diese
spricht «gegen die Bibel». Was spricht, fiir Simone Weil, gegen die Bibel?

In aller gebotenen Kiirze vorab einige Hinweise auf Etappen, Weg-
marken und Beitrige zur Frage eines Antijjudaismus bzw. emer Nihe
Weils zu Traditionen Israels. Robert Chenavier unterliuft in seinem sonst
kenntnisreichen Beitrag — er rekonstruiert zeitgeschichtliche Zusammen-
hinge und informiert iiber die Debatte zu Weils vermeintlichem Verrat
am Judentum — eine erstaunliche Fehldeutung. Thm zufolge sind die von

' WEIL, Simone, «L’Iliade ou le poéme de la force», in: DIES., Oeuvres complétes.
Edition publiée sous la direction d’André A. Devaux et de Florence de Lussy, Tome II:
Ecrits historiques et politiques, Volume 3: Vers la guerre (1937-1940), Paris 1989, 227
-253, 251.

2 LEVINAS, Emmanuel, Simone Weil gegen die Bibel, in: Akgente 45 (1998) 331-
340, 331. Frz.: «Simone Weil contre la Bible» (1952), in: DERS., Difficile liberté, Paris
31976, 189-200.



Tus talionis? 403

Lévinas angesprochenen untiberwindlichen Abgriinde Weils HaB3 des Al-
ten Testaments sowie thr Abscheu vor dem jidischen Volk, der tber-
schreitbare aber ist die Gottesliebe.? Tatsdchlich spricht Lévinas jedoch
mit den beiden uniiberwindlichen Schranken die iiberragende «Intelli-
genz» der Philosophin einerseits, thre «Seelengréfle» andererseits an; al-
len Menschen steht bevor, die von Simone Weil bereits uberwundene
Schwelle zwischen Leben und Tod zu iiberschreiten.

Offensichtlich fillt es schwer, die starke Spannung zwischen Lévinas’
hoher Anerkennung fiir Weils Leben und Denken und seiner harten Kri-
tik ithrer «antibiblischen Passion»* zu halten. — Martin Buber macht es
sich einfacher. Wie Lévinas witft auch er Weil vor, sich von einem ihr
unbekannten Judentum, oder vielmehr «von einem konventionellen, vom
Christentum geschaffenen Begriff des Judentums» abgewandt zu haben.?
Fir Buber vollendet sich das Judentum bekanntlich nicht im talmudi-
schen Rabbinismus, sondern in der chassidischen Lebenslehre. Wie nahe
Weil den von Buber als deren Inbegriff vorgestellten Grund-Sitzen steht
«Der liebende Mensch bringt Gott und Welt zusammen» und «Um dieses
Anfangens willen hat Gott die Welt erschaffen. Er hat sie aus sich
entfernt, damit du ste thm nahebringst»5, scheint nicht nur der Geriigten,
sondern auch dem Kritiker entgangen zu sein. Der, wie Buber andeutet,
vom Leben iberforderten und wirklichkeitsfliichtigen Denkerin sei in
Fragen der Religion, insbesondere der jidischen, «freidich kaum eme
Viertelwahrheit»’ zuzutrauen.

In Gustave Thibons 1948 aus den spiter als Cahiers 1-38 veroffent-
lichten Aufzeichnungen destillierter Sammlung La pesantenr et la grice
findet sich als 37. von mnsgesamt 39 Kapiteln das Stichwort «Israel». Oh-
ne sein Prozedere — Auswahlkriterien, Schnitte, eventuell den argumenta-

3 Vgl. CHENAVIER, Robert, Simone Weil, «La haine juive de soi»?, in: Cahiers Si-
mone Weil XIV (1991) 291-328, 292, Anm. 6.

* LEVINAS, Simone Weil 331 (s. Anm. 2). Ubersetzung leicht verindert.

> BUBER, Martin, «Die heimliche Frage», in: DERS., Der Jude und sein Judentum.
Gesammelte Aufsitze und Reden, Gerlingen 21993, 160-169, 166.

¢ Ebd. 168.

"Ebd. 164.

8 Vgl. WEIL, Simone, Cahiers, Vol. 1-3. Nouvelle édition, revue et augmentée, Pa-
ris 1970, 1972, 1974 (im folgenden: Cahiers F 1-3). Deutsch: WEIL, Simone, Cahiers.
Aufzeichnungen, Bd. 1-4, hrsg. und iibers. von Elisabeth Edl und Wolfgang Matz,
Miinchen 1991, 1993, 1996, 1998 (im folgenden: Cahiers 1-4). Die dt. Ausgabe bezieht
(Bd. 4) die in den frz. Cahiers noch nicht beriicksichtigten Hefte 13 bis 18 sowie das
Londoner Notigbuch mit ein.

? WEIL, Simone, La pesanteur et la grice, avec une introduction de Gustave Thi-
bon, Paris 1948, 189-193.



404 Tus talionis?

tiven Kontext der Sticke, gegebenenfalls Erginzungen — transparent zu
machen, stellte Thibon aus den in ihrer intellektuell-moralischen Kom-
promiBlosigkeit an prophetische Klagen und Anklagen gemahnenden
Notizen zum biblischen Israel eine Blitenlese zusammen. Thibons Si-
stierung und Unkenntlichmachung des lebendigen Erkenntnisprozesses,
der die Cahiers auszeichnet, auch wenn viele prignante Formulierungen
sentenzenhaft leuchten und aphoristisch funkeln, erzeugt Eindimensio-
nalitit und beziehungslose Massivitit, eine aus heutiger Sicht eher frag-
wiirdige Preblumensammlung. Das von Thibon angewandte Verfahren
trug gewill zum Bild eines Weilschen Antijudaismus oder Antisemitismus
bei; ebenso sicher ist das Zerrbild als ganzes nicht diesem Herausgeber
anzulasten. Die deutsche Ausgabe!® entledigte sich des Problems; das 37.
Kapitel entfiel.

Nach einem impliziten Judentum Weils, einer uneingestandenen Pri-
gung, fragt Maja Wicki-Vogt.!! Mehrere Interpreten, wohl zuerst Maurice
Blanchot'?, beobachten eine sachliche Nihe der Weilschen Begriffsbil-
dung «décréation» zum Schopfungsverstindnis der lurianischen Kabba-
la.® Als weitere Indizien einer Nihe zum Judentum gelten die Bezogen-
heit des Denkens auf Gott und das géttliche Gesetz, der Primat des Zwi-
schenmenschlich-Ethischen, die Gesinnung der Aufmerksamkeit, die
Korrelation Gott-Mensch und die Bedeutung des Individuums. Richard
A. Freund unterstreicht die Ubereinstimmung zwischen Simone Weil
und Abraham Heschel in beider Betonung unbedingter Verantwortung
des einzelnen Menschen und seiner gottlichen Beauftragung mit der Su-

10 WEIL, Simone, Schwerkraft und Gnade, iibers. und mit einem Nachwort verse-
hen von Friedhelm Kemp, Miinchen 1952.

1 WICKI-VOGT, Maja, «fidisches Denken in geleugneter Tradition», in:
SCHLETTE, Heinz Robert/DEVAUX, André (Hg.), Simone Weil: Philosophie — Religion
— Politik, Frankfurt a.M. 1985, 137-156.

12 BLANCHOT, Maurice, Die Behauptung (das Verlangen, das Ungliick), in: Akgente
45 (1998) 297-320, bes. 311-314. Frz.: «L’affirmation (le désir, le malheur)», in: DERS.,
L’entretien infini, Paris 1969, 153179, bes. 169-172.

B Entsprechendes findet sich bei RABI, Wladimir, «La conception weilienne de la
création. Rencontre avec la kabbale juiver, in: KAHN, Gilbert (Hg.), Simone Weil. Phi-
losophe, historienne et mystique, Paris 1978, 141-160, bes. 142; WICKI-VOGT, Judi-
sche Tradition, bes. 148f. (s. Anm. 11).; FREUND, Richard A., La tradition mystique
juive et Simone Weil, in: Cabiers Simone Weil X (1987) 289-295, bes. 292; BEYER, Do-
rothee, Sinn und Genese des Begriffs «Décréation» bei Simone Weil, Altenberge 1992,
bes. 144; BROY, Inge, «<Emmanuel Levinas, Simone Weil und ihre Anregungen fiir die
christliche Schopfungstheologie», in: WOHLMUTH, Josef (Hg.), Emmanuel Levinas:
eine Herausforderung fiir die christliche Theologie, Paderborn u.a. 1998, 63-80, bes.
72-76.



Tus talionis? 405

che nach sozialer Gerechtigkeit.! Freunds Empfehlung lautet: «Les écrits
de Simone Weil ... devraient figurer dans les programmes d’étude de
philosophie juive.»!®

Zu vordergriindig scheint der Vorschlag, in Weils Beziehung zum Ju-
dentum «das tragend Untergriindige vom verneinend Vordergrindigen
zu unterscheiden»!'é. AuBer Acht bleibt die Moglichkeit, Weils antibibli-
sche «Verneinungen», eine komplexe Motivlage zugestanden, griindeten
threrseits tief 1n Biblisch-Jidischem.

SchlieBlich sei Paul Giniewskis materialreicher, jedoch nicht zuletzt
in seinem Popularpsychologismus unzulinglicher Versuch erwihnt, Si-
mone Weil zu einer Leidensgenossin und Geistesverwandten Otto Wei-
ningers zu machen.”” Daniel Boitier scheint es weitaus besser zu gelin-
gen, sich Weils schwieriger Beziehung zum Judentum mit Hilfe psycho-
analytischer Denkformen zu nihern. Am Leitfaden der Oppositionen
Entwurzelung-Einwurzelung, Nahrung-Nahrungsverweigerung, Schmutz-
Reinheit werden Leben und Werk in Beziehung gesetzt.1®

Die Frage eines Weilschen Antijudaismus (Antisemitismus, Antibi-
blismus ...) ist offensichtlich tiberaus vielschichtig und wird nach wie vor
kontrovers diskutiert. Was hat Simone Weil, in nuce, gegen die Bibel
vorzubringen? «Israel 1st der Versuch eines iibernatiirlichen gesellschaft-
lichen Lebens.» Dieser Versuch, so urteilt Weil, mulite scheitern. Dem
biblischen Israel wirft sie vor, in seinem Gott die eigene Gemeinschaft
und deren Macht verehrt zu haben. Die Verabsolutierung des Sozialen
erhohe bloB3 ein kollektives Ich, das den Menschen zum Gotzendienst
verfuhre. Das Gesellschaftliche ist nur eine Karikatur Gottes, «der un-
endlich weit von mir entfernt ist und der Ich ist» (Cahiers 3, 341). Auch
das Kollektiv, bemerkt Weil, 146t sich zwar mit dem Mose geoffenbarten
biblischen Gottesnamen benennen.’” Doch die Parallele zwischen der

4 Vgl. FREUND, La tradition 293f. (s. Anm. 13).

1> Ebd. 294.

16 W1CKI-VOGT, Jiidisches Denken 149 (s. Anm. 11).

7 GINIEWSKI, Paul, Simone Weil ou la haine de soi, Paris 1978. Die Untersuchung
umfaBt zwei Partien: «Les faits» (23-153) und «L’explication» (155-298). Nach der Dar-
legung der antisemitischen «Tatsachen» in Simone Weils Leben und Werk rekonstruiert
die mit psychoanalytischen Motiven versetzte «Erklirung» (v.a. 241-298) friihkindliche
Krinkungen und Traumatisierungen, die zu einem (weiblichen) SelbsthaBl gefiihrt
hitten, der sich in Weils Antisemitismus zugleich durchgesetzt und maskiert habe.

18 BOITIER, Daniel, L’impossible enracinement de Simone Weil. Simone Weil entre
«judaisme» et «catholicismen, in: Cabiers Simone Weil XVI (1991) 329-340.

19 Weil spielt hier auf Ex 3,14 an. Die — von heutiger Exegese in Frage gestellte —
Deutung des Tetragramms im Sinne souverin-selbstgeniigsamen Seins entfaltete nicht
nur im Christentum, sondern auch im Judentum eine reiche Wirkungsgeschichte.



406 Tus talionis?

freigiebigen Selbstgentigsamkeit Gottes und der morderischen des vet-
gotteten Kollektivs fithrt nicht weit. «IThm reicht es zu sein, aber es kann
sich weder vorstellen noch annehmen, dal} etwas anderes ist. Es ist im-
mer totalitim» (Cahiers 3, 343). Kennzeichen Gottes aber ist der Verzicht
darauf, die eigene Macht ganz auszuiiben. Die Schopfung deutet Weil als
Riickzugsbewegung, die das Universum sein liBt (vgl. Cahiers 3, 388
u. 0.).

Weil konzediert zwar im Blick auf Israel: «Thm ist vermutlich das Be-
ste gelungen, was es in dieser Art gibt.» Aber dieses Beste ist noch nicht
das Gute, sondern von thm unendlich verschieden. In Platons Po/iteia
konfrontiert Sokrates denjenigen, der sich mit der erfolgreichen, sogar
zur Manipulation des Sozialkérpers befihigenden Anpassung des Men-
schen an die Gesellschaft, das groBBe Tier, zufrieden geben will, mit dem
Bedenken, «wie weit das Wesen des Notwendigen von dem des Guten
entfernt ist» (Cahiers 3, 23, vgl. Politeia 493c). Das Vergessen dieses Ab-
stands, die voreilige Identifizierung des «Notwendigen» mit dem «Gu-
ten», i1st der Kern des G6tzendienstes.? Es ist in Weils Analyse in einzig-
artiger Weise das Gesellschaftliche, das die Abwesenheit des Guten zu
verschleiern vermag (vgl. Cahiers 3, 24).

Der Groflversuch Israel braucht nicht noch einmal unternommen zu
werden, schon gar nicht 1n den monstrésen Formen, welche die politi-
sche Gegenwart hervorbringt. Die Menschheit sollte endlich ithre Schliis-
se ziehen. «Das reicht. Unnétig, noch einmal zu beginnen» (Cahiers 3,
165). Zwar ist dem biblischen Experiment eine Beriihrung mit der Trans-
zendenz nicht abzusprechen. «Das Ergebnis zeigt, zu welch gottlicher
Offenbarung das groBe Tier fihig ist. Die Bibel ist die ins Gesell-
schaftliche Gbertragene Offenbarung. Abraham konnte sich vor Melchi-
sedek erniedrigen.»” Aber der Weg iiber das Kollektiv und die gesell-
schaftliche Macht ist iiberaus bedenklich. Dieser Weg ist zum einen lang
und beschwerlich: «Jesaja brachte als erster reines Licht» (Cahiers 3, 165).
Er ist zweitens duBerst gefihrlich. «Moses, Josua, so ist der Anteil am
Ubernatiirlichen bei jenen beschaffen, die viel gesellschaftliche Energie
eingefangen haben» (Cahiers 3, 164): Weil sieht in den beiden biblischen

2 Die Einheit beider wire auf einer anderen Ebene zu finden als ihre Verschie-
denheit (vgl. Cahiers 3, 163). Die Uberhohung der gesellschaftlichen Macht beriick-
sichtigt dies nicht und bewirkt darum eine «schlechte Vereinigung der Gegensitze»
(ebd. 319).

21 Cahiers 3, 165. Abram erkennt und wiirdigt die geistig-geistliche Autoritit des
Gruppenfremden (vgl. Gen 14,18-24). — In Ubereinstimmung mit jidischem Sprach-
gebrauch nennt Weil hier das im Christentum als «Altes Testament», in jingerer Zeit
auch als «Erstes Testament» bezeichnete Textkorpus «die Bibel».



Tus talionis? 407

Griindergestalten, Bundesmittlern zwischen Gott und Israel (vgl. Ex 24;
Jos 24) auch politische Gewalttiter. Der Weg iiber das Volk ist drittens
eine blutige Sackgasse: Die politischen Totalitarismen der Gegenwart ent-
hiillen das Gesicht der Macht des Kollektiven und seine Entfernung vom
Guten. Zwischen diesen drei Stufen bzw. Aspekten bewegt sich Weils
Kritik an Israel als dem Versuch, das Soziale ohne die Vermittlung — oh-
ne die Unterbrechung — durch das Individuelle fiir das Gottliche zu 6£f-
nen.”? Zumal im Blick auf Hitlerdeutschland betont Weil: «Es wire der
richtige Augenblick, den Unterschied zwischen kollektiver Seele und
Gott ins Licht zu stellen» (Cahiers 4, 199).

Dieser Kampf «gegen die Bibel» ist also vor allem ein Ringen mit der
Bibel und um deren Wahrheit. Hitte Weil aber nicht doch anders wahz-
genommen, gewichtet, gelesen, nachdem das historische MaBstibe spren-
gende Grauen der Schoa zu Tage getreten war? Aber miflit sich Weils
Denken nicht bereits an der Erfahrung vom Un-MaB menschlicher
Macht und Ohnmacht? Radikale Selbstkritik war ihrer intellektuellen Red-
lichkeit sicher nicht fremd. Davon zeugt etwa, als der Charakter der Hit-
lerschen Aggression uniibersehbar geworden war, Weils Abkehr von der
zuvor bis zur Empfehlung der nationalen Selbstaufgabe vertretenen pa-
zifistischen Option. Thre genaue Einschitzung der Schrecken des Krie-
ges und thre Verkennung der Natur des deutschen Antisemitismus lieBen
Weil noch 1938 eine Art Judenstatut in der Tschechoslowakei als Preis
des Friedens bzw. des Nicht-Krieges annehmbar erscheinen. «Les Tche-
ques peuvent interdire le parti communiste et exclure les Juifs des fonc-
tions quelque peu importantes, sans perdre quoi que ce soit de leur vie
nationale. Bref, injustice pour injustice, puisqu’il doit y en avoir une de
toutes manieres, choisissons celle qui risque le moins d’amener une guer-
re.»® Robert Chenavier diagnostiziert hier ein ebenso folgenreiches wie
unter auch jidischen franzdsischen Intellektuellen verbreitetes MiBver-
stindnis. Der geliufige und noch fiir Hitlerdeutschland vorausgesetzte
Rahmen der Judenfeindschaft sei die Dreyfus-Affaire gewesen. Zwar ha-
be auch der franzosische Antisemitismus unter der III. Republik den
«Tod des Juden» gewollt, aber, so bemerkt Chenavier mit Sartre, «une
foule antisémite croira avoir assez fait lorsqu’elle aura massacré quelques

2 Diese Kritik ist unerbittlich und unstrategisch. Doch sollte Simone Weils Kraft
zur Unterscheidung in der riicksichtslosen Hirte nicht unterschitzt werden, eine
Hirte, die sich zuerst an und gegen das eigene Wahrnehmen und Denken richtet. Die
Lektiire dieser befremdlichen Wahrheitssuche ist eine Lektion, die gelernt werden muf3!

B WEIL, Simone, «L’Europe en guerre pour la Tchécoslovaquier», in: DIES.,
Oeuvres complétes I1.3 (s. Anm. 1), 81-86, 82f. -



408 Tus talionis?

Juifs et brhlé quelques synagogues.»** Dal} sich von dieser traditionellen
republikanischen Judenfeindschaft der Antisemitismus Hitlerdeutsch-
lands als ein systematischer «antisémitisme judéocide» (ebd. 303) ver-
hingnisvoll unterscheiden sollte, sei auch Weil entgangen.

Was Lévinas als Weils Antibiblismus und Antijudaismus brandmarkt,
resultiert in den Augen des Schiilers von Husser]l und Heidegger und der
Rabbinen aus einer radikalen Unkenntnis der talmudischen Tradition.
Die Fremdheit Weils gegeniiber deren intellektuell anspruchsvollem
Schriftkommentar und streitbarer Weisheit ist keinesfalls singulir, son-
dern gilt Lévinas zufolge fiir die westeuropidische Judenheit seit der Mitte
des 19. Jahrhunderts. Dieser Ausfall aber treffe das Judentum in seinem
Mark. «Jude sein bedeutet, an die Intelligenz der Pharisier® und ihrer
Meister zu glauben. Durch die Intelligenz des Talmud zum Glauben in
der Bibel»®, formuliert Lévinas pointiert. Die lebendige rabbinische Tra-
dition, 1n seinen Augen Mitte und Mall des Judentums, charakterisiert
Lévinas mit dem Terminus «ntelligence». Eben dieser Begriff ist, wie zi-
tiert, das erste Wort seines kimpferischen Textes und gilt Simone Weil.?

II. Kritik der Macht

Simone Weils Werk kann, schaut man auf die kurze Frist dieses in steter
Fihlung mit den bedringendsten politischen Fragen der Zeit gefiihrten,
frith abgebrochenen Lebens, nur Fragment sein. Nur einen Bruchteil ih-

24 CHENAVIER, Simone Weil 303 (s. Anm. 3).

2 BewuBt verwendet Lévinas hier die in christlich geprigter Kultur, vermittelt
durch das Matthdusevangelium, zum Scheltwort gewordene Bezeichnung «Pharisier» als
rabbinischen Ehrennamen. Vgl. auch DERS., «Le pharisien est absent», in: DERS., Dif-
ficile liberté 47-50 (s. Anm. 2). Weils Wortgebrauch hingegen entspricht ihrer Auf-
merksamkeit fiir den Radius gesellschaftlicher Macht, besonders im Blick auf das bibli-
sche Israel (vgl. auch Cahiers 3, 165). «Pharisiisch ist ein Mensch, der aus Gehorsam
vor dem GroBen Tier tugendhaft ist» (Cahiers 3, 10).

% LEVINAS, Simone Weil 334 (s. Anm. 2). Ubersetzung leicht verindert. Mogli-
cherweise entspriche im Deutschen ein Begriffspaar wie «Verstand und Verstindnis»
am chesten dem, was der franzdsische Begriff «intelligence» ausdriickt. Lévinas’ Ge-
brauch geht auch dariiber hinaus. Die enge Verbindung von Geistigem und Geistli-
chem, Reflexion und Religion, intellektueller Durchdringung und ethischer Durchfor-
mung der Lebenswelt, ist ein Kennzeichen gerade des mitnaggdischen Judentums, in
dessen Tradition sich der litauische Jude und franzosische Philosoph stellt.

2! Welche Funken hitte ihre Begegnung mit der «talmudischen Intelligenz» ge-
schlagen, wire sie denn ambivalenzfrei oder -arm mdoglich gewesen? Das Gewebe, das
eine bewulte Bertihrung nicht nur erschwert und behindert, sondern verhindert hat,
ist liberaus dicht und vielfiltig. Man denke nur an das in den Cahiers zu Tage tretende
Gefille zwischen Weils zumindest partieller Nahrungsverweigerung in judaicis und ih-
rer «boulimie de culture» (BOITIER, L'impossible enracinement 334, s. Anm. 18).



Tus talionis? 409

rer Schriften, Artikel und Abhandlungen hinterlie sie abgeschlossen,
nur wenige waren bereits veroffentlicht. Ein in Theorie und Praxis gegen
den Strom der Konventionen gelebtes Leben, ein politisch-spirituell be-
unruhigtes philosophisches Oeuvre, das in der so anregenden wie ent-
mutigenden Vielfalt der Engagements und Begabungen mehr einer Werk-
statt denn einem Werk zu gleichen scheint. Ein konsequentes Leben,
und darum ein Leben im Widerspruch, Zeichen einer selbstbewuBten In-
dividualitit, einer nicht machtgeschiitzten, sondern ausgesetzten Inner-
lichkeit.?® Als Unruheherd, bleibend treibendes Motiv, ist im folgenden
die Frage nach der Macht der Macht und ihre Kritik herauszustellen.

In den 1939 entstandenen fragmentarischen Réflexions sur la barbarie
notiert Weil: «Ich glaube nicht, da man klare Gedanken tuber die
menschlichen Beziehungen fassen kann, solange man nicht den Begniff
der Macht in den Mittelpunkt gestellt hat.»® Die Klirung dieses zentra-
len Begriffs werde, wie sie sogleich hinzufiigt, nicht leichtfallen. Es be-
darf emer Giberwachen und vielschichtigen Aufmerksamkeit fiir das, was
Macht — hier ist das semantische Gewebe der deutschen Termini Macht,

% Heinz Abosch bestreitet eine solche Konsequenz, wenn er eine Existenz be-
schreibt, die, gewisse Verbindungslinien zugestanden, doch «gleichsam aus zwei Hilf-
ten — einer revolutionidren und einer religiésen — zusammengesetzt ist.» (ABOSCH,
Heinz, Simone Weil zur Einfithrung, Hamburg 1990, 9). Der vermeintliche Dualismus
Weils diirfte nicht zuletzt ein Problem ihrer Interpreten sein, die entweder den Akzent
auf die spirituelle Suche legen und das gesellschaftliche Engagement als vorliufig oder
uneigentlich abwerten oder aber umgekehrt Weils sich lebensgeschichtlich intensivie-
renden bzw. explizierenden religiosen Diskurs als Verfallsprozel einstufen. Diesem Deu-
tungsmuster verhaftet, kennzeichnet Abosch die vermeintliche religiose Kehre der po-
litisch engagierten Philosophin als Verlustgeschichte: «Jahre vor Sartre praktizierte sie
das (Engagement, schrieb theoretische Abhandlungen und politische Manifeste, lehrte
Philosophie und kimpfte als Revolutionirin, meditierte ([,] Erginzung: S. Sandherr)
und arbeitete in Metallfabriken. Endlich gab sie das rationale Denken preis, verzweifelt
und begliickt zugleich suchte und fand sie den Tod» (ebd. 8). Ob das literarische
Genre einer Einfilhrung derartige Klischees erfordert, kann bezweifelt werden.

2 WEIL, Simone, «Réflexions sur la barbarie», in: Oeuvres complétes I1.3 (s. Anm.
1) 222-225, 223. Das hier mit dem Begriff «Macht» wiedergegebene frz. «force» kann
Kraft, Macht, Stirke, Gewalt, Wucht, Zwang, Vermtgen heiflen. «Macht geht vor Recht»
heiB3t frz. «la force prime le droit» bzw. «force passe droit». Ein Aspekt von Weils Be-
vorzugung des Begriffs «force» vor den ebenfalls, aber in geringerem Umfang ge-
brauchten Synonyma «pouvoir» oder «puissance», am deutlichsten und titelgebend in
threm Essay L’I/iade ou le poéme de la force (s. Anm. 1) diirfte die Rolle des Begriffs der
Kraft (frz.: force) in der klassischen Mechanik sein. Immer wieder kommt Weil in den
Cabhiers auf das Wort Thukydides’” zurtick: «Durch eine Notwendigkeit der Natur iibt
jedes, ganz gleich welches Wesen, all die Macht, tiber die es verfiigt, soweit es kann,
aus.» (Cahiers 1, 272). Der Tendenz zur Machtausiibung und -erweiterung kommt eine
Art Naturgesetzlichkeit zu. Der Verzicht darauf, «iiberall zu befehlen, wo er die Macht
dazu hatte», ist hingegen Kennzeichen Gottes (Cahiers 3, 388).



410 Tus talionis?

Kraft, Gewalt, Stirke, Zwang, Herrschaft, Unterdriickung bzw. der fran-
zosischen Begriffe force, pouvoir, puissance, violence, domination, op-
pression zu denken — in den emnzelnen Menschen und zwischen ihnen,
zwischen Mensch und Kosmos, Mensch und Gott bewirkt. Solche Auf-
merksamkeit zeichnet Weils politisches Handeln wie ihre Theoriebildung
aus.

Offensichtlich steht die Macht-Frage im Zentrum von Weils anat-
cho-syndikalistischem Einsatz.3® In der Kolonialherrschaft Frankreichs
sieht sie einen nicht nach Recht und Unrecht fragenden Willen zur Be-
michtigung und Selbstermichtigung am Werk.?® DaBl Messianismus?®?
und Vorsehungsglaube ihm die Frage der Macht verengt bzw. verstellt
habe, steht im Zentrum der Weilschen Kritik des Marxismus.* Im Krieg
kommt die Macht offen an die Macht. Dieser Diagnose entspricht Weils
pazifistische Option bis zum Beginn von Hitlers Eroberungskrieg.>* Weil
warnt vor der staatlichen Zentralgewalt und der unentrinnbaren Macht
des Gesellschaftlichen, das sie mit Platons Po/iteia und der Johannesapo-

30 Schriftliche Niederschlige dieses Engagements finden sich in: WEIL, Simone,
Oeuvres completes. Edition publiée sous la direction d’André A. Devaux et de Flo-
rence de Lussy, Tome II: Ecrits historiques et politiques. Volume 1: L’engagement syn-
dical (1927—juillet 1934), Paris 1988. Eine gewisse Nihe Weils zu den Theoretikern
bzw. Aktivisten des Anarchismus Pierre J. Proudhon und Michail A. Bakunin ist un-
tibersehbar; vgl. dazu auch ABOSCH, Heinz, «Simone Weils Marxismus-Kritik», in:
SCHLETTE/DEVAUZX, Simone Weil: Philosophie (s. Anm. 11) 218-234, 228.

31 Vgl. die Artikel und Entwiirfe in: Oeuvres complétes I1.3 (s. Anm. 1) 121-155,
sowie das Kapitel «kEntwurzelung und Nation» in: WEIL, Simone, Die Einwurzelung.
Einfithrung in die Pflichten dem menschlichen Wesen gegeniiber, Miinchen 1956, 151-
272 (im folgenden: Erklirung der Pflichten; nach dem urspriinglichen frz. Titel: Pré-
lude 4 une déclaration des devoirs envers I’étre humain). Die Unterwerfung und sozio-
kulturelle Zerstorung menschlicher Gemeinschaften lasse sich nicht durch Staatsrison
rechtfertigen, der Kolonisator heiBe Rom, Frankreich oder Deutschland. Weils Vergleich
der kolonialen Gewalt mit der Hitlers hilt Frankreich und Europa einen unwillkom-
menen Spiegel vor.

32 Eine «foi messianique» bescheinigt Weil dem Marxismus u.a. in ihren Réflexions
sur la bwrbarie 223 (s. Anm. 29).

3 Die Auseinandersetzung mit dem Marxismus zieht sich wie ein roter Faden
durch Weils Werk. Im folgenden wird die von Weil als thr «grand oeuvre» bezeichnete
erste Summe dieser Beschiftigung zu Rate gezogen: «Reflexionen iiber die Ursachen
der Freiheit und sozialen Unterdriickung» (im folgenden: Reflexionen), in: DIES., Un-
terdriickung und Freiheit. Politische Schriften. Miinchen 1975, 151-240. Frz.: Réfle-
xions sur les causes de la liberté et de ’oppression sociale, Paris 1955 (im folgenden:
Réflexions). '

3 Einen guten Uberblick bieten die unter der Uberschrift «Guerre et paix» in
Oeuvres complétes IL.3 (s. Anm. 1) 41-118 gesammelten Entwiirfe und Artikel.



Tus talionis? 411

kalypse «GroBes Tiem und «Tier» nennt.”® Thr Fundamentalmifitrauen ge-
geniiber der Macht des Gesellschaftlichen findet sich in zahlreichen Re-
flexionen und pointierten Formulierungen der Cabiers ausgemiinzt.’ Das
biblische Israel und die rémische Kirche sind in Weils Augen zwei
grundverschiedene, doch vergleichbar gefihrliche historische Ausfor-
mungen der Vergétzung des Gesellschaftlichen.?” Die Frage nach Macht
und Gewalt leitet Weils Blick auf die romische und griechische Antike.
Er 1st nie archivalischer Natur, immer wird Aufschluf} iber die Gegen-
wart und thre politisch-gesellschaftlichen Konstellationen gesucht. Ob
Weils Bemiihen, den expansiven NS-Totalitarismus in die Linie des anti-
ken romischen Imperialismus zu stellen, Hitler und den deutschen Na-
tionalsozialismus verharmlost, muB3 nach der Schoa tatsichlich gefragt
werden. Vor einer raschen Antwort aber sollte man sich Weils historio-
graphisch-ikonoklastischer Arbeit in ihrer Kraft zur Umwertung und it-
zenden Desillusionierung gestellt haben.?® Im Ausgang von der Wirkung

3 Die Verbindung zwischen dem «Tier» (Offb 17) und dem «GroBen Tiem (vgl.
Platon, Politeia 482d-493e) als Beschreibungen des Sozialkorpers wird sowohl in den
Cabiers (vgl. Cahiers 2, 95) als auch in der Erklirung der Pflichten (vgl. ebd. 426f., s.
Anm. 31) hergestellt.

36 Gustave Thibon hat unter dem Stichwort «Le gros animaly (Thibon, Pesanteur
182-188, s. Anm. 9) Einschligiges aus Weils Aufzeichnungen zusammengetragen.

37 Weil sieht die politischen Totalitarismen ihrer Zeit in der Nachfolge eines spite-
stens mit der Konstantinischen Wende eroberungssiichtig gewordenen Christentums.
«Der Totalitarismus ist ein Ersatz fiir das Christentum.» (Cahiers 3, 194; im frz. Text
findet sich das Lehnwort «ersatz» [Cahiers F 3, 134]). Daher die Mahnung: «Die unbe-
dingte Liebe zur Kirche ist Gotzendienst. Das Recht, unbedingt zu lieben, hat man nur
gegeniiber dem Unbedingten» (Cahiers 4, 118). Glaube als umfassende Zustimmung zu
allem, was die Kirche lehrt, gelehrt hat und lehren wird, sei hingegen gesellschaftlicher
Gotzendienst (vgl. Cahiers 4, 121). Vgl. dazu auch MOULAKIS, Athanasios, «Simone
Weil und das «GroBe Tierw, in: SCHLETTE/DEVAUX, Simone Weil: Philosophie (s.
Anm. 11) 252-260.

% Vgl. etwa die aus dem Jahre 1939 stammenden, 1940 partiell publizierten «Quel-
ques réflexions sur les origines de I'Hitlérismen, in: DIES., Oeuvres completes IL.3 (s.
Anm. 1) 167-219. Weils Uberlegungen zum Verstindnis historischer GroBe in der im
Winter 1942/43 in London verfaBten, von Albert Camus 1949 unter dem Titel: L’en-
racinement publizierten unvollendeten Studie: Prélude a une déclaration des devoirs envers
létre humain (dt.: Die Einwurzelung, 320-338, s. Anm. 31) minden in der Einsicht:
«Unsere Auffassung der GroBe ist eben jene, die Hitlers ganzes Leben bestimmt hat»
(ebd. 320). Da es auf der Erde keine andere Macht gibt als die Macht (vgl. ebd. 322),
ist die Geschichtsschreibung «nichts anderes als eine Anhdufung von Aussagen der
Morder iiber ihre Opfer und sich selbst» (ebd. 327). Dieser Schirfe des Blicks auf das
Eigene wegen lassen sich Weils Analysen kaum als Vorhut einer Partei des bundesre-
publikanischen «Historikerstreits» deuten bzw. ausbeuten. Aus der Parallelisierung Na-
zideutschlands mit dem Rom der Cisaren folgt nicht ein beruhigtes «Nichts Neues
unter der Sonne», sondern eine dullerste Beunruhigung im Hier und Jetzt.



412 Tus talionis?

der Macht der Waffen beschreibt der Ende 1939 verfaBte Essay L T/ade
ou le poéme de la force”® Grenzenlosigkeit und Grenze der Macht von Men-
schen iiber Menschen. Die Verwechslung von GroBe und Macht im
christlich geprigten Geschichtsdenken Europas prangert Weils Erklirung
der Pflichten an, emn Entwurf zur Vorbereitung einer franzosische Verfas-
sung fiir die Nachkriegszeit.

Weils Denken biindelt sich in ihrer Krittk der Macht wie in einer
Linse. Folgt man der Prizision und spekulativen Kraft ithres niemals teil-
nahms- und gerade darum illusionslosen Blicks auf das gesellschaftlich-
geschichtliche Phinomen der Macht, so gelangt man unversehens in die
Mitte emner biblischen «Optik»*. Diese soll am Leitfaden einer religidsen
Uberschwangs durchaus unverdichtigen frithen Schrift, der 1934 erar-
beiteten, im Folgejahr publizierten Reflexcionen siber die Ursachen der Freiheit
und sozialen Unterdriickung vorgestellt werden.

II1. Dialektik der Macht

Die Reflexionen diber die Ursachen der Freibeit und sogialen Unterdriickung
stellen eine erste Summe in der Befassung Weils mit Theorie und Praxis
des Marxismus dar. Sie fihren uber die Marxismuskritik hinaus zur kriti-
schen Analyse der entwickelten Industriegesellschaft und zur Auseinan-
dersetzung mit den Grundlagen der Moderne.

Kritik des marxistischen Vorsehungsglanbens

Weder in seiner Konzeption von Freiheit noch in seiner Analyse sozialer
Unterdriickung, so lautet Weils Verdikt, denke der Marxismus hinrei-
chend konsequent. Als Hindernis entpuppt sich die marxistische Revo-
lutionsgewiB3heit, die Weil als Symptom eines Vorsehungsglaubens er-
kennt. Se1 man bereit, auf die Trostungen der Produktivkriftereligion zu
verzichten, so werde enem nicht nur die sichere Antwort auf die Frage
nach den Ursachen der Freiheit aus der Hand geschlagen, sondern es
stelle sich erneut die Frage nach den Ursachen der sozialen Unterdriik-
kung.

Marxens Versuch, das Hegelsche Fortschrittsprinzip vom Kopf auf
die FiBle zu stellen, vom Geist auf die Okonomie zu iibertragen, ent-
spricht, so Weils Diagnose, der kapitalistischen Produktionsideologie
vollkommen. «Der Aufstieg der GroBindustrie hat die Produktivkrifte in
die Gottheit einer Art Religion verwandelt, deren Einflul Marx be1 der

¥'S. Anm. 1.
4 Vgl. «Die Ethik ist eine Optik» (LEVINAS, Emmanuel, Totalitit und Unendlich-
keit. Versuch iiber die Exterioritit, Freiburg/Miinchen 1987, 23).



Tus talionis? 413

Ausarbeitung seiner Geschichtsauffassung unbewullt unterworfen war»
(Reflexionen 158). Zugleich bleibe im materialistischen Glauben an die
Mission des Proletariats der Hegelsche Ursprung prisent, setze doch
Marx ebenso wie Hegel einen im Verborgenen wirkenden Weltgeist vor-
aus. Wie alle Religionen aus dem Menschen ein einfaches Mittel der Vor-
sehung machten, so stelle auch der Sozialismus den Menschen in den
Dienst des vermeintlichen historischen Fortschritts, nimlich des Pro-
duktionsfortschritts (vgl. ebd. 159). Die Aufgabe der Revolution besteht
in Marxens Verstindnis nicht etwa in der Emanzipation der Menschen,
sondern der Produktivkrifte. Mit der fragwiirdigen Annahme, beides
komme iiberein, sobald der Entwicklungsgrad der Produktivkrifte eine
miihelose Produktion ermdéglicht, erreiche Marx «einen fiir seine morali-
sche Ruhe notwendigen Ausgleich zwischen idealistischen Bestrebungen
und materialistischer Geschichtskonzeption» (ebd. 156f.). Nur selten je-
doch, fiigt Weil hinzu, seien beruhigende Glaubenssitze zugleich ver-
ninftig.

Der Mythos der Revolution

Ein historischer Mechanismus, demzufolge ein Regime seine eigenen
Totengriber hervorbringt, existiert fiir Weil nicht.#! Die geschichtliche
Erfahrung lehrt im Gegenteil: «Jede Macht verbreitet, kraft threr Exi-
stenz, bis an die Grenze des Moglichen die sozialen Beziehungen, auf
denen sie beruht» (Reflexionen 188). Auch das kapitalistische Machtsy-
stem formt Ausbeuter wie Ausgebeutete nach seinem Bilde (vgl. ebd.
233). Simone Weil weigert sich mit einem noch fiir anarcho-syndikalisti-
sche Kreise ungewohnlichen Freimut, zu tbersehen, daB auch dieser
Kaiser nackt ist.*> Die sozialistische Revolutionshoffnung zeigt sich ihr
als Illusion, genauer, als Opium der Unterdriickten.” Das Sakrileg nicht
scheuend, zerstort Weil den nicht weniger national-franzésischen als
marxistisch-internationalen Revolutionsmythos. Sowenig wie beim Un-
tergang des Romischen Reiches waren 1789 die gewaltsamen Umwilzun-
gen entscheidend; «der Sieg kront nur jene Krifte, die schon vor dem
Kampf den entscheidenden Faktor des kollektiven Lebens bildeten» (Re-
flexionen 192). '

# Marx stellt den Mechanismus der Unterdriickung im kapitalistischen Regime
schliissig dar, «aber er tut es so gut, dall man sich nur mit Miihe vorstellt, wie dieser
Mechanismus je zu funktionieren aufhoren konnte» (Reflexionen 154).

2 Vgl. ABOSCH, Heinz, Vorwort zu WEIL, Unterdriickung und Freiheit (s. Anm.
33), 7-19, 17.

B «Revolution ist ein Wort, fiir das man totet, fiir das man stirbt, fir das Volks-
massen in den Tod geschickt werden — das aber jedes (sic) Inhalts ermangelt» (Refle-
xionen 169).



414 Tus talionis?

So verliert das Zauberwort Revolution seinen Glanz. Es bezeichnet
Disparates und Unvereinbares, vor allem aber einen religiésen Befund,
namlich «einen Augenblick, da die Letzten die Ersten sein werden»*. Ei-
ne plotzliche Umkehrung der gesellschaftlichen Krifteverhiltnisse wire
aber nicht nur ein in der Geschichte unbekanntes Phinomen, sondern
schlechthin unvorstellbar, «denn dies wire ein Sieg der Schwiche tber
die Stirke, das Aquivalent einer Waage, deren leichteste Schale sich senk-
te.»® Marxens Hoffnung, dall «Sklaverei freie Menschen hervorbringen»
konne, war eitel; die Sklaverei erniedrigt den Menschen so lange, bis die-
ser sie liebt (Reflexionen 232). Das Proletariat 1st darum nicht zukunfts-
trichtiger Widerpart des Regimes, sondern dessen Geschopf. Der mar-
xistische Traum von der herrschaftsfreien Gesellschaft erweist sich als
kraftlos (ebd. 169). Wie Schnee an der Sonne zergeht die Hoffnung auf
eine Umwilzung der Machtverhiltnisse. Diese nimlich hitte nicht nur
eine bestimmte Gruppe von Michtigen zu entmachten, sondern die der
Macht spezifische Macht zu brechen. Sie mufite einen Sieg der Schwi-
cheren iiber die Stirkeren ermdglichen und die Entstellung der Unter-
driickten durch die unterdriickende Macht riickgingig machen. Dal} die
NutznieBer des kapitalistischen Systems vertrieben oder vernichtet wet-
den, liegt 1m Bereich des Denkbaren. «Aber wie soll man glauben, daf}
die Sklaven, die sich in Fabriken und Bergwerken quilen, mit einem
Schlage Biirger einer neuen Wirtschaft sein werden?» (ebd. 257).

Fatalitar der Macht

Die Antwort des Marxismus auf die Frage nach Befreiung und Bedriik-
kung ist als unzulinglich, als Fabel und fromme Fiktion erwiesen. In
Weils Einsicht, daB3 die Unterdriickung von Menschen durch Menschen
nicht zugleich mit einer bestimmten Form O6konomischer Beziehungen
aufgehoben wird, schligt sich auch die Erfahrung mit der sowjetischen
Staatsbirokratie als einer neuen, totalen Form von Herrschaft nieder.
Das erniichternde Fazit lautet: «Uberblickt man die Gesamtheit der
menschlichen Entwicklung bis zur Gegenwart, ... dann gewinnt man den
Eindruck, dafl der Mensch das Joch der Naturnotwendigkeiten nicht ver-
mindern kann, ohne im gleichen Ausmal, als handele es sich um ein

# WEIL, Simone, «Kritische Prifung der Revolutions- und Fortschrittsideen», in:
DIES., Unterdriickung und Fretheit (s. Anm. 33), 251-257, 254.

4 WEIL, Reflexionen 192. Das in Weils Werk so hiufig gebrauchte Bild der Waage
bestitigt hier die naturgesetzliche Unwiderstehlichkeit der Macht. «Finden gewaltsame
Kimpfe statt — und das geschieht nicht immer —, dann iben sie die Funktion einer
Waage aus: sie geben denen die Macht, die sie schon besitzen» (ebd. 256).



Tus talionis? 415

Spiel geheimnisvollen Gleichgewichts, das Joch der gesellschaftlichen
Unterdriickung zu verstirken» (ebd. 193).

Weil unternimmt nun einen dem Projekt von Horkheimers und
Adotnos Dialektik der Aufklirung's vergleichbaren Versuch, herauszufin-
den, warum die geschichtlichen Prozesse zunehmender Naturbeherr-
schung nicht zur Befreiung des Menschen von Furcht und Zwang fiiht-
ten, sondern die Bedriickung der einzelnen perpetuierten oder noch ver-
stirkten. Die Menge des vom Menschen erlittenen Zwangs, so Weils Ut-
teil, scheint in der Geschichte unverinderlich zu sein. Hat die mensch-
liche Gesellschaft die Bedriickung des Menschen durch die tibermich-
tigen Naturkrifte gebrochen, so nur, um gleichsam die Nachfolge der
Naturmacht anzutreten und die Individuen auf neue Weise niederzu-
halten (vgl. Reflexionen 193f). Was im Blick auf das Kollektiv als ein
Sieg tiber die Ubermacht der Natur erscheint, verwandelt sich im Blick
auf den einzelnen «in eine Knechtschaft, die der der Primitiven nahe-
kommt» (ebd. 194). Wie ein Jahrzehnt spiter Horkheimer und Adorno,
betont Weil, ungeachtet der Entwicklung der kollektiven technischen
Naturbeherrschung habe «der Mensch den knechtischen Zustand nicht
verlassen, in dem er einst, schwach und nackt, allen blinden Kriften des
Kosmos ausgeliefert wam*’. Denn das innere Gesetz der Gesellschaft, in
der sich die Menschen gegen die Ubermacht der Natur organisieren, ist
der Machtkampf. Die Gesellschaft spaltet sich in Befehlende und Gehot-
chende. Aus der Perspektive des Individuums gesehen, tritt der Zwang
der Gesellschaft an die Stelle der Naturgewalt. Durch die Ubermacht,
welche die Gesellschaft im Prozesse anwachsender Naturbeherrschung
dem einzelnen gegeniiber gewinnt, wird sie, auch darin Nachfolgerin der
duBleren Natur, zum Gegenstand religioser Verehrung (vgl. Reflexionen
195). Aber auch der Traum von den unbegrenzten Moglichkeiten ist
rasch ausgetriumt, wo die technischen Entwicklungen zu einer anwach-

46 HORKHEIMER, Max/ADORNO, Theodor W., Dialektik der Aufklirung. Philoso-
phische Fragmente (1944), Frankfurt a.M. 1981.

4 Ebd. 195. Im Ausgang von der Erfahrung eines geschichtlichen Perennierens
von Herrschaft steht fiir die-Autorin der Reflexionen wie fir die Autoren der Dialektik
der Aufklirang fest, daB Kritik der Macht mehr und anderes zu leisten hat als die Kritik
der politischen Okonomie. Eine erste Zusammenschau dieser beiden epochalen Versu-
che einer Kritik der Macht wird im folgenden versucht. Ein umfassender Vergleich der
beiden Entwiirfe, deren Beweggrund die Wahrnehmung bedrohlicher zeitgendssischer
Totalisierung von Macht und Herrschaft ist, wire ebenso lohnend wie ein Vergleich
von Weils geschichtsphilosophischen Analysen mit Benjamins Thesen «Uber den Be-
griff der Geschichte» (vgl. BENJAMIN, Walter, Gesammelte Schriften Bd. 1.2, hrsg. von
Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhiuser [Werkausgabe Bd. 2], Frankfurt a.M.
1980, 691-704).



416 Tus talionis?

senden anonymen Abhingigkeit aller von allen fithren und wo sich zu-
gleich die Befugnisse in den Hinden weniger Machthaber konzentrieren,
die zur Koordination und Kontrolle der komplexen Abliufe und Funk-
tionen unfihig sind. Wie in der Urzeit erfihrt sich der Mensch, unge-
achtet der neuen Gestalt, die thnen der naturwissenschaftlich-technolo-
gische Fortschritt gegeben hat, als Spielball der Naturkrifte.*

Ebensowenig wie spiter die Dialektik der Aufklirung erwarten die
Reflexcionen, durch ein «Zurtick zur Natur» sei der scharf herausgearbei-
teten geschichtlichen «Fatalitit» (Reflexionen 179.182) der Macht zu ent-
kommen. Wire es einer gesellschaftlichen Gruppe moglich, die Mono-
pole des technischen, wirtschaftlichen, sozialtechnologischen Wissens,
der Ristung, des Geldes zu beseitigen, und hinter den zuvor erreichten
Grad gesellschaftlicher, technischer, wirtschaftlicher Organisation und
Konzentration zu einem nicht durch Herrschaft von Menschen uber
Menschen entstellten Zustand zuriickzukehren, so «entspriche dies ei-
nem Todesurteil» (ebd. 184). Mensch wie natiirliche Umwelt haben sich
durch menschliche Naturbeherrschung so stark verindert und voneinan-
der entfernt, daB} der naive Versuch, zwischen beiden Nihe herzustellen,
fiir den Menschen in einem Desaster enden miiflte (vgl. ebd. 184f.).

Ihre grindliche Krittk des vermeintlichen Fortschritts zerstort fiir
Weil nicht die Hoffnung auf eine Wandlung, die seinen Namen endlich
verdiente. «Man konnte sich die Moéglichkeit irgendeines Fortschritts im
wahren Sinne des Wortes, d. h. einen Fortschritt im Bereich der mensch-
lichen Werte, nur dann vorstellen, wenn man als ideale Grenze eine Ge-
sellschaft entwerfen kann, die den Menschen gegen die Welt riistete, oh-
ne ihn von ihr zu trennen.»* Diesem Ziel nihert sich Weil zunichst in
einer Revision des Freiheitsbegriffs.

Gesetzesfreiheit

Weils Begriff mustert das gleichsam schlaraffische Wunschbild aus, das
noch der Kommunismus vor Augen hat. Dieser Menschheitstraum ist
angesichts der objektiven Zwinge, die durch die Einbindung in einen der
Notwendigkeit unterworfenen Kosmos auf dem Menschen lasten, ab-
surd. «Solange der Mensch leben wird, d. h. solange er ein winziges Frag-
ment dieses erbarmungslosen Universums ist, wird der Druck der
Notwendigkeit nie auch nur einen Augenblick nachlassen» (Reflexionen

48 «Universal sind Ahnung und Angst, Naturbeherrschung webe durch ihren Fort-
schritt immer mehr mit an dem Unheil, vor dem sie behiiten wollte; an jener zweiten
Natur, zu der die Gesellschaft gewuchert ist.» (ADORNO, Theodor W., Gesammelte
Schriften Bd. 6, hrsg. von Rolf Tiedemann, Frankfurt a.M. 1977, 75).

4 Reflexionen 212/Réflexions 107. Ubersetzung leicht verindert.



Tus talionis? 417

199). Die getriumte Freiheit ist aber nicht nur unrealistisch, vor allem
wire sie ein Danaergeschenk. Ein Leben ohne Hindernisse, also ohne
Disziplin, ohne Genauigkeit, ohne Gewissenhaftigkeit, ohne Bindung an
Gesetzlichkeit, brichte nicht Freiheit, sondern Willkir. Das dem Traum
vom Goldenen Zeitalter entlichene Freiheitsverstindnis orientiert sich
an emnem Unmiindigen ohne Pflichten und Regeln, der mit der Notwen-
digkeit und threm Gesetz niemals bekannt wurde, darum aber, so Weils
Urteil, um so strikter den eigenen Launen und Leidenschaften unterwor-
fen bleibe. Freiheit ist nicht konsistent zu denken als Abwesenheit von
Notwendigkeit. Nicht die Beziehung zwischen Wunsch und Wunscher-
fillung, sondern die gesetzmiBige zwischen Denken und Handeln defi-
niert sie. «Ein ganz freies Leben wire ein solches, wo alle realen Schwie-
rigkeiten sich als Probleme darstellten, wo alle Siege in Handlung umge-
setzte Losungen sein wiirden» (ebd. 201). Doch die Methodisierung der
Arbeit, die dieses Ziel fordern soll, erweist sich in ithren Formen als am-
bivalent. Die Automatisierung bertrigt die Methode vom Geist auf die
Materie. «Man wohnt so dem eigenartigen Schauspiel von Maschinen bei,
in denen die Methode so vollkommen zu Metall verfestigt wurde, dal3
der Anschein entsteht, sie dichten, wihrend die Menschen, die sie be-
dienen, in Automaten verwandelt sind» (ebd. 207f.). Dem Grenzfall einer
Zivilisation, die jede Aktivitit mathematischer Strenge unterwirft, ohne
daBl jedoch die Prozesse menschliches Verstindnis begleitete, und der
gerade so der Begriff der Notwendigkeit verloren geht, setzt Weil das
Leitbild einer freien Produktionsweise entgegen, in der sich das methodi-
sche Denken unaufhérlich wihrend der Arbeit betitigen kann. Der Be-
reich bewuBter Arbeit konnte Schritt um Schritt erweitert werden. Doch
ein wesentlicher Faktor bleibt in der Analyse noch ausgeblendet: Nicht
das Gesetz der Notwendigkeit, das die Natur dem Menschen auferlegt,
sondern die Abhingigkeit vom Menschen erniedrigt den Menschen. Und
sie erniedrigt, je anders, Ohnmaichtige ##d Michtige. Noch der vermeint-
lich freie Herr, so Weils Deutung, oder gerade dieser, lebt unmiindig, da
er befiehlt, d. h. nur infantil wiinscht, nicht aber regelgeleitet handelt.
Aber auch die unterworfen Dienenden kénnen von threr Verbindung zur
Materie nicht profitieren, denn nicht deren sachgesetzliche Handhabung,
sondern die gesetz- und grenzenlose Willkiir der Herren bestimmt ihr
Geschick (vgl. ebd. 211).

Macht als Phantom: Nemesis

Macht unterjocht Schwache, aber auch Michtige. Herrschaftsbeziehun-
gen zwischen Menschen bilden ein stindig sich verschirfendes Un-



418 Tus talionis?

gleichgewicht. Macht gibt es nicht.>® Was es sehr wohl gibt, wie Weils
Analyse des kapitalistischen Systems zeigt, ist ein endloser Wettlauf bzw.
ein Behauptungskampf um die Macht. Thm ist keine innere Grenze ge-
setzt. «Da es nie Macht gibt, sondern allein einen Kampf um die Macht,
und da dieser Kampf ohne Ende, ohne Begrenzung, ohne Maf ist, kann
es weder Begrenzung noch MaB fiir die von thm geforderten Anstren-
gungen geben» (ebd. 182). Weil sich Macht nicht haben, nicht halten
1iBt, sind die Machthaber zu endloser Machtsteigerung gezwungen; jeder
Sieg iiber Menschen aber ist zugleich die Grundlage einer Niederlage,
denn «die Menschen sind vor allem aktive Wesen mit einer Fihigkeit,
sich selbst zu bestimmen, auf die sie nie, sogar wenn sie es winschten,
verzichten kénnen bis zu dem Tage, wo der Tod sie in einen leblosen
Stoff verwandelt» (ebd. 181).

Allein der Tod des Gegners kann dessen zukiinftigen Triumph aus-
schlieBen. Mit dem anderen Menschen aber wire das Objekt der eigenen
Macht vernichtet. «So ist im Wesen der Macht ein fundamentaler Widet-
spruch vorhanden, der sie eigentlich zu existieren verhindert.»! Weil er-
klirt ihn aus dem «Gegensatz zwischen dem notwendig begrenzten Cha-
rakter der materiellen Machtgrundlagen und dem notwendig unbegrenz-
ten Charakter des Machtkampfes als einer zwischenmenschlichen Bezie-
hung» (ebd. 190). Das Erfordernis der Sicherung einer wesentlich unsi-
cheren Macht nach innen und aullen treibt «die gesamte Gesellschaft, im
Gefolge ihrer Herren, 1n einen wahnwitzigen Tanz» (ebd. 180f.). Das
zwischen Menschen immer instabile Phinomen der Macht ist selbstzer-
storerisch. «So entsteht der seine Tochter opfernde Agamemnon in den
Kapitalisten wieder auf, die fiir die Bewahrung ihrer Privilegien frohen
Mutes Kriege billigen, in denen ihre S6hne umkommen kénnen.» Macht
entlarvt sich als grausame (Selbst-)Tauschung. Wie im Mirchen vom
Huhn, das goldene Eier legt, wird jedes Ausbeutungsverfahren, dessen
Produktivitit in der Expansionsphase ansteigt, durch die Notwendigkei-
ten der Machtsteigerung immer kostspieliger bis dahin, daB3 es die eigene
Existenzgrundlage vernichtet. Aus der Dynamik der Macht selbst kommt

0 «So ist im Wesen der Macht ein fundamentaler Widerspruch vorhanden, der sie
eigentlich zu existieren verhindert.» (Reflexionen 181).

51 Ebd. Dieses Paradox der Macht, die keinen Widerstand mehr findet, legt Hans
Jonas am Begriff der Allmacht dar. «Als gegenstandslose Macht aber ist sie machtlose
Macht, die sich selbst aufhebt.» (JONAS, Hans, Der Gottesbegriff nach Auschwitz.
Eine judische Stimme, Frankfurt a.M. 1987, 35). Der Gedanke der Allmacht wider-
spricht sich selbst. «Macht muB} geteilt werden, damit es {iberhaupt Macht gibt» (ebd.
36). Damit aber ist Macht bereits als wesentlich flichtig, prekir, ja als irreal gekenn-
zeichnet.



Tus talionis? 419

«jene von den Griechen unter dem Namen Nemesis verehrte richtende
Gottheit, die MaBlosigkeit bestraft» (ebd. 191).

Individuum und Kollektiv

Zu den Merkmalen des sozialen Lebens der Gegenwart gehort das MiB3-
verhiltnis zwischen einzelnem und Kollektiv; «offenkundig sind die
Ohnmacht und Angst aller Menschen angesichts der gesellschaftlichen
Maschine, die Herz und Geist vernichtet, UnbewuBheit, Dummbheit, Kot-
ruption, Trigheit und vor allem Schwindelgefiihl erzeugt»2. Noch nie in
der Geschichte war der einzelne dem gesellschaftlichen Ganzen so blind
unterworfen und darum so unfihig, (es) zu denken. Die geschichtliche
Dialektik der Macht fithrt Weil zufolge zur Spaltung der Menschheit in
Herrschende und Beherrschte, schlieSlich jedoch in die radikale Abhin-
gigkeit aller einzelnen von der Gesellschaft, mit den Worten Adornos, in
eine «Herrschaft des Allgemeinen iiber das Besondere, der Gesellschaft
uber ihre Zwangsmitglieder™.

Ersetzung der Ziele durch die Mitte/

Der wohl auffilligste Defekt der gegenwirtigen Gesellschaft ist fiir Weil
der Verlust menschlicher Proportionen. Die den Menschen umgebende
Dingwelt entspreche in nichts mehr jenen MaBstiben, wie sie Korper
und Geist, Lebenszeit, Tag und Jahr, Kapazitit und Geschwindigkeit der
menschlichen Auffassungsgabe vorzeichnen. Ein zerstorerisches Um-
schlagen von Quantitit in Qualitit sei zu bemerken. Um des Ziels der
Beherrschung der iibermichtigen Natur willen passe der Mensch seine
Natur an die dullere Gewalt und deren menschliche MaBstibe zerbre-
chenden Mal3e an. _

Der historisch erreichte Stand der Rationalisierung von Wirtschaft,
Staat und Gesellschaft ist 1n Weils Augen bloler Schein. Tatsichlich
nehmen die Komplexitit der einzelnen Bereiche und deren Verflechtung
in einem MaBe zu, das methodische Durchdringung und zweckmiBige
Formung unmdglich macht. Die Resultate sind absurd: Die Maschinen
arbeiten nicht, um den Menschen das Leben zu ermdglichen, vielmehr

32 Reflexionen 223. Das angesichts der Undurchschaubarkeit des gesellschaftlichen
Apparates allgegenwirtige «Gefiihl einer schwindelhaften Angst» (ebd. 234) notiert
auch Adorno. «Die Verselbstindigung des Systems gegeniiber allen, auch den Verfii-
genden, hat einen Grenzwert erreicht. Sie ist zu jener Fatalitit geworden, die in der
gegenwirtigen ... frei flutenden Angst ihren Ausdruck findet; frei flutend, weil sie an
keine Lebendigen, an Personen nicht und nicht an Klassen, sich linger zu heften ver-
mag.» (ADORNO, Theodor W., Gesammelte Schriften Bd. 8., hrsg. von Rolf Tiede-
mann, Frankfurt a.M. 1980, 369).

3 Ebd. 14.



420 Tus talionis?

mussen die Menschen wohl oder iibel ernihrt werden, damit sie die Ma-
schinen bedienen konnen. Statt den Austausch der Waren zu erleichtern,
sei deren Absatz vor allem ein Mittel zur Geldzirkulation. Die burokrati-
sche Verkehrung des Verhiltnisses von Individuum und Kollektiv lihmt
die Urteilsfahigkeit; Werturteile beruhten schlieBlich nur noch auf einem
rein duBerlichen Kriterium, das des urteilenden Subjekts entraten kann:
dem bloBen, leeren Erfolg. Mehr und mehr verlagert sich so die Kon-
trollfunktion vom Denken auf die Dinge (vgl. Reflexionen 235). Das
Denken zeichnet nicht linger das menschliche Individuum aus, sondern
wird zum Bestandteil von Mechanismen, durch die das Kollektiv denkt,
wenn es denn denken koénnte.

In der Ersetzung der Ziele durch die Mittel, gemeinhin Merkmal re-
pressiver Gesellschaften, in der gegenwirtigen aber ubiquitir, erkennt
Weil das Erbiibel, die «folie fondamentale»*. Ob Krieg, Reichtum oder
die Produktion im Vordergrund stehen, ein unbegreiflich scheinendes
Gesetz verlangt, «daB jeder in sich und im anderen, das menschliche Le-
ben Dingen opfert, die nur Mittel sind, um besser zu leben» (Reflexionen
183). Macht, zunichst Mittel par excellence, das die beschrinkte Kraft
des Finzelnen vergrofert, wird zum Zweck, gerade wei Macht zwischen
Menschen stets ungewil und flichtig, der Machtkampf also prinzipiell
unbegrenzbar ist. Das Mittel, das nicht ergriffen werden kann, ersetzt
und vernichtet schlieflich den urspriinglichen Zweck, ja alle méglichen
Zwecke.

Totalisierungstendensen

Die komplementiren Bewegungen der Zentralisierung und Ballung von
Macht einerseits, der Entwertung des Individuellen andererseits, prigen
die Gegenwart. So liefert die wachsende Macht und Konzentration der
Ristung alle Menschen der staatlichen Zentralmacht aus (vgl. Reflexio-
nen 227). Um ihr Leben zu fristen, sind die Menschen fast ausnahmslos
auf die Distributions- und Tauschmechanismen der Gesellschaft und des
Geldes angewiesen.> Die GroBindustrie mit thren Formen zentralisierter

5% Réflexions 61. Ahnlich bemerkt Adorno, daB «die Subjekte heute Objekte der
Gesellschaft sind, nicht ihre Substanz». Substantiell sei dagegen, «in einer durchgebil-
deten und hochrationalisierten Warengesellschaft, die zusammengeballte gesellschaftli-
che Macht, der Produktionsapparat, und der von diesem kontrollierte der Verteilung.
Was, dem eigenen Begriff nach, das erste zu sein hitte, ist zum Appendix geworden,
die lebendigen Menschen.» (ADORNO, Theodor W., Gesammelte Schriften Bd. 14,
hrsg. von Rolf Tiedemann, Frankfurt a.M. 1980, 399).

55 Vgl. die parallele Beobachtung bei Adorno: «Der totale Zusammenhang hat die
Gestalt, daf} alle dem Tauschgesetz sich unterwerfen miissen, wenn sie nicht zugrunde



Tus talionis? 421

kollektiver Produktion nimmt Arbeitswillige an oder weist sie ab; der
einzelne sucht eine S7e//°%. Allenthalben ist ein Gefille hin zu totalitiren
Formen gesellschaftlicher Organisation zu beobachten, die neuen Mas-
senmedien arbeiten dem zu.”” Die im Liberalismus zuriickhaltende staat-
liche Gewalt tritt in den Vordergrund.®® Zur Achse des Gesellschaftsle-
bens, konstatiert Weil, ist die Kriegsvorbereitung geworden, die 6kono-
mische Rivalitit entwickle sich zum bewaffneten Konflikt (zuriick). Das
Heraufkommen von Kriegen, die einen ungeheuren Verbrauch an Roh-
stoffen, industrieller Ausriistung, und eine kaum eingrenzbare Zersto-
rung des von den vorherigen Generationen materiell und immateriell
Aufgebauten mit sich bringen, ist in der Logik der von Weil aufgezeigten
politisch-6konomischen Entwicklung kaum abzuwenden (vgl. Reflexio-
nen 232).

Zur Welt kommen?

Die vorgetragenen Diagnosen des Welt- und Wirklichkeitsverlustes ver-
l16ren ihr Recht erst in einer Gesellschaft, in deren Mitte eine Titigkeit
stiinde, die am arbeitenden Menschen und nicht an einer zum Fetisch
erhobenen Produktivitit Ma3 nimmt. Es ist die nichtmaschinelle, die

gehen wollen, gleichgiiltig, ob sie subjektiv von einem <Profitmotiv geleitet werden
oder nicht.» (ADORNO, Gesammelte Schriften Bd. 8, 14, s. Anm. 52).

% «Arbeit wird nicht mehr mit dem stolzen BewuBtsein vollbracht, daB man niitz-
lich ist, sondern mit dem erniedrigenden und angstvollen Gefiihl, dank einer voriiber-
gehenden Gunst des Schicksals ein Privileg zu besitzen, von dem mehrere Menschen,
gerade weil man es geniellt, ausgeschlossen sind: kurzum eine Stelle» (Reflexionen
151). Adorno beobachtet analog: «Jeder fast kann an sich erfahren, daB} er seine gesell-
schaftliche Existenz kaum mehr aus eigener Initiative bestimmt, sondern nach Liicken,
offenen Stellen, ¢obs» suchen muf, die ihm den Unterhalt gewidhren, ohne Riicksicht
auf das, was ithm als seine eigene menschliche Bestimmung vor Augen steht, wenn an-
ders er von einer solchen noch etwas ahnt» (ADORNO, Gesammelte Schriften Bd. 8,
16, 8. Anm. 52).

3" Die Folgen massenmedialer «Verwendung von Verdummung und Liige als Pro-
pagandamittel» und ihrer technisch vervielfachten manipulativen Macht der Fernsteue-
rung zeichnen sich bereits ab. «Mit Hilfe der Massenpresse und des Rundfunks kann
man ein ganzes Volk, beim Friihstiick oder Abendbrot, fertige und folglich absurde
Meinungen hinunterschlucken lassen» (Reflexionen 235).

% Die neu erwachte Aufmerksamkeit fiir den Begriff der Herrschaft verkniipft
Adorno mit der Wahrnehmung der «Tendenz ..., dal die gegenwirtige Gesellschaft,
wenn ihre politischen Formen sich unter Zwang radikal an die 6konomischen an-
schlieBen sollten, unmittelbar im prignanten Sinn meta-6konomischen, nimlich nicht
mehr durch den klassischen Tauschmechanismus definierten Formen zusteuert (...).
Dann gewinnt aber tatsichlich der Begriff der Herrschaft erneut eine gewisse Pripon-
deranz gegeniiber den rein 6konomischen Prozessen.» (ADORNO, Gesammelte Schrif-
ten Bd. 8, 583f., s. Anm. 52). Die Erfahrung des Faschismus lehre nur zu deutlich,
«was der erneute Ubergang in unmittelbare Herrschaft bedeuten kann» (ebd. 584).



422 Tus talionis?

Handarbeit, der Weil zutraut, den im machtsteigernden Denken und in
spaltenden Herrschaftsstrukturen gebrochenen Bund des Menschen mit
der Welt wieder herzustellen (vgl. Reflexionen 218). Weil warnt vor der
Automatisierung, die, vom technischen Standpunkt betrachtet, segens-
reich wirken konnte, wegen ihrer Verbindung mit einer dulerst zentrali-
sierten Wirtschaftsorganisation aber faktisch Unterdriickung verstirkt
(vgl. Reflexionen 238).%

Die angezielte nicht-repressive Gesellschaft kénne nicht zugleich
den einzelnen Menschen und der «Produktionsreligion» dienen, die in
Amerika und nun, so urteilt Weil, auch in RuBlland herrsche (vgl. Refle-
xionen 219). Weil skizziert ein dezentralisiertes gesellschaftliches und
wirtschaftliches System mit Kleinunternehmen und mafvoller Produk-
tion, das dem verschwenderischen und ausbeuterischen Umgang mit den
natirlichen Ressourcen ein Ende setzte. Die Menschen konnen die Vet-
bindung mit der Welt wiederfinden. «Es wiirde geniigen, dal der Mensch
aufhorte, semne Kenntnisse und seine Macht unbegrenzt auszudehnen,
um statt dessen im Studium wie in der Arbeit ein gewisses Gleichgewicht
zwischen dem Geist und dem Objekt — auf das der Geist sich bezieht —
herzustellen» (Reflexionen 210f.).

Am Individuum Maf§ nehmen: Ernenerung des Bundes

Wiederholt charakterisieren die Reflexcionen das Verhiltnis von Mensch
und Natur mit dem Bild des Bundes. Grund zur Hoffnung auf seine Er-
neuerung besteht allein in dem Malle, in dem der einzelne sich in einer
intellektuellen Anstrengung kritischer Analyse gegen die Idolatrie des
Gesellschaftlichen, die Vergotzung der Macht, entscheidet. Zum Inne-
halten, zur Besinnung auf Grenzen und Bediirfnisse®, d. h. zum Lé&sen
des Bannes der Macht, wollen die Reflexionen einladen — 1m Angesicht ei-
ner Zivilisation, deren Grundlagen Streben nach SelbstvergroBerung und
Rivalitit sind, und angesichts der das Individuum schwichenden Ten-
denz der gesellschaftlichen Maschine zu wachsender Zentralisation (vgl.
Reflexionen 236. 240).

Erste Schritte werden aufgezeigt, die Ohnmacht und Unterdriickung
der Menschen zu mindern und ihren verlorenen Kontakt mit der Welt
wiederzugewinnen. Dazu soll am Individuum MaBl genommen werden,

» Adorno setzt auf den dienenden Charakter von Automatisierung: «Im Bestehen-
den fungiert sie zentralistisch; an sich vermé&chte sie es anders» (ebd. 16).

SO\Weils Erklirung der Verpflichtungen geht nicht von Menschenrechten aus, sondern
entfaltet leibliche und seelische Grundbediirfnisse des Menschen, aus denen solche
Pflichten des Menschen gegen den Menschen abgeleitet werden, die die Befriedigung
der genannten Bediirfnisse sichern.



Tus talionis? 423

an seinen umgrenzten und vielgestaltigen Bediirfnissen, an einer wesent-
lich begrenzten intellektuellen und korperlichen Leistungskraft. Es geht
darum, seine Stellung gegeniiber einem anonymen Kollektiv grundlegend
zu stirken. Der Leitsatz lautet: «Das Leben wird um so weniger inhuman
sein, je grofer die individuelle Denk- und Handlungsfihigkeit ist» (Re-
flexionen 237). Das Denken ist nach Weils Uberzeugung der einzige Be-
reich, in dem der einzelne dem gesellschaftlichen Ganzen unendlich iber-
legen ist. «Kollektive denken nicht» (ebd. 213). Wiren intellektuelle Ko-
ordinationsfunktionen nicht linger an Macht und Privilegien gebunden,
konnten die entgleitenden technischen Entwicklungen eingeholt werden.
Weil kommt zu dem SchluB3: «Die am wenigsten schlechte Gesellschaft
ist jene, die den durchschnittlichen Menschen am hiufigsten verpflichtet,
in der Titigkeit zu denken, die ihm die grofite Kontrollmoglichkeit auf
[sic] die Gesamtheit des kollektiven Lebens und die groBte Unabhingig-
keit gewihrty (ebd. 218).

IV. Grenzen der Macht

Die skizzierten Momente einer Weilschen Theorie der Macht lassen sich
nun ausdriicklicher mit der Frage nach biblisch-jidischen Motiven dieses
Denkens verkntipfen. Dies soll als Frage nach den Grenzen der Macht
unter drei Aspekten geschehen: Denken heiit fiir Weil Differenzieren,
unterscheidend In-Beziehung-Setzen. Eminent machtkritisch 1st Denken
als verbindliches Auseinanderhalten von Endlichem und Unendlichem
(1). Das unterscheidende Verbinden von Endlichem und Unendlichem
geschieht in einem Bund, fiir den die Verflechtung mit dem Gesetz kon-
stitutiv ist. Die fast unwiderstehliche Versuchung der Macht ist das Ver-
gessen des Bundes (2). Im Talionsgesetz zeigt sich eine strikt innerweltli-
che und zugleich géttliche Ordnung, an der sich Macht bricht (3).

Simone Weil: Biblische 1 ektiire

Was in der Dialektik der Aufklirung als ethoffte Beziehung des Menschen
zur Natur, «gegen die ausgepinselte Utopie»®! in Fragmenten und Para-
doxien vorscheint, die Vers6hnung von Geist und Natur als Selbstauf-
klirung der Aufklirung, deutet sich in Weils Reflexionen nicht weniger
diskret an. Ist in Horkheimers und Adornos Nicht-Antizipation von Et-
16sung das biblische Bilderverbot zu erkennen, so scheint Weils Vision
noch sproder gegen das Heilsbild. Das Schliisselwort der Weilschen Dia-

61 ADORNO, Theodor W., Gesammelte Schriften 10.2, hrsg. von Rolf Tiedemann,
Frankfurt a.M. 1977, 627.



424 Tus talionis?

lektik der Aufklirung ist nicht «Erlésung»®?, auch nicht «Verséhnungy,
sondern «Bund»®. Die angesichts der Geschichts- und Gegenwartsdia-
gnose fast hoffnungslos erhoffte Beziehung des Menschen zu Kosmos,
Natur, Welt wird mit emnem niichternen Terminus der juridischen Sphi-
re, zugleich einem Grundwort der Bibel** — zumal Alten Testaments® —
gekennzeichnet.

Wenn «absolute Naturbeherrschung ... absolute Naturverfallenheit»®
bedeutet, so liegt der Grund Weil zufolge in dem ersten Attribut «abso-
lut». Die Menschen verwechselten die Eindimmung der Ubermacht der
Natur mit der Entgrenzung ihrer eigenen, menschlichen Macht; sie er-
wirkten Selbstvergotzung, Selbstversklavung und Selbstopfer: Fatalitit
oder Falle der Macht, die menschlicher Geist nicht nur nicht zu ubez-
winden vermochte, sondern tatkriftig ausgebaut hat. Der menschheitli-
che Stuindenfall ist nicht die Zihmung der Natur, ist keinesfalls deren
Entzauberung. Unheilvoll ist vielmehr die Trennung von Mensch und
Natur, der durch ungerechte zwischenmenschliche Beziehungen bewirk-
te Bundesbruch. Dem katastrophischen «Fortschritty, der Aufkiindigung
des Bundes des menschlichen Geistes mit dem Universum (vgl. Refle-
xionen 214), setzen die Reflexionen darum emen Fortschritt entgegen,
dessen Entwurf sich an der idealen Grenze einer Gesellschaft orientiert,

«die den Menschen gegen die Welt riistete, ohne thn von ihr zu trennen»
(Reflexionen 212).

1. Denken als Differenzieren

Auf den ersten Blick scheint Weils cartesianisch geprigte Konzeption
von Freiheit als Frucht einer methodischen Durchformung der Wirklich-
keit wenig gemein zu haben mit der Entlarvung der historischen Kom-
plizitit von Erkenntnis und Herrschaft in der Dialkktik der Aufklirung.
Doch die Reflexcionen decken kompromilllos die Irrationalitit der in der
Geschichte herrschenden, machtfixierten Rationalitit auf. Sie ist an ithren
Friichten zu erkennen, dem in totalitire Herrschaft und Krieg miinden-

62 Noch dem reflektierten Fortschrittsgedanken attestiert Adorno: «Das Moment
der Erlosung, wie immer auch sikularisiert, ist untilgbar an thm» (ebd. 623).

63 (Pacte»: Pakt, Abkommen, Abmachung, Vertrag, Bund, Biindnis.

64 Bibeltexte werden im folgenden nach der «Einheitsiibersetzung» wiedergegeben.

65 Ist die Bundestheologie des Alten Testaments selbstverstindliche theologische
Voraussetzung fiir die theologische Entwicklung der friihen Kirche, so finden sich die
griechischen Aquivalente von &7/ im Neuen Testament eher selten. Etwa die Hilfte
der 33 Belegstellen entfallen dabei auf alttestamentliche Zitate (vgl. MARZ, Claus-Pe-
ter, Art. Bund, III: Im Neuen Testament, in: 3LThK, Bd. 2, Sp. 785-788, 786).

% ADORNO, Gesammelte Schriften 10.2, 627 (s. Anm. 61).



Tus talionis? 425

den absurden Triumph der dinghaften Mittel iber die humanen Zwek-
ke.” Die von Weil ins Auge gefalite Schaffung von dem Denken, und
das heil3t hier betont, dem Denken des einzelnen Menschen, durchsich-
tigen und zuginglichen Strukturen der Vergesellschaftung, der Okono-
mie, der Arbeitsorganisation, verlangt die Abkehr von einer mal3- und
orientierungslos gewordenen Zivilisation der Machtsteigerung.

Die Moglichkeiten des Denkens sind hoch ambivalent. Die geistige
Titigkeit kann im Uberspringen des Leiblichen zum gewalttrichtigen
Verrat an der Endlichkeit des Menschen werden.® Die MaBlosigkeit ei-
nes vom Materiellen und Sinnlichen abgetrennten Denkens droht die
Wirklichkeit auBBerhalb des Ichs zu leugnen und nach seinen irrlichtern-
den Wiinschen zuzurichten, sie 146t die Mittel iiber die Ziele triumphie-
ren und das Denken schlieBlich an die Dinge tbergehen.® Als herr-
schaftliches verfiigt das Denken achtlos iiber Wirklichkeit, verzerrt ihre
Proportionen, zerreilt das Netz ihrer Beziehungen und fordert die
menschliche Selbstvergétzung. «Unser Denken, durch das wir das Uni-
versum beherrschen, 1iBt uns in jedem Augenblick, in dem wir nicht den
beiBenden Schmerz der Notwendigkeit spiiren, sicut dei sein», notiert
Weil (Cahiers 2, 148).

Zugleich 1st im Denken die genuine Kompetenz des Individuums
und das Feld seiner Uberlegenheit dem gesellschaftlichen Ganzen ge-
geniiber zu erkennen. Denken setzt Einhalten und Innehalten voraus, es
bricht triumphierende Totalitit auf. Kritik sich verabsolutierender Macht
ist auf unterbrechendes Denken angewiesen. Der bleibenden Versu-
chung des Kollektivs, der Absolutsetzung des Relativen, vermag der ein-
zelne zu begegnen, mndem er dem Wirklichen als einem Gewebe von
Verhiltnissen verpflichtet bleibt.” Zum emphatischen Begriff individu-
ellen Denkens und Ausdrucks gehort wesentlich die Fihigkeit, der
Schwerkraft der herrschenden Machtverhiltnisse, auch dem eigenen

67 Wie angedeutet, sieht auch Adorno das Kennzeichen der gegenwirtigen Gesell-
schaft «im Ubergewicht von Verhiltnissen iiber Menschen, deren entmichtigte Pro-
dukte diese nachgerade sind» (ADORNO, Gesammelte Schriften 8, 9, s. Anm. 52).

68 «(Ursachen der Kriege: jeder Mensch, jede Menschengruppe fiihlt sich mit vollem
Recht als legitimer Herrscher und Besitzer des Universums. Aber dieser Besitz wird
falsch verstanden, weil man nicht versteht, daB der Zugang dazu — soweit er dem Men-
schen auf Erden moglich ist — fiir jeden durch seinen eigenen Kérper geht; (durch das
Endliche)» (Cahiers 1, 196).

9 Weil erkennt nicht nur die Machtformigkeit des Denkens, sondern notiert: «Die
Macht ahmt das Denken sehr gut nach» (Cahiers 1, 274).

" «Die Relation holt einen mit Gewalt aus dem Gesellschaftlichen heraus. Sie ist
das Monopol des Individuums (...). Die Relation gehdrt dem einsamen Geist zu. Keine
Masse hat einen Begriff von der Relation» (Cahiers 3, 306).



426 Tus talionis?

Macht- und Kompensationsverlangen, standzuhalten (vgl. Cahiers 2, 20.
22). In der Unterscheidung, im Scheiden des Bedingten vom Unbeding-
ten, des Unendlichen vom Endlichen und Gottes von den Gotzen, liegt
die eigentliche Herausforderung des Denkens. Sie verlangt die Wieder-
aufnahme des verlorenen Kontakts zur Materie. «Fir den Menschen ...
ist die wahrnehmbare Materie — bewegungslose Materie und Fleisch —
der Filter, das Sieb, das universelle Kriterium fiir das Wirkliche im Den-
ken; der gesamte Bereich des Denkens, ohne daB irgend etwas ausge-
nommen ist. Die Materie ist unser unfehlbarer Richter» (Cahiers 4, 353).

2. Vergessen und Gedenken des Bundes

«Sich an die Bestandsaufnahme oder die Kritik unserer Zivilisation zu
machen, was soll das heilen? Versuchen, ganz genau die Falle aufzuzei-
gen, die den Menschen zum Sklaven seiner eigenen Schopfungen ge-
macht hat. (...) Die Flucht 1n die Wildnis 1st eine bequeme Losung. Man
muB} den urspriinglichen Bund zwischen Geist und Welt in der Zivilisa-
tion selbst wiederfinden, in der wir leben» (Cahiers 1, 109).

Die menschheitsgeschichtliche «Falle» erkennt Weil in der Totalisie-
rungs- und Spaltungslogik der Macht. Sie fithrt zur Aufspaltung der Men-
schen, zu jener fundamentalen Ungerechtigkeit zwischenmenschlicher
Beziehungen, die zugleich den Verlust des urspriinglichen Bundes mit
der Welt verschuldet. Der biblischen Deutung der Arbeit als eines den
Menschen erniedrigenden und versklavenden Fluches™ setzt Weil das
Wort Francis Bacons entgegen, der Mensch befehle der Natur durch Ge-
horchen. Bacons Losung impliziere eine «wirkliche Charta der Beziehun-
gen der Menschen mit dem Kosmos» (Reflexionen 222). Gegen die Wir-
kungsgeschichte der Formel will Weil beide Aspekte zur Geltung brin-
gen, menschliches Befehlen und Gehorchen, beider enge Verkniipfung.
Die Erneuerung des Bundes wird erhofft von einer neuen Auffassung
der Arbeit’?, die eine Tat bewuBiter Unterwerfung des Menschen unter
die Notwendigkeit sein miisse. In noch unerprobten Formen freier kor-
petlicher Titigkeit kénne sich die Kluft zwischen leerer Theorie und
blinder Praxis, zwischen Geist und Welt schlieBen. Wegweisend 1st fir
Weil Goethes Faust, der am Ende seines Weges der eigenen Zauberkraft,
Symbol jeder Art von Macht, ledig zu sein verlangt: «Stiind’ ich, Natur,

" In der Erklirung der Pflichten (s. Anm. 31) korrigiert Weil diese Lesart radikal.
Der Bericht der Genesis wird nun gerade als Inspirationsquelle empfohlen, er erschlieBe
die korperliche Arbeit als spirituelle Mitte des sozialen Lebens in der neu konzipierten
Gesellschaftsordnung (vgl. ebd. 433—-437). '

2 Arbeit ist «der urspriingliche Bund des Menschen mit der Natur, der Seele mit
ihrem Korper» (Cahiers 1, 96; vgl. 111).



Tus talionis? 427

vor dir, ein Mann allein/Da wir’s der Mihe wert, ein Mensch zu sein»
(Reflexionen 222). Wirksam aber wurde eine andere «faustische> Lesart
dieses Wortes wie der Formel Bacons.”? Das von Weil scharf herausge-
stellte Element des bewuB3ten Gehorsams, der Anerkenntnis der eigenen
Endlichkeit, aus der Erfahrung menschlicher Machtverfallenheit der
Verzicht auf «Zaubermacht», auf imaginire Entschidigungen und Erho-
hungen, kurz, auf den gewalttrichtigen Dienst der Macht, blieb hingegen
ein miflachtetes und ungenutztes menschliches Potential.

Der Bund zwischen Mensch und Welt zeigt sich Weil aber nicht nur
im bejahten Gehorsam der Arbeit, sondern in menschlicher Sinnlichkeit
und Emotionalitit, in deren Beziehung zur Materie, in einer Art Trans-
substantiierbarkeit der menschlichen Empfindungen. «Diese Macht, in
bewegungslose Materie iiberzugehen, gehort zum Wesen wirklicher Ge-
fithle» (Cahiers 4, 353). Pointiert beobachtet Weil: «Die Freude und die
geistige Bedeutung des Festes liegt in der fiir das Fest typischen Lecke-
re». Hinter der eminenten Bedeutung der Mahlzeiten bei festlichen Ge-
legenheiten steht emn «Biindnis (alliance) zwischen der Materie und den
wirklichen Gefiihlen» (ebd.). Wer den Geist gegen den Leib, gegen Mate-
rie und Sinne auszuspielen meint, setzt den Bund aufs Spiel und spielt
das Spiel der Macht.

Im Alten Testament (dem «Alten Bund») prigt die Vorstellung
des Bundes (berit) zwischen Gott und der ganzen Erde (Gen 9,13), Gott
und den Menschen (Gen 9,1-17), Gott und seinem Bundesvolk (Lev 26,
12; Dtn 29,11.12), Gott und einzelnen Erwihlten (Gen 26,5; 1 Kén 3,6),
Gottesbeziehung, menschliches Selbstverstindnis, zwischenmenschliche
und interkreatirliche Wirklichkeit. In den Reflexionen verheilit der Bund
zwischen Mensch und Welt die Begrenzung sich verabsolutierender
Macht, er verhei3t Frieden. Zugleich erlegt er dem Menschen Verzicht
auf, die Relativierung, die Erdung seiner Macht. Der Bund ermdglicht
dem Menschen die Verbindung zu den anderen Menschen, zur Welt und
thren Geschopfen, die gewaltherrscherlicher Distanz verwehrt bleiben
muB. Indessen sind die Reflexzonen gerade durch das Motiv des Bundes
denkbar weit entfernt von romantischen Verschmelzungsphantasien.

™ Francis Bacon gilt als Griindervater einer machtorientierten, wenig um Ambiva-
lenzen besorgten naturbeherrschenden Aufklirung. Als dieser wurde er geriihmt, kom-
plementir wird das harmonische Baconsche Biindnis von Geist und Natur angezwei-
felt. «Die gliickliche Ehe zwischen dem menschlichen Verstand und der Natur der
Dinge, die er im Sinne hat, ist patriarchal: der Verstand, der den Aberglauben besiegt,
soll iber die entzauberte Natur gebieten», argwéhnen Horkheimer und Adorno (Dia-
lektik der Aufklirung 10, s. Anm. 46). In der Versklavung der Schopfung wie in der
Willfahrigkeit gegen die Herren der Welt sei das von Bacon als Macht erkannte Wissen
wahrhaft grenzenlos (vgl. ebd.).



428 Tus talionis?

Bund und Gesets;

So wenig sich das Alte Testament ein Gesetz ohne einen zu Grunde lie-
genden Bund vorstellen kann, so wenig ist thm ein Bund ohne Gesetz
denkbar. Gotteserkenntnis geht biblisch mit Rechtseinsicht einher.”* Das
Bundesverhiltnis der Reflexionen beruht auf Gerechtigkeit. Die durch die
Ubertragung der Naturmacht auf die Gesellschaft installierten Unrechts-
verhiltnisse scheiden nicht nur Mensch und Mensch, sondern Mensch
und Welt. «Zwischen Mensch und Kosmos ... bilden die Unterdrik-
kungs- und Knechtschaftsverhiltnisse eine undurchdringliche Wand
menschlicher Willkiir» (Reflexionen 212). Auch hier entwirft Weil kei-
nesfalls nostalgisch das Bild heiliger Frithe als Epoche ungetriibten Ein-
vernehmens zwischen Mensch und Natur. Die Unterscheidungslogik des
Bundes ist bedroht, wo immer Wirklichkeit nicht durch das Gesetz, son-
dern durch die Despotie eines gesetzlosen gottlichen oder menschlichen
Willens bestimmt scheint. Dieser Gefahr entkamen auch die «Primitiven»
(Reflexionen 211) nicht, da sie die Beziehung von Mensch und Welt nicht
unter dem Aspekt der Arbeit, sondern der Magie begriffen und so eben-
falls eine Trennwand zwischen sich und der Natur errichtet hitten.

Zur Erneuerung des Bundes zwischen Mensch und Welt bedarf es in
den Reflexcionen der Achtung des «Gesetzes». Drei engstens verkniipfte
Elemente lassen sich unterscheiden: das Auffinden und Anwenden der
Naturgesetze zum Zwecke der methodischen Durchformung der Wirk-
lichkeit; grundlegend die Einfiigung des Menschen in eine kosmische
Bundesordnung — biblisch gesprochen, die Anerkennung der eigenen
Geschopflichkeit und damit der Verbindung zu den Mitgeschopfen, die
Unterscheidung von Schopfer und Geschopf; schlieBlich die Rechts-
pflege als Bemiihung um gerechte Verhiltnisse unter Menschen. «Alles
liegt im Abstand der Willkiir von der Regel.»”

1 Vgl. Hos 2,21f.: «Ich traue dich mir an,/ich traue dich mir an auf ewig;/durch
Gerechtigkeit und Rechtspruch,/durch Liebe und Erbarmen (...): Dann wirst du den
Herrn erkennen» (Einheitsiibersetzung leicht verindert). Hosea weifl von einem Bund,
den JHWH «mit den Tieren des Feldes/und den Vogeln des Himmels/und mit allem,
was auf dem Erdboden kriecht», fiir Israel schlieBen wird (Hos 2,20).

5 Cahiers 1, 77. «Schrecklich an der Macht ist das, was sie an Unbegrenztem ent-
hilt. Es ist schrecklich fiir den Tyrannen, den es verriickt macht. Aber es ist auch fir
den Sklaven schrecklich. Gibt es auf der Welt einen Stoiker, den man durch die ein-
fachsten Grausamkeiten — Hunger, Schlige — nicht erniedrigen kdnnte, vorausgesetzt,
daB man ihn véllig maBloser Willkiir unterwirft? (The taming of the shrew). Zum
Gliick gibt es eine soziale Ordnung. GroéBe der Gesetze, selbst der unmenschlichsten»
(Cahiers 1, 74). Auf Weils Verstindnis von menschlicher Freiheit als Selbstbindung an
Regeln fillt so neues Licht.



Tus talionis? 429

Vergessen — Erinnern

Im Alten Testament ist Erinnern/Gedenken/Eingedenken (zakar) eng
mit dem Bund verknipft, den Gott mit den Menschen, mit einzelnen
und dem Volk geschlossen hat. Bundeszeichen erinnern die Parteien an
ihre Selbstverpflichtung. Sabbat, Bogen in den Wolken und Beschnei-
dung sind die Denkmale der drei groBen Biinde, die Gott aufrichtet:
Schopfung (Gen 2,3; Ex 31,16f), Wiederherstellung des Menschenge-
schlechts nach der Flut (Gen 9,1-17) und Entstehung des Volkes (Gen
17). Von den Rechtssitzen der Tora ist das Gedichtnis der widerfahre-
nen Befreiung nicht abzulésen. Fuhrt das Vergessen des Bundes, der Gott
als Gott anerkennt, Gott und Mensch zugleich unterscheidet und ver-
bindet, zu Ungerechtigkeit zwischen Menschen, so folgt aus dem Bun-
desgedichtnis ein Leben in Recht und Gerechtigkeit und Barmherzigkeit
fiir den Fremden und Schwachen.

Vergessen/Erinnern’ scheint in Weils Werk auf den ersten Blick
keine zentrale Bedeutung zu besitzen. Doch die Reflexionen als Ganzes
erweisen das Vergessen des Bundes zwischen Mensch und Welt als Folge
zwischenmenschlicher Unterdriickungsverhiltnisse; sie zeigen auf, dal3
Unterdriickung durch das Vergessen der Bundesbeziehung, durch macht-
fixierte Flucht aus der Endlichkeit ins Werk gesetzt wird. Das grundle-
gende menschliche «Vergessen» stammt bet Weil immer aus der berau-
schenden Erfahrung menschlicher (All-)Macht, sei es der Gewalt der
Waffen, sei es der imaginiren Macht des Ich, sei es jener des Kollektivs.
Verfihrt und gendtigt durch Prestige, Gewalt und Logik der Macht,
«vergessen» die Menschen ihr Biindnis mit der Welt und die verbindende
Unterscherdung des Endlichen vom Unendlichen. ‘

Kriegerische Gewalt — dies zeigt Weils Essay iber die Ilias nach-
driicklich — provoziert ein erstes folgenschweres Vergessen. Macht iiber
Leben und Tod macht vergessen, dall auch der michtige Mensch nicht
allmichtig ist. Der Sieger fihlt sich unbesiegbar, und «er vergiBit, sich des
Sieges als einer verginglichen Sache zu bedienen.»”” Die rauschhaft ihre
Macht erleben, «vergessen ein Detail; nimlich, dal nicht alles in ihrer
Macht 1st»’8. Mit der Erfahrung eigener Macht fast unlésbar verkniipft 1st
der Verlust der Einsicht, dal Macht tiber Menschen ephemer, ja chimi-
risch, daB} das michtige Ich nicht allmichtig ist. Ahnlich wird der Termi-
nus in einer Notiz der Cahiers gebraucht. «Wer Kinder totet (Gilles) und

76 Mit Verneinung ist gdkar im Alten Testament der hidufigste Ausdruck fiir «ver-
gessen» (vgl. EISING, Art. «zakar» , in: ThWAT, Bd. 2, Sp. 571-593, 573).

" WEIL, L'Iliade 237 (s. Anm. 1).

8 Ebd.



430 Tus talionis?

wer Waisenkinder aufzieht, befindet sich auf derselben Ebene, wenn alle
beide vergessen, daB} jedes dieser Kinder existiert — das ganze Universum
1st.»™ «Vergessen» bezeichnet hier die Leugnung einer Wirklichkeit jen-
seits des — massenmorderischen wie des philanthropischen — Ich und
seiner Imaginationen. Das Ich 1st nicht alles. Erst die Perspektive, der
andere Mensch sei nicht nichts, auch nicht nur ein Stiick des Univer-
sums, sondern dieses ganz, entreilit das Ich einem nicht nur von auflen,
sondern von innen drohenden Totalitarismus.?® Weil bezieht sich
schlieBlich immer wieder auf «das Vergessen des gewaltigen Abstandes,
der das Gute vom Notwendigen trennt» (Platon, Politeia 493c). Auch
hier fithrt die Frage des Vergessens oder Eingedenkens ins Zentrum.
Wer das «Notwendige» schon fiir das «Gute» hilt, wer ihre Differenz
verkennt, hat die Gabe und Aufgabe des Ich, die Unterscheidung, ver-
gessen.

Weil macht in den Cabiers darauf aufmerksam, dafl die Redewendung
«sich erinnern an» im Sanskrit, im Griechischen und Lateinischen fir
«denken an» steht (vgl. Cahiers 3, 11). Es springt ins Auge, daB3 die Be-
obachtung eine andere alte Sprache heiliger Schriften, der sie abzulesen
wire, das Hebriische, nicht in Betracht zieht.

Weder, was Weil hier vergiit, noch, woran sie denkt, dirfte zufillig
sein. Thre Suche nach der Wahrheit legt die biblische frei, und nicht im-
mer war der Weg in die Fremde ein Umweg. Im Gegenteil (er-)16st Weil
so zentrale Gehalte der Schrift aus thren vermeintlich christlichen, thren
antibiblischen Zerrbildern. ‘

3. Tus talionis

«Dieselbe Sache zugleich als unendlich und endlich begreifen», so lautet
die dialektische Aufgabe, der sich Weils Machtkritik stellt (Cahiers 3,
140). Wie die Reflexionen deutlich machen, ist die ratio essendi der ge-
genwirtigen Kultur Machtexpansion. Was auch immer aus der Ge-
schichte zu lernen ist, es ist gewill nicht die Unterschitzung der Macht.

7 Cahiers 1, 308. «Gilles»: Gilles de Rais, bretonischer Landadeliger des 15. Jh.,
Waffengefihrte der Jeanne d’Arc, Marschall von Frankreich, beriichtigt wegen seines
Massenmords an Kindern.

80 Weils Sicht auf das Ich und seine Mitgift ist dhnlich spannungsreich wie die der
Autoren der Dialektik der Aufklirung. Heillt es in den Cahiers: «Das Gesellschaftliche
und das Ich sind die beiden Go6tzen» (Cahiers 3, 386), so notieren Horkheimer und
Adorno: «In seiner innersten Zelle stof3t das Individuum auf die gleiche Macht, vor der
es in sich selber flieht» (HORKHEIMER/ADORNO, Dialektik der Aufklirung 257, s.
Anm. 46). «Das Erwachen des Subjekts wird erkauft durch die Anerkennung der
Macht als des Prinzips aller Beziehungen» (ebd. 15).



Tus talionis? 431

Freiheit und Gerechtigkeit wachsen weder auf dem Boden der Macht
noch auf dem ihrer naiven MiBlachtung. Die Menschen sind mit Haut
und Haaren, mit Leib und Seele den Wirkungen der Macht, ithren Ver-
heiBungen: Ermichtigung, Steigerung, Erhohung; GréBe, Unsterblich-
keit, wie ithren Drohungen: Ausgrenzung, Ausléschung; Schmerz, Qual,
Schande, Tod, unterworfen. Dies gilt fir alle Sterblichen, wie Weil be-
tont.8! Man muf den Radius der Macht ausgemessen haben, um Gerech-
tigkeit iiben zu konnen.

Im Zentrum der Antwort auf die Frage nach den Ursachen der Un-
terdriickung und der Freiheit steht einerseits die geschichtliche Regel,
dafl Macht sich unbegrenzt auszudehnen sucht, andererseits die Wieder-
entdeckung einer RegelmiBigkeit, die expansive Macht aushohlt. Weil
gibt ihr in den Reflexionen den griechischen Namen «Nemesis». Uberlegt
sie im vierten Heft threr Cabiers: «Der Gedanke des Dharma, der Neme-
sis, fehlt im Alten Testament vollstindig (?)» (Cahiers 1, 298), so findet
sich im Ilias-Aufsatz neben dem Begriff der Nemesis und des Dharma
unerwartet der Terminus «Talionsstrafe»®?. Dieses Stichwort gehort zum
festen Bestand antijiidischer Klischees, zum Arsenal christlicher Uberle-
genheitsgewiBheit gegeniiber dem Judentum. Es steht fur das vermeint-
lich ethisch Obsolete und religios Minderwertige des Alten Testaments.®
Gegenliufig zu seiner Verzerrung zu unbarmherzigem Rachedenken er-
kennt Weil den Kern des Talionsgedankens im Prinzip der Grenze. Die
Frage der (Selbst-) Entmachtung exzessiver Macht ist die Achse, um die
sich nicht nur Weils Arbeit tiber die Ilias, sondern schon die Reflexionen
und schlieBlich die Erklirung der Pflichten drehen. Talionsgerechtigkeit, so
Weils provokative Einsicht, ist nicht die Vorstufe jener vergebenden Lie-
be, die das Evangelium verkiindet und verlangt, sondern Bedingung der

81 Das antike Epos 1aB8t Weil zufolge an der Reichweite der Macht keinen Zweifel:
«Niemand in der Ilias ist ihr entzogen, ebenso wie niemand ihr entzogen ist auf Erden»
(WEIL, L’Iliade 250, s. Anm. 1). Eben diese Wahrheit zeigt der Essay tber die Ilias in
duBerster Prizision und Tiefenschirfe auf.

82 «peine du talion» (ebd. 235).

8 Das Talionsprinzip, d.h. das Prinzip der spiegelbildlichen Strafe, wird in allen
drei Rechtsbiichern des Alten Testaments tradiert (Ex 21,22-25; Dtn 19,21; Lev
24,17-21). Seine Inhalte sind die Begrenzung der zur MaBlosigkeit tendierenden Rache
und die Gewihr der Angemessenheit der Wiedergutmachung eines angerichteten Scha-
dens. Die gegenwirtige Exegese betont, daB Mt 5,38-42 nicht auf eine Aufhebung der
biblischen Gesetzestexte abziele. Die fiinfte sog. Antithese der Bergpredigt (Mt 5,38),
pointierter «Protest gegen den Regelkreis der Gewalt» (Ulrich Luz), entwickelte sich
faktisch jedoch zu einem antijiidischen Grundtext des Christentums (vgl. SCHWIEN-
HORST-SCHONBERGER, Ludger, Art. Ius talionis, in: 3LThK, Bd. 5, Sp. 700f.).



432 Tus talionis?

Moglichkeit umfassenden Erbarmens und Bedingung der Moglichkeit,
der Macht zu widerstehen.

Ist der Gedanke, die Herrschaft in die Hinde der Unterdriickten zu
legen, ein unmoglicher Traum, wie die Reflexcionen aufzeigen, so resultiert
daraus doch nicht die Unausweichlichkeit von Herrschaft. Alleine durch
das Prinzip der Grenze, des Ausgleichs, das ein durch MachtmiBlbrauch
schwer gestortes Gleichgewicht wieder herstellt, sind die Schwachen
stirker als die Starken (vgl. Cahiers 3, 320). Weil zieht die biblischen Be-
richte von Urflut und Bundesschlull Gottes mit den Menschen und allen
Lebewesen der Erde heran (vgl. Gen 9,8-17 sowie Ps 104,6-9): «Der
schone Halbkreis des Regenbogens ist das Zeugnis, daf} die Erscheinun-
gen auf Erden, seien sie noch so erschreckend, alle einer Begrenzung
unterworfen sind. Die strahlende Poesie dieses Textes besagt, daf er
Gott daran erinnere, seine Funktion als grenzsetzendes Prinzip auszu-
iben.»%

Scheint Machtmiflbrauch durch die Erfahrung bestitigt, daBl das
Weltall der unumschrinkten Herrschaft der blinden mechanischen Kraft
unterworfen ist®, so erkennt Weil im Kosmos das Wirken der Weisheit.
In feierlichen und freudigen Bundes-Bildern des Alten Testaments wird
das Talionsgesetz als «die dem Menschen gewihrte Birgschaft, die Bun-
deslade, das Bundnis, die hienieden sichtbare und betastbare VerheiBung,
der sichere Halt der Hoffnung»? begrift.

Im Zentrum von Weils Denken steht die Frage, ob Macht letztlich
vor Recht geht, ob Gewalt grenzenlos gilt. IThr Nein widerruft keinesfalls
die 1n den Reflexcionen wie in I’I/iade oder in der Erklirung der Pflichten be-
zeugte Einsicht in die Macht der Macht. Weils Diagnose bleibt klar. «Es
gibt hier unten keine andere Macht als die Macht. Das kénnte als Axiom
dienen.»® Die gottliche Weisheit, so Weils Versuch, das Unvereinbare zu
vereinbaren, umschlieBt und durchzieht das Universum mit einem Ge-
flecht von Bestimmungen und Begrenzungen. In héchstem sprachlichen
Glanz leuchte diese Erfahrung im Alten Testament auf. «Doch wir sind

8 WEIL, Erklirung der Pflichten 417/Déclaration des devoirs 362 (s. Anm. 31).
Ubersetzung leicht verindert.

85 Weil zitiert eine Passage entsprechenden Inhalts aus Hitlers Mein Kampf (vgl.
WEIL, Erklirung der Pflichten 414, s. Anm. 31).

8 Ebd. 414. .

8 WEIL, Erklirung der Pflichten 322/Déclaration des devoirs 279 (s. Anm. 31).
Ubersetzung leicht verindert. DaB Menschheitsgeschichte ein Stiick Naturgeschichte
ist, zeigen Weils Reflexionen in aller Deutlichkeit. Der Erklirung der Pflichten zufolge
herrscht hier «ein noch unerbittlicherer Darwinscher ProzeB als im Tier- und Pflan-
zenreich. Die Besiegten verschwinden. Sie sind ein Nichts» (ebd. 323/280. Ubersetzung
leicht verindert).



Ius talionis? 433

blind. Wir lesen, ohne zu begreifen.»® Die heute noch verdunkelte Wahr-
heit der Bundesgerechtigkeit aber «wird vor uns erscheinen, unter unse-
ren Augen, in unserer eigenen Wissenschaft, wenn, eines Tages, wie der
Hagar, Gott uns die Augen auftut».¥

Vorliuferin, Vorbild jener Menschen — «wir» —, die einst ohne Wirk-
lichkeitsverlust die gottliche Weisheit als wirklichkeitsbestimmende Kraft
imm Sinne der grenzsetzenden Talionsgerechtigkeit erkennen werden, ist
eine von der Herrschaft in die Wiiste geschickte Sklavin. Weils biblische
Einblendung legt den Blick auf die wirkmichtige Hagar-Sara-Antithese
des Galaterbriefes nahe. Paulus trennt dort scharf zwischen dem mit
Abraham geschlossenen VerheiBungs-Bund (vgl. Gen 13,15; 17,8), der
transparent ist auf die neue Diatheke des Christusgeschehens und der
eschatologischen Suindenvergebung, und dem vom Gesetz bestimmten
Sinai-Bund (Gal 3,15.17). Antithetisch veranschaulicht Paulus die unter-
schiedliche Qualitit der beiden Biinde durch den allegorisch-typologi-
schen Riickgriff auf zwei Erzmiitter (Gal 4,24). Der alte Bund, bezeich-
net durch die Hagar-Ismael-Linie, ist durch Knechtschft, Unfreiheit und
Verhaftung im Irdischen gekennzeichnet; die neue Diatheke, vorge-
zeichnet in der Sara-Isaak-Linie, erweist sich hingegen als Leben in Frei-
heit, Geist und himmlischer Lebensgriindung (vgl. Gal 4,21-31). Erbe
des Vaters soll nicht der Sohn der Sklavin, sondern der Freien sein, be-
tont Paulus im Rickgriff auf Gen 21,10.%

Verbindet man weiter Gen 21,9-19 mit der Hagar-Sara-Typologie
des Galaterbriefes, so kommt die traditionell kontrastierende bildliche
Gestaltung von Ecclesia und Synagoge in den Blick. Die Blindheit der
Synagoge, man denke etwa an die verbundenen Augen der Schwesterfi-
gur der Kirche am StraBburger Minster, steht fiir Verblendung und Ver-
stockung des alten Bundesvolkes gegeniiber dem in Jesus Christus er-
schienenen Heil.

An entscheidender Stelle der Argumentation spielt Weil nun jene bi-
blische Gestalt ein, Hagar, die nicht linger den Blick vom Sterben ihres
Kindes, dem schwichsten Opfer der Macht, abwenden mul3, weil ihr die
Augen geoffnet werden fiir die Grenze, die entgrenzender Macht gesetzt
ist.?! Damit wird, gegen die christliche Denunziation synagogaler Heils-
blindheit, gegen die Macht der Evidenz oder gegen die Evidenz der

8 WEIL, Erklirung der Pflichten 413 (s. Anm. 31).

8 Ebd.

8 WEIL, Erklirung der Pflichten 414/Déclaration des devoirs 359 (s. Anm. 31).
Ubersetzung leicht verindert.

% Vgl. hierzu MARZ, Bund 786f. (s. Anm. 65).

1 Vgl. Gen 21,9-19.



434 Tus talionis?

Macht, ein — wahrhaft géttliches — Sehen sichtbar®, in dessen Folge alle
Menschen zu bundesgerechtem Handeln gerufen sind.

Um die Wirkung des Talionsgesetzes im Bereich der Natur wie von
Gesellschaft und Geschichte zu verdeutlichen, vergleicht Weil die deut-
sche Aggressionswelle mit einer Meereswoge, die héher und hoher steigt,
an einem bestimmten Punkt jedoch emhalten und sinken ##f. «Jede sicht-
bare und greifbare Kraft ist einer unsichtbaren Grenze unterworfen, die
sie niemals uberschreiten wird.»”

Die Frage, ob die GewiBheit einer das Universum ins Gleichgewicht
bringenden gottlichen Weisheit ein Gedanke ante Auschwitz ist, wiegt
schwer. Weil verlangt sich eine Vorstellung des gottlichen Erbarmens ab,
die vor einem Uberlebenden des Konzentrationslagers bestehen konnte,
«ohne fir ithn eine Verhéhnung zu sein» (Cahiers 3, 99). In einem Brief
aus dem Jahre 1943 an Maurice Schumann beklagt sie eine sich unauf-
hotlich verschirfende Zerrissenheit an Verstand und Herz, die von threr
Unfihigkeit herriihre, das Ungliick der Menschen und die Vollkommen-
heit Gottes miteinander zu verbinden.”* Weils Entdeckung der Talions-
gerechtigkeit ist ein Versuch, die Macht der Macht, d. h. das duBlerste
Ausgeliefertsein des Menschen an die Macht zu denken, ohne jedoch
Macht zu vergotzen. Macht, dies 1st die Auskunft der Reflexionen, bildet
gerade keinen «Regelkreis»! Diese Beschreibung wire eine euphemisti-
sche Verharmlosung. Die innere Tendenz von Macht zur Deregulierung,
zum Exzel3, mul} ernst genommen werden, mit allen Folgen fir die Men-
schen, die ohne Ausweg und ohne Grenze deren Opfer sind. Weils Le-
bens-Werk unternimmt eben dies. «Man kann nur lieben und gerecht
sein, wenn man die Macht der Macht kennt und sie nicht zu achten
weiB.»*® Die Fihigkeit zur nicht-naiven Nicht-Achtung der Macht ist bib-
lischen Ursprungs. Die Spaltung, die Macht bewirkt, die Selektionen, die
Michtige anordnen und Machtlose erleiden und verinnerlichen, gelten
nicht; denn — 1us talionis — alle Menschen, Michtige wie Ohnmichtige,
sind der Macht unterworfen, und sollen es alle nicht sein. Weils Werk ist
ein zerreiBender Versuch, den ExzeB menschlicher Macht tiber Men-
schen, und einen Gott, der um des Menschen willen totaler Macht eine
Grenze setzt, zu denken.

% Vgl. auch Gen 16, 13f,
P WEIL, Erklirung der Pflichten 416 (s. Anm 31):

% Vgl. WEIL, Simone, Ecrits de Londres et derniéres lettres, Paris 1980, 201-215,
213,
% WEIL, L’Iliade 251 (s. Anm. 1).



Tus talionis? 435

V. Kritik der Macht als Idolatriekritif

Kritik der Macht bedeutet in Weils Werk Entzauberung und Entmi-
schung. Zu scheiden und zu unterscheiden 1st das Spiel der Michte der
Welt von dem wirklich Michtigen, dem anders als Michtigen, das, ables-
bar auch an den Spuren der Talionsgerechtigkeit, aller Macht eine Gren-
ze setzt. Wie Weils Gesellschaftsdiagnose erweist, fillt diese Entmi-
schung heute schwerer denn je. Wenn die Abhingigkeit des einzelnen
vom «groflen Tier» an die Stelle seines Biindnisses mit der Welt tritt, ist
der Zugang zur Wirklichkeit, und damit die MiBigung eigener wie frem-
der Macht und Ohnmacht, verstellt. Die Idolatrie des Kollektivs eroffnet
nicht, sondern verhindert die Erfahrung der Grenze. '

Den kultischen Reigen von Volk und Fithrer ums selbst fabrizierte
goldene Kalb (Ex 32,19), die idolatrische Urszene der Bibel, sieht der
SchluBsatz der Reflexionen gleichsam aus der Position des Mose. «Mose»
ist hier nicht michtiger Reprisentant des Kollektivs, sondern Wahrheit
und Gerechtigkeit verpflichtetes Individuum. Das Bemiihen des einzel-
nen um Unterscheidung, heiBt es hier, geniige, um «der Ansteckung des
Wahnsinns und des kollektiven Taumels zu entgehen und damit fiir sich,
Uber das gesellschaftliche Idol hinweg, den urspriinglichen Bund des Gei-
stes mit dem Universum zu erneuern» (Reflexionen 240).

Indem und soweit Denken Macht entmischt, verbindet es in Ge-
rechtigkeit Menschen, die Macht trennt, dient es dem Biindnis von
Mensch und Kosmos — einer Aufklirung, die diesen Namen verdiente.
Die scharfe Kritik eines kryptoreligiosen Marxismus einerseits, das Inter-
esse an Marxens materialistischer Methode?® andererseits gelten glei-
cherweise dem Aufweis von Gesellschaft und Geschichte als endlich,
bedingt, nicht-orientiert, nicht-teleologisch, quasi-natirlich. Marxismus
wie Utilitarismus bzw. wirtschaftlicher Liberalismus werden als Fiktionen
eines Mechanismus kritisiert, mit dessen Hilfe die blinde Naturgewalt,
sobald sie in die Sphire der menschlichen Beziehungen eintritt, automa-

% Die materialistische Methode, in Weils Augen das einzig wirklich Erhaltenswerte
in Marxens Werk, sei von den Nachfolgern und Parteigingern vollkommen vernachlis-
sigt worden (vgl. Reflexionen 160). Weil selbst skizziert eine durchgingig materialisti-
sche Psychologie und Soziologie, um hinzuzufiigen: «Die Wissenschaft von der Seele
und die Sozialwissenschaft sind beide vollig unméglich, wenn der Begriff des Uberna-
tirlichen nicht streng definiert und als ein wissenschaftlicher Begriff in die Wissen-
schaft eingefithrt wird, um dort mit duBerster Genauigkeit gehandhabt zu werden»
(WEIL, Erklirung der Pflichten 427, s. Anm. 31). Die Unterscheidung von Natiirlichem
und Ubernatiirlichem ist ein anderer Aspekt des Weilschen Entmischungsprojekts.



436 Tus talionis?

tisch Gerechtigkeit erzeuge.”” Diese Vermischung der Sphiren hat fatale
Konsequenzen. Erst wenn die innerweltlichen Prozesse, auch Geschichte
und Gesellschaft, als iiberaus michtige Produkte blinder, iiberaus mich-
tiger und in einem gewissen Sinne endlicher Krifte erkannt sind, kénnen
die wechselnden Leitbilder der Macht — Fortschritt, Markt, Revolution,
Staat, Volk, Rasse, Ezfolg, Ich, Geld, Gesellschaft, Standort Deutschland
— als Idole zerbrochen werden, kann sich individuelle Verantwortung ab-
zeichnen. Die Entzauberung der geschichtlich-gesellschaftlichen Welt
steht am Anfang.

Hinter Weils Aufweis einer geschichtlichen Dialektik der Macht wird
eine Motivverschrinkung deutlich. Ein anthropologisches Motiv, ge-
nauer: Weils Kritik steht im Dienste der Rettung des bedrohten Indivi-
duellen, das den Schwinde/ der Macht durchschauen und unterbrechen
moge. Die Macht-Mischung von Endlichem und Unendlichem, die Mich-
tige und Ohnmichtige betiubt, gilt es zu entmischen. Krittk der Macht
bedeutet Entlarvung falscher Géttlichkeit. Nur so gewinnt der einzelne
seine durch nichts zu ersetzende, aber durch Allmacht wie Ohnmacht
zerstorbare Verantwortung fiir Wahrheit und Gerechtigkeit wieder. Was
die Menschen zu stirken scheint, die unbegrenzte Ausdehnung ihrer
Macht, um «sicut dei» zu sein, schwicht sie. Der Mensch verfehlt sich
selbst, nicht weil thm die imitatio Dei verwehrt wire, sondern weil er in
einem radikalen Selbst- und Gottesmilverstindnis befangen bleibt. Nicht
in der Ausdehnung, sondern in der Begrenzung seiner Macht ahmt der
Mensch Gott nach. Sie erst 1liBt ithn nicht «sicut dei», sondern «sicut
deus» werden.?® Das anthropologische liBt sich somit als theologisches
Motiv lesen: Menschliche Macht tiber Menschen zeigte sich i Weils
sozio-historischem Aufri} als zugleich unendlich und endlich. Die Ver-
absolutierung von Welt-Macht, sei es der Naturgewalt, sei es einzel-
menschlicher, sei es kollektiver Herrschaft, ist Gotzendienst, verletzt das

97 «Und auch Hitler, nach einer kurzen Anwandlung von intellektuellem Mut und
von Klarsicht, ist dem Glauben an diesen kleinen Mechanismus verfallen» (WEIL, Er-
klirung der Pflichten 352, s. Anm. 31). Hitlers Maschine war der Begriff der auser-
wihlten Rasse. ‘

% Cahiers 2, 147. «Ihr werdet sein wie die Goétter Die Siinde liegt darin, auf an-
dere Weise als durch die Teilhabe an der Gottlichkeit Gottes, wie Gotter sein zu wol-
len» (Cahiers 2, 121). Die Goéottlichkeit Gottes erweist sich gerade darin, dal Macht
nicht festgehalten werden muB. Anders beschreibt die D:alektik der Aufklirung zumin-
dest das geschichtlich wirksame Verstindnis menschlicher Gottebenbildlichkeit. «Als
Gebieter tber Natur gleichen sich der schaffende Gott und der ordnende Geist. Die
Gottebenbildlichkeit des Menschen besteht in der Souverinitit iibers Dasein, im Blick
des Herrn, im Kommando» (HORKHEIMER/ADORNO, Dialektik der Aufklirung 15, s.
Anm. 406).



Tus talionis? 437

Bilderverbot, bricht mit dem Bund das Recht, bricht mit dem Recht den
Bund.

Simone Weil gegen die Bibel? Ist ithre intransigente Kritik der Macht
nicht eine strenge Observanz des «Hore Israel»? Hort sie nicht auf das
biblische Verbot, «das Falsche als Gott anzurufen, das Endliche als das
Unendliche, die Liige als Wahrheit»?

2 Ebd. 30.



	Ius talionis? : Simone Weils biblische Kritik der Macht

