
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 3

Artikel: Der Mensch als zweiter Gott? : Anmerkungen zur imago Dei-Lehre des
Nikolaus von Kues

Autor: Irlenborn, Bernd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761086

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernd Irlenborn

Der Mensch als zweiter Gott?

Anmerkungen zur imago Dei-Lehre des

Nikolaus von Kues *

Die grundsätzliche Provokation, die in der Aussage der Gottebenbildlichkeit

des Menschen hegt, wurde gerade im letzten Jahrhundert deutlich,

in dem der Mensch in bisher ungekannter Weise das, was Gott ihm
«zu Füßen legte» (Ps 8,7), auch mit Füßen getreten und damit ein unsägliches

Unheil an seinem Mitmenschen und an der Schöpfung ausgeübt
hat. Wenn Gott den Menschen als sein Bild geschaffen hat, fällt dann
nicht — so die Kritik am bibhschen Menschenbild — dessen Versagen auf
Gott selbst zurück? Insofern wird das Christentum heutzutage mit
Vorwürfen konfrontiert, die darauf hinauslaufen, daß bereits die These der
Abbildhchkeit die Anlage zur Selbstüberhebung des Menschen enthalten
soll.1

Diese Kritik geht noch über bisherige Bedenken hinaus, die an der

ökologischen Verwüstung einen Mißbrauch ablesen wollten, zu dem der
biblische Gott den Menschen ermächtigt habe. Denn nun ist das Thema
nicht mehr die Ausbeutung der Natur, sondern, weit tiefer, ein in der
jüdisch-christlichen Anthropologie selbst hegendes Motiv zur menschli-

Zitiert wird (in der Klammer durch den Verweis h mit Band-, Seiten- und
Zeilenangabe) nach der Ausgabe der Heidelberger Akademie der Wissenschaften: Opera

omnia, Leipzig; Hamburg 1932ff. Die Werke De aequalitate und De visione Dei werden

(mit Band- und Seitenangabe) nach folgender Ausgabe zitiert: Nikolaus von Kues.

Philosophisch-Theologische Schriften. Lateinisch-deutsch. Drei Bände, hrsg. von Leo
GABRIEL, übers, von Dietlind und Wilhelm DUPRÉ, Wien 1967.

1

Vgl. Hans BLUMENBERG, Matthäuspassion, Frankfurt/M. 41993, 15. — Harmlos
wirken demgegenüber die Äußerungen des Zweiten Vatikanums zu diesem Thema in
Gaudium et Spes n. 34: «Den Christen liegt es deshalb fern, zu glauben, daß die von des

Menschen Geist und Kraft geschaffenen Werke einen Gegensatz zu Gottes Macht
bilden oder daß das mit Vernunft begabte Geschöpf sozusagen als Rivale dem Schöpfer
gegenübertrete. Im Gegenteil, sie sind überzeugt, daß die Siege der Menschheit ein
Zeichen der Größe Gottes und die Frucht seines unergründlichen Ratschlusses sind.»



382 Der Mensch als zweiter Gott?

chen Hybris: «Der Mensch wird nicht aufgeben, was in ihn gelegt ist:
Sein zu wollen wie Gott.»2

Im folgenden geht es nur indirekt um das Problem, ob die geschilderte

Kritik nach heutigem Standard aus einem exegetischen oder
dogmatischen Mißverständnis der biblischen imago D«'-Lehre erwachse. In
erster Linie soll untersucht werden, ob es in der christlichen Tradition in
der Folge dieser Lehre eine Tendenz gab, der kritischen Position — wenn
auch unbewußt — entgegenzuarbeiten.

Die Tendenz einer inneren Auflösung des Bildgedankens zeigt meines

Erachtens die Anthropologie von Nikolaus von Kues.3 Er wahrt
zwar vordergründig die Distanz zwischen Schöpfer und Geschöpf,
verwischt diese Linie aber ungewollt wieder durch die fehlende
Trennschärfe seiner neuplatonisch inspirierten »<?«.f-Philosophie. Dadurch
vollzieht Cusanus innerhalb der traditionellen Reflexion der imago Dei-Lehre
eine entscheidende Wende: Er bekundet in der christlichen Tradition ein
Selbstverständnis des Menschen, das zum erstenmal nicht mehr
ausschließlich vom Modell einer vertikalen Unterschiedenheit zwischen
Urbild und Abbild, sondern auch von dem einer horizontalen Bezogenheit
zwischen beiden Polen, d. h. von einer inneren Verwandtschaft und
Proportionalität von göttlicher und menschlicher Macht, bestimmt ist. Da
der mens humana in eminenter Weise ein schöpferisches Potential
zugesprochen wird, vollzieht sich im Cusanischen Denken gegenüber dem

Konzept der Tradition ein deutlicher Wandel, durch den der Mensch im
Hinblick auf den imago Dei-Gedanken einen ersten Schritt von der Seite
des Geschaffenen zu der des selbst Schaffenden, der wiederum Geschaffenes

gegenübersteht, gerückt wird.
Diese erweiterte Schöpfungstheologie bedingt es immer wieder, daß

Cusanus den Menschen in seiner Geistausrichtung einen «zweiten Gott»
oder einen «menschlichen Gott» nennen kann. Bekanntlich ist er Cusanus

zufolge ein Mikrokosmos, dem in seiner verkleinerten Welt dieselben
Prädikate zuwachsen, wie sie Gott selbst in seiner großen Welt besitzt. Da
diese «große» Welt Gottes aber im Zusammenhang von Cusanus' neu-

2 BLUMENBERG, Matthäuspassion (s. Anm. 1), 16.
3 Im übrigen ist auch Blumenbergs oben vorgestellte Kritik bekanntlich nicht nur

durch Ockham, Luther und Giordano Bruno, sondern ebenso durch die Cusanische
Lehre vom Menschen motiviert. Vgl. dazu den Abschnitt «Der Cusaner: Die Welt als

Selbstbeschränkung Gottes» in: Hans BLUMENBERG, Die Legitimität der Neuzeit.
Erneuerte Ausgabe, Frankfurt/M. 1996, 558-638. Im Gegensatz zu Blumenberg bin ich

allerdings nicht der Meinung, daß eine Rezeption solcher Interpretationen der imago
Dei-hehte seine in der Matthäuspassion geäußerte These rechtfertigt, im Gedanken dieser

Lehre sei die Anlage zur menschlichen Hybris grundsätzlich schon impliziert.



Der Mensch als zweiter Gott? 383

platonischer Einheitsspekulation letztlich unbegreifbar, nur in Spuren
und Konjekturen faßbar ist und dies allein das ist, was der Mensch von
seinem Urbild wissen kann4, wird dieses in dem Maße transzendent, als

die Götthchkeit des Menschen in dem Bereich des ihm Faßbaren wächst.
Indirekt wird dadurch das Geschöpf in seiner «Konjektural-Welt» zum
Schöpfer autorisiert, zum Maß aller Dinge, zur ratio mensurans alles
Geschaffenen.5

Daß mit dieser Konzeption einer inneren Verwandtschaft zwischen

göttlichem und menschlichem Geist eine bleibende Verschiedenheit
zwischen beiden Bereichen im Cusanischen Denken nicht geleugnet ist,
dürfte offenkundig sein und müßte nicht eigens betont werden.6
Hervorzuheben ist also, daß es in diesem Aufsatz nicht etwa um die (abwegige)
Behauptung geht, der Mensch sei im Denken des Cusaners als identisch
verstanden mit Gott; es soll allein die Tendern^ der impliziten Auflösung
deutlicher Zäsuren zwischen Gott und Mensch innerhalb des imago Dei-
Gedankens in dessen Werk herausgearbeitet werden. Wie zu zeigen sein

wird, kann gerade Cusanus' spannungsvolles Verhältnis zur Tradition die

behauptete Auflösungs-Tendenz belegen; sie gänzlich zu verkennen und

4 Kurt FLASCH, Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, Frankfurt/M.
1998, will durch eine «genetische Analyse» der Cusanischen Texte gezeigt haben, daß

der Verborgenheitscharakter des Cusanischen Gottes und die konjekturale Beschränktheit

des Menschen im Laufe der Textgeschichte immer weiter nachgelassen habe, so
daß die Wahrheit für Cusanus schüeßlich auf den Straßen schreie (ebd. 36ff.). So

beispielsweise Flaschs Interpretation des (von Cusanus kurz vor seinem Tode geschriebenen)

Compendium'. Der visus mentalis soll laut Flasch das gerade geschilderte
Grundproblem der Beschränktheit der menschlichen Erkenntnisfähigkeit lösen und den
Unterschied zwischen Zeichen und Sache «ersehen» (ebd. 628). Genau das ist aber gar
nicht der Fall, wie Cusanus selbst in Compendium c. 8 n. 24 (h XI/3, 19,1-2) sagt: Das

in den Zeichen aufleuchtende Eine sei dem Scharfsinn des visus mentalis unzugänglich.
Diesen deutlichen Hinweis verschweigt Flasch, denn er paßt nicht zu seiner

Auslegungstendenz. Das heißt: Nicht der Unterschied zwischen Zeichen und Sache kann

vom Menschen begriffen werden, sondern, wie es seit De docta ignorantia und so auch
in Compendium c. 8 (an der zitierten Stelle) heißt, daß das Unfaßbare als Unfaßbares und

- darin liegt die Pointe - eben nicht als Faßbares in Zeichen sichtbar wird. Vgl. dazu
auch Werner BEIERWALTES, Visio facialis. Sehen ins Angesicht, München 1988, 24ff.;
DERS., Identität und Differenz, Frankfurt/M. 1980, 112.

5 «Unde in se homo reperit quasi in ratione mensurante omnia creata», De beryllo c.

5, n. 6 (h XI/1, 8,7-8). Ähnlich auch De aequalitate (D III, 308).
6 Vgl. dazu die ausführliche Arbeit von Hubert BENZ, Individualität und Subjektivität.

Interpretationstendenzen in der Cusanus-Forschung und das Selbstverständnis
des Nikolaus von Kues, Münster 1999. Benz möchte — hermeneutisch nicht ganz
unbedenklich - Interpretationsansätze, die die Differenz zwischen endlichem und
unendlichem Sein im Denken des Cusaners nicht deutlich genug betonen, von dessen
«Selbstverständnis» unterscheiden. Vgl. dazu ebd. Iff., 323ff., 374f£, 411—414.



384 Der Mensch als zweiter Gott?

allein die Abkünftigkeit des endlichen Seins bei Cusanus zu betonen, würde

die geistesgeschichtliche Brisanz dieses Denkers in entscheidender
Weise verharmlosen.

Bei der Untersuchung des angesprochenen Themas kann es aus
Platzgründen nicht darum gehen, die in der bisherigen Cusanus-Interpretation
strittige Frage eines vermeinthchen Subjektivitätsdenkens als Fohe der

Aufwertung des Menschen in der Cusanischen Philosophie zu erörtern.7
Untersucht werden soll einzig Cusanus' Konzept des Menschen als Bild
Gottes im Zusammenhang der traditionellen imago Dei-Lehre. In einem
ersten Abschnitt möchte ich kurz die bibhschen Grundlagen dieses
Gedankens skizzieren, um auf eine Zweideutigkeit in Cusanus' Rezeption
derselben aufmerksam zu machen; im zweiten Abschnitt steht das

Verhältnis zwischen Urbild und Abbild im Mittelpunkt: hier wird anhand
des Cusanischen Verständnisses der aequalitas seine Absetzbewegung von
der Tradition nachgezeichnet. Im dritten Abschnitt werden die

Konsequenzen dieser Überlegungen für die mens-Vhilo sophie des Cusaners

angedeutet. Im vierten Abschnitt wird gezeigt, inwiefern das Konzept der
docta ignorantia nicht etwa restriktiv auf die Bedeutung des Menschen im
Denken des Cusaners einwirkt, indem es vermeintlich dessen Endlichkeit
hervorhebt und dessen Göttlichkeit wieder zurücknimmt, sondern inwiefern

es sich positiv auf die Einschätzung und Selbstsituierung der
schöpferischen mens humana auswirkt. Zum Schluß, im fünften Abschnitt, soll
ein kurzes Fazit aus den Überlegungen gezogen werden.

I.

Daß Gott den Menschen als sein Ebenbild geschaffen habe, ist der
unumstößliche Ausgangspunkt jeder christlichen Anthropologie. Nach dem

priesterschriftlichen Schöpfungsbericht ist der Mensch Gottes Statthalter
auf Erden, indem er die Macht und Autorität — das sogenannte dominium

terrae — besitzt, über das von Gott Geschaffene zu herrschen.8 Diese Si-

7 Vgl. dazu Norbert HEROLD, «Subjektivität» als Problem der Cusanus-Interpretation,
in: Mitteilungen und Forschungsbeiträge der Cusanus-Gesellschaft [MFCG] 14

(1980) 146-166.
8 Vgl. generell zur Härte der biblischen Termini in bezug auf das Herrschaftsver-

hältnis: Hans Walter WOLFF, Anthropologie des Alten Testaments, München 61994,
238f.; Claus WESTERMANN, Genesis 1/1 (1—11). Bibl. Kommentar, hrsg. von Siegfried
HERRMANN und Hans Walter WOLFF, Neukirchen-Vluyn 21976, 219. Allerdings ist
nach heutigem Verständnis ebenso klar, daß man die biblische Anthropologie nicht
allein von dieser Stelle ausgehend bestimmen kann. Zur exegetischen Diskussion um die

Bedeutung von Gen 1,26 vgl.: Ingolf U. DALFERTH/Eberhard JÜNGEL, Person und



Der Mensch als zweiter Gott? 385

tuierbarkeit des Menschen als Stellvertreter Gottes auf Erden beinhaltet
aber nicht nur eine Nähe zwischen Schöpfer und Geschöpf, sondern in
eins auch eine unaufhebbare Distan% zwischen beiden, die schon durch
den unumkehrbaren Schöpfungsakt markiert wird. Im Bildgedanken kommen

demzufolge zwei Momente zum Ausdruck: Ähnlichkeit und Unähn-
lichkeit. Das Bild ist als Abbild ein Verweis auf das Urbild und als
solches diesem ähnlich.9 Weil es aber als Abbild vom Urbild abstammt und
dieses Verhältnis gerade nicht umkehrbar ist, kann es nur dann Bild sein,

wenn es etwas anderes ist als das Urbild: dessen Aufscheinen in der Ander

sheit.10

Um die Tendenz einer inneren Auflösung dieses Moments der Ver-
wiesenheit bei Cusanus und damit den Wandel der imago Dfz-Lehre
verständlich zu machen, möchte ich kurz auf einige Hintergründe dieser

Auffassung eingehen. Zum einen kommt durch die Aussagen des Neuen
Testaments ein völlig neues Moment in die Abbild-Lehre des Menschen
hinein: eine Dynamik der Verähnlichung des Menschen mit dem wahren
Bild Gottes, Jesus Christus.11 Nach 2 Kor 4,4, Hebr 1,3 und Kol 1,15 ist
Jesus Christus im eigentlichen Sinne eIkcûv TOü 0eoü, woraus folgt, daß

der Mensch nur ein Bild dieses Bildes sein kann. Zum anderen wird dem
Menschen das unmittelbare Bildsein, wie Jak 3,9 und 1 Kor 11,7 belegen,
nicht etwa abgesprochen. — Ohne hierauf jetzt im einzelnen einzugehen,
kann man theologisch festhalten: Jesus Christus ist in eigentlicher Weise
Bild Gottes, nach dem der Mensch, wie vor allem Eph 4,17ff. und Kol
3,10 zeigen, erneuert werden muß.12 Die imitatio Christi ist nach Rom

Gottebenbildlichkeit, in: CCG 24 (1981) 57-99, v.a. 73f£; Hans-Peter MATHYS (Hg.),
Ebenbildlichkeit Gottes — Herrscher über die Welt. Studien zu Würde und Auftrag des

Menschen, Neukirchen-Vluyn 1998.
9 Vgl. Werner BEIERWALTES, Denken des Einen. Studien zur neuplatonischen

Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte, Frankfurt/M. 1985, 76: «Bild ist immer
Bild von Etwas: Abbild des Vor- oder Ur-Bildes. Insofern ist es diesem ähnlich und
unähnlich zugleich. Es steht als es selbst gerade für etwas anderes, als es selbst ist; es

verweist auf seine Herkunft, ahmt seinen Ursprung nach, zeigt dessen Spur als mögliches

Medium der Erkenntnis seines eigenen Seins.»
10 Vgl. dazu Werner BEIERWALTES, Proklos. Grundzüge seiner Metaphysik,

Frankfurt/M. 21979, 170ff.; DERS., Piatonismus im Christentum, Frankfurt/M. 1998, 146f.;
Gottfried BOEHM, Studien zur Perspektivität, Heidelberg 1969, 24ff.

11 Vgl. dazu Leo SCHEFFCZYK, Die Frage nach der Gottebenbildlichkeit in der
modernen Theologie, in: DERS. (Hg.), Der Mensch als Bild Gottes, Darmstadt 1969,

IX-LIV, hier XXXII.
12 Vgl. dazu die übersichtliche Darstellung in Georg LANGEMEYER, Theologische

Anthropologie, in: Glaubenszugänge. Lehrbuch der Katholischen Dogmatik, Bd. 1,

hrsg. von Wolfgang BEINERT, Paderborn 1995, 515ff. Siehe auch Jost ECKERT, «Christus

als <Bild Gottes> und die Gottesebenbildlichkeit des Menschen in der paulinischen



386 Der Mensch als zweiter Gott?

8,29 der Maßstab für ein immer wieder zu erneuerndes Bildwerden des

Menschen, denn allein dadurch zeigt sich letzterer im christlichen Glauben

als angemessenes Bild Gottes.13 Insofern wird im Neuen Testament
die schöpfungsmäßige Gottebenbildlichkeit aufgenommen in die Dynamik

der Christusebenbildhchkeit des neuen und erlösten Menschen.
Ein wichtiger Punkt für das hier zur Untersuchung stehende Thema

hegt nun darin, daß aus der vordergründigen Zweideutigkeit der angegebenen

Bibelstellen (der Mensch als Bild Gottes und als Büd Christi) bei
Cusanus eine Zweideutigkeit im Hinblick auf die Dynamik innerhalb der

Abbildbeziehung entsteht: Cusanus' — vor allem durch platonisch-neuplatonisches

Gedankengut inspirierte14 — Leitidee des Menschen, Deo si-
milior bzw. deiformior zu werden15, löst sich von dem ursprünglichen Aufruf,

Christo similior bzw. christiformis zu werden16, und gewinnt dadurch eine

Eigenständigkeit, die sich gerade nicht mehr auf die Kreuzesnachfolge
richtet, sondern auf die Aktuahsierung der dem Menschen am
allmächtigen Urbild anteiligen schöpferischen Geistesprädikate.17

So heißt es beispielsweise in De dato patris luminum: «Intellectualia au-
tem sunt, per quae inferiora fluunt a Deo et refluunt ad ipsum.»18 Diese
Bewegung hängt in direkter Weise mit der Ebenbildhchkeit des Men-

Theologie», in: Vom Urchristentum zu Jesus, hrsg. von Hubert FRANKEMÖLLE/Karl
KERTELGE, Freiburg 1989, 337-357.

13 Vgl. dazu Josef KÜRZINGER, XuppÔQtpouç Tfjç s'ucôvoç toü d'ioü atrroü (Rom
8,29), in: SCHEFFCZYK (Hg.), Der Mensch als Bild Gottes (s. Anm. 11), 69—76.

14 Cusanus begründet die Aufforderung, Gott ähnlich zu werden, von Piaton her;
vgl. De venatione sapientiae c. 20 n. 58 (h XII, 55,10 — 56,11).

15 Vgl. u. a.: De docta ignorantia II c. 2 n. 104 (h I, 68, 24-30); De coniecturis II c. 14

n. 145 (h III, 146,19-21), c. 17 n. 174 (h III, 176,20); De filiation Dei c. 1 n. 52 (h IV,
39,1—2), c. 6 n. 86 (h IV, 61,3 — 62,6); De dato patris luminum c. 5 n. 113 (h IV, 83,3—6);
De mente c. 2 n. 62 (h V, 96,13-14), c. 7 n. 106 (h V, 159,9-10), c. 13 n. 149 (h V,
203,1-5); De venatione sapientiae c. 20 n. 58 (h XII, 55,10 — 56,13).

16 De docta ignorantia III c. 6 n. 220 (h I, 138,28 - 139,1) und c. 11 n. 252 (h I,
156,4—9). — Diese Ablösung geschieht vor allem in den philosophischen Schriften des
Cusaners. In seinen Predigten (vgl. v.a. Sermones CCLXXII und CCLXXIII) tritt die
Christusbezogenheit stärker hervor. Vgl. dazu Albert DAHM, Christus — «Tugend der
Tugenden», in: MFCG 26 (2000) 187-202, v.a. 195ff.

17 Vgl. De mente c. 2 n. 62 (h V, 96,8-14); in De visione Dei c. 4 (D III, 106) heißt
es, der menschliche Geist sei ein lebendiges Bild der göttlichen Allmacht, «virtutis
omnipotentiae viva imago», edoch gibt es bei Cusanus noch einen anderen Weg, Deo
similior zu werden, die notitia Dei et verbi, wie in; De filiatione Dei c. 1 n. 52 (h IV, 39,1 -
40,5) beschrieben. Allerdings — dies wäre im einzelnen zu zeigen — bleibt dieser Weg
im Vergleich zu dem der Aktualisierung der dem Menschen anteiligen geistigen Fähigkeit

die Ausnahme.
18 De dato patris luminum c. 5 n. 114 (h IV, 83,1—2).



Der Mensch als zweiter Gott? 387

sehen zusammen, denn durch die Gabe des Geistes senkt sich das

Unendliche, wie Cusanus in dieser Schrift sagt, zu seinem Ebenbild herab

(ad imaginem vergit), wodurch sich dessen Ähnlichkeit (similitudo)
mit der Wahrheit des Gebers konstituiere.19 In De coniecturis spricht Cusanus

von der virtus humanitatis und ihrem Vermögen, das Seiende aus sich
heraus zu explizieren (ex se explicate entia).20 Aufgrund dieser Fähigkeit
ist es für Cusanus möglich, die trinitarischen Bestimmungen unitas

(Ursprung der Schöpfung), aequalitas (Leitung der Schöpfung) und conexio

(Verknüpfung beider) in eingeschränktem Maße (contracte) auch für die
menschliche Natur anzusetzen. In der Entfaltung dieser Schöpfungs-,
Erhaltungs- und Verbindungskraft sieht Cusanus die entscheidende Weise,

wie der Mensch sich der Gottförmigkeit annähert (ad deiformitatem
appropinquet).21

Auffällig ist, daß damit die Dynamik, die in dem Aufruf zur
Christusebenbildlichkeit des Menschen hegt, in die Wesensaussage der
Gottebenbildlichkeit übertragen wird, in die sie biblisch überhaupt nicht
hineingehört. Aus dem Rückblick auf die Geschichte der philosophischen
Selbstverständigung des Menschen ist es meines Erachtens nicht falsch,
in der mit der imitatio Christi nicht mehr notwendig verbundenen Auffassung,

gottähnlich zu werden, ein Konzept der imago Dei zu erkennen, das

zumindest ein Indiz für eine menschliche Selbstsituierung enthält, die

unfreiwillig das christlich gebotene Maß zwischen Schöpfer und
Geschöpf von innen her auszuhöhlen droht. Im Cusanischen Denken
verstärkt sich diese schon in der Tradition zu findende Tendenz: Zwar wird
der Unterschied zwischen dem göttlichen und dem menschlichen Geist
keinesfalls verwischt — der Status des Endlichen ist für Cusanus ein Ab-
hängig-Sein vom Absoluten22 —, aber trotzdem rückt das Geschöpf in
bezug auf sein Selbstverständnis näher zum Schöpfer.

Und zwar aus folgendem Grund: Wie oben schon angedeutet, impliziert

die imago Dei-Lehxe nicht allein eine Nähe zwischen Geschöpf und
Schöpfer, sondern auch eine Distanz gerade in bezug auf die

Schöpfungsfähigkeit. Diese Distanz ist sozusagen als eine Barriere zu verstehen,

die der Deutung einer allzu engen Verwandtschaft zwischen den
Relata Gott und Mensch im Wege steht. Wird nun dem Geschöpf selbst

19 Ebd. c. 2 n. 99 (h IV, 74,7-8).
20 De coniecturis II c.. 14 n. 144 (h III, 144,5).
21 Ebd. c. 14 n. 145 (h III, 146,20). Zur Herkunft der trinitätstheologischen

Bestimmungen unitas, aequalitas, concordia bzw. conexio vgl. AUGUSTINUS, De doctrina
Christiana I 5 (Corpus Christianorum. Series Latina [CCSL], Bd. XXXII, 9).

22 Vgl. dazu Hubert BENZ, Ziel des sittlichen Handelns und einer philosophischtheologischen

Ethik bei Nikolaus von Kues, in: MFCG 26 (2000) 209—252, v.a. 229f..



388 Der Mensch als zweiter Gott?

im Schatten Gottes schöpferische Potenz zugeschrieben, droht diese Un-
terschiedenheit in sich selbst unscharf zu werden. Um den damit
eintretenden Wandel im Hinblick auf das traditionelle imago D«'-Konzept besser

zu verstehen, muß man beispielsweise daran erinnern, daß noch für
Thomas von Aquin das Schaffen als eine einzig Gott zukommende Handlung

aufgefaßt wird: «Nulla igitur substantia praeter Deum potest aliquid
creare.»23 Weiterhin heißt es: «Impossibile est ergo quod aliqua creatura
creet, neque sicut principale agens neque instrumentaliter.»24

II.

Diese Überlegung soll noch an einem zweiten Aspekt des Cusanischen
Denkens aufgezeigt werden. Bekanntlich hat die Septuaginta-Überset-

zung zwischen das hebräische b'salmenu kidmufnu von Gen 1,26 ein
«und» gesetzt25, so daß die Tradition zwischen e'iKCöv bzw. imago auf der
einen und ôpoîcûaiç bzw. similitudo auf der anderen Seite unterschied und
damit zwei zusammenhängende, aber gleichwohl doch differenzierbare
Aspekte dieser metaphysischen Gott-Mensch-Beziehung besaß.26 Die
Tatsache, daß die Tradition im Anschluß an Irenäus von Lyon imago als

natürliche und similitudo als übernatürliche Gottebenbildlichkeit auffaßte,
die dem Menschen durch den Sündenfall verloren gegangen sein soll27,

muß in ihren Folgen für das Cusanische Denken hier nicht eigens
thematisiert werden.

Wichtig für die Analyse seines Konzeptes ist die subtile Klarstellung
dieser Differenzierung, die Augustinus im Zusammenhang der Frage nach
der Ebenbildlichkeit des Menschen in De diversis quaestionibus octoginta
tribus vornimmt.28 In der 74. Frage unterscheidet Augustinus zwischen imago,

similitudo und aequalitas in folgender Weise: Wo Bildlichkeit sei, sei

23 Summa contra gentiles II 21 c. 5 (Opera omnia, Bd. 2, hrsg. von Roberto BUSA,

Stuttgart/Bad Cannstatt 1980, 29).
24 Ebd. c. 7 (Opera omnia, Bd. 2 [s. Anm. 23], 29). Vgl. zu diesem Aspekt Theodor

van VELTHOVEN, Gottesschau und menschliche Kreativität. Studien zur Erkenntnislehre

des Nikolaus von Kues, Leiden 1977, 74ff., 96ff.
25 Die Einheitsübersetzung schreibt: «als unser Abbild, uns ähnlich»; Martin Buber

übersetzt: «in unserem Bild nach unserem Gleichnis». Vgl. dazu den Artikel «Bild
Gottes» in: TRE VI (1980) 491-515, v.a. 491 ff.

26 Vgl. dazu Hubert MERKI, OMOIC2EIX 0ECÎI. Von der Platonischen Angleichung
an Gott zur Gottähnlichkeit bei Gregor von Nyssa, Freiburg/Schweiz 1952, 44ff.

27 Vgl. zu Irenäus: Arnold STRUKER, Die Gottesebenbildlichkeit des Menschen in
der christlichen Literatur der ersten zwei Jahrhunderte, Münster 1913, 76-128;
Stephan OTTO, Gottes Ebenbild in Geschichtlichkeit, Paderborn 1964, 59f., 82ff.

28 De diversis quaestionibus octoginta tribus, q. LXXIV (CCSL, Bd. XLIV A, 213-214).



Der Mensch als zweiter Gott? 389

zwar unmittelbar Ähnlichkeit (similitudo) vorhanden, nicht aber Gleichheit

(aequalitas). Das Bildsein gehe auf Ähnlichkeit zurück, nicht aber
auf Gleichheit. Als Beispiel erwähnt Augustinus bezeichnenderweise das

Abbild im Spiegel, das mit dem Urbild zwar Ähnlichkeit habe, nicht aber
Gleichheit. Und zwar deshalb, weil dem Bild (imago) zu viel vom Urbild
fehle («est etiam necessario similitudo, non tarnen aequalitas, quia multa
desunt imagini»). Umgekehrt sei, so betont Augustinus weiter, wo sich
Gleichheit finde, zwar Ähnlichkeit vorhanden, nicht aber schon ein Bildsein:

zwischen zwei gleichen Eiern bestehe zwar auch Ähnlichkeit, nicht
aber sei deswegen schon ein Ei Bild des anderen («uelut in duobus ouis

paribus, quia inest aequalitas, inest et similitudo ...; imago tarnen non est,
quia neutrum de altero expressum est»).

Thomas von Aquin übernimmt dieses Beispiel in seiner Summa tbeo-

logiae und betont im Anschluß an Augustinus, daß sich im Abbildverhältnis

zwischen Gott und Mensch zwar eine gewisse Ähnlichkeit beider
finde, nicht jedoch eine Gleichheit.29 Thomas ist selbst bei dem Gebrauch

von similitudo äußerst vorsichtig, insofern er hervorhebt, daß Gott den
Menschen unendlich überrage.30 Deutlich betont er, daß Gleichheit,
aequalitas, überhaupt nicht zum Bildbegriff gehöre.31

Diese strikte Trennung findet sich nicht mehr bei Nikolaus von
Kues.32 Grundsätzlich ist dies wohl auf den neuplatonischen Charakter
seines Denkens33 und die Verknüpfung von trinitätstheologischen und
schöpfungstheologischen Aussagen zurückzuführen: Gleichheit wird für
ihn, wie insbesondere sein Werk De aequalitate zeigt, eine «universale Ver-

29 Summa theologica I q. 93 a. 1 (Opera omnia, Bd. 2 [s. Anm. 23], 321). — Vgl. zum
Begriff der imago Dei bei Thomas: Chang-Suk SHIN, Imago Dei und Natura Hominis.
Der Doppelansatz der thomistischen Handlungslehre, Würzburg 1993, 49—115.

30 Ebd. q. 93 a. 1: «manifestum est autem quod in homine invenitur aliqua dei
similitudo, quae deducitur a deo sicut ab exemplari, non tarnen est similitudo secundum
aequalitatem, quia in infinitum excedit exemplar hoc taie exemplatum.»

31 Ebd. q. 93 a. 1: «aequalitas autem non est de ratione imaginis».
32 Insofern kann ich der Aussage von Klaus KLIPPERT, Die natürliche

Gottebenbildlichkeit des Menschen in der Philosophie des Nikolaus von Cues, Offenbach 1952,
17, nicht zustimmen, Cusanus bringe «Thomas gegenüber nichts absolut Neues».

33 In aller gebotenen Kürze kann man das Wesentliche am Neuplatonismus in be-

zug auf den Bildbegriff so beschreiben: «Der Mensch ist im neuplatonischen Denken
nicht <Stellvertreter> des Urbildes, sondern Teil des Urbildes selbst; und seine Erlösung
ist nicht vom Urbild her ermöglichte Hinwendung des Abbildes auf das Urbild hin,
sondern Aufhebung des Abbildes ins Urbild» (Karl-Heinz MENKE, Stellvertretung.
Schlüsselbegriff christlichen Lebens und theologische Grundkategorie, Freiburg 1991,
53).



390 Der Mensch als zweiter Gott?

Stehenskategorie der Wirklichkeit»34. Vereinfacht ausgedrückt: Das Eine
kann nicht gänzlich Verschiedenes, aber auch nicht nur Ähnliches zeugen,

wenn es nicht ein Anderes, Niedrigeres als es selbst hervorbringen
will.35 Insofern muß es Gleiches zeugen: «Quidquid igitur facit, per aequa-
litatem facit, et si creat, per ipsam créât, et si ostendit, per ipsam se os-
tendit.»36 Daß Cusanus hier die traditionelle trinitätstheologische
Implikation des aequalitas-Gedankens37 schöpfungstheologisch erweitert, zeigt
den fundamentalen Unterschied zu Augustinus und Thomas.

Genauer bedeutet das: Das Eine muß Gleiches zeugen, das aber in
der Einheit des Ganzen als Einzelnes auch im Verhältnis der Andersheit
zum Einen steht.38 Cusanus will dieses Paradox durch eine gestufte

Auffassung von Gleichheit vermitteln39, die allerdings vor dem Problem
steht, daß Gleichheit als solche — wie Cusanus selbst einräumen muß —

«non recipit magis et minus.»40 Wie schon seine Trinitätslehre zeigt, kann
es nur eine Gleichheit geben.41 Um die Grenzen zwischen Unendlichem
und Endlichem nicht zu verwischen, spricht Cusanus unter anderem

davon, daß das Endliche auf unterschiedliche Weise teilhabe an der Gleichheit:42

Es gebe keine zwei Dinge, die so sehr gleich seien, daß sich ihre
Gleichheit nicht noch unendlich steigern ließe.43

Mit dieser Bestimmung bekommt der Gedanke der Unendlichkeit als

Raum unendlicher Annäherbarkeit nicht nur zwischen zwei endlichen

34 Eine Formulierung von BEIERWALTES, Denken des Einen (s. Anm. 9), 374.

Dort auch eine Interpretation von Cusanus' De aequalitate vor dem Hintergrund
neuplatonischer Motive der Schule von Chartres (ebd. 371 ff.).

35 «In omnibus enim, quae sunt, in quantum sunt, relucet aequalitatis ratio», De
aequalitate (D III, 400).

36 Compendium c. 10 n. 31 (h XI/3, 25,1—2). — Vgl. auch De aequalitate (D III, 398):
«Nihil est expers aequalitatis»; und De dato patris luminum c. 2 n. 97 (h IV, 72,14—15),
wo es vom Einen heißt: «Communicat igitur se indiminute».

37 Vgl. z.B. BOETHIUS, De trinitate VI (in: Die theologischen Traktate, hrsg. von
Michael ELSÄSSER, Hamburg 1988, 27); AUGUSTINUS, De doctrina Christiana I 5, 5 (s.

Anm. 21).
38 Vgl. dazu die grundlegenden Überlegungen von BEIERWALTES, Identität und

Differenz (s. Anm. 4), 105ff.
39 Vgl. z. B. De docta ignorantia I c. 3 n. 9 (h I, 9,3—9), c. 17 n. 49 (h I, 34,3—7); De

aequalitate (D III, 396ff.); Compendium c. 10 n. 33 (h XI/3, 26,2—3).
40 Compendium c. 10 n. 31 (h XI/3, 25,7). Vgl. auch De aequalitate (D III, 398).
41 Vgl. De aequalitate (D III, 396).
42 «Et quodlibet est modus quidam participationis aequalitatis», De aequalitate (D

III, 402). In diesem Sinne behauptet Cusanus in De principio n. 36 (h X/2b, 51,11—17),
an der Gleichheit könne nur durch Ähnlichkeit, similitudo, partizipiert werden.

43 So schon in De docta ignorantia I c. 3 n. 9 (h I, 9,6—9); ebenso in De aequalitate (D
III, 398).



Der Mensch als zweiter Gott? 391

Dingen, sondern auch zwischen Geschöpf und Schöpfer eine Bedeutung,
die er in der aristotelisch geprägten Scholastik nicht gehabt hatte. Damit
fällt zwar — verkürzt gesagt — die Grenzlinie zwischen Urbild und
Abbild, wie sie im imago Dei-Gedanken ausgedrückt wird, nicht fort; sie

wird aber durchlässiger und damit, zumindest im Ansatz, problematisch,
da das Moment der Unterschiedenheit durch die Möglichkeit einer
asymptotischen Annäherung des Endlichen an das Unendliche an Bedeutung
verliert. Das wird beispielsweise deutlich in De mente, wo Cusanus vom
menschlichen Geist als imago Dei sagt: «potentia habet se semper plus et
plus sine limitatione inaccessibili exemplari conformandi.»44 Genau dieses

«sine limitatione» ist bezeichnend für die Aufforderung, Deo simi.lior

zu werden. Denn auch wenn von Cusanus im Anschluß die Unerreichbarkeit

dieses Ziels eingeräumt wird, muß man sich doch im klaren
darüber sein, daß jeder Gewinn an Nähe ein Verlust an Ferne im Verhältnis
zwischen Schöpfer und Geschöpf darstellt.

Schon Cusanus' schärfster Kritiker, Johannes Wenck von Herrenberg,

hatte in seiner Kampfschrift De ignota litteratura auf diesen Punkt
den Finger gelegt und die fehlende Unterscheidbarkeit nicht nur
zwischen zwei endlichen Dingen, sondern auch zwischen Endlichem und
Unendlichem moniert:45 Wenn durch die Pardzipations-Metaphysik die

kategorialen Unterschiede verwischt würden, so sei es nicht mehr möglich,

zwischen Bild und Abbild zu unterscheiden, so daß in De docta igno-
rantia alle Dinge wesensmäßig vergöttlicht würden.46 Auch wenn diese
Kritik überzogen ist — denn natürlich bleibt auch innerhalb des Cusani-
schen Denkens weiterhin die Möglichkeit, zwischen beiden Bereichen zu
unterscheiden —, so hegt ihr doch zumindest eine richtige Beobachtung
zugrunde, wie sich im folgenden, wo ich die geschilderten Voraussetzungen

der imago Dei-Lehre in Verbindung mit der «?e«j--Philosophie des

Cusanus bringen möchte, zeigen wird.

44 De mente c. 13 n. 149 (h V, 203,3-4). Direkt im Anschluß heißt es bezeichnenderweise:

«in hoc enim infinitatem imaginis modo quo potest imitatur».
45 Vgl. Edmond VANSTEENBERGHE (Hg.), Le De ignota litteratura de Jean Wenck

de Herrenberg contre Nicolas de Cuse, in: Baeumkers Beiträge, Bd. VIII, Heft 6, Münster

1910, 27ff. Zur Debatte vgl. die Zusammenfassung von Kurt FLASCH, Einführung
in die Philosophie des Mittelalters, Darmstadt 1987, 181—195; DERS., Nikolaus von
Kues (s. Anm. 4), 181-194. Ausführlicher: Klaus Dieter KUHNEKATH, Die Philosophie

des Johannes Wenck von Herrenberg im Vergleich zu den Lehren des Nikolaus
von Kues, Köln 1975, 183ff., 197ff.

46 «O quanta inflrmitas intellectus, omnia asserere unum esse, et omnia essentiali-
ter deificari, nec ymaginem posse distinguere a suo exemplari!» (VANSTEENBERGHE
[Hg.], Le De ignota litteratura [s. Anm. 45], 30; vgl. auch ebd. 35).



392 Der Mensch als zweiter Gott?

III.

Wie Cusanus in De mente betont, ist die aequalitas Bild der göttlichen
Einheit, unitatis imago.''1 Damit wird genauer als in De aequalitate ein Unterschied

innerhalb des geschöpflichen Seienden gezogen, denn die Gleichheit

sei nicht eine explicatio der Einheit, sondern Bild der göttlichen
complicata. Das Viele ist für Cusanus eine Ausfaltung der Einheit; es ist die

Auseinanderfaltung des Einen in das Nicht-Eine. Allein der menschliche
Geist ist keine explicatio des Einen, sondern er ist als Gleichheit das Bild
der göttlichen Zusammenfaltung.48 Die mens humana ist damit selbst, wie
Gott, ein Urbild, und zwar aller Dinge, die nach ihr kommen:49 imago und
explicatio sind zu trennen. In diesem auf den ersten Blick unscheinbaren
Detail hegt eine wesentliche Neuerung der imago D«z-Lehre des Cusanus.

Warum das so ist, kann man sich verkürzt so klar machen: Schon bei
Thomas war die These der Ebenbildlichkeit des Menschen an dessen
Geistnatur geknüpft.50 Allerdings hatte er — wie oben gezeigt — mit
Augustinus' «Eier»-Gleichnis betont, daß die Bestimmung der aequalitas als

solche überhaupt nicht zum Bildbegriff gehöre und selbst die der simili-
tudo mit Vorsicht zu gebrauchen sei, da das Bild nicht an das Urbild
heranreiche. Damit zieht Thomas eine deutliche und unüberschreitbare
Grenze zwischen Schöpfer und Geschöpf innerhalb des imago Dei-Begriffs.

Diese Zäsur ist auch bei Augustinus offenkundig: Wie oben
gezeigt, hatte er darauf hingewiesen, daß das Bild (imago) im Spiegel nicht
an das Urbild heranreiche und mit diesem zwar im Verhältnis der
Ähnlichkeit (similitudo), keinesfalls aber in dem der Gleichheit (aequalitas)
stehe, weil ihm zu viel vom Urbild fehle. Wenn Cusanus dagegen betont,
daß die aequalitas «unitatis imago» sei und die mens humana als erstes Bild
(imago prima) des göttlichen Geistes einen lebendigen Spiegel (vivum
speculum) desselben darstelle51, dann wird der Wandel im Verständnis
der Ebenbildlichkeit von den traditionellen Entwürfen zu Cusanus un-

47 De mente c. 4 n. 74 (h V, 113,12—13).
48 «Sicut enim deus est complicationum complicatio, sic mens, quae est dei imago,

est imago complicationis complicationum»; De mente c. 4 n. 74 (h V, 114,19-21). Vgl.
dazu Michael THOMAS, Der Teilhabegedanke in den Schriften und Predigten des
Nikolaus von Kues (1430—1450), Münster 1996, lOlf.; Fritz NAGEL, Nicolaus Cusanus
und die Entstehung der exakten Wissenschaften, Münster 1984, 18f.

49 De mente c. 3 n. 73 (h V, 112,8—9) heißt es, die mens sei «imago dei et omnium dei

imaginum post ipsum exemplar.»
50 Summa theologica I q. 93 a. 6 (Opera omnia, Bd. 2 [s. Anm. 23], 321). Zur

Herkunft dieser Bestimmung im Hinblick auf die christlichen Väter vgl. MERKI, OMOIQ-
XIZ 0EQI (s. Anm. 26), 83ff.

51 De mente c. 5 n. 87 (h V, 131,7).



Der Mensch als zweiter Gott? 393

verkennbar. Der Rückbezug des Bildes zum Urbild beschränkt sich also
nicht auf bloße Ähnlichkeit, sondern schließt die Gleichheit mit ein.

Kann man daraus den Schluß ziehen, daß die — oben zitierte — Begründung,

die Augustinus für die fehlende Gleichheit des Spiegelbildes
anführte, nicht mehr für Cusanus gilt: «non tarnen aequalitas, quia multa
desunt imagini»?

Aber nicht nur gegenüber Augustinus und der aristotelisch geprägten
Scholastik, auch innerhalb des neuplatonisch inspirierten Denkens des

Mittelalters stellt Cusanus' Verständnis dieser Lehre eine Neuerung dar.
Denn für Thierry von Chartres war die explicatio die gemeinsame
Bestimmung allen geschöpflichen Seins, also auch des menschlichen
Geistes;52 das Verständnis der imago bezieht sich also hier noch auf die «con-
plicationis explicatio».

Insofern ist festzuhalten, daß Cusanus die Abbildlichkeit des
Menschen nicht mehr in der Weise aus dem göttlichen Urbild herleitet, wie
dies noch in der Tradition geschah. Der menschliche Geist steht als imago

Dei in der beschriebenen Hinsicht deutlich näher zur mens divina\ und
zwar deshalb, weil die grundsätzliche Distanz zwischen Schöpfer und
Schöpfung nun nicht mehr die zwischen Gott und dem Geschaffenen ist
— wozu auch der Mensch zählen würde —, sondern die zwischen mens di-
vina und mens humana auf der einen und dem geschöpflich Seienden auf
der anderen Seite. Anders ausgedrückt: Nicht mehr die Zäsur zwischen
dem Schöpfer einerseits und der Schöpfung mit dem Menschen an der
Spitze andererseits ist bei Cusanus die bestimmende Überlegung seiner

^/rr-Philosophie, sondern die Zäsur, die zwischen der Seite des
Schaffenden, wozu auch der menschliche Geist gehört, und der des Geschaffenen

besteht. Daß dabei wiederum eine interne Differenzierung auf der
ersten Seite besteht — die formale Verwiesenheit des Abbildes auf das

Urbild —, ermöglicht es Cusanus, in Kontinuität mit der traditionellen
Auffassung den göttlichen und menschlichen Geist zu unterscheiden und
den imago Dei-Gedanken konzeptionell beizubehalten.

Diese Grenzverschiebung — die die Zäsur zwischen menschlichem
und göttlichem Geist also nicht aufhebt — kann man nicht hoch genug
bewerten, denn sie hat verschiedene gewichtige Folgen. Wenn der
menschliche Geist bei Cusanus nicht mehr durch die geschilderten
Beschränkungen gekennzeichnet ist, wenn er sogar im Verhältnis der ae-

52 L.ectiones in Boethii librum de Trinitate II 4—5 (in: Commentaries on Boethius, hrsg.
von Nikolaus M. HÄRING, Toronto 1971, 155): «Ab unitate descendit omnis alteritas —

sie deus est unitas conplicans in se rerum uniuersitatem in simplicitate quadam. Cuius

conplicationis explicatio est omnia que fuerunt que erunt et que sunt.»



394 Der Mensch als zweiter Gott?

qualitas zu seinem Urbild steht, dann drohen der Bildgedanke und das

darin hegende Verweisungsmoment unscharf zu werden. Das Bild tritt —

formal gesprochen — nicht mehr für das Urbild ein; es weist nicht mehr
auf ein anderes, das es vertritt, sondern nur auf sich selbst. Insofern
besteht die Gefahr, daß der im Bildbegriff hegende grundsätzliche Unähn-
hchkeits-Charakter verlorengeht, denn in dem beschriebenen
Zusammenhang erhält nun das imperative Eins sein des Bildes mit dem Urbild
eine Tragweite, die es in der christhchen Tradition bis dahin noch nicht
haben konnte.

Zudem wird auch die Bestimmung der Geschöpfhchkeit und der
Endhchkeit des Menschen in seiner Geistausrichtung zweifelhaft: Kann
Cusanus unter der Voraussetzung des direkten Bezugs zwischen dem
göttlichen und menschhchen Geist tatsächhch noch davon sprechen, daß
die mens humana vom götthchen Geist «geschaffen» sei?53 Die Stufenmetaphysik

hilft dabei nur bedingt weiter, wie schon am Problem der aequa-
litas deuthch wurde. Sie kann — formal gesprochen — immer nur den

Aspekt der Gradation als Unterscheidungsmerkmal verschiedener
Seinsstufen und den Aspekt der asymptotischen Annäherung an das Unendliche

als Möglichkeit des menschhchen Seins herausstellen, um einerseits

Disjunktionen zwischen dem Einen und dem Nicht-Einen zu vermeiden
und um andererseits das Abhängigkeitsverhältnis des endlichen Seins

vom unendlichen zu betonen. Dadurch geht konzeptionell aber die
Möglichkeit verloren, scharfe Trennlinien zwischen beiden Bereichen
anzusetzen, so daß, trotz aller Betonung der Stufung und der Inkommensura-
bilität, eine grundsätzliche aequalitas zwischen Unendlichem und Endlichem

unvermeidbar ist. Genau darin hegt wohl der Hintergrund für den
Wandel in der imago Dei-Lehie des Cusaners.

Des weiteren erwachsen wichtige Konsequenzen aus der — oben
zitierten — Aussage, daß der an das Urbild herangerückte menschliche
Geist wie Gott selbst Urbild sei aller Dinge, die nach ihm kommen.
Denn dadurch kommt der mens humana nicht nur, wie es bei Cusanus

heißt, eine vis assimilativa zu, sondern im Grunde auch die nur der mens

divina zugestandene vis entificativa.54 Das notiones fabricare des menschli-

53 Cusanus spricht zwar einmal, in De mente c. 5 n. 81 (h V, 123,8), recht vage
davon, daß der menschliche Geist das Sein erhalten hat, «quod esse recepit». Aber wie
verhält sich das zu den Thesen, er sei frei von Veränderlichkeit (ebd. c. 15 n. 156; h V,
212,14—15), unsterblich (c. 15 n. 159; h V, 217,8-10), Abbild des Unendlichen (c. 1 n.
57; h V, 91,10)?

54 Vgl. De mente c. 7 n. 99 (h V, 150,7). Insofern betont Cusanus die Lebendigkeit
der mens humana und nennt sie in De sapientia und in De mente (auch in seinem kurz vor
dem Tode geschriebenen Brief an Nikolaus Albergati) eine «viva imago»; vgl. dazu im



Der Mensch als zweiter Gott? 395

chen Geistes ist nicht nur erkenntnistheoretisch, sondern auch ontolo-
gisch zu verstehen.55 In De beryllo heißt es bezeichnenderweise: «cognitio
dat esse cognitis».56

Die schöpferische Kraft des Bildes, der imago Dei, kann und muß
hier nicht im einzelnen beschrieben werden; dazu ist in der Cusanus-

Forschung schon das meiste gesagt worden.57 Festzuhalten ist im
Hinblick auf die hier relevante Fragestellung, daß der Geist (als Bild der Einheit)

in sich die Urbilder der Naturdinge auf eingefaltete Weise vorfindet,

in deren Licht er (nun selbst als Urbild) die Natur, d. h. alle explizierte

Vielheit, die nach ihm kommt, mißt, «mensuriert». Er begreift, daß

die Welt nach den in ihm eingefalteten Urbildern aufgebaut ist und sich

an seiner eigenen Verstehbarkeit ausrichtet.58 In dieser Formierung auf
den menschlichen Geist kommt den extramentalen Dingen zwar nicht an
sich durch die Erkenntnis Sein zu; da aber die mens humana nur das als

seiend erfaßt, was sie erkennen kann, sind die Dinge in der mikrokosmischen

Welt des Menschen nur dann vorhanden, wenn sie erkannt werden.

Wie zitiert: «cognitio dat esse cognitis», die Erkenntnis erst gibt als

Maß dem Erkannten das Sein, und zwar in der gleichen Weise, wie das

Urbild aller Formen Exemplar ist.59 Insofern ist die vis assimilativa im
Grunde auch eine vis entificativa, was bei Cusanus — möglicherweise auf¬

einzelnen Norbert HEROLD, Menschliche Perspektive und Wahrheit. Zur Deutung der
Subjektivität in den philosophischen Schriften des Nikolaus von Kues, Münster 1975,
96f£; Josef STALLMACH, Ineinsfall der Gegensätze und Weisheit des Nichtwissens.

Grundzüge der Philosophie des Nikolaus von Kues, Münster 1989, 37ff.; Gerda von
BREDOW, Der Geist als lebendiges Bild Gottes (mens viva Dei imago), in: MFCG 13

(1978) 58-67; Renate STEIGER, Die Lebendigkeit des erkennenden Geistes bei Nikolaus

von Kues, in: MFCG 13 (1978) 167-181; Klaus KREMER, Weisheit als Voraussetzung

und Erfüllung der Sehnsucht des menschlichen Geistes, in: MFCG 20 (1990)
105-140, hier 134ff.

55 Zum notiones fabricare vgl. De mente c. 7 n. 97 (h V, 146,11).
56 De beryllo c. 39 n. 71 (h XI/1, 83,14).
57 Vgl. beispielsweise Klaus KREMER, Erkennen bei Nikolaus von Kues. Aprioris-

mus - Assimilation - Abstraktion, in: MFCG 13 (1978) 23-57, v.a. 32f£; Mariano
ALVAREZ-GOMEZ, Der Mensch als Schöpfer seiner Welt, in: MFCG 13 (1978) 160-
166; Hans-Ulrich BAUMGARTEN, Nikolaus von Kues' Theorie der Wahrnehmung, in:

Phjb 106/11 (1999) 299-311, v.a. 306f£; Karl BORMANN, Die Koordinierung der
Erkenntnisstufen (descensus und ascensus) bei Nikolaus von Kues, in: MFCG 11 (1975) 62—

79, v.a. 63-70.
58 Dieser Gedanke wird von Cusanus außer in De mente besonders in De beryllo c.

18 n. 24 (h XI/1, 27,1), c. 38 n. 69 (h XI/1, 80,3-7) und in De theologicis complementis c.

2 (h X/2a, 8,37 - 10,57) entfaltet.
59 Vgl. De beryllo c. 39 (h XI/1, 83,13 - 84,17).



396 Der Mensch als zweiter Gott?

grand des schon bei Wenck formulierten Vorwurfs des omnia deificare —

jedoch nicht direkt deutlich wird.
Offenkundig wird diese Schöpferkraft bei den künstlichen Dingen,

deren Ideen der menschliche Geist, wie Cusanus betont, nicht einmal in
sich vorfindet, sondern selbst schafft. Die menschhche ars imitiert hier
nicht mehr etwas von Gott Vorgegebenes — wie etwa bei Piaton der
Tischler nur den ideenhaften Tisch, der von Gott stammt, nachahmt60 —,

sondern sie bringt die Idee des Tisches selbst hervor und zeigt gerade
dadurch ihr Göttlichkeit. In diesem Sinne müßte man das bekannte
Gleichnis des löffelschnitzenden idiota in De mente ausführlicher
interpretieren, als es bisher in der Literatur geschah.61

Vor dem geschilderten Hintergrund der imago Dei-Lehre und ihrer
Voraussetzungen können erst die zahlreichen Stellen untersucht
werden62, an denen Cusanus den Menschen das «Maß aller Dinge», einen
«zweiten Gott» oder einen «menschlichen Gott» nennt.63 Dies hier im
einzelnen vorzustellen, würde den gesetzten Rahmen sprengen; eine

genaue Untersuchung der verschiedenen Stellen ist auch nicht erforderlich,
weil sie die grundsätzlichen Bemerkungen zur imago Dei-Lehre des Cusanus

zwar präzisieren, nicht aber erweitern würde.

60 Politeia X, 597b. Vgl. zum Satz «ars imitatur naturam»: HANS BLUMENBERG,

Nachahmung der Natur. Zur Vorgeschichte der Idee des schöpferischen Menschens,
in: DERS., Wirklichkeiten, in denen wir leben, Stuttgart 1981, 55-103; Kurt FLASCH,

Ars imitatur naturam. Platonischer Naturbegriff und mittelalterliche Philosophie der

Kunst, in: Parusia. Studien zur Philosophie Piatons und zur Problemgeschichte des Pla-

tonismus, hrsg. von Kurt FLASCH, Frankfurt/M. 1965, 265—306; Vinzenz RÜFENER,
Homo secundus Deus. Eine geistesgeschichdiche Studie zum menschlichen Schöpfertum,
in: Phjb 63 (1955) 248-291.

61 Vgl. De mente c. 2 n. 62 (h V, 96,8-14), c. 5 n. 86 (h V, 130,12-17), c. 10 n. 127

(h V, 179,4 - 180,10). Vgl. auch das Beispiel des Glasbläsers in De ludo globi n. 44-45
(h IX, 49,3 - 52,20).

62 Hier seien nur die wichtigsten angegeben: De docta ignorantia II c. 2 n. 104 (h I,
68,18-19); De coniecturis II c. 14 n. 143 (h III, 143,7-12); De filiatione Dei c. 1 n. 53 (h

IV, 40,1-4), c. 2 n. 58 (h IV, 44,12); De dato patris luminum c. 2 n. 97 (h IV, 72,8); De

mente c. 5 n. 81 (h V, 123,6); De visione Dei c. 6 (D III, 112); De beryllo c. 6 n. 7 (h XI/1,
9,1-6); De venatione sapientiae c. 27 n. 82 (h XII, 79,13); indirekt auch die Stelle zum Kos-
mographen in Compendium c. 8 n. 22 (h XI/3, 18,1 —19,14).

63 Inwiefern dabei - wie oben schon angedeutet - auch Bestimmungen der Trini-
tätslehre des Cusaners auf die mens humana übertragen werden, wäre im einzelnen zu
untersuchen.



Der Mensch als zweiter Gott? 397

IV.

Ich möchte zum Schluß noch einen Aspekt hervorheben, der für die Cu-
sanische Auslegung des Menschen als imago Dei äußerst wichtig ist und
der in der bisherigen Forschung meines Erachtens etwas zu kurz
gekommen ist: den der docta ignorantia. Dies mag auf den ersten Blick
erstaunen, denn zu diesem Thema gibt es unbestreitbar zahllose
Untersuchungen. Worum geht es?

Zunächst muß man sich folgendes vergegenwärtigen: Cusanus
begründet die Stellung des Menschen formal ähnlich wie der
priesterschriftliche Schöpfungsbericht, der von der Vorstellung eines orientalischen

Herrschers ausgeht, der zur Bekundung seiner Herrschaft ein
Standbild seiner selbst da aufstellt, wo er nicht ist:64 Für Cusanus ist der
menschliche Geist — wie es in De mente heißt — wie das erste Bild eines

unbekannten Königs das Urbild für die anderen Bilder, die nach ihm
gemalt werden.65 Dieser Vergleich ist aufschlußreich: Die mens humana ist
demgemäß Stellvertreter Gottes auf Erden. Nach ihrem Bild erst können
alle Dinge gemalt werden, und nur über diese Vermittlung haben sie

Anteil am höchsten Geist. Aber das wäre noch ungenau, denn der wahre
Herrscher ist laut Cusanus unbekannt, ignotus, d. h. nicht nur zeitweilig
abwesend, sondern nur in der Vermittlung über den menschlichen Geist
präsent.

Dadurch wird deutlich, daß dem menschlichen Geist bei Cusanus
eine Tragweite zukommt, die noch über den Bildgedanken hinausweist.
Denn wenn Gott unbekannt ist, dann ist die mens humana nicht nur
Bedingung der Möglichkeit für die begriffliche und damit — wie oben
andeutungsweise gezeigt — ontologische Konstitution der Gegenstände,
sondern an ihr allein kann mutmaßungsfrei abgelesen werden, wie sich
der abwesende Gott zu seiner Schöpfung verhält. Denn, so betont Cusanus

an der angesprochenen Stelle, das Angesicht Gottes könne allein im
Bild des menschlichen Geistes erkannt werden, in den es hinabsteige. —

Was bedeutet das für die Erkenntnis Gottes im Denken des Cusaners?
Soweit ich sehe, hat man die Cusanische docta ignorantia in ihrer

Doppelgesichtigkeit zu wörtlich verstanden. Zwar wurden die Gefahren gesehen,

die in dieser Auffassung hegen66, jedoch blieben dabei die impliziten

64 Vgl. WOLFF, Anthropologie des Alten Testaments (s. Anm. 8), 235; Gerhard
VON Rad, Theologie des Alten Testaments I, München 1957, 150.

65 De mente c. 3 n. 73 (h V, 111,5-6).
66 Vgl. Josef STALLMACH, Der Mensch zwischen Wissen und Nichtwissen. Beitrag

zum Motiv der docta ignorantia im Denken des Nikolaus von Kues, in: MFCG 13 (1978)
147-159, v.a. 148ff.



398 Der Mensch als zweiter Gott?

Folgen unberücksichtigt, die für die Anthropologie des Cusaners und
damit für seine imago Dei-Lehre entstehen. Verkürzt gesagt, hat man die doc-

ta ignorantia im Sinne Cusanus' so interpretiert: Erkenntnis komme stets
durch Vergleichen zustande. Jede Untersuchung eines unbekannten
Gegenstandes greife auf schon Bekanntes zurück und vergleiche jenen mit
diesem, um zu einem Urteil zu kommen. Diese inquisitio comparativa scheitere

aber dann, wenn das Unendliche erforscht werden soll, denn dieses

könne nicht in ein Verhältnis mit einem schon Bekannten gebracht werden.

Zwischen dem Unendlichen und dem Endlichen — so Cusanus'
bekannte Feststellung67 - bestehe keinerlei Verhältnis, nulla proportio. Dies
bedeute in bezug auf unser Wissen vom Unendlichen: Im Hinblick auf
das erfragte Korrelat des Wissens, das Unendliche, sei unser Wissen
Nicht-Wissen. Da diese Beschränkung, die Tatsache der Unvergleichbarkeit

des Unendlichen, aber ebenfalls gewußt werden könne, da das Nicht-
Wissen also im Hinblick auf seinen eigenen Status belehrt sei, sei es

immer auch ein Wissen: «Kurz: Wissen dringt in seinem Nicht-Wissen ständig

vor bis zu seiner Grenze, dem Nicht-Wißbaren, wobei es sogar das

Nichtwißbare weiß, aber nur auf nicht-wissende Weise.»68

Genau dies ist aber meines Erachtens gar nicht der Fall, weil in
diesem Konzept des wissenden Nicht-Wissens zwei völlig verschiedene epi-
stemische Modi so zusammengebracht werden, als hielten sich Wissen
und Nicht-Wissen irgendwie die Waage. Dagegen scheint mir offenkundig,

daß das Wissen gerade nicht, wie es in dem Zitat suggeriert wird,
«das Nichtwißbare weiß»; es weiß nur, daß es das Nicht-Wißbare eben

nicht wissen kann. Im einen Fall ist der Gegenstandsbezug des
Wissensverhältnisses das Unbekannte selbst, das zu Wissende. Im anderen Fall
ist das Wissensverhältnis selbst der Gegenstand, die Art, wie das zu
Wissende gewußt werden kann. Die beiden epistemischen Akte geschehen
aber auf völlig unterschiedlichen Ebenen, so daß die Zusammenstellung
«Wissen des Nicht-Wissens»69 eine falsche Bezüglichkeit weckt.

67 Vgl. z.B. De docta ignorantia I c. 3 n. 9 (h I, 8,20-21); De coniecturis I prol. n. 2 (h

III, 4,7).
68 Burkhard MOJSISCH, Nikolaus von Kues: De coniecturis, in: Interpretationen.

Hauptwerke der Philosophie — Mittelalter, hrsg. von Kurt FLASCH, Stuttgart 1998, 471.
69 Vgl. FLASCH, Nikolaus von Kues (s. Anm. 4), 97. Generell geht es Flasch

darum, die Betonung des Wissensmomentes in diesem Verhältnis herauszuarbeiten und
zu zeigen, daß es in der «Genese» von Cusanus' Werken zunehme. Diese These übersieht

aber das oben vorgestellte Problem der Formel «Wissen des Nicht-Wissens».
Abgesehen davon entspricht sie m.E. auch nicht den Cusanischen Texten und ihrer
«Genese»: Das erkenntnistheoretische nulla proportio bleibt eine Grundvoraussetzung des

Cusanischen Denkens bis zum Schluß.



Der Mensch als zweiter Gott? 399

Die Folge aus dieser Sachlage ist: Mit dieser Interpretation des
wissenden Nichtwissens, die sicherlich der Intention des Cusaners entspricht,
scheint vordergründig etwas von der Erkenntnis des Unendlichen gerettet

zu sein. Nicht-Wissen des Unendlichen soll also nicht ohne ein Wissen

des Unendlichen möglich sein. Mir scheint, daß genau das Gegenteil
der Fall ist. Der blinde Fleck des Cusanischen Denkens hegt darin, daß

wir, wenn wir das Unbegreifliche nur auf unbegreifliche Weise wissen,
eben nichts von dem Unbegreiflichen selbst wissen. Es bleibt im Grunde
wie Kants Ding an sich ein bloßer Grenzbegriff. Daß wir dies wiederum
wissen, ändert nichts an dem Sachverhalt: Das Unendliche entzieht sich
in dem Maße, in dem das Endliche, der menschliche Geist, in dem es —

wie oben gezeigt — seine irdische Repräsentanz findet, an Bedeutung
gewinnt. In dem von Cusanus geschilderten Gleichnis könnte man sagen:
Der König ist abwesend, es bleibt nur sein Stand- bzw. Ebenbild.70

Dieser skizzierte Hintergrund ist wichtig, um einerseits genauer zu
verstehen, welche Bedeutung der mens humana bei Cusanus zukommt,
und um andererseits die implizite Gefahr ermessen zu können, die darin
hegt, daß der Status der Bildlichkeit sich von innen her aufzulösen droht.
Denn wenn der menschhche Geist sich zwar als Abbild versteht und er
darin auch schon als Urbild autorisiert ist, woher weiß er dann — in
Cusanus' Gleichnis gesprochen —, daß der König nicht bloß abwesend,
sondern gar nicht mehr da ist?71 Wie kann er wissen, daß er, vermeinend, die
Gedanken des Schöpfers aus sich selbst herauszulesen, nicht bloß seine

eigenen Gedanken auf jenen projiziert?72
In diesem Kontext kann man abschheßend auf ein Motiv verweisen,

das im Hinblick auf die Wirkungsgeschichte über Cusanus hinaus auf
Descartes verweist: In De mente vergleicht Cusanus den Geist mit einem
gesunden Sehvermögen in der Dunkelheit («similis quodammodo sano
visui in tenebris»), das nie im Licht war und dem insofern jedes wirkliche

70 Die Bezeichnung «ignotus rex», die Cusanus im Sinne von «ignotus deus»

verwendet, kann man auf die bekannte Vulgata-Stelle in Apg 17,23 - Paulus' Areopag-
Rede von dem griechischen Altar mit der Widmung: «Ignoto Deo» — beziehen.
Bezeichnend ist in unserem Zusammenhang, daß Paulus die Unbekanntheit des von den
Griechen verehrten Gottes sozusagen in Bekanntheit überführen will: «Quod ergo
ignorantes colitis, hoc ego annuncio vobis.» Diese von ihm vorgefundene Art von
negativer Theologie unterschreitet also die Schwelle des christlich von Gott Wißbaren.

71 Den äußersten Abstand zu dem von Cusanus mit «coniectura» Gemeinten kann
man an Nietzsches Satz ablesen, der formal Gleiches zu sagen scheint: «Gott ist eine

Muthmaassung» (Friedrich NIETZSCHE, Also sprach Zarathustra, in: KSA 4, Berlin -
New York 1988, 109).

72 De mente c. 4 n. 78 (h V, 119,9 - 120,12).



400 Der Mensch als zweiter Gott?

Wissen vom Sichtbaren fehlt. Kommt es jedoch ans Licht, so gleicht es

sich diesem an und bildet seine Begriffe. Dieser Ausgang aus der Höhle
menschlicher Befangenheit kostet Descartes weitaus mehr Mühe, wenn
er sich im radikalen Wissenszweifel am Ende der ersten seiner Meditatio-
nes gleichfalls in eine undurchdringliche Finsternis verbannt sieht («non
in aliqua luce, sed inter inextricabiles tenebras, in posterum sit degen-
da»).73 Das heißt: Das Gemeinsame der Aussagen von Cusanus und
Descartes hegt in ihrem Ausgangspunkt, der Finsternis um den menschlichen
Geist, seiner Unsicherheit in bezug auf sein Wissenkönnen und der
Notwendigkeit, sich selbst zu verorten; die Unterschiede hegen (unter
anderem) im Bewußtsein der Präsenz dieses Lichtes und, damit verbunden,

in der Anstrengung, die Finsternis zu überwinden und zum Licht zu
gelangen. In dem Maße, in dem das Unendhche fragwürdig, d. h.
unbekannt (ignotus) ist oder, wie bei Descartes, sogar boshaft (mahgnus) sein

könnte, wird der menschhche Geist, als irdischer Statthalter eines
unbekannten Königs, auf sich selbst zurückgeworfen. — Diese Orientierung
auf ein fundamentum inconcussum ist keimhaft schon in der Lehre von der
docta ignorantia zu erkennen.

Sicherhch sind diese Überlegungen nicht nur von den Schriften
Cusanus', sondern auch aus dem Rückbhck auf die neuzeithche Geistesgeschichte

motiviert, die man nicht überspringen kann, wenn man jene
Texte heutzutage untersucht. Diese Geschichte hat — thesenartig formuliert

— in wesenthchen Teilen gezeigt, wie sich das bei Cusanus noch
zusammenhaltende Urbild-Abbildverhältnis zwischen Gott und Mensch
immer weiter aufgelöst hat, wobei das Abbild immer mehr vom Urbild
absorbierte, bis das Verhältnis selbst zweifelhaft wurde.

V
Was ist daraus zu lernen? Die christliche Lehre vom Menschen muß
daran festhalten, daß der Mensch nicht an sich, völhg losgelöst betrachtet,

ihr Gegenstand sein kann, sondern immer nur der Mensch, der vor
Gott steht.74 Der Mensch ist kein Mikrokosmos, dessen Grenzen soweit
wie seine Konjekturen reichen, er ist kein Gott im Minimalformat, der

genau das in depotenzierter Weise besitzt, was Gott selbst zukommt.
Dies ist mit der Aussage der Ebenbildlichkeit gerade nicht gemeint.
Plakativ formuliert: In christlicher Hinsicht disqualifiziert sich die imago Dei-

73 Meditationes 112 (Oeuvres de Descartes, Bd. 7, hrsg. von Charles ADAM/Paul
Tannery, Paris 1897-1913, 23).

74 Das betont OTTO, Gottes Ebenbild in Geschichtlichkeit (s. Anm. 27), 9ff.



Der Mensch als zweiter Gott? 401

Lehre dann, wenn die Dynamik in der Lehre von der Christusebenbildlichkeit

auf die Statik der Aussage der Gottebenbildlichkeit übertragen
wird, denn diese ist im christlichen Glauben nur durch jene zu verstehen.75

Ebenbildlichkeit heißt offenkundig nicht, so groß und allmächtig
wie Gott sein zu wollen; es heißt nicht, als Standbild des abwesenden

Königs königlich herrschen zu können, sondern genau umgekehrt, Diener

des anderen zu sein in der Nachfolge Jesu Christi (Mk 10,43). Christlich

gedacht, kommt die Gottebenbildlichkeit dem Menschen nur dann

zu, wenn er den Status seiner Bildlichkeit wahrt, wenn er sein Urbild
vertreten, aber nicht ersetzen will, d. h. wenn er die Aufforderung der Chris-
tusförmigkeit nicht gleichsetzt mit der, wie ein allmächtiger Gott sein zu
wollen.76

Diesbezüglich ist es ein tiefgreifendes Mißverständnis, vor dem
Hintergrund von menschlichem Größenwahn im letzten Jahrhundert dem
Christentum zu unterstellen, in der Auffassung des Menschen als imago

Dei sei die Anlage zur Selbstüberhebung an sich schon enthalten. Man
kann sogar im Gegenteil behaupten: ein richtiges Verständnis dieser
Lehre hätte vor jenen Selbstüberschätzungen bewahrt.

75 Vgl. zur «christusmäßigen Gottbezogenheit» in der katholischen und protestantischen

Theologie: Georg KRAUS, Gotteserkenntnis ohne Offenbarung und Glaube?
Natürliche Theologie als ökumenisches Problem, Paderborn 1987, 424ff.

76 Insofern heißt es zu Recht bei MENKE, Stellvertretung (s. Anm. 33), 52: «Das

Abbild <Mensch> zerstört sich selbst, wenn es sein Urbild ersetzen will; aber es ist um so
mehr es selbst, als es das Urbild vertritt.»


	Der Mensch als zweiter Gott? : Anmerkungen zur imago Dei-Lehre des Nikolaus von Kues

