Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 3

Artikel: Der Mensch als zweiter Gott? : Anmerkungen zur imago Dei-Lehre des
Nikolaus von Kues

Autor: Irlenborn, Bernd

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761086

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERND IRLENBORN

Der Mensch als zweiter Gott?

Anmerkungen zut imago Dei-Lehre des
Nikolaus von Kues *

Die grundsitzliche Provokation, die in der Aussage der Gottebenbild-
lichkeit des Menschen liegt, wurde gerade im letzten Jahrhundert deut-
lich, in dem der Mensch in bisher ungekannter Weise das, was Gott thm
«zu FulBlen legte» (Ps 8,7), auch mit Fiullen getreten und damit ein unsig-
liches Unheil an seinem Mitmenschen und an der Schopfung ausgetibt
hat. Wenn Gott den Menschen als sein Bild geschaffen hat, fillt dann
nicht — so die Kritik am biblischen Menschenbild — dessen Versagen auf
Gott selbst zuriick? Insofern wird das Christentum heutzutage mit Vor-
wiitfen konfrontiert, die darauf hinauslaufen, daBl bereits die These der
Abbildlichkeit die Anlage zur Selbstiiberhebung des Menschen enthalten
soll.1

Diese Kritik geht noch tiber bisherige Bedenken hinaus, die an der
okologischen Verwiistung einen MiBbrauch ablesen wollten, zu dem der
biblische Gott den Menschen ermichtigt habe. Denn nun ist das Thema
nicht mehr die Ausbeutung der Natur, sondern, weit tiefer, ein in der ji-
disch-christlichen Anthropologie selbst liegendes Motiv zur menschli-

* Zitiert wird (in der Klammer durch den Verweis h mit Band-, Seiten- und Zei-
lenangabe) nach der Ausgabe der Heidelberger Akademie der Wissenschaften: Opera
omnia, Leipzig; Hamburg 1932ff. Die Werke De aequalitate und De visione Dei werden
(mit Band- und Seitenangabe) nach folgender Ausgabe zitiert: Nikolaus von Kues.
Philosophisch-Theologische Schriften. Lateinisch-deutsch. Drei Binde, hrsg. von Leo
GABRIEL, iibers. von Dietlind und Wilhelm DUPRE, Wien 1967.

! Vgl. Hans BLUMENBERG, Matthiuspassion, Frankfurt/M. 41993, 15. — Harmlos
wirken demgegeniiber die AuBerungen des Zweiten Vatikanums zu diesem Thema in
Gaudium et Spes n. 34: «Den Christen liegt es deshalb fern, zu glauben, da3 die von des
Menschen Geist und Kraft geschaffenen Werke einen Gegensatz zu Gottes Macht bil-
den oder daB das mit Vernunft begabte Geschopf sozusagen als Rivale dem Schépfer
gegenibertrete. Im Gegenteil, sie sind iiberzeugt, dal die Siege der Menschheit ein Zei-
chen der GroBe Gottes und die Frucht seines unergriindlichen Ratschlusses sind.»



382 Der Mensch als zweiter Gott?

chen Hybris: «Der Mensch wird nicht aufgeben, was in ihn gelegt ist:
Sein zu wollen wie Gott.»?

Im folgenden geht es nur indirekt um das Problem, ob die geschil-
derte Kritik nach heutigem Standard aus einem exegetischen oder dog-
matischen MiBlverstindnis der biblischen 7mago Dei-Lehre erwachse. In
erster Linie soll untersucht werden, ob es in der christlichen Tradition in
der Folge dieser Lehre eine Tendenz gab, der kritischen Position — wenn
auch unbewul3t — entgegenzuarbeiten.

Die Tendenz einer inneren Auflésung des Bildgedankens zeigt mei-
nes Erachtens die Anthropologie von Nikolaus von Kues.> Er wahrt
zwar vordergriindig die Distanz zwischen Schopfer und Geschopf, ver-
wischt diese Linie aber ungewollt wieder durch die fehlende Trenn-
schirfe seiner neuplatonisch inspirierten mens-Philosophie. Dadurch voll-
zieht Cusanus innerhalb der traditionellen Reflexion der imago Dei-Lehre
eine entscheidende Wende: Er bekundet in der christlichen Tradition ein
Selbstverstindnis des Menschen, das zum erstenmal nicht mehr aus-.
schliellich vom Modell einer vertikalen Unterschiedenheit zwischen Ut-
bild und Abbild, sondern auch von dem einer horizontalen Bezogenheit
zwischen beiden Polen, d. h. von einer inneren Verwandtschaft und Pro-
portionalitit von goéttlicher und menschlicher Macht, bestimmt 1st. Da
der mens bumana in eminenter Weise ein schopferisches Potential zuge-
sprochen wird, vollzieht sich im Cusanischen Denken gegeniiber dem
Konzept der Tradition ein deutlicher Wandel, durch den der Mensch im
Hinblick auf den imago Dei-Gedanken einen ersten Schritt von der Seite
des Geschaffenen zu der des selbst Schaffenden, der wiederum Geschaf-
fenes gegeniibersteht, gertickt wird.

Diese erweiterte Schépfungstheologie bedingt es immer wieder, daf3
Cusanus den Menschen in seiner Geistausrichtung einen «zweiten Gott»
oder einen «menschlichen Gott» nennen kann. Bekanntlich ist er Cusa-
nus zufolge ein Mikrokosmos, dem in seiner verkleinerten Welt dieselben
Pridikate zuwachsen, wie sie Gott selbst in seiner grofer Welt besitzt. Da
diese «groBe» Welt Gottes aber im Zusammenhang von Cusanus’ neu-

2 BLUMENBERG, Matthiuspassion (s. Anm. 1), 16.

3 Im {ibrigen ist auch Blumenbergs oben vorgestellte Kritik bekanntlich nicht nur
durch Ockham, Luther und Giordano Bruno, sondern ebenso durch die Cusanische
Lehre vom Menschen motiviert. Vgl. dazu den Abschnitt «<Der Cusaner: Die Welt als
Selbstbeschrinkung Gottes» in: Hans BLUMENBERG, Die Legitimitit der Neuzeit. Er-
neuerte Ausgabe, Frankfurt/M. 1996, 558—-638. Im Gegensatz zu Blumenberg bin ich
allerdings nicht der Meinung, dal} eine Rezeption solcher Interpretationen der zmago
Dei-Lehre seine in der Matthduspassion geiuBerte These rechtfertigt, im Gedanken die-
ser Lehre sei die Anlage zur menschlichen Hybris grundsitzlich schon impliziert.



Der Mensch als zweiter Gott? 383

platonischer Einheitsspekulation letztlich unbegreifbar, nur in Spuren
und Konjekturen faBbar ist und dies allein das ist, was der Mensch von
seinem Urbild wissen kann*, wird dieses in dem Malle transzendent, als
die Gottlichkeit des Menschen in dem Bereich des ihm FaBbaren wichst.
Indirekt wird dadurch das Geschopf in seiner «Konjektural-Welt» zum
Schopfer autorisiert, zum Mal3 aller Dinge, zur ratio mensurans alles Ge-
schaffenen.’

Dal} mit dieser Konzeption einer inneren Verwandtschaft zwischen
gottlichem und menschlichem Geist eine bleibende Verschiedenheit zwi-
schen beiden Bereichen im Cusanischen Denken nicht geleugnet ist,
dirfte offenkundig sein und miiite nicht eigens betont werden.® Hervor-
zuheben ist also, daB} es in diesem Aufsatz nicht etwa um die (abwegige)
Behauptung geht, der Mensch sei im Denken des Cusaners als identisch
verstanden mit Gott; es soll allein die Tendeng der impliziten Auflésung
deutlicher Zisuren zwischen Gott und Mensch innerhalb des zzago De:-
Gedankens in dessen Werk herausgearbeitet werden. Wie zu zeigen sein
wird, kann gerade Cusanus’ spannungsvolles Verhiltnis zur Tradition die
behauptete Auflosungs-Tendenz belegen; sie ginzlich zu verkennen und

4 Kurt FLASCH, Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, Frankfurt/M.
1998, will durch eine «genetische Analyse» der Cusanischen Texte gezeigt haben, dal}
der Verborgenheitscharakter des Cusanischen Gottes und die konjekturale Beschrinkt-
heit des Menschen im Laufe der Textgeschichte immer weiter nachgelassen habe, so
dafl die Wahrheit fiir Cusanus schlieBlich auf den Strallen schreie (ebd. 36ff.). So bei-
spielsweise Flaschs Interpretation des (von Cusanus kurz vor seinem Tode geschrie-
benen) Compendium: Der visus mentalis soll laut Flasch das gerade geschilderte Grund-
problem der Beschrinktheit der menschlichen Erkenntnisfihigkeit 16sen und den Un-
terschied zwischen Zeichen und Sache «ersehen» (ebd. 628). Genau das ist aber gar
nicht der Fall, wie Cusanus selbst in Compendium c. 8 n. 24 (h XI/3, 19,1-2) sagt: Das
in den Zeichen aufleuchtende Eine sei dem Scharfsinn des visus mentalis unzuginglich.
Diesen deutlichen Hinweis verschweigt Flasch, denn er palit nicht zu seiner Ausle-
gungstendenz. Das heilt: Nicht der Unterschied zwischen Zeichen und Sache kann
vom Menschen begriffen werden, sondern, wie es seit De docta ignorantia und so auch
in Compendium c. 8 (an der zitierten Stelle) heillt, dal das UnfaBBbare als Unfaffbares und
— darin liegt die Pointe — eben nicht als Fallbares in Zeichen sichtbar wird. Vgl. dazu
auch Werner BEIERWALTES, Visio facialis. Sehen ins Angesicht, Miinchen 1988, 24ff.;
DERS., Identitit und Differenz, Frankfurt/M. 1980, 112.

5 «Unde in se homo reperit quasi in ratione mensurante omnia creatay, De beryllo c.
5,n. 6 (h XI/1, 8,7-8). Ahnlich auch De aegualitate (D 111, 308).

6 Vgl. dazu die ausfiihrliche Arbeit von Hubert BENZ, Individualitit und Subjekti-
vitit. Interpretationstendenzen in der Cusanus-Forschung und das Selbstverstindnis
des Nikolaus von Kues, Miinster 1999. Benz méchte — hermeneutisch nicht ganz un-
bedenklich — Interpretationsansitze, die die Differenz zwischen endlichem und un-
endlichem Sein im Denken des Cusaners nicht deutlich genug betonen, von dessen
«Selbstverstindnis» unterscheiden. Vgl. dazu ebd. 1ff., 323ff., 374ff., 411-414.



384 Der Mensch als zweiter Gott?

allein die Abkiinftigkeit des endlichen Seins bei Cusanus zu betonen, wiir-
de die geistesgeschichtliche Brisanz dieses Denkers in entscheidender
Weise verharmlosen.

Bei der Untersuchung des angesprochenen Themas kann es aus Platz-
griinden nicht darum gehen, die 1n der bisherigen Cusanus-Interpretation
strittige Frage eines vermeintlichen Subjektivititsdenkens als Folie der
Aufwertung des Menschen in der Cusanischen Philosophie zu erdrtern.’
Untersucht werden soll einzig Cusanus’ Konzept des Menschen als Bild
Gottes im Zusammenhang der traditionellen 7zago Dei-Lehre. In einem
ersten Abschnitt méchte ich kurz die biblischen Grundlagen dieses Ge-
dankens skizzieren, um auf eine Zweideutigkeit in Cusanus’ Rezeption
derselben aufmerksam zu machen; im zweiten Abschnitt steht das Vet-
hiltnis zwischen Urbild und Abbild im Mittelpunkt: hier wird anhand
des Cusanischen Verstindnisses der aequalitas seine Absetzbewegung von
der Tradition nachgezeichnet. Im dritten Abschnitt werden die Konse-
quenzen dieser [:Tberlegungen tir die mens-Philosophie des Cusaners an-
gedeutet. Im vierten Abschnitt wird gezeigt, inwiefern das Konzept der
docta ignorantia nicht etwa restriktiv auf die Bedeutung des Menschen im
Denken des Cusaners einwirkt, indem es vermeintlich dessen Endlichkeit
hervorhebt und dessen Gottlichkeit wieder zuriicknimmt, sondern inwie-
fern es sich positiv auf die Einschitzung und Selbstsituierung der schép-
ferischen mens humana auswirkt. Zum Schluf}, im fiinften Abschnitt, soll
ein kurzes Fazit aus den Uberlegungcn gezogen werden.

L

Dal} Gott den Menschen als sein Ebenbild geschaffen habe, ist der un-
umstéBliche Ausgangspunkt jeder christlichen Anthropologie. Nach dem
priesterschriftlichen Schopfungsbericht ist der Mensch Gottes Statthalter
auf Erden, indem er die Macht und Autoritit — das sogenannte dominium
terrae — besitzt, iber das von Gott Geschaffene zu herrschen.® Diese Si-

" Vgl. dazu Norbert HEROLD, «Subjektivitit» als Problem der Cusanus-Interpreta-
tion, in: Mitteilungen und Forschungsbeitrige der Cusanus-Gesellschaft [MFCG] 14
(1980) 146-166.

8 Vgl. generell zur Hirte der biblischen Termini in bezug auf das Herrschaftsver-
hiltnis: Hans Walter WOLFF, Anthropologie des Alten Testaments, Miinchen 1994,
238f.; Claus WESTERMANN, Genesis I/1 (1-11). Bibl. Kommentar, hrsg. von Siegfried
HERRMANN und Hans Walter WOLFF, Neukirchen-Vluyn 21976, 219. Allerdings ist
nach heutigem Verstindnis ebenso klar, dal man die biblische Anthropologie nicht al-
lein von dieser Stelle ausgehend bestimmen kann. Zur exegetischen Diskussion um die
Bedeutung von Gen 1,26 vgl.: Ingolf U. DALFERTH/Eberhard JUNGEL, Person und



Der Mensch als zweiter Gott? 385

tuierbarkeit des Menschen als Stellvertreter Gottes auf Erden beinhaltet
aber nicht nur eine Nibe zwischen Schépfer und Geschépf, sondern in
eins auch eine unaufhebbare Distang zwischen beiden, die schon durch
den unumkehrbaren Schépfungsakt markiert wird. Im Bildgedanken kom-
men demzufolge zwei Momente zum Ausdruck: Ahnlichkeit und Unihn-
lichkeit. Das Bild ist als Abbild ein Verweis auf das Urbild und als sol-
ches diesem dhnlich.” Weil es aber als Abbild vom Urbild abstammt und
dieses Verhiltnis gerade nicht umkehrbar ist, kann es nur dann Bild sein,
wenn es etwas anderes ist als das Urbild: dessen Aufscheinen in der An-
dersheit.10

Um die Tendenz einer inneren Auflésung dieses Moments der Ver-
wiesenheit bet Cusanus und damit den Wandel der 7zago Dei-Lehre ver-
stindlich zu machen, méchte ich kurz auf einige Hintergriinde dieser
Auffassung eingehen. Zum einen kommt durch die Aussagen des Neuen
Testaments ein vollig neues Moment in die Abbild-Lehre des Menschen
hinein: eine Dynamik der Verihnlichung des Menschen mit dem wahren
Bild Gottes, Jesus Christus.!! Nach 2 Kor 4,4, Hebr 1,3 und Kol 1,15 1st
Jesus Christus 1m eigentlichen Sinne eix@®v To0 ®@eod, woraus folgt, dall
der Mensch nur ein Bild dieses Bildes sein kann. Zum anderen wird dem
Menschen das unmittelbare Bildsein, wie Jak 3,9 und 1 Kor 11,7 belegen,
nicht etwa abgesprochen. — Ohne hierauf jetzt im einzelnen einzugehen,
kann man theologisch festhalten: Jesus Christus ist in eigentlicher Weise
Bild Gottes, nach dem der Mensch, wie vor allem Eph 4,17ff. und Kol
3,10 zeigen, erneuert werden muB.'? Die imitatio Christi ist nach Rém

Gottebenbildlichkeit, in: CCG 24 (1981) 57-99, v.a. 73ff.; Hans-Peter MATHYS (Hg.),
Ebenbildlichkeit Gottes — Herrscher iiber die Welt. Studien zu Wirde und Auftrag des
Menschen, Neukirchen-Vluyn 1998.

» Vgl. Werner BEIERWALTES, Denken des Einen. Studien zur neuplatonischen
Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte, Frankfurt/M. 1985, 76: «Bild ist immer
Bild von Etwas: Abbild des Vor- oder Ur-Bildes. Insofern ist es diesem dhnlich und
unihnlich zugleich. Es steht als es selbst gerade fiér etwas anderes, als es selbst ist; es
verweist auf seine Herkunft, ahmt seinen Ursprung nach, zeigt dessen Spur als mogli-
ches Medium der Erkenntnis seines eigenen Seins.»

10 ygl. dazu Werner BEIERWALTES, Proklos. Grundziige seiner Metaphyslk Frank-
furt/M. 21979, 170ff.; DERS., Platonismus im Christentum, Frankfurt/M. 1998, 146f.;
Gottfried BOEHM, Studien zur Perspektivitit, Heidelberg 1969, 24ff.

1 Vgl. dazu Leo SCHEFFCZYK, Die Frage nach der Gottebenbildlichkeit in der
modernen Theologie, in: DERS. (Hg.), Der Mensch als Bild Gottes, Darmstadt 1969,
IX~LIV, hier XXXII.

12 Vgl. dazu die iibersichtliche Darstellung in Georg LANGEMEYER, Theologische
Anthropologie, in: Glaubenszuginge. Lehrbuch der Katholischen Dogmatik, Bd. 1,
hrsg. von Wolfgang BEINERT, Paderborn 1995, 515ff. Siehe auch Jost ECKERT, «Chri-
stus als <Bild Gottes> und die Gottesebenbildlichkeit des Menschen in der paulinischen



386 Der Mensch als zweiter Gott?

8,29 der Malstab fiir ein immer wieder zu erneuerndes Bildwerden des
Menschen, denn allein dadurch zeigt sich letzterer im christhichen Glau-
ben als angemessenes Bild Gottes.!® Insofern wird im Neuen Testament
die schopfungsmiflige Gottebenbildlichkeit aufgenommen in die Dyna-
mik der Christusebenbildlichkeit des neuen und erlosten Menschen.

Ein wichtiger Punkt fir das hier zur Untersuchung stehende Thema
liegt nun darin, dafl aus der vordergriindigen Zweideutigkeit der angege-
benen Bibelstellen (der Mensch als Bild Gottes ##d als Bild Christi) bet
Cusanus eine Zweideutigkeit im Hinblick auf die Dynamik innerhalb der
Abbildbeziehung entsteht: Cusanus’ — vor allem durch platonisch-neu-
platonisches Gedankengut mspirierte!* — Leitidee des Menschen, Deo sz-
milior bzw. deiformior zu werden', 16st sich von dem urspriinglichen Auf-
ruf, Christo similior bzw. christiformis zu werden'S, und gewinnt dadurch ei-
ne Eigenstindigkeit, die sich gerade nicht mehr auf die Kreuzesnachfolge
richtet, sondern auf die Aktualisierung der dem Menschen am all-
michtigen Urbild anteiligen schopferischen Geistespridikate.!”

So heillt es beispielsweise in De dato patris luminum: «Intellectualia au-
tem sunt, per quae inferiora fluunt a Deo et refluunt ad ipsum.»'® Diese
Bewegung hingt in direkter Weise mit der Ebenbildlichkeit des Men-

Theologie», in: Vom Utrchristentum zu Jesus, hrsg. von Hubert FRANKEMOLLE/Karl
KERTELGE, Freiburg 1989, 337-357.

13 Vgl. dazu Josef KURZINGER, Zuppdeoovg TG eikévog Tod viod adtod (Rém
8,29), in: SCHEFFCZYK (Hg.), Der Mensch als Bild Gottes (s. Anm. 11), 69-76.

14 Cusanus begriindet die Aufforderung, Gott dhnlich zu werden, von Platon her;
vgl. De venatione sapientiae c. 20 n. 58 (h XII, 55,10 — 56,11).

15 Vgl. u. a.: De docta ignorantia 11 c. 2 n. 104 (h I, 68, 24-30); De coniecturis 11 c. 14
n. 145 (h III, 146,19-21), c. 17 n. 174 (h 111, 176,20); De filiatione Dei c. 1 n. 52 (h IV,
39,1-2), c. 6 n. 86 (h IV, 61,3 — 62,6); De dato patris luminum c. 5 n. 113 (h IV, 83,3-6);
De mente c. 2 n. 62 (h V, 96,13-14), c. 7 n. 106 (h V, 159,9-10), c. 13 n. 149 (b V,
203,1-5); De venatione sapientiae c. 20 n. 58 (h XII, 55,10 — 56,13).

16 D¢ docta ignorantia 111 c. 6 n. 220 (h I, 138,28 — 139,1) und c. 11 n. 252 (h I,
156,4-9). — Diese Ablésung geschieht vor allem in den philosophischen Schriften des
Cusaners. In seinen Predigten (vgl. v.a. Sermones CCLXXII und CCLXXIII) tritt die
Christusbezogenheit stirker hervor. Vgl. dazu Albert DAHM, Christus — «Tugend der
Tugenden», in: MFCG 26 (2000) 187-202, v.a. 195ff.

7 Vgl. De mente c. 2 n. 62 (h 'V, 96,8-14); in De visione Dei c. 4 (D 111, 106) heil3t
es, der menschliche Geist sei ein lebendiges Bild der gottlichen Allmacht, «virtutis
omnipotentiae ... viva imago». edoch gibt es bei Cusanus noch einen anderen Weg, Deo
similior zu werden, die notitia Dei et verbi, wie in. De filiatione Dei c. 1 n. 52 (h IV, 39,1 —
40,5) beschrieben. -Allerdings — dies wire im einzelnen zu zeigen — bleibt dieser Weg
im Vergleich zu dem der Aktualisierung der dem Menschen anteiligen geistigen Fihig-
keit die Ausnahme.

8 De dato patris luminum c. 5 0. 114 (h 1V, 83,1-2).



Der Mensch als zweiter Gott? 387

schen zusammen, denn durch die Gabe des Geistes senkt sich das Un-
endliche, wie Cusanus in dieser Schrift sagt, zu seinem Ebenbild herab
(ad ... imaginem vergit), wodurch sich dessen Ahnlichkeit (similitudo)
mit der Wahrheit des Gebers konstituiere.’® In De coniecturis spricht Cusa-
nus von der virtus humanitatis und threm Vermégen, das Setende aus sich
heraus zu explizieren (ex se explicare entia).”® Aufgrund dieser Fihigkeit
ist es fiir Cusanus moglich, die trinitarischen Bestimmungen ##nitas (Ut-
sprung der Schopfung), aequalitas (Leitung der Schopfung) und conexio
(Verkniipfung beider) in eingeschrinktem MaBe (contracte) auch fir die
menschliche Natur anzusetzen. In der Entfaltung dieser Schépfungs-,
Erhaltungs- und Verbindungskraft sieht Cusanus die entscheidende Wei-
se, wie der Mensch sich der Gottférmigkeit annihert (ad deiformitatem
appropinquet).?!

Auffillig ist, dal damit die Dynamik, die in dem Aufruf zur Chri-
stusebenbildlichkeit des Menschen liegt, in die Wesensaussage der Got-
tebenbildlichkeit Gbertragen wird, in die sie biblisch iberhaupt nicht hin-
eingehort. Aus dem Riickblick auf die Geschichte der philosophischen
Selbstverstindigung des Menschen ist es meines Erachtens nicht falsch,
in der mit der imitatio Christi nicht mehr notwendig verbundenen Auffas-
sung, gottihnlich zu werden, ein Konzept der 7zago Dei zu erkennen, das
zumindest ein Indiz fir eine menschliche Selbstsituierung enthilt, die
unfreiwillig das christlich gebotene Mall zwischen Schépfer und Ge-
schopf von innen her auszuhohlen droht. Im Cusanischen Denken ver-
starkt sich diese schon in der Tradition zu findende Tendenz: Zwar wird
der Unterschied zwischen dem gottlichen und dem menschlichen Geist
keinesfalls verwischt — der Status des Endlichen ist fiir Cusanus ein Ab-
hingig-Sein vom Absoluten? —, aber trotzdem riickt das Geschopf in
bezug auf sein Selbstverstindnis niher zum Schopfer.

Und zwar aus folgendem Grund: Wie oben schon angedeutet, impli-
ziert die imago Dei-Lehre nicht allein eine Nihe zwischen Geschopf und
Schopfer, sondern auch eine Distanz gerade in bezug auf die Schop-
fungsfihigkeit. Diese Distanz ist sozusagen als eine Barriere zu verste-
hen, die der Deutung einer allzu engen Verwandtschaft zwischen den
Relata Gott und Mensch im Wege steht. Wird nun dem Geschopf selbst

Y Ebd. c. 2 n. 99 (h IV, 74,7-8).

20 De coniecturis 11 c. 14 n. 144 (h 111, 144,5).

21 Ebd. c. 14 n. 145 (h 111, 146,20). Zur Herkunft der trinititstheologischen Be-
stimmungen #nitas, aequalitas, concordia bzw. conexio vgl. AUGUSTINUS, De doctrina chri-
stiana I 5 (Corpus Christianorum. Series Latina [CCSL], Bd. XXXII, 9).

22 Vgl. dazu Hubert BENZ, Ziel des sittlichen Handelns und einer philosophisch-
theologischen Ethik bei Nikolaus von Kues, in: MFCG 26 (2000) 209-252, v.a. 229f.



388 Der Mensch als zweiter Gott?

im Schatten Gottes schopferische Potenz zugeschrieben, droht diese Un-
terschiedenheit in sich selbst unscharf zu werden. Um den damit eintre-
tenden Wandel im Hinblick auf das traditionelle i7zago Dei-Konzept bes-
ser zu verstehen, mull man beispielsweise daran erinnern, dall noch fiir
Thomas von Aquin das Schaffen als eine einzig Gott zukommende Hand-
lung aufgefaBt wird: «Nulla igitur substantia praeter Deum potest aliquid
creare.»” Weiterhin heiBt es: «Impossibile est ergo quod aliqua creatura
creet, neque sicut principale agens neque instrumentaliter.»?*

1L

Diese Uberlegung soll noch an einem zweiten Aspekt des Cusanischen
Denkens aufgezeigt werden. Bekanntlich hat die Septuaginta-Uberset-
zung zwischen das hebriische btsalmenu kidmut'nu von Gen 1,26 ein
«und» gesetzt®, so dal} die Tradition zwischen elx®v bzw. imago auf der
einen und opolwolg bzw. similitudo auf der anderen Seite unterschied und
damit zwei zusammenhingende, aber gleichwohl doch differenzierbare
Aspekte dieser metaphysischen Gott-Mensch-Beziehung besal3.%* Die
Tatsache, daf} die Tradition im Anschlul} an Irendus von Lyon zmage als
natirliche und siwilitudo als ibernatiirliche Gottebenbildlichkeit auffalite,
die dem Menschen durch den Stindenfall verloren gegangen sein soll?,
muf in ihren Folgen fir das Cusanische Denken hier nicht eigens
thematisiert werden.

Wichtig fiir die Analyse seines Konzeptes ist die subtile Klarstellung
dieser Differenzierung, die Augustinus im Zusammenhang der Frage nach
der Ebenbildlichkeit des Menschen in De diversis quaestionibus octoginta tri-
bus vornimmt.”® In der 74. Frage unterscheidet Augustinus zwischen ia-
g0, similitudo und aequalitas in folgender Weise: Wo Bildlichkeit sei, sei

2 Summa contra gentiles 11 21 c. 5 (Opera omnia, Bd. 2, hrsg. von Roberto BUSA,
Stuttgart/Bad Cannstatt 1980, 29).

X% Ebd. c. 7 (Opera omnia, Bd. 2 [s. Anm. 23], 29). Vgl. zu diesem Aspekt Theodor
van VELTHOVEN, Gottesschau und menschliche Kreativitit. Studien zur Erkenntnis-
lehre des Nikolaus von Kues, Leiden 1977, 74ff., 96ff.

3 Die Einheitsiibersetzung schreibt: «als unser Abbild, uns dhnlich»; Martin Buber
ibersetzt: «in unserem Bild nach unserem Gleichnis». Vgl. dazu den Artikel «Bild
Gottes» in: TRE VI (1980) 491-515, v.a. 491ff.

% Vgl. dazu Hubert MERKI, OMOIQZIZ ©EQI Von der Platonischen Angleichung
an Gott zur Gottihnlichkeit bei Gregor von Nyssa Frelburg/Schweiz 1952, 44ff.

21 Vgl. zu Irenius: Arnold STRUKER, Die Gottesebenbildlichkeit des Menschen in
der christlichen Literatur der ersten zwei Jahrhunderte, Miinster 1913, 76-128; Ste-
phan OTTO, Gottes Ebenbild in Geschichtlichkeit, Paderborn 1964, 59f., 82ff.

2 De diversis quaestionibus octoginta tribus, q. LXXIV (CCSL, Bd. XLIV A, 213-214).



Der Mensch als zweiter Gott? 389

zwar unmittelbar Ahnlichkeit (similitudo) vorhanden, nicht aber Gleich-
heit (aequalitas). Das Bildsein gehe auf Ahnlichkeit zuriick, nicht aber
auf Gleichheit. Als Beispiel erwihnt Augustinus bezeichnenderweise das
Abbild im Spiegel, das mit dem Utrbild zwar Ahnlichkeit habe, nicht aber
Gleichheit. Und zwar deshalb, weil dem Bild (imago) zu viel vom Urbild
fehle («est etiam necessario similitudo, non tamen aequalitas, quia multa
desunt imagini»). Umgekehrt sei, so betont Augustinus weiter, wo sich
Gleichheit finde, zwar Ahnlichkeit vorhanden, nicht aber schon ein Bild-
sein: zwischen zwei gleichen Eiern bestehe zwar auch Ahnlichkeit, nicht
aber sei deswegen schon ein Ei Bild des anderen («uelut 1n duobus ouis
paribus, quia inest aequalitas, inest et similitudo ...; imago tamen non est,
quia neutrum de altero expressum est»).

Thomas von Aquin tbernimmt dieses Beispiel in seiner Summa theo-
logiae und betont im AnschluBl an Augustinus, dall sich 1m Abbildver-
hiltnis zwischen Gott und Mensch zwar eine gewisse Ahnlichkeit beider
finde, nicht jedoch eine Gleichheit.?” Thomas ist selbst bei dem Gebrauch
von Jsimilitudo duBerst vorsichtig, insofern er hervorhebt, dal Gott den
Menschen unendlich iiberrage.®® Deutlich betont er, daB Gleichheit, ae-
qualitas, iberhaupt nicht zum Bildbegriff gehore.?!

Diese strikte Trennung findet sich nicht mehr bei Nikolaus von
Kues.?? Grundsitzlich ist dies wohl auf den neuplatonischen Charakter
seines Denkens® und die Verkniipfung von trinititstheologischen und
schopfungstheologischen Aussagen zurilickzufithren: Gleichheit wird fiir
ithn, wie msbesondere sein Werk De aequalitate zeigt, eine «universale Ver-

D Summa theolggica 1 q. 93 a. 1 (Opera omnia, Bd. 2 [s. Anm. 23], 321). — Vgl. zum
Begriff der imago Dei bei Thomas: Chang-Suk SHIN, Imago Dei und Natura Hominis.
Der Doppelansatz der thomistischen Handlungslehre, Wiirzburg 1993, 49-115.

* Ebd. q. 93 a. 1: «manifestum est autem quod in homine invenitur aliqua dei si-
militudo, quae deducitur a deo sicut ab exemplari, non tamen est similitudo secundum
aequalitatem, quia in infinitum excedit exemplar hoc tale exemplatum.»

3 Ebd. q. 93 a. 1: «aequalitas autem non est de ratione imaginis».

32 Insofern kann ich der Aussage von Klaus KLIPPERT, Die natiirliche Gotteben-
bildlichkeit des Menschen in der Philosophie des Nikolaus von Cues, Offenbach 1952,
17, nicht zustimmen, Cusanus bringe «Thomas gegeniiber nichts absolut Neues».

3 In aller gebotenen Kiirze kann man das Wesentliche am Neuplatonismus in be-
zug auf den Bildbegriff so beschreiben: «Der Mensch ist im neuplatonischen Denken
nicht Stellvertreter) des Urbildes, sondern Teil des Urbildes selbst; und seine Erlosung
ist nicht vom Urbild her ermdglichte Hinwendung des Abbildes auf das Urbild hin,
sondern Aufhebung des Abbildes ins Urbild» (Karl-Heinz MENKE, Stellvertretung.
Schliisselbegriff christlichen Lebens und theologische Grundkategorie, Freiburg 1991,
53).



390 Der Mensch als zweiter Gott?

stehenskategorie der Wirklichkeit»*'. Vereinfacht ausgedriickt: Das Eine
kann nicht ginzlich Verschiedenes, aber auch nicht nur Ahnliches zeu-
gen, wenn es nicht ein Anderes, Niedrigeres als es selbst hervorbringen
will.?® Insofern muff es Gleiches zeugen: «Quidquid igitur facit, per aequa-
litatem facit, et si creat, per ipsam creat, et si ostendit, per ipsam se 0s-
tendit.»*® Dall Cusanus hier die traditionelle trinitidtstheologische Impli-
kation des aequalitas-Gedankens®’ schopfungstheologisch erweitert, zeigt
den fundamentalen Unterschied zu Augustinus und Thomas.

Genauer bedeutet das: Das Eine mull Gleiches zeugen, das aber in
der Einheit des Ganzen als Einzelnes auch im Verhiltnis der Andersheit
zum Einen steht.? Cusanus will dieses Paradox durch eine gestufte Auf-
fassung von Gleichheit vermitteln®, die allerdings vor dem Problem
steht, daB3 Gleichheit als solche — wie Cusanus selbst einrdumen mul} —
«non recipit magis et minus.»* Wie schon seine Trinititslehre zeigt, kann
es nur eine Gleichheit geben.*! Um die Grenzen zwischen Unendlichem
und Endlichem nicht zu verwischen, spricht Cusanus unter anderem da-
von, daB} das Endliche auf unterschiedliche Weise teilhabe an der Gleich-
heit:*? Es gebe keine zwei Dinge, die so sehr gleich seien, daf3 sich ihre
Gleichheit nicht noch unendlich steigern lieBe.*

Mit dieser Bestimmung bekommt der Gedanke der Unendlichkeit als
Raum unendlicher Anniherbarkeit nicht nur zwischen zwei endlichen

* Eine Formulierung von BEIERWALTES, Denken des Einen (s. Anm. 9), 374.
Dort auch eine Interpretation von Cusanus’ De aequalitate vor dem Hintergrund neu-
platonischer Motive der Schule von Chartres (ebd. 371ff.).

35 «In omnibus enim, quae sunt, in quantum sunt, relucet aequalitatis ratio», De ae-
gualitate (D 111, 400).

3 Compendium c. 10 n. 31 (h X1/3, 25,1-2). — Vgl. auch De aegualitate (D 111, 398):
«Nihil est expers aequalitatisn; und De dato patris luminum c. 2 n. 97 -(h 1V, 72,14-15),
wo es vom Einen heif3t: «Communicat igitur se indiminute».

37 Vgl. z.B. BOETHIUS, De trinitate VI (in: Die theologischen Traktate, hrsg. von
Michael ELSASSER, Hamburg 1988, 27); AUGUSTINUS, De doctrina christiana I 5, 5 (s.
Anm. 21).

5 Vgl. dazu die grundlegenden Uberlegungen von BEIERWALTES, Identitit und
Differenz (s. Anm. 4), 105ff.

= Vgl. z. B. De docta ignorantial c. 3 n. 9 (h I, 9,3-9), c. 17 n. 49 (h I, 34,3-7); De
aequalitate (D 111, 396ff.); Compendium c. 10 n. 33 (h XI/3, 26,2-3).

O Compendium c. 10 n. 31 (h XI/3, 25,7). Vgl. auch De aegualitate (D 111, 398).

" Vgl. De aequalitate (D 111, 396).

42 «Et quodlibet est modus quidam participationis aequalitatis», De aequalitate (D
I1I, 402). In diesem Sinne behauptet Cusanus in De principio n. 36 (h X/2b, 51,11-17),
an der Gleichheit kénne nur durch Ahnlichkeit, similitudo, partizipiert werden.

# So schon in De docta ignorantial c. 3 n. 9 (h I, 9,6-9); ebenso in De aequalitate (D
ITI1, 398).



Der Mensch als zweiter Gott? 391

Dingen, sondern auch zwischen Geschopf und Schopfer eine Bedeutung,
die er in der aristotelisch geprigten Scholastik nicht gehabt hatte. Damit
fallt zwar — verkiirzt gesagt — die Grenzlinie zwischen Urbild und Ab-
bild, wie sie im imago Dei-Gedanken ausgedriickt wird, nicht fort; sie
wird aber durchlissiger und damit, zumindest im Ansatz, problematisch,
da das Moment der Unterschiedenheit durch die Méglichkeit einer asym-
ptotischen Anniherung des Endlichen an das Unendliche an Bedeutung
verliert. Das wird beispielsweise deutlich in De mente, wo Cusanus vom
menschlichen Geist als imago Dei sagt: «potentia habet se semper plus et
plus sine limitatione inaccessibili exemplari conformandi»* Genau die-
ses «sine limitatione» 1st bezeichnend fir die Aufforderung, Deo similior
zu werden. Denn auch wenn von Cusanus im Anschlul3 die Unerreich-
barkeit dieses Ziels eingerdumt wird, mu3 man sich doch im klaren dar-
iiber sein, dal} jeder Gewinn an Nihe ein Verlust an Ferne im Verhiltnis
zwischen Schoépfer und Geschopf darstellt.

Schon Cusanus’ schirfster Kritiker, Johannes Wenck von Herren-
berg, hatte in seiner Kampfschrift De ignota litteratura auf diesen Punkt
den Finger gelegt und die fehlende Unterscheidbarkeit nicht nur zwi-
schen zwei endlichen Dingen, sondern auch zwischen Endlichem und
Unendlichem moniert:* Wenn durch die Partizipations-Metaphysik die
kategorialen Unterschiede verwischt wiirden, so sei es nicht mehr mog-
lich, zwischen Bild und Abbild zu unterscheiden, so dal3 in De docta igno-
rantia alle Dinge wesensmiBig vergottlicht wiirden.*¢ Auch wenn diese
Kritik iiberzogen ist — denn natiirlich bleibt auch innerhalb des Cusani-
schen Denkens weiterhin die Moglichkeit, zwischen beiden Bereichen zu
unterscheiden —, so liegt ithr doch zumindest eine richtige Beobachtung
zugrunde, wie sich im folgenden, wo ich die geschilderten Voraussetzun-
gen der imago Dei-Lehre 1n Verbindung mit der mens-Philosophie des
Cusanus bringen mochte, zeigen wird.

44 De mente c. 13 n. 149 (h V, 203,3-4). Direkt im AnschluB} heilt es bezeichnen-
derweise: «in hoc enim infinitatem imaginis modo quo potest imitatu».

% Vgl. Edmond VANSTEENBERGHE (Hg.), Le De ignota litteratura de Jean Wenck
de Herrenberg contre Nicolas de Cuse, in: Baeumkers Beitrige, Bd. VIII, Heft 6, Miin-
ster 1910, 27ff. Zur Debatte vgl. die Zusammenfassung von Kurt FLASCH, Einfiihrung
in die Philosophie des Mittelalters, Darmstadt 1987, 181-195; DERS., Nikolaus von
Kues (s. Anm. 4), 181-194. Ausfihrlicher: Klaus Dieter KUHNEKATH, Die Philoso-
phie des Johannes Wenck von Herrenberg im Vergleich zu den Lehren des Nikolaus
von Kues, Koln 1975, 183ff., 197ff.

4 O quanta infirmitas intellectus, omnia asserere unum esse, et omnia essentiali-
ter deificari, nec ymaginem posse distinguere a suo exemplaril» (VANSTEENBERGHE
[Hg.], Le De ignota litteratura [s. Anm. 45], 30; vgl. auch ebd. 35).



392 Der Mensch als zweiter Gott?

II1.

Wie Cusanus in De mente betont, ist die aequalitas Bild der gottlichen Ein-
heit, #nitatis imago.’ Damit wird genauer als in De aequalitate ein Unter-
schied innerhalb des geschopflichen Seienden gezogen, denn die Gleich-
heit set nicht eine explicatio der Einheit, sondern Bild der gottlichen com-
plicatio. Das Viele 1st fiir Cusanus eine Ausfaltung der Einheit; es ist die
Ausemanderfaltung des Einen in das Nicht-Eine. Allein der menschliche
Geist 1st keine explicatio des Einen, sondern er 1st als Gleichheit das Bild
der gottlichen Zusammenfaltung.®® Die mens humana ist damit selbst, wie
Gott, ein Urbild, und zwar aller Dinge, die nach ihr kommen:* izago und
explicatio sind zu trennen. In diesem auf den ersten Blick unscheinbaren
Detail liegt eine wesentliche Neuerung der imago Dei-Lehre des Cusanus.
Warum das so ist, kann man sich verkurzt so klar machen: Schon bei
Thomas war die These der Ebenbildlichkeit des Menschen an dessen
Geistnatur gekniipft.*® Allerdings hatte er — wie oben gezeigt — mit Au-
gustinus’ «Eiem-Gleichnis betont, dafl die Bestimmung der aequalitas als
solche Gberhaupt nicht zum Bildbegriff gehdre und selbst die der szmi/i-
tudo mit Vorsicht zu gebrauchen sei, da das Bild nicht an das Urbild her-
anreiche. Damit zieht Thomas eine deutliche und uniiberschreitbare
Grenze zwischen Schopfer und Geschopf innerhalb des imago Dei-Be-
griffs. Diese Zisur 1st auch bei Augustinus offenkundig: Wie oben ge-
zeigt, hatte er darauf hingewiesen, daf3 das Bild (imago) 1m Spiegel nicht
an das Urbild heranreiche und mit diesem zwar im Verhiltnis der Ahn-
lichkeit (similitudo), keinesfalls aber in dem der Gleichheit (aequalitas)
stehe, weil thm zu viel vom Urbild fehle. Wenn Cusanus dagegen betont,
dal3 die aequalitas «unitatis imago» sei und die wens humana als erstes Bild
(imago prima) des gottlichen Geistes einen lebendigen Spiegel (vivum
speculum) desselben darstelle’!, dann wird der Wandel im Verstindnis
der Ebenbildlichkeit von den traditionellen Entwiirfen zu Cusanus un-

4 De mente c. 4 n. 74 (h V, 113,12-13).

48 (Sicut enim deus est complicationum complicatio, sic mens, quae est dei imago,
est imago complicationis complicationum»; De mente c. 4 n. 74 (h 'V, 114,19-21). Vgl
dazu Michael THOMAS, Der Teilhabegedanke in den Schriften und Predigten des Ni-
kolaus von Kues (1430-1450), Minster 1996, 101f.; Fritz NAGEL, Nicolaus Cusanus
und die Entstehung der exakten Wissenschaften, Minster 1984, 18f.

* De mente c. 3n. 73 (h 'V, 112,8-9) heiBt es, die mens sei «imago dei et omnium dei
imaginum post ipsum exemplar.»

0 Summa theologica 1 q. 93 a. 6 (Opera omnia, Bd. 2 [s. Anm. 23], 321). Zur Her-
kunft dieser Bestimmung im Hinblick auf die christlichen Viter vgl. MERKI, OMOIQ-
ZIZ OEQI (s. Anm. 26), 83ff.

1 De mente c. 5 n. 87 (b V, 131,7).



Der Mensch als zweiter Gott? 393

verkennbar. Der Riickbezug des Bildes zum Urbild beschrinkt sich also
nicht auf bloBe Ahnlichkeit, sondern schlieBt die Gleichheit mit ein.
Kann man daraus den Schlul3 ziehen, dal3 die — oben zitierte — Begriin-
dung, die Augustinus fiir die fehlende Gleichheit des Spiegelbildes an-
fihrte, nicht mehr fir Cusanus gilt: «<non tamen aequalitas, quia multa
desunt imagini»?

Aber nicht nur gegeniiber Augustinus und der aristotelisch geprigten
Scholastik, auch innerhalb des neuplatonisch inspirierten Denkens des
Mittelalters stellt Cusanus’ Verstindnis dieser Lehre eine Neuerung dar.
Denn fiir Thierry von Chartres war die explicatio die gemeinsame Be-
sttmmung allen geschopflichen Seins, also auch des menschlichen Gei-
stes;>? das Verstindnis der imago bezieht sich also hier noch auf die «con-
plicationis explication.

Insofern ist festzuhalten, dall Cusanus die Abbildlichkeit des Men-
schen nicht mehr in der Weise aus dem gottlichen Urbild hetleitet, wie
dies noch in der Tradition geschah. Der menschliche Geist steht als ima-
go Dei in der beschriebenen Hinsicht deutlich niher zur mens divina; und
zwar deshalb, weil die grundsitzliche Distanz zwischen Schoépfer und
Schépfung nun nicht mehr die zwischen Gott und dem Geschaffenen ist
— wozu auch der Mensch zihlen wiirde —, sondern die zwischen mens di-
vina und mens humana auf der einen und dem geschopflich Seienden auf
der anderen Seite. Anders ausgedriickt: Nicht mehr die Zisur zwischen
dem Schépfer emerseits und der Schépfung mit dem Menschen an der
Spitze andererseits ist bei Cusanus die bestimmende Uberlegung seiner
mens-Philosophie, sondern die Zisur, die zwischen der Seite des Schaf-
fenden, wozu auch der menschliche Geist gehort, und der des Geschaf-
fenen besteht. DaBl dabei wiederum eine interne Differenzierung auf der
ersten Seite besteht — die formale Verwiesenheit des Abbildes auf das
Urbild —, ermdéglicht es Cusanus, in Kontinuitit mit der traditionellen
Auffassung den gottlichen und menschlichen Geist zu unterscheiden und
den imago Dei-Gedanken konzeptionell beizubehalten.

Diese Grenzverschiebung — die die Zisur zwischen menschlichem
und gottlichem Geist also nicht aufhebt — kann man nicht hoch genug
bewerten, denn sie hat verschiedene gewichtige Folgen. Wenn der
menschliche Geist bei Cusanus nicht mehr durch die geschilderten Be-
schrinkungen gekennzeichnet ist, wenn er sogar im Verhiltnis der ae-

52 Lectiones in Boethii librum de Trinitate 11 4-5 (in: Commentaries on Boethius, hrsg.
von Nikolaus M. HARING, Toronto 1971, 155): «Ab unitate descendit omnis alteritas —
sic deus est unitas conplicans in se rerum uniuersitatem in simplicitate quadam. Cuius
conplicationis explicatio est omnia que fuerunt que erunt et que sunt.»



394 Der Mensch als zweiter Gott?

gualitas zu semnem Urbild steht, dann drohen der Bildgedanke und das
darin liegende Verweisungsmoment unscharf zu werden. Das Bild tritt —
formal gesprochen — nicht mehr fir das Urbild ein; es weist nicht mehr
auf ein anderes, das es vertritt, sondern nur auf sich selbst. Insofern be-
steht die Gefahr, dal der im Bildbegriff liegende grundsitzliche Unihn-
lichkeits-Charakter verlorengeht, denn in dem beschriebenen Zusam-
menhang erhilt nun das imperative Einssein des Bildes mit dem Urbild
eine Tragweite, die es in der christlichen Tradition bis dahin noch nicht
haben konnte.

Zudem wird auch die Bestimmung der Geschopflichkeit und der
Endlichkeit des Menschen 1n seiner Geistausrichtung zweifelhaft: Kann
Cusanus unter der Voraussetzung des direkten Bezugs zwischen dem
gottlichen und menschlichen Geist tatsichlich noch davon sprechen, dal3
die mens humana vom goéttlichen Geist «geschaffen» seir>® Die Stufenme-
taphysik hilft dabei nur bedingt weiter, wie schon am Problem der aegua-
litas deutlich wurde. Sie kann — formal gesprochen — immer nur den
Aspekt der Gradation als Unterscheidungsmerkmal verschiedener Seins-
stufen und den Aspekt der asymptotischen Anniherung an das Unendli-
che als Moglichkeit des menschlichen Seins herausstellen, um einerseits
Disjunktionen zwischen dem Einen und dem Nicht-Einen zu vermeiden
und um andererseits das Abhingigkeitsverhiltnis des endlichen Seins
vom unendlichen zu betonen. Dadurch geht konzeptionell aber die Mog-
lichkeit verloren, scharfe Trennlinien zwischen beiden Bereichen anzu-
setzen, so daB, trotz aller Betonung der Stufung und der Inkommensura-
bilitat, eine grundsitzliche aequalitas zwischen Unendlichem und Endli-
chem unvermeidbar 1st. Genau darin liegt wohl der Hintergrund fiir den
Wandel in der imago Dei-Lehre des Cusaners.

Des weiteren erwachsen wichtige Konsequenzen aus der — oben zi-
tierten — Aussage, dal der an das Urbild herangeriickte menschliche
Geist wie Gott selbst Urbild sei aller Dinge, die nach ithm kommen.
Denn dadurch kommt der mens humana nicht nur, wie es bei Cusanus
heil3t, eine vis assimilativa zu, sondern im Grunde auch die nur der mens
divina zugestandene vis entificativa>* Das notiones fabricare des menschli-

53 Cusanus spricht zwar einmal, in De mente c. 5 n. 81 (h V, 123,8), recht vage da-
von, dal der menschliche Geist das Sein erhalten hat, «quod esse recepit». Aber wie
verhilt sich das zu den Thesen, er sei frei von Verinderlichkeit (ebd. c. 15 0. 156; h V,
212,14-15), unsterblich (c. 15 n. 159; h V, 217,8-10), Abbild des Unendlichen (c. 1 n.
57;h V, 91,10)?

3 Vgl. De mente c. T n. 99 (h V, 150,7). Insofern betont Cusanus die Lebendigkeit
der mens humana und nennt sie in De sapientia und in De mente (auch in seinem kurz vor
dem Tode geschriebenen Brief an Nikolaus Albergati) eine «viva imagow»; vgl. dazu im



Der Mensch als zweiter Gott? 395

chen Geistes ist nicht nur erkenntnistheoretisch, sondern auch ontolo-
gisch zu verstehen.® In De bery/lo heiBt es bezeichnenderweise: «cognitio
dat esse cognitis».>

Die schopferische Kraft des Bildes, der zmago Dei, kann und mull
hier nicht im einzelnen beschrieben werden; dazu ist in der Cusanus-
Forschung schon das meiste gesagt worden.”” Festzuhalten 1st 1m Hin-
blick auf die hier relevante Fragestellung, daB3 der Geist (als Bild der Ein-
heit) in sich die Urbilder der Naturdinge auf eingefaltete Weise vorfin-
det, in deren Licht er (nun selbst als Urbild) die Natur, d. h. alle expli-
zierte Vielheit, die nach thm kommt, miBt, «mensurierty. Er begreift, dal3
die Welt nach den in ithm eingefalteten Urbildern aufgebaut ist und sich
an seiner eigenen Verstehbarkeit ausrichtet.’® In dieser Formierung auf
den menschlichen Geist kommt den extramentalen Dingen zwar nicht an
sich durch die Erkenntnis Sein zu; da aber die mens humana nur das als
seiend erfaf3t, was sie erkennen kann, sind die Dinge in der mikrokosmi-
schen Welt des Menschen nur dann vorhanden, wenn sie erkannt wer-
den. Wie zitiert: «cognitio dat esse cognitis», die Erkenntnis erst gibt als
MalB dem Erkannten das Sein, und zwar in der gleichen Weise, wie das
Urbild aller Formen Exemplar ist.>® Insofern ist die »is assimilativa 1m
Grunde auch eine vzs entificativa, was bei Cusanus — moglicherweise auf-

einzelnen Norbert HEROLD, Menschliche Perspektive und Wahrheit. Zur Deutung der
Subjektivitit in den philosophischen Schriften des Nikolaus von Kues, Miinster 1975,
96ff.; Josef STALLMACH, Ineinsfall der Gegensitze und Weisheit des Nichtwissens.
Grundziige der Philosophie des Nikolaus von Kues, Minster 1989, 37ff.; Gerda von
BREDOW, Der Geist als lebendiges Bild Gottes (mens viva Dei imago), in: MFCG 13
(1978) 58-67; Renate STEIGER, Die Lebendigkeit des erkennenden Geistes bei Niko-
laus von Kues, in: MFCG 13 (1978) 167-181; Klaus KREMER, Weisheit als Vorausset-
zung und Erfilllung der Sehnsucht des menschlichen Geistes, in: MFCG 20 (1990)
105-140, hier 134ff.

5 Zum notiones fabricare vgl. De mente c. T n. 97 (h V, 146,11).

56 De beryllo c. 39 n. 71 (h X1/1, 83,14).

37 Vgl. beispielsweise Klaus KREMER, Erkennen bei Nikolaus von Kues. Aprioris-
mus — Assimilation — Abstraktion, in: MFCG 13 (1978) 23-57, v.a. 32ff.; Mariano
ALVAREZ-GOMEZ, Der Mensch als Schopfer seiner Welt, in: MFCG 13 (1978) 160-
166; Hans-Ulrich BAUMGARTEN, Nikolaus von Kues’ Theorie der Wahrnehmung, in:
PhJb 106/11 (1999) 299-311, v.a. 306ff.; Karl BORMANN, Die Koordinierung der Er-
kenntnisstufen (descensus und ascensus) bei Nikolaus von Kues, in: MFCG 11 (1975) 62—
79, v.a. 63-70.

%8 Dieser Gedanke wird von Cusanus auBer in De mente besonders in De berylio c.
18 n. 24 (h XI/1, 27,1), c. 38 n. 69 (h XI/1, 80,3-7) und in De theologicis complementis c.
2 (h X/2a, 8,37 — 10,57) entfaltet.

» Vgl. De beryllo c. 39 (h X1/1, 83,13 — 84,17).



396 Der Mensch als zweiter Gott?

grund des schon bet Wenck formulierten Vorwurfs des omnia deificare —
jedoch nicht direkt deutlich wird.

Offenkundig wird diese Schopferkraft bei den kiinstlichen Dingen,
deren Ideen der menschliche Geist, wie Cusanus betont, nicht einmal in
sich vorfindet, sondern selbst schafft. Die menschliche ars imitiert hier
nicht mehr etwas von Gott Vorgegebenes — wie etwa bei Platon der
Tischler nur den ideenhaften Tisch, der von Gott stammt, nachahmt® —,
sondern sie bringt die Idee des Tisches selbst hervor und zeigt gerade
dadurch thr Gottlichkeit. In diesem Sinne milflite man das bekannte
Gleichnis des loffelschnitzenden idiota in De mente ausfihrlicher inter-
pretieren, als es bisher in der Literatur geschah.!

Vor dem geschilderten Hintergrund der 7mago Dei-Lehre und ihrer
Voraussetzungen konnen erst die zahlreichen Stellen untersucht wer-
den®, an denen Cusanus den Menschen das «Mal3 aller Dinge», einen
«zweiten Gott» oder einen «menschlichen Gott» nennt.> Dies hier im
einzelnen vorzustellen, wiirde den gesetzten Rahmen sprengen; eine ge-
naue Untersuchung der verschiedenen Stellen 1st auch nicht erforderlich,
weil sie die grundsitzlichen Bemerkungen zur zmago Dei-Lehre des Cusa-
nus zwar prizisieren, nicht aber erweitern wiirde.

00 Politeia X, 597b. Vgl. zum Satz «ars imitatur naturam»: HANS BLUMENBERG,
Nachahmung der Natur. Zur Vorgeschichte der Idee des schépferischen Menschens,
in: DERS., Wirklichkeiten, in denen wir leben, Stuttgart 1981, 55-103; Kurt FLASCH,
Ars imitatur naturam. Platonischer Naturbegriff und mittelalterliche Philosophie der
Kunst, in: Parusia. Studien zur Philosophie Platons und zur Problemgeschichte des Pla-
tonismus, hrsg. von Kurt FLASCH, Frankfurt/M. 1965, 265-306; Vinzenz RUFENER,
Homo secundus Deus. Eine geistesgeschichtliche Studie zum menschlichen Schopfertum,
in: PhJb 63 (1955) 248-291.

81 Vgl. De mente c. 2 n. 62 (h 'V, 96,8-14), c. 5 n. 86 (h V, 130,12-17), c. 10 n. 127
(h V, 179,4 — 180,10). Vgl. auch das Beispiel des Glasblisers in De /udo globi n. 44-45
(h IX, 49,3 — 52,20).

62 Hier seien nur die wichtigsten angegeben: De docta ignorantia 11 c. 2 n. 104 (h I,
68,18-19); De conzecturis 11 c. 14 n. 143 (h 111, 143,7-12); De filiatione Dei c. 1 n. 53 (h
IV, 40,1-4), c. 2 n. 58 (h IV, 44,12); De dato patris luminum c. 2 n. 97 (h 1V, 72,8); De
mente c. 5 n. 81 (h 'V, 123,6); De visione Dei c. 6 (D 111, 112); De beryllo c. 6 n. 7 (h XI/1,
9,1-6); De venatione sapientiae c. 27 n. 82 (h XII, 79,13); indirekt auch die Stelle zum Kos-
mographen in Compendium c. 8 n. 22 (h XI/3, 18,1 -19,14).

8 Inwiefern dabei — wie oben schon angedeutet — auch Bestimmungen der Trini-
titslehre des Cusaners auf die mens humana ibertragen werden, wire im einzelnen zu
untersuchen.



Der Mensch als zweiter Gott? 397

IV.

Ich mo6chte zum SchluB noch einen Aspekt hervorheben, der fiir die Cu-
sanische Auslegung des Menschen als 7zago Dei duBerst wichtig ist und
der 1n der bisherigen Forschung meines Erachtens etwas zu kurz ge-
kommen 1st: den der docta ignorantia. Dies mag auf den ersten Blick er-
staunen, denn zu diesem Thema gibt es unbestreitbar zahllose Untersu-
chungen. Worum geht es?

Zunichst muBl man sich folgendes vergegenwirtigen: Cusanus be-
grindet die Stellung des Menschen formal dhnlich wie der priester-
schriftliche Schépfungsbericht, der von der Vorstellung eines orientali-
schen Herrschers ausgeht, der zur Bekundung seiner Herrschaft ein
Standbild seiner selbst da aufstellt, wo er nicht ist:** Fiir Cusanus ist der
menschliche Geist — wie es in De mente heilit — wie das erste Bild eines
unbekannten Konigs das Urbild fir die anderen Bilder, die nach ithm
gemalt werden.® Dieser Vergleich ist aufschluBreich: Die mens humana ist
demgemil Stellvertreter Gottes auf Erden. Nach ithrem Bild erst kénnen
alle Dinge gemalt werden, und nur iber diese Vermittlung haben sie
Anteil am hochsten Geist. Aber das wire noch ungenau, denn der wahre
Herrscher ist laut Cusanus wnbekannt, ignotus, d. h. nicht nur zeitweilig
abwesend, sondern nur in der Vermittlung iiber den menschlichen Geist
prasent.

Dadurch wird deutlich, dall dem menschlichen Geist bei Cusanus
eine Tragweite zukommt, die noch tiber den Bildgedanken hinausweist.
Denn wenn Gott unbekannt ist, dann ist die mens bhumana nicht nur Be-
dingung der Moglichkeit fir die begriffliche und damit — wie oben an-
deutungsweise gezeigt — ontologische Konstitution der Gegenstinde,
sondern an ihr allein kann mutmaBungsfrei abgelesen werden, wie sich
der abwesende Gott zu seiner Schopfung verhilt. Denn, so betont Cusa-
nus an der angesprochenen Stelle, das Angesicht Gottes kénne allein im
Bild des menschlichen Geistes erkannt werden, in den es hinabsteige. —
Was bedeutet das fiir die Erkenntnis Gottes im Denken des Cusaners?

Soweit ich sehe, hat man die Cusanische docta ignorantia in threr Dop-
pelgesichtigkeit zu wortlich verstanden. Zwar wurden die Gefahren gese-
hen, die in dieser Auffassﬁng liegen®, jedoch blieben dabei die impliziten

% Vgl. WOLFF, Anthropologie des Alten Testaments (s. Anm. 8), 235; Gerhard
VON RAD, Theologie des Alten Testaments I, Miinchen 1957, 150.

 De mente c. 30.73 (h 'V, 111,5-6).

6 Vgl. Josef STALLMACH, Der Mensch zwischen Wissen und Nichtwissen. Beitrag
zum Motiv der docta ignorantia im Denken des Nikolaus von Kues, in: MFCG 13 (1978)
147-159, v.a. 148ff.



398 Der Mensch als zweiter Gott?

Folgen unberiicksichtigt, die fiir die Anthropologie des Cusaners und da-
mit fiir seine imago Dei-Lehre entstehen. Verkiirzt gesagt, hat man die doc-
ta ignorantia 1m Sinne Cusanus’ so interpretiert: Erkenntnis komme stets
durch Vergleichen zustande. Jede Untersuchung eines unbekannten Ge-
genstandes greife auf schon Bekanntes zuriick und vergleiche jenen mit
diesem, um zu einem Utrteil zu kommen. Diese inguisitio comparativa schei-
tere aber dann, wenn das Unendliche erforscht werden soll, denn dieses
konne nicht in ein Verhiltnis mit einem schon Bekannten gebracht wet-
den. Zwischen dem Unendlichen und dem Endlichen — so Cusanus’ be-
kannte Feststellung® — bestehe keinerlei Verhiltnis, n#lla proportio. Dies
bedeute in bezug auf unser Wissen vom Unendlichen: Im Hinblick auf
das erfragte Korrelat des Wissens, das Unendliche, sei unser Wissen
Nicht-Wissen. Da diese Beschrinkung, die Tatsache der Unvergleichbaz-
keit des Unendlichen, aber ebenfalls gewul3t werden &dnne, da das Nicht-
Wissen also im Hinblick auf seinen eigenen Status belehrt sei, sei es im-
mer auch ein Wissen: «Kurz: Wissen dringt in seinem Nicht-Wissen stin-
dig vor bis zu seiner Grenze, dem Nicht-Willbaren, wobei es sogar das
NichtwiBbare weil3, aber nur auf nicht-wissende Weise.»%

Genau dies ist aber meines Erachtens gar nicht der Fall, weil in die-
sem Konzept des wissenden Nicht-Wissens zwel vollig verschiedene epi-
stemische Modi so zusammengebracht werden, als hielten sich Wissen
und Nicht-Wissen irgendwie die Waage. Dagegen scheint mir offenkun-
dig, daBl das Wissen gerade nicht, wie es 1n dem Zitat suggeriert wird,
«das NichtwiBlbare weill»; es weill nur, dall es das Nicht-Willbare eben
nicht wissen kann. Im einen Fall ist der Gegenstandsbezug des Wissens-
verhiltnisses das Unbekannte selbst, das zu Wissende. Im anderen Fall
1st das Wissensverhiltnis selbst der Gegenstand, die Art, wie das zu Wis-
sende gewullt werden kann. Die beiden epistemischen Akte geschehen
aber auf vollig unterschiedlichen Ebenen, so daf3 die Zusammenstellung
«Wissen des Nicht-Wissens»® eine falsche Beziiglichkeit weckt.

7 Vgl. 2.B. De docta ignorantia 1 c. 3 n. 9 (h 1, 8,20-21); De coniecturis 1 prol. n. 2 (h
IT1, 4,7).

68 Burkhard MOJSISCH, Nikolaus von Kues: De coniecturis, in: Interpretationen.
Hauptwerke der Philosophie — Mittelalter, hrsg. von Kurt FLASCH, Stuttgart 1998, 471.

8 Vgl. FLASCH, Nikolaus von Kues (s. Anm. 4), 97. Generell geht es Flasch da-
rum, die Betonung des Wissensmomentes in diesem Verhiltnis herauszuarbeiten und
zu zeigen, dal} es in der «Genese» von Cusanus’ Werken zunehme. Diese These tiber-
sicht aber das oben vorgestellte Problem der Formel «Wissen des Nicht-Wissens». Ab-
gesehen davon entspricht sie m.E. auch nicht den Cusanischen Texten und ihrer «Ge-
nese»: Das erkenntnistheoretische nu#lla proportio bleibt eine Grundvoraussetzung des
Cusanischen Denkens bis zum Schluf.



Der Mensch als zweiter Gott? 399

Die Folge aus dieser Sachlage ist: Mit dieser Interpretation des wis-
senden Nichtwissens, die sicherlich der Intention des Cusaners entspricht,
scheint vordergriindig etwas von der Erkenntnis des Unendlichen geret-
tet zu sein. Nicht-Wissen des Unendlichen soll also nicht ohne ein Wis-
sen des Unendlichen mdglich sein. Mir scheint, dal genau das Gegenteil
der Fall ist. Der blinde Fleck des Cusanischen Denkens liegt darin, dal3
wir, wenn wir das Unbegreifliche nur auf unbegreifliche Weise wissen,
eben nichts von dem Unbegreiflichen selbst wissen. Es bleibt im Grunde
wie Kants Ding an sich ein bloBer Grenzbegriff. Daff wir dies wiederum
wissen, andert nichts an dem Sachverhalt: Das Unendliche entzieht sich
in dem Malle, in dem das Endliche, der menschliche Geist, in dem es —
wie oben gezeigt — seine irdische Reprisentanz findet, an Bedeutung ge-
winnt. In dem von Cusanus geschilderten Gleichnis kénnte man sagen:
Der Konig ist abwesend, es bleibt nur sein Stand- bzw. Ebenbild.™

Dieser skizzierte Hintergrund ist wichtig, um einerseits genauer zu
verstehen, welche Bedeutung der mens humana bei Cusanus zukommt,
und um andererseits die implizite Gefahr ermessen zu kénnen, die darin
liegt, daf} der Status der Bildlichkeit sich von innen her aufzulésen droht.
Denn wenn der menschliche Geist sich zwar als Abbild versteht und er
darin auch schon als Urbild autorisiert ist, woher weil} er dann — in Cu-
sanus’ Gleichnis gesprochen —, dal3 der Ko6nig nicht bloB3 abwesend, son-
dern gar nicht mehr da ist?’! Wie kann er wissen, dal} er, vermeinend, die
Gedanken des Schopfers aus sich selbst herauszulesen, nicht bloB seine
eigenen Gedanken auf jenen projiziert?’

In diesem Kontext kann man abschlieBend auf ein Motiv verweisen,
das 1m Hinblick auf die Wirkungsgeschichte tiber Cusanus hinaus auf
Descartes verweist: In De mente vergleicht Cusanus den Geist mit einem
gesunden Sehvermdgen in der Dunkelheit («similis quodammodo sano
visul in tenebris»), das nie im Licht war und dem insofern jedes wirkliche

™ Die Bezeichnung «ignotus rex», die Cusanus im Sinne von «ignotus deus» ver-
wendet, kann man auf die bekannte Vulgata-Stelle in Apg 17,23 — Paulus’ Areopag-
Rede von dem griechischen Altar mit der Widmung: «Ignoto Deo» — beziehen. Be-
zeichnend ist in unserem Zusammenhang, dal} Paulus die Unbekanntheit des von den
Griechen verehrten Gottes sozusagen in Bekanntheit tiberfiihren will: «Quod ergo
ignorantes colitis, hoc ego annuncio vobis.» Diese von ihm vorgefundene Art von ne-
gativer Theologie unterschreitet also die Schwelle des christlich von Gott Wilbaren.

" Den 4uBersten Abstand zu dem von Cusanus mit «coniectura» Gemeinten kann
man an Nietzsches Satz ablesen, der formal Gleiches zu sagen scheint: «Gott ist eine
Muthmaassung» (Friedrich NIETZSCHE, Also sprach Zarathustra, in: KSA 4, Berlin -
New York 1988, 109).

2 De mente c. 4n. 78 (h V, 119,9 — 120,12).



400 Der Mensch als zweiter Gott?

Wissen vom Sichtbaren fehlt. Kommt es jedoch ans Licht, so gleicht es
sich diesem an und bildet seine Begriffe. Dieser Ausgang aus der Hohle
menschlicher Befangenheit kostet Descartes weitaus mehr Mithe, wenn
er sich im radikalen Wissenszweifel am Ende der ersten seiner Meditatio-
nes gleichfalls in eine undurchdringliche Finsternis verbannt sieht («non
in aliqua luce, sed inter inextricabiles ... tenebras, in posterum sit degen-
da»).”® Das heiBt: Das Gemeinsame der Aussagen von Cusanus und Des-
cartes liegt 1n threm Ausgangspunkt, der Finsternis um den menschlichen
Geist, seiner Unsicherheit in bezug auf sein Wissenkénnen und der
Notwendigkeit, sich selbst zu verorten; die Unterschiede liegen (unter
anderem) im Bewultsein der Prisenz dieses Lichtes und, damit verbun-
den, in der Anstrengung, die Finsternis zu iberwinden und zum Licht zu
gelangen. In dem Malle, in dem das Unendliche fragwiirdig, d. h. unbe-
kannt (ignotus) ist oder, wie bei Descartes, sogar boshaft (malignus) sein
konnte, wird der menschliche Geist, als irdischer Statthalter eines unbe-
kannten Konigs, auf sich selbst zuriickgeworfen. — Diese Omnentierung
auf ein fundamentum inconcussum ist keimhaft schon in der Lehre von der
docta ignorantia zu erkennen.

Sicherlich sind diese Uberlegungen nicht nur von den Schriften Cu-
sanus’, sondern auch aus dem Riickblick auf die neuzeitliche Geistesge-
schichte motiviert, die man nicht berspringen kann, wenn man jene
Texte heutzutage untersucht. Diese Geschichte hat — thesenartig formu-
liert — 1n wesentlichen Teilen gezeigt, wie sich das bei Cusanus noch zu-
sammenhaltende Utrbild-Abbildverhiltnis zwischen Gott und Mensch
immer weiter aufgel6st hat, wobet das Abbild immer mehr vom Urbild
absotrbierte, bis das Verhiltnis selbst zweifelhaft wurde.

V.

Was 1st daraus zu lernen? Die christliche Lehre vom Menschen mul3
daran festhalten, daB} der Mensch nicht an sich, vollig losgel6st betrach-
tet, thr Gegenstand sein kann, sondern immer nur der Mensch, der vor
Gott steht.” Der Mensch ist kein Mikrokosmos, dessen Grenzen soweit
wie seine Konjekturen reichen, er ist kein Gott im Minimalformat, der
genau das in depotenzierter Weise besitzt, was Gott selbst zukommt.
Dies 1st mit der Aussage der Ebenbildlichkeit gerade nicht gemeint. Pla-
kattv formuliert: In chrstlicher Hinsicht disqualifiziert sich die zzago De:-

B Meditationes 1 12 (Oeuvres de Descartes, Bd. 7, hrsg. von Charles ADAM/Paul
TANNERY, Paris 1897-1913, 23).
* Das betont OTTO, Gottes Ebenbild in Geschichtlichkeit (s. Anm. 27), 9ff.



Der Mensch als zweiter Gott? 401

Lehre dann, wenn die Dynamik 1n der Lehre von der Christusebenbild-
lichkeit auf die Statik der Aussage der Gottebenbildlichkeit iibertragen
wird, denn diese ist im christlichen Glauben nur durch jene zu verste-
hen.” Ebenbildlichkeit heiit offenkundig nicht, so groB3 und allmichtig
wie Gott sein zu wollen; es heillt nicht, als Standbild des abwesenden
Konigs koniglich herrschen zu kénnen, sondern genau umgekehrt, Die-
ner des anderen zu sein in der Nachfolge Jesu Christi (Mk 10,43). Christ-
lich gedacht, kommt die Gottebenbildlichkeit dem Menschen nur dann
zu, wenn er den Status seiner Bildlichkeit wahrt, wenn er sein Urbild ver-
treten, aber nicht ersetzen will, d. h. wenn er die Aufforderung der Chris-
tusférmigkeit nicht gleichsetzt mit der, wie ein allmichtiger Gott sein zu
wollen.”

Diesbeziiglich ist es ein tiefgreifendes MiBverstindnis, vor dem Hin-
tergrund von menschlichem Gréfenwahn im letzten Jahrhundert dem
Christentum zu unterstellen, in der Auffassung des Menschen als izago
Dei sei die Anlage zur Selbstiiberhebung an sich schon enthalten. Man
kann sogar im Gegenteil behaupten: ein richtiges Verstindnis dieser
Lehre hitte vor jenen Selbstiiberschitzungen bewahrt.

3 Vgl. zur «christusmiBigen Gottbezogenheit» in der katholischen und protestanti-
schen Theologie: Georg KRAUS, Gotteserkenntnis ohne Offenbarung und Glaube?
Natiirliche Theologie als 6kumenisches Problem, Paderborn 1987, 424ff.

6 Insofern heiBt es zu Recht bei MENKE, Stellvertretung (s. Anm. 33), 52: «Das
Abbild Menschy zerstort sich selbst, wenn es sein Urbild ersezgen will; aber es ist um so
mehr es selbst, als es das Urbild vertritt.»



	Der Mensch als zweiter Gott? : Anmerkungen zur imago Dei-Lehre des Nikolaus von Kues

