
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 3

Artikel: Thomas von Aquin : Wegbereiter einer neuen Erlösungslehre

Autor: Dörnemann, Holger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761085

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HOLGER DÖRNEMANN

Thomas von Aquin:
Wegbereiter einer neuen Erlösungslehre

I. Grundlagen der thomanischen Erlösungslehre

1. Die Gottehenbildlichkeitslehre und die anthropozentrische Denkform

Es kann als eine der großen Entdeckungen der jüngeren Thomasforschung

bezeichnet werden, daß Thomas mit Beginn des zweiten Buches
seines theologischen Hauptwerkes, der Summa Theologiae, mit der «Gott-
ebenbildlichkeitslehre» zugleich auch einen Perspektivenwechsel einleitet.

Handelt Thomas schon im ersten Buch der Summa über weite Strek-
ken über den Menschen, wenn er Gott und seine Schöpfung untersucht,
wird der Mensch mit Beginn des zweiten Buches selbst zum zentralen
Thema. Und da der Mensch nicht einfach Kreatur, sondern darüber hinaus

Ebenbild Gottes ist, kann Thomas auch die Ausführungen des zweiten

Buches über den Weg des Menschen zu Gott Theologie nennen und
bleibt so auch in einer mehr anthropozentrischen Perspektive seiner zu
Beginn der Summa formulierten Devise treu, «alles, was zur Theologie
gehört, auf Gott hin zu denken»1.

Wenn der Mensch, wie noch zu betonen sein wird, im Ausgriff des

Willens auf das honum universale (und im Vorgriff des Verstandes auf das

universale verurri), sich gewissermaßen im Vorgriff auf ein «letztes Ziel»
(und eine «erste Wahrheit») verwirklicht, dann übersteigt er sich in tho-
manischer Sicht von Anfang an auf das, «was alle Gott nennen». Gegenüber

dem ersten Buch der Summa ist damit die Perspektive (bzw.
Denkform)2 deutlich verändert: Thomas möchte und kann begründet Theologie

auch als Anthropologie zur Sprache bringen; denn wann immer er

1

Vgl. STh I 1,3.
2 Vgl. METZ, Johann Baptist, Christliche Anthropozentrik. Über die Denkform des

Thomas von Aquin, München 1962; MERKS, Karl-Wilhelm, Theologische Grundlegung

der sittlichen Autonomie. Strukturmomente eines «autonomen»
Normbegründungsverständnisses im lex-Traktat der Summa theologiae des Thomas von Aquin,
Düsseldorf 1978, S. 76.



Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlösungslehre 369

vom Menschen spricht, handelt er unausdrücklich zugleich von Gott als

Ursprung, Ermöglichungsgrund und Ziel allen Menschseins.
Daß die im Prolog zum zweiten Buch aufgenommene theologische

Deutung des Menschen als imago Dei alles andere als ein einleitender,
schmückender Euphemismus ist, sondern als Generalthema des Zweiten
Buches3 den gerade erwähnten «neuen Einsatzpunkt des Denkens»4
gewährleistet, wird gleich in den ersten Fragestellungen unterstrichen. Nicht
mehr aus der Perspektive des göttlichen exemplar, sondern ausgehend
von der Eigenstruktur des menschlichen Bildes und seiner Handlungsprinzipien,

wird von dem vernunftgemäßen Handeln des Menschen auf
die grundsätzliche Zielbestimmtheit des menschlichen Lebens geschlossen.5

Der Mensch hat ein unbegrenztes, rein formales Verlangen nach
dem bonum universale, nach dem schlechthin Guten, nach der Glückseligkeit.

Die formale Ausgerichtetheit auf das Gute begründet die Freiheit
gegenüber allen kategorialen Dingen und Gütern, darin zugleich aber auch
die Notwendigkeit, sich dem umfassendsten und vollkommenen Gut des

Lebens in der Mannigfaltigkeit und unbegrenzten Vielfalt des sittlichen
Handelns zu nähern;6 und dies nicht, weil Gott den Menschen nicht auch
auf andere Weise zum Heil führen könnte, sondern — und diese Aussage
des Thomas ist in Hinblick auf die Konzeption seiner Erlösungslehre
sehr ernst zu nehmen — damit die «Ordnung der Dinge» erhalten bleibt.7

2. Die anthropologische Ausgangssituation

Paradoxerweise nimmt Thomas diese im Grunde sehr optimistische
Bestimmung menschlicher Existenz zugleich auch als Negativfolie seiner

Soteriologie, wenn er in der Sünden- und Erbsündenlehre auf die
Erlösungsbedürftigkeit des Menschen zu sprechen kommt. Denn umgekehrt
bedeutet das beständig heilsbedeutsame Tun des Menschen ja, daß der
Mensch das Heil erst noch zu erlangen hat und — eine unvollkommene
Erschaffung des Menschen ist für Thomas aus verschiedensten Gründen
auszuschließen — verloren haben muß.

3 Vgl. KLEBER, Hermann, Glück als Lebensziel. Untersuchungen zur Philosophie
des Glücks bei Thomas von Aquin, Münster 1988, S. 161, 163.

4 Vgl. SCHOCKENHOFF, Eberhard, Bonum hominis. Die anthropologischen und
theologischen Grundlagen der Tugendethik des Thomas von Aquin, Mainz 1987, S. 97.

5 Vgl. JT4I-II 1,1-3.
6 Vgl. STh I 77,2.
7

« operatio hominis non praeexigitur ad consecutionem beatitudinis propter in-
sufficentiam divinae virtutis beatificantis: sed ut servetur ordo in rebus.» STh I—II 5,7
ad 1.



370 Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlösungslehre

Sicher, ein moderner Thomasinterpret könnte auch hier an der zuvor
beschworenen optimistischen Einschätzung menschlicher Existenz
festhalten wollen, könnte man doch die thomanische Sünden- und
Erbsündenlehre als einen Platzhalter für die fragmentarische und unabgeschlossene

Situation menschlichen Lebens nehmen oder in ihr eine spekulative
Letztbegründung der in der menschlichen Vernunft keinesfalls fest

implementierten Pflicht zum Guten sehen (reicht doch die bloße
«Ausrichtung auf das Gute» als Verpflichtungsgrund für sittlich gutes Handeln

allein nicht aus), wenn dabei nicht die Ernsthaftigkeit, mit der Thomas

die Sünde des Menschen anspricht, nivelliert würde.
In dem, was er peccatum originale nennt, haben die ersten Menschen

für sich und ihre Nachkommen die mit ihrer Erschaffung gegebene
Gemeinschaft mit Gott verloren, und damit zugleich auch die innere
Harmonie und Ordnung ihrer Seelenkräfte, werden sie doch in thomanischer
Sicht durch die Liebe aufeinander abgestimmt und auf ein gemeinsames
Ziel finalisiert.8 Wenn jedoch die Heilsgeschichte Gottes nicht gleich mit
dem Sündenfall der «ersten Menschen» bereits zu Ende ist, dann liegt der
Grund für Thomas darin, daß Gott einen anderen Weg findet (gefunden
hat), die Menschen mit seiner Gnade wieder zu erreichen.

3. Die soteriologische Reflexion

Bereits in der Erbsündenlehre gibt Thomas Auskunft über den «Weg»
der Wiederherstellung der Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch,
den «Weg» der Erlösung. Der Verlust von Gnade und Gottesgemeinschaft

durch das peccatum originale ist zwar für den Menschen mit seinen
natürlichen Kräften «irreparabel», doch können die rechte Ordnung und
die Verbindung des Menschen mit dem Ziel seines Lebens durch göttliche

Hilfe wiederhergestellt werden.9 Damit meint Thomas jedoch kein
für Gott prinzipiell mögliches10 ungeschichtliches Eingreifen — wie
bereits erwähnt, ist die Wahrung der «Ordnung der Dinge» bei der
theologischen Reflexion auf Gottes Erlösungswirken ja mit ein Hauptcharakte-

8 Der Verlust der gewissermaßen gottgebenen und selbstverständlichen Ausrichtung

auf Gott bewirkte zwar weder die Zerstörung und Außerkraftsetzung der natürlichen

Seelenkräfte (vgl. STh I—II 85,3) noch ihre bleibende Qualifizierung zum Negativen

(STh I—II 85,2), verminderte aber — wie Thomas sich ausdrückt — ihre Neigung
zum Guten, zur Tugend (STh I—II 85,1).

9
« si per peccatum corrumpatur pricipium ordinis quo voluntas hominis subdi-

tur Deo, erit inordinatio, quantum est de se, irreparabilis, etsi reparari possit virtute
divina. Principium autem huius ordinis est ultimus finis, cui homo inhaeret per cari-
tatem.» STh I—II 87,3.

10 «Deus enim per suam omnipotentem virtutem poterat humanam naturam multis
aliis modis reparare.» STh III 1,2.



Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlösungslehre 371

ristikum thomanischer Theologie —, sondern das geschichtliche
Erlösungsereignis in Jesus Christus. Näherhin ist damit — die soteriologischen
Aussagen des dritten Buches der Summa einbeziehend — die erlösende
Wirkweise des Lebens, Leidens und Sterbens Jesu Christi gemeint, die
durch die Termini «Verdienst», «Genugtuung», «Opfer», «Loskauf», und
«Wirksamkeit» erklärt werden.

Es kam einer weiteren «kopernikanischen Wende» in der Thomasforschung

gleich, nachzuvollziehen und zu verstehen, wie Thomas die
ersten vier genannten — ihm von der Tradition vorgegebenen —

Erklärungsmodelle in das umfassendere und zuletzt genannte formalere Modell

der «Wirksamkeit» integriert: Denn im Unterschied zu den anderen

Erlösungsmodellen leistet das Verständnis der Erlösung als
«instrumentalursächliche Wirksamkeit der Menschheit Jesu», daß es allgemeiner und
formaler ist, die anderen Wirkweisen umfaßt und damit die Heilsbedeutsamkeit

des gesamten Lebens, der Menschheit Christi insgesamt, sote-
riologisch auswertet, so daß eine vorschnelle und zu kurz greifende
Interpretation einzelner Heilsmomente des Lebens Christi vermieden wird.
Der Instrument-Begriff ermöglicht erstmals «ein zusammenhängendes
Verständnis des Erlösungsgeschehens bis hin zur subjektiven
Aneignung»11 und vermag dadurch, etwaige forensisch-iuridische Assoziationen

gar nicht erst aufkommen zu lassen; ist doch im Begriff des

«Instruments» eine diesem Instrument eigentümliche Wirkung gewissermas-
sen immer schon impliziert: In einem Freiheit gewährenden geistigen
Kontakt (contactus spiritualis) ermöglicht das Gott auf einmalige Weise
verbundene Instrument (die Menschheit Jesu Christi) dem Menschen,
sich freiheitlich auf es zu beziehen, d. h. in Glaube und Liebe zu
antworten. Das Gott auf einmalige Weise verbundene Instrument wird in
der Weise effizient, daß göttliches und menschliches Wirken ineinandergreifen,

also da, wo das Wirkzeichen Gottes (in Glaube und Liebe)
verstanden und aufgenommen wird.12 Indem das instrumentalursächliche
Verständnis (der Wirkweise) der Menschheit Jesu Christi verdeutlicht,
wie die Menschheit Jesu Christi direkt ihren «Effekt» wirkt und damit
das Zueinander von göttlichem und menschlichem Tun in der Erlösung

11 KESSLER, Hans, Christologie, in: SCHNEIDER, Theodor, Handbuch der Dogma-
tik Bd. 1, Düsseldorf 1992, S. 356. Vgl. KESSLER, Hans, Die theologische Bedeutung
des Todes Jesu. Eine traditionsgeschichtliche Untersuchung, Düsseldorf 21971, S. 215-
223; PESCH, Otto Hermann, Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther und
Thomas von Aquin, Mainz 21985, S. 578—581.

12 «Christus wirkt <erlösend> stets so, daß er uns zur Freiheit des Glaubens und der
Liebe erschließt. Er geht die <via caritatis> und eröffnet sie uns.» KESSLER, Hans Die
theologische Bedeutung des Todes Jesu, S. 221 (s. Anm. 11).



372 Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlösungslehre

zum Ausdruck bringt, wird die Vorstellung, daß das Leben und die Passion

Christi dem Menschen in einem iuridischen Verständnis entweder
verdienstlich oder satisfaktorisch von Gott «angerechnet» werden, schon
im ersten Ansatz vermieden.

Doch obgleich das instrumentalursächliche Erlösungsmodell aus den

genannten Gründen am geeignetsten ist, die Erlösung — so wie Thomas
sie versteht — zu erklären, hat es auch einen Nachteil; nämlich daß das

Erlösungsgeschehen in einer sehr formalen Weise erklärt und letztlich —

wie die anderen Erlösungsmodelle — erst von dem umfassenderen sote-
riologischen Motiv einer Liebe, die zu Glaube und Liebe befreien will,
her verständlich wird.

Läßt sich dieses in allen Wirkweisen allenthalben nachweisbare und
durch keines der genannten Erlösungsmodelle erschöpfend aussagbare
soteriologische Motiv einer zur Liebe befreienden Liebe für die heuüge
Zeit noch tiefer verstehen? Läßt sich, ausgehend von einer erneuten
Reflexion auf die Bedingungen und die Reichweite menschlichen Handelns
(und damit aus dem besonders für das zweite Buch der Summa
charakteristischen anthropozentrischen Blickwinkel), die für die gesamte Theologie

des Thomas typische, wechselseitige Akzentuierung von Gnade und
menschlicher Freiheit und damit die Erlösungslehre der Summa insgesamt

tiefer durchdringen und «auf den Begriff» bringen?

II. Helecture der thomanischen Erlösungslehre

1. Helecture der anthropologischen Ausgangssituation

Auf die Bedingungen und die Reichweite menschlichen Handelns wird in
der Summa Theologiae an den verschiedensten Stellen eingegangen,
besonders ausführlich — wie zu Anfang des Artikels bereits erwähnt — in
den Fragestellungen zu Beginn des zweiten Buches: Wie gesagt, der
Mensch hat ein unbedingtes, rein formales Verlangen nach der Glückseligkeit,

nach dem unendlich Guten. In der formalen Ausrichtung des

Menschen auf die Glückseligkeit gründet seine Freiheit zu den partikulären
und vielfältigen Gütern, die dadurch angestrebt werden, daß der

Mensch sich auf Mittel bezieht, durch die sie ihm erreichbar erscheinen.13

Bemerkenswert ist nun, daß der Mensch nach Thomas — der sich
hier streng an der Nikomachischen Ethik des Aristoteles orientiert — nur
diejenigen Güter und Objekte als Mittel zur Erreichung eines Zieles
einbeziehen kann, die für diesen «mit eigenen Kräften» erreichbar bzw. «im

13 Vgl. STb I—II 6,2; 9,3.



Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlösungslehre 373

Bereich seiner Möglichkeiten» und für ihn «nicht unmöglich» sind.14 Und
doch kennt Thomas wie Aristoteles eine Möghchkeit, wie ein Mensch
auch zu etwas vordringen kann, was seine Möghchkeiten prinzipiell
überschreitet: nämhch für den Fall, daß ein Mensch mit jemand anderem
«eins» ist. Eine solche zwischenpersonale Einheit ist zum Beispiel in
einem Abhängigkeitsverhältnis gegeben (wenn z. B. ein Überlegener einen

von ihm Abhängigen für seine Zwecke instrumentalisiert)15, daneben aber
auch in der affektiven Einheit unter Freunden: «Durch die Einheit in der
Liebe kann ein Freund die Handlungen seines Freundes in seine

Überlegungen einbeziehen.»16 Weil zwei Freunde aufgrund ihrer Freundschaft
umeinander besorgt sind wie um ihr eigenes Selbst, vermag ein Mensch
mit Hilfe seines Freundes die Reichweite seines Handelns zu vergrößern,
die eigene Begrenztheit um die Möghchkeiten des Freundes zu erweitern
und durch den Freund zu handeln.

Deutet sich hier an, daß die — von vielen Kommentaren für das
Verständnis der thomanischen Theologie als zentral apostrophierte —

Freundschaftslehre eine bislang zu wenig beachtete Schlüsselfunktion auch und
gerade in der Erlösungslehre innehat, mit der sich die thomanische
Soteriologie womöghch in anthropologischer Perspektive erschheßt?

2. Relecture der soteriologischen Reflexion

In theologischer Reflexion spricht Thomas die menschhche Begrenztheit
Gott gegenüber in zweifacher Weise an. Denn zum einen hegen sowohl
das Ziel menschhchen Lebens (Gott) als auch — etwas technisch, aber in
thomanischer Terminologie ausgedrückt — das Mittel, durch die es zu
erreichen ist (das «Ankommen der Liebe Gottes im Menschen», die Gnade),

jenseits menschhcher Möghchkeiten. Und zum anderen bedeutet das

«Ohne-Gnade-Sein» (als Konsequenz des peccatum originale) immer
zugleich auch Schuld, deren Sühnung in thomanischer Sicht ebenfalls für
den Menschen mit seinen endhchen Kräften nicht zu leisten ist. Besteht
schon «an sich» zwischen Gott und Mensch, zwischen Unendlichem und
Endhchem, ein unendlicher Abstand17, erscheint er aufgrund der für den
Menschen nicht «sühnbaren» Schuld endgültig unüberbrückbar.

14 Vgl. STh I—II 13,4.5; 14,3.
15 Vgl. STh I—II 13,4 ad 4.
16

« de aliorum factis consilium quaerimus, inquantum sunt quodammodo unum
nobiscum: per unionem affectus, sicut amicus sollicitus est de his quae ad amicum

spectant, sicut de suis». STh I—II 14,3 ad 4.
17 Vgl. STh III 1,1 obj. 2: « quae sunt infinitum distantia, inconvenienter iun-

gantur: Sed Deus et caro in infinitum distant».



374 Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlösungslehre

Heißt das nun aber, daß jeder Versuch, die Erlösung anthropologisch

zu erklären, in den thomanischen Texten keinen Anhalt findet und
vor dem Hintergrund der skizzierten menschlichen Handlungsdisposition

von vornherein zum Scheitern verurteilt ist? Oder kann in dieser

Frage etwa — ohne zuviel in den thomanischen Text hineinzulesen — das

im letzten Abschnitt angesprochene Freundschaftsverständnis weiterhelfen?

Bei genauer Lektüre zeigt sich, daß Thomas den Freundschaftsgedanken

dort erneut aufgreift, wo er die Frage nach der Erlangung der

Glückseligkeit (de adeptione beatitudinis) thematisiert. Um die Möglichkeit

der Hinkehr des freien Willens zu Gott durch göttliche Hilfe zu
erklären, sagt er (mit Aristoteles): «Was wir durch Freunde können, ist
irgendwie durch uns selbst getan» (Quae enim per amicos possumus, per
nos aliqualiter possumus).18 Ebenso zeigt eine nähere Durchsicht der
oben angesprochenen Fragen nach der Wirkweise der Passion Christi,
daß durch die Möglichkeit der Überschreitung der eigenen Handlungsreichweite

in der Freundschaft auch die zweite «Grenze» menschlicher
Handlungsmöglichkeit überwindbar ist. Denn zur Lösung des Dilemmas,
daß der Mensch aufgrund seiner Schuld nicht zu Gott gelangen kann,
zieht Thomas erneut die Einsicht heran, daß ein Freund durch einen
Freund handeln und so etwas bewirken kann, was ihm, auf sich gestellt,
unerreichbar wäre: «Wo zwei Menschen eins in der Liebe sind, kann
einer für den anderen genugtun» (Inquantum etiam duo homines sunt
unum in caritate, unus pro alio sadsfacere potest).19 Genau mit diesen
Worten begründet Thomas die Genugtuung Christi für die Menschen.

Wenn aber die Möglichkeit der Zuwendung des Menschen zu Gott
trotz der Defizienz seiner natürlichen Kräfte und auch die Überwindung
der von ihm selbst nicht sühnbaren Schuld mit Hilfe der Freundschafts-

18
« natura non deficit homini in necessariis, quamvis non dederit sibi arma et

tegumenta sicut aliis animalibus, quia dedit ei rationem et manus, quibus possit haec
sibi conquirere; ita nec deficit homini in necessariis; quamvis non daret sibi aliquod
principium quo posset beatitudinem consequi; hoc enim erat impossibile. Sed dedit ei
liberum arbitrium, quo possit converti ad Deum, qui eum faceret beatum. Quae enim

per amicos possumus, per nos aliqualiter possumus, ut dicitur in III Ethic.» STh I—II
5,5 ad 1; vgl. STh I—II 17,1; NE 111,3 (1112b27).

19
« caput et membra sunt quasi una persona mystica. Et ideo satisfactio Christi

ad omnes fideles pertinet sicut ad sua membra. Inquantum etiam duo homines sunt
unum in caritate, unus pro alio satisfacere potest.» STh III 48,2 ad 1. Auf die Möglichkeit

der Genugtuung in der Liebeseinheit in der Gottesliebe wird ebenfalls im Supple-
mentum zur STh hingewiesen: «Insofern jemand in der Liebe mit Christus verbunden
ist und sich so zu ihm verhält wie ein Glied eines Leibes zu seinem Haupt, kann Christus

für den Menschen die Genugtuung (satisfactio condigna) leisten, zu der ein Mensch
mit seinen natürlichen Mitteln nicht fähig ist.» Suppl. 13,2.



Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlösungslehre 375

kategorie erklärt wird, spricht viel dafür, sie als Erklärungsmodell für die

Interpretation der gesamten thomanischen Erlösungslehre heranzuziehen.

III. Das Neuverständnis: Erlösung als Freundschaft

1. Freundschaft als Beschreibung des erlösten Daseins

Daß Thomas in der Summa Theologiae Elemente der aristotelischen
Freundschaftslehre rezipiert, um mit ihr das erlöste Dasein des
Menschen zu beschreiben, ist oft hervorgehoben worden.20 Mit der
Kennzeichnung der Gemeinschaft des Menschen mit Gott in der Gotteshebe
(caritas) als Freundschaft (amicitia) übernimmt Thomas zugleich auch
die in der Nikomachischen Ethik aufgezählten Wesensmerkmale einer
Freundschaft:21 Im Anschluß an aristotelische Terminologie und
Gedankenführung wird auch die Gottes freundschaft eine wechselseitige, den
Partner um seiner selbst willen meinende Liebe genannt, die eine commu-
nicatio voraussetzt und begründet. Das aristotelische Freundschaftskriterium

einer «wechselseitigen unverborgenen Liebe» (mutua benevolentia
non latens)22 findet in der Eingangsfrage der thomanischen Christologie
seine Entsprechung: Weil sich menschliche Erkenntnis und Liebe immer
mit etwas «Körperlich-Wahrnehmbaren» verbindet, entspricht es den
Bedingungen, unter denen sich Menschsein faktisch vollzieht, daß die Men-

20 Vgl. etwa CHRISTMANN, Heinrich Maria, Thomas von Aquin als Theologe der
Liebe, Heidelberg 1958.

21 «Thomas folgt Aristoteles Schritt für Schritt und akzeptiert jede seiner zur <ratio
amicitiae> geforderten Bedingungen, aber er bürstet ihn, wenn das Wort erlaubt ist,
gleichsam gegen den Strich, indem er alle gedanklichen Elemente des Freundschaftsbegriffs,

die Aristoteles in horizontaler Linie anordnet, in einer von Gott eröffneten
Vertikalen zusammenführt. Es ist die geniale und doch höchst einfache theologische
Intuition des Thomas, daß es nur einer Vierteldrehung nach rechts oder links bedarf,
um aus der philosophischen Freundschaftstheorie des Aristoteles ein Verstehensmo-
dell der dem Menschen von Gott geschenkten <caritas> zu gewinnen, das an innerer
Kohärenz und interpretatorischer Leistungskraft seinesgleichen sucht.» SCHOCKENHOFF,

Eberhard, Bonum hominis, S. 516 (s. Anm. 4).
22 Vgl. NE VIII,2 (1155b34—1156a3) und In Eth. VIII,2 (nr. 1560). Wie jedwede

Liebe einer vorausgehenden «Wahrnehmung» (visio) bedarf, so ist es erst recht für eine
Freundschaft notwendig, daß die Liebe gewissermaßen nach außen hervortritt; d.h. ein
liebender Mensch muß, damit es zu einer Freundschaft kommen kann, seine «verborgene»

Liebe bekanntmachen und bezeugen. Freundschaftsliebe ist somit gerade das

Gegenteil einer verborgenen oder anonymen Liebe. Der Freundschaftsbegriff der NE
fordert, daß zwei Menschen sich ihre Liebe füreinander gegenseitig auch entdeckt
haben. Vgl. auch NE IX (1166b31-32) bzw. In Eth. IX,5 (nr. 1821).



376 Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlösungslehre

sehen per corporalia zum Heil geführt werden23, daß das «Unsichtbare»
Gottes durch «Sichtbares» geoffenbart wird24, daß die Liebe Gottes
«wahrnehmbar» wird und in Leben, Leiden und Tod Christi auf höchste Weise
«nach außen tritt» und manifest wird. Was die göttliche Liebe in sich ist,
weiß der Mensch in thomanischer Sicht nur in Bezug auf diese Offenlegung

der Liebe Gottes in der Menschheit Jesu Christi. Von wirklicher
Freundschaft kann man allerdings nach der aristotelischen Freundschafts-

kriteriologie erst dann bzw. genau dann sprechen, wenn die wechselseitig
bezeugte Liebe auch vom jeweiligen Partner geglaubt wird — übertragen
auf die Gottesfreundschaft und mit den Worten des Thomas gesprochen:

wenn der Mensch Gottes Liebe glaubt. Und eben dies kann als

Quintessenz des thomanischen Glaubenstraktates bezeichnet werden.25

2. Freundschaft als Beschreibung des Er/ösungsgeschehens

Will man aber mit dem Freundschaftsgedanken nicht eben nur das

Ergebnis der Erlösung, sondern auch den Vollzug des Erlösungsgeschehens

zu erklären versuchen, können Einwände geltend gemacht werden.
Dient die Freundschaftskategorie Thomas' letztlich nicht doch nur einer
nachträglichen Veranschaulichung des menschliche Deutungskraft und -
muster grundsätzlich übersteigenden Erlösungsgeschehens? Die in der
Nikomachischen Ethik entfaltete Kriteriologie, so lautet ein Einwand26,
scheint sich einer Interpretation des Erlösungsgeschehens entgegenzustellen:

Wenn nämlich einerseits, wie Aristoteles in der Nikomachischen
Ethik ausführt, die Gleichheit (nicht nur Wirkung, sondern auch)
Voraussetzung einer Freundschaft ist und andererseits die Sünde tatsächlich
eine größtmögliche Distanz und Ungleichheit zwischen Gott und Mensch

23 «Sed quia homo, deserto Deo, ad corporalia collapsus erat, conveniens fuit ut
Deus, carne assumpta, etiam per corporalia ei salutis remedium exhiberet.» STh III 1,3
ad 1.

24
« illud videtur esse convenientissimum ut per visibilia monstrentur invisibilia

Dei». STh III 1,1 Sed contra; vgl. ScG IV 54: «Ad hoc igitur quod familiarior amicitia
esset inter hominem et Deum, expediens fuit homini quod Deus fieret homo, quia
etiam naturaliter homo homini amicus est: ut sie, <dum visibiliter Deum cognoscimus,
in invisibilium amorem rapiamur»>.

25 Vgl. DÖRNEMANN, Holger, Freundschaft als Paradigma der Erlösung. Eine
Reflexion auf die Verbindung von Gnadenlehre, Tugendlehre und Christologie in der
Summa Theologiae des Thomas von Aquin, Würzburg 1997, Kap. 3 in Verbindung mit
den Kap. 5, 7 und 8, bes. S. 177f.

26 Mit dieser Argumentation spricht PESCH, Otto Hermann, Theologie der
Rechtfertigung, 561 f. (s. Anm. 11), der Interpretation der Genugtuung Christi durch die
Liebeseinheit bzw. durch das Haupt-Glieder-Modell eine systematische Bedeutung in
der STh ab.



Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlösungslehre 377

bewirkt hat, scheint eine Freundschaft nur durch eine ihr vorausgehende
Gerechtmachung bzw. Gleichmachung möglich zu werden. Eine wie auch
immer verstandene vorausgehende Gerechtmachung würde aber durch
das Freundschaftsparadigma nicht mehr erklärt werden können, so daß
der Versuch, die Erlösungslehre des Thomas von Aquin insgesamt durch
die Freundschaftslehre zu erschließen, schon bald an sein Ende käme.

Doch genau betrachtet, spricht Thomas an einschlägigen Stellen
nicht von einer vorausgehenden Gerechtmachung, sondern von einem —

mit dem Freundschaftsgedanken zu vereinbarenden — Zugleich von
Vergebung und Genugtuung und Befreiung zu Glaube und Liebe:27 Wenn
nämlich in der Liebe Christi und im Ankommen dieser Liebe (der Gnade)

dieselbe Liebe Gottes erfahren wird und dabei die geschichthche
Konkretion der Liebe in Jesus Christus die Möglichkeitsbedingung für
die Annahme dieser Liebe unter den faktischen Bedingungen ist, in
denen Menschsein sich vollzieht, dann sind die genugtuende Liebe Christi
und das Ankommen dieser Liebe ein Geschehen, dann geschieht die
Gleich- und Gerechtmachung (zugleich) in der Liebe, die in Christus
offenbar wurde, in der Annahme dieser Liebe, in der antwortenden
Freundschaftshebe und zuallererst im Glauben dieser Liebe. Die genugtuende
Liebe Christi geschieht nicht in einem juridischen oder zeithchen Sinn

vor der Konstitution der Freundschaft, sondern zugleich mit bzw. in der
Konstitution der Freundschaft.28 Das bedeutet aber auch, daß das gesamte

Erlösungsgeschehen sich als ein Freundschaftsgeschehen verstehen
läßt. Mit Hilfe des Freundschaftsparadigmas ist es möghch, forensische
Assoziationen ebenso wie Vorstellungen, die Genugtuung und Rechtfertigung

in der Gnade als zwei voneinander getrennte bzw. nur indirekt
aufeinander bezogene Vollzüge interpretieren, gänzhch aus der
Erlösungslehre herauszuhalten.

27 Vgl. zum Folgenden: DÖRNEMANN, Holger, Freundschaft als Paradigma der

Erlösung, S. 176ff. (s. Anm 25).
28 Bestätigt wird diese Lösung, die mit Hilfe des Freundschaftsparadigmas die

Genugtuung (in der Liebe) und das Ankommen dieser Genugtuung (in der antwortenden
Liebe) im Menschen als einheitliches Geschehen (der Freundschaft) interpretiert, auch
dadurch, daß sich ja auch die beiden Grenzen menschlicher Handlungsmöglichkeit
(Schuld; das Ohne-Gnade-Sein) wechselseitig implizieren: Denn wie der Mensch in
dem einen Akt der Sünde zugleich schuldig wird und die Gnade verliert, so wird dem
Menschen ebenso in der Freundschaftsliebe seine Schuld nachgelassen und die Gnade
gegeben.



378 Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlösungslehre

3. Die Konveniert^ von Glück und Freundschaft

Unterstützt wird die Deutung der Erlösungslehre mit Hilfe der
Freundschaftskategorie ebenfalls dadurch, daß auf diese Weise die Aussagen der
Summa, daß der Mensch in der Gottesliebe und den mit ihr gegebenen
Tugenden die höchste Form der auf Erden möglichen Glückseligkeit
erlangt, in ihrer tiefen Bedeutung verständlich werden.29 Wie nach Aristoteles

ein Freund durch den anderen sein Glück finden bzw. in einer
geistig-geistlichen Gemeinschaft mit dem Freund sowohl die «praktische»
als auch die «theoretische Glückseligkeit erlangen kann30, so wird in der
in Jesus Christus gründenden Gottesfreundschaft die Glückseligkeit
wirklich - wenn auch inchoativ - erfahrbar; und dies zuallererst in den
(Freundschafts-) Tugenden des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe,
die gewissermaßen der Reflex der göttlichen Liebe im Menschen sind.
Aber wie schon eine zwischenmenschliche Freundschaft einen Menschen

ganz in Beschlag nehmen kann, dessen ganzes Verhalten ändern und es

zum Ausdruck dieser Freundschaftsdynamik machen kann, so verändert
(auch und gerade) die Gottesfreundschaft das Leben des Menschen
insgesamt, so daß er aus dieser Liebe lebt, aus Liebe heraus handelt und alle

Handlungen in die Freundschaftsdynamik einbegreift. Die Liebe durchdringt

und vervollkommnet, wenn sie im Menschen ankommt, ebenso
auch alle diejenigen Handlungsprinzipien, die von der Liebe ausgerichtet
werden.31 Mit anderen Worten — und den Worten des Thomas — gesagt:
Kraft der Gotteshebe wird der Mensch insgesamt «tugendhaft», erlangt
er diejenigen moralischen Tugenden und damit die in diesen Tugenden
erfahrbare Glückseligkeit, die ihm, auf sich gesteht, nur mit größten Mühen

erreichbar gewesen wären. Die Erlösung zu einer lebendigen
Freundschaftshebe ist weder ein isoliertes, bloß geistiges Geschehen noch eine
ausschheßhch für das «Jenseits» verheißene Vertröstung, sondern macht
den Menschen zu einem gewissermaßen rundum «guten», erfüllten und
glücklichen Menschen. Was Aristoteles für den zwischenmenschlichen
Bereich sagen kann, daß nämlich ein gegenseitiges Wohltun unter Freunden

«besser» (mehus), spontaner (promptius) und lustvoher (delectabi-
hus) sich vollzieht als ceteris paribus unter Fremden32, gilt ebenso auch

«

29 Vgl. DÖRNEMANN, Holger, Freundschaft als Paradigma der Erlösung, S. 181—

185 (s. Anm. 25).
30 Vgl. ebd.; S. 150-154.
31 Genau dies ist gemeint, wenn Thomas die Caritas als «Form, Wurzel und Grund»

aller Tugenden beschreibt, mit der dem Menschen alle moralischen Tugenden
«eingegossen» werden. Vgl. STh II—II 23,8.

32 « magis pertinet ad amicum benefacere, quam benepati. Proprium autem est
virtutis benefacere. Felicitas autem consistit in operatione virtutis... Et sie necesse est



Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlösungslehre 379

für das Leben und Handeln eines Menschen, der Gottes Freund ist. Denn
in der Liebe, in der Freundschaft des Menschen mit Gott, wird dem
Menschen das höchstmögliche und seine «natürlichen» Kräfte gewissermaßen

unendlich übersteigende Handeln «leicht» (facile), spontan (prompte)

und freudebringend (delectabile).33 Nochmals zeigt sich, daß die
innerhalb der Summa Theologiae in Gnaden-, Tugendlehre und Christolo-
gie entfaltete Soteriologie im letzten als ein Traktat der Verwirklichung
der Freundschaft zwischen Gott und Mensch verstanden werden muß, in
der für den Menschen — analog zu den aristotelischen Aussagen
hinsichtlich der zwischenmenschlichen Freundschaft34 — höchstes Glück,
wahre Selbsthebe und Tugendhaftigkeit koinzidieren.

IV. Resümee

Mit dem Versuch, mit Hilfe der Freundschaftskategorie nicht eben nur
das erlöste Dasein des Menschen, sondern auch das Geschehen der
Erlösung selber zu beschreiben, können drei weitere miteinander
zusammenhängende — und vielleicht gerade für die heutige Theologie interessant

erscheinende — Ergebnisse sichergestellt werden.
1. Zunächst zeigt sich — indem das Freundschaftsparadigma die

unterschiedlichsten Fragestellungen und scheinbar in einem losen Bezug
zueinander stehenden Themengebiete zusammenschauen läßt —, daß die

aus methodischen Gründen getrennt behandelten Traktate der Christo-
logie, Gnaden- und Tugendlehre sachlich eine Einheit bilden und das eine

Erlösungsgeschehen aus unterschiedlichen Perspektiven beschreiben.
Eine sich auf Thomas berufende Theologie muß diese sachliche Einheit
von Christologie, Gnaden- und Tugendlehre im Blick behalten und kann
mittels der Freundschaftskategorie die theologiegeschichtlich immer
umstrittene Frage nach der soteriologischen Relevanz der Christologie und
der christologischen Bestimmtheit der Gnade erklären.

2. Daneben ist für eine «anthropologisch» ansetzende Theologie von
heute von besonderem Interesse, daß Thomas mit Hilfe der
Freundschaftskategorie auch auf die Bedeutung der menschlichen Freiheit in
der Erlösung eingeht. Kommt man bei der Beschäftigung mit der thoma-

felicem esse virtuosum, et per consequens, quod benefaciat. Melius autem est quad
homo benefaciat amicis autem quam extraneis, ceteris paribus; quia hoc homo delecta-
bilius et promptius facit. Ergo felix cum sit virtuosus indiget amicis, quibus benefaciat.»

In Eth. IX,9 (nr. 1889); vgl. NE IX,9 (1170M0-13).
33 Vgl. STh I-II 107,4; vgl. STh I-II 110,2.
34 Vgl. nochmals DÖRNEMANN, Holger, Freundschaft als Paradigma der Erlösung,

S. 150-154 (s. Anm. 25).



380 Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlösungslehre

nischen Theologie im allgemeinen und seiner Gnadenlehre im besonderen

immer wieder zu dem Ergebnis, daß man von der Gnade nicht
sprechen kann, ohne zugleich auch die Bedeutung der menschlichfen
Freiheit für die Begnadung mitanzusprechen35, zeigt sich mit Hilfe der
Freundschaftskategorie, daß sich die Soteriologie insgesamt aus einer
anthropologischen Perspektive erschließen läßt. Indem das Freundschaftsparadigma

zur Deutung der Soteriologie herangezogen wird, kann die
sich im Modus einer Freundschaft vollziehende Erlösung als freies,
selbstbestimmtes Handeln des Menschen verstanden werden, ohne das

«Voraus» der göttlichen Gnade bzw. des Christusereignisses in Abrede
zu stellen. Damit werden die vielzitierten Aussagen der Summa Theolo-
giae, daß der Mensch weder gegen noch ohne seinen freien Willen erlöst
wird, daß die Erlösung die menschliche Natur nicht ausschaltet, sondern
sich gemäß den menschlichen Strukturen vollzieht, in ihrem Anliegen
verstehbar. So kann die thomanische Soteriologie-Konzeption auch heute

noch einer der «anthropologischen Wende» verpflichteten Theologie
als Anregung und Beispiel dienen, die Soteriologie insgesamt in einer
anthropologischen Perspektive zu lesen und verstehbar zu machen.

3. Indem das Freundschaftsparadigma letztlich die Bedeutung des

geschichtlichen Christusereignisses in seiner soteriologischen Funktion
expliziert, kann es auch heute noch als Interpretament im innerkirchlichen

wie im interreligiösen Dialog dienen, um die spezifisch geschichtliche

Dimension des christlichen Glaubens herauszustellen. Damit ist das

entscheidende Novum der thomanischen Erlösungslehre durch die

Freundschaftskategorie angesprochen: daß sie die Möglichkeit einer re-
flexen und personalen Gottesbeziehung unter Voraussetzung und Wahrung

der geschichtlichen Verfaßtheit menschlicher Existenz auszusagen
versucht.

35 Vgl. ebd., Kap. 1-5. 7-9, bes. Kap. 2.


	Thomas von Aquin : Wegbereiter einer neuen Erlösungslehre

