Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 3

Artikel: Thomas von Aquin : Wegbereiter einer neuen Erlésungslehre
Autor: Doérnemann, Holger

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761085

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HOLGER DORNEMANN

Thomas von Aquin:
Wegbereiter einer neuen Erlosungslehre

I. Grundlagen der thomanischen Erlosungslebre

1. Die Gottebenbildlichkeitslehre und die anthropozentrische Denkform

Es kann als emne der groen Entdeckungen der jingeren Thomasfor-
schung bezeichnet werden, dal Thomas mit Beginn des zweiten Buches
seines theologischen Hauptwerkes, der Summa Theologiae, mit der «Gott-
ebenbildlichkeitslehre» zugleich auch einen Perspektivenwechsel einlei-
tet. Handelt Thomas schon im ersten Buch der Summa iiber weite Strek-
ken iiber den Menschen, wenn er Gott und seine Schopfung untersucht,
wird der Mensch mit Beginn des zweiten Buches selbst zum zentralen
Thema. Und da der Mensch nicht einfach Kreatur, sondern dariiber hin-
aus Ebenbild Gottes 1st, kann Thomas auch die Ausfithrungen des zwei-
ten Buches iiber den Weg des Menschen zu Gott Theologie nennen und
bleibt so auch in einer mehr anthropozentrischen Perspektive seiner zu
Beginn der Summa formulierten Devise treu, «alles, was zur Theologie
gehort, auf Gott hin zu denken»'.

Wenn der Mensch, wie noch zu betonen sein wird, im Ausgriff des
Willens auf das bonum universale (und im Vorgriff des Verstandes auf das
universale verum), sich gewissermallen im Vorgriff auf ein «letztes Ziel»
(und eine «erste Wahrheit») verwirklicht, dann iibersteigt er sich in tho-
manischer Sicht von Anfang an auf das, «was alle Gott nennen». Gegen-
iber dem ersten Buch der Summa ist damit die Perspektive (bzw. Denk-
form)? deutlich verindert: Thomas mochte und kann begriindet Theolo-
gie auch als Anthropologie zur Sprache bringen; denn wann immer er

1'vgl. STHI 1,3.

2 Vgl. METZ, Johann Baptist, Christliche Anthropozentrik. Uber die Denkform des
Thomas von Aquin, Minchen 1962; MERKS, Karl-Wilhelm, Theologische Grundle-
gung der sittlichen Autonomie. Strukturmomente eines «autonomen» Normbegriin-

dungsverstindnisses im lex-Traktat der Summa theologiae des Thomas von Aquin, Dis-
seldorf 1978, S. 76.



Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlosungslehre 369

vom Menschen spricht, handelt er unausdriicklich zugleich von Gott als
Ursprung, Ermoéglichungsgrund und Ziel allen Menschseins.

Dal} die im Prolog zum zweiten Buch aufgenommene theologische
Deutung des Menschen als imago De: alles andere als ein einleitender,
schmiickender Euphemismus ist, sondern als Generalthema des Zweiten
Buches® den gerade erwihnten «neuen Einsatzpunkt des Denkens»* ge-
wihrleistet, wird gleich in den ersten Fragestellungen unterstrichen. Nicht
mehr aus der Perspektive des gottlichen exemplar, sondern ausgehend
von der Eigenstruktur des menschlichen Bildes und seiner Handlungs-
prinzipien, wird von dem vernunftgemiflen Handeln des Menschen auf
die grundsitzliche Zielbestimmtheit des menschlichen Lebens geschlos-
sen.’ Der Mensch hat ein unbegrenztes, rein formales Verlangen nach
dem bonum wuniversale, nach dem schlechthin Guten, nach der Glickselig-
keit. Die formale Ausgerichtetheit auf das Gute begrindet die Freiheit ge-
geniiber allen kategorialen Dingen und Giitern, darin zugleich aber auch
die Notwendigkeit, sich dem umfassendsten und vollkommenen Gut des
Lebens in der Mannigfaltigkeit und unbegrenzten Vielfalt des sittlichen
Handelns zu nihern;® und dies nicht, weil Gott den Menschen nicht auch
auf andere Weise zum Heil fithren koénnte, sondern — und diese Aussage
des Thomas ist in Hinblick auf die Konzeption seiner Erlésungslehre
sehr ernst zu nehmen — damit die «Ordnung der Dinge» erhalten bleibt.’

2. Die anthropologische Ausgangssituation

Paradoxerweise nimmt Thomas diese im Grunde sehr optimistische Be-
stmmung menschlicher Existenz zugleich auch als Negativfolie seiner
Soteriologie, wenn er in der Stinden- und Erbsiindenlehre auf die Erlo-
sungsbediirftigkeit des Menschen zu sprechen kommt. Denn umgekehrt
bedeutet das bestindig heilsbedeutsame Tun des Menschen ja, dal der
Mensch das Heil erst noch zu erlangen hat und — eine unvollkommene
Erschaffung des Menschen ist fiir Thomas aus verschiedensten Griinden
auszuschlieBen — verloren haben mubB.

3 Vgl. KLEBER, Hermann, Gliick als Lebensziel. Untersuchungen zur Philosophie
des Gliicks bei Thomas von Aquin, Miinster 1988, S. 161, 163.

* Vgl. SCHOCKENHOFF, Eberhard, Bonum hominis. Die anthropologischen und
theologischen Grundlagen der Tugendethik des Thomas von Aquin, Mainz 1987, S. 97.

> Vgl §Th I-11 1,1-3.

6 Vgl STH177,2.

7 « ... operatio hominis non praeexigitur ad consecutionem beatitudinis propter in-

sufficentiam divinae virtutis beatificantis: sed ut servetur ordo in rebus.» STh I-II 5,7
ad 1.



370  Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlésungslehre

Sicher, ein moderner Thomasinterpret konnte auch hier an der zuvor
beschworenen optimistischen Einschitzung menschlicher Existenz fest-
halten wollen, kénnte man doch die thomanische Stinden- und Erbstin-
denlehre als einen Platzhalter fiir die fragmentarische und unabgeschlos-
sene Situation menschlichen Lebens nehmen oder in ihr eine spekulative
Letztbegrindung der in der menschlichen Vernunft keinesfalls fest im-
plementierten Pflicht zum Guten sehen (reicht doch die bloBe «Aus-
richtung auf das Gute» als Verpflichtungsgrund fiir sittlich gutes Han-
deln allein nicht aus), wenn dabei nicht die Ernsthaftigkeit, mit der Tho-
mas die Stinde des Menschen anspricht, nivelliert wiirde.

In dem, was et peccatum originale nennt, haben die ersten Menschen
fir sich und ithre Nachkommen die mit threr Erschaffung gegebene Ge-
meinschaft mit Gott verloren, und damit zugleich auch die innere Har-
monie und Ordnung ihrer Seelenkrifte, werden sie doch in thomanischer
Sicht durch die Liebe aufeinander abgestimmt und auf ein gemeinsames
Ziel finalisiert.? Wenn jedoch die Heilsgeschichte Gottes nicht gleich mit
dem Stindenfall der «ersten Menschen» bereits zu Ende ist, dann liegt der
Grund fir Thomas darin, dafl Gott einen anderen Weg findet (gefunden
hat), die Menschen mit seiner Gnade wieder zu erreichen.

3. Die soteriologische Reflexion

Bereits in der Erbsiindenlehre gibt Thomas Auskunft iber den «Wegy»
der Wiederherstellung der Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch,
den «Weg» der Erlésung. Der Verlust von Gnade und Gottesgemein-
schaft durch das peccatum originale ist zwar fir den Menschen mit seinen
natitlichen Kriften «irreparabely, doch kénnen die rechte Ordnung und
die Verbindung des Menschen mit dem Ziel seines Lebens durch gottli-
che Hilfe wiederhergestellt werden.” Damit meint Thomas jedoch kein
fir Gott prinzipiell mégliches!® ungeschichtliches Eingreifen — wie be-
reits erwihnt, ist die Wahrung der «Ordnung der Dinge» bei der theolo-
gischen Reflexion auf Gottes Erl6sungswirken ja mit ein Hauptcharakte-

8 Der Verlust der gewissermaBen gottgebenen und selbstverstindlichen Ausrich-
tung auf Gott bewirkte zwar weder die Zerstorung und AuBlerkraftsetzung der natiirli-
chen Seelenkrifte (vgl. ST/ I-II 85,3) noch ihre bleibende Qualifizierung zum Negati-
ven (§Th I-II 85,2), verminderte aber — wie Thomas sich ausdriickt — ihre Neigung

zum Guten, zur Tugend (574 I-II 85,1).

? « ... si per peccatum corrumpatur pricipium ordinis quo voluntas hominis subdi-

tur Deo, erit inordinatio, quantum est de se, irreparabilis, etsi reparari possit virtute
divina. Principium autem huius ordinis est ultimus finis, cui homo inhaeret per cari-
tatem.» SThH I-II 87,3.

10 «Deus enim per suam omnipotentem virtutem poterat humanam naturam multis
aliis modis reparare.» STh III 1,2.



Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlosungslehre 371

risttkum thomanischer Theologie —, sondern das geschichtliche Erl6-
sungsereignis in Jesus Christus. Niherhin ist damit — die soteriologischen
Aussagen des dritten Buches der Summa einbeziehend — die erlésende
Wirkweise des Lebens, Leidens und Sterbens Jesu Christi gemeint, die
durch die Termini «Verdienst», «Genugtuung», «Opfem, «Loskaufy, und
«Wirksamkeit» erklirt werden. '

Es kam einer weiteren «kopernikanischen Wende» in der Thomasfoz-
schung gleich, nachzuvollziehen und zu verstehen, wie Thomas die er-
sten vier genannten — thm von der Tradition vorgegebenen — Erkli-
rungsmodelle in das umfassendere und zuletzt genannte formalere Mo-
dell der «Wirksamkeit» integriert: Denn im Unterschied zu den anderen
Erlésungsmodellen leistet das Verstindnis der Erlésung als «wnstrumen-
talursidchliche Wirksamkeit der Menschheit Jesu», daB3 es allgemeiner und
formaler ist, die anderen Wirkweisen umfal3t und damit die Heilsbedeut-
samkeit des gesamten Lebens, der Menschheit Christi insgesamt, sote-
riologisch auswertet, so daB} eine vorschnelle und zu kurz greifende In-
terpretation einzelner Heilsmomente des Lebens Christi vermieden wird.
Der Instrument-Begriff ermoglicht erstmals «ein zusammenhingendes
Verstindnis des Erlosungsgeschehens bis hin zur subjektiven Aneig-
nung»!! und vermag dadurch, etwaige forensisch-iuridische Assoziatio-
nen gar nicht erst aufkommen zu lassen; ist doch im Begriff des «In-
struments» eine diesem Instrument eigentiimliche Wirkung gewissermas-
sen immer schon impliziert: In einem Freiheit gewihrenden geistigen
Kontakt (contactus spiritualis) ermdglicht das Gott auf einmalige Weise
verbundene Instrument (die Menschheit Jesu Christi) dem Menschen,
sich freiheitlich auf es zu beziehen, d. h. in Glaube und Liebe zu ant-
worten. Das Gott auf einmalige Weise verbundene Instrument wird in
der Weise effizient, daBl gottliches und menschliches Wirken ineinander-
greifen, also da, wo das Wirkzeichen Gottes (in Glaube und Liebe) ver-
standen und aufgenommen wird.'”> Indem das instrumentalursichliche
Verstindnis (der Wirkweise) der Menschheit Jesu Christi verdeutlicht,
wie die Menschheit Jesu Christi direkt ithren «Effekt» wirkt und damit
das Zueinander von gottlichem und menschlichem Tun in der Erlésung

1 KESSLER, Hans, Christologie, in: SCHNEIDER, Theodor, Handbuch der Dogma-
tik Bd. 1, Dusseldorf 1992, S. 356. Vgl. KESSLER, Hans, Die theologische Bedeutung
des Todes Jesu. Eine traditionsgeschichtliche Untersuchung, Disseldorf 21971, S. 215-
223; PESCH, Otto Hermann, Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther und
Thomas von Aquin, Mainz 21985, S. 578-581.

12 «Christus wirkt erlésend> stets so, daBl er uns zur Freiheit des Glaubens und der
Liebe ... erschlieBt. Er geht die «via caritatis» und er6ffnet sie uns.» KESSLER, Hans Die
theologische Bedeutung des Todes Jesu, S. 221 (s. Anm. 11).



372  Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlosungslehre

zum Ausdruck bringt, wird die Vorstellung, dal das Leben und die Pas-
sion Christi dem Menschen in einem iuridischen Verstindnis entweder
verdienstlich oder satisfaktorisch von Gott «angerechnet» werden, schon
im ersten Ansatz vermieden.

Doch obgleich das instrumentalursichliche Erlosungsmodell aus den
genannten Griinden am geeignetsten ist, die Erlésung — so wie Thomas
sie versteht — zu erkliren, hat es auch einen Nachteil; namlich dal3 das
Erlosungsgeschehen in einer sehr formalen Weise erklirt und letztlich —
wie die anderen Erlésungsmodelle — erst von dem umfassenderen sote-
riologischen Motiv einer Liebe, die zu Glaube und Liebe befreien will,
her verstandlich wird.

LiaBt sich dieses in allen Wirkweisen allenthalben nachweisbare und
durch keines der genannten Erlosungsmodelle erschopfend aussagbare
soteriologische Motiv einer zur Liebe befreienden Liebe fiir die heutige
Zeit noch tiefer verstehen? LiBt sich, ausgehend von einer erneuten Re-
flexion auf die Bedingungen und die Reichweite menschlichen Handelns
(und damit aus dem besonders fiir das zweite Buch der Summa charakte-
ristischen anthropozentrischen Blickwinkel), die fiir die gesamte Theolo-
gie des Thomas typische, wechselseitige Akzentuierung von Gnade und
menschlicher Freiheit und damit die Erlésungslehre der Summa insge-
samt tiefer durchdringen und «auf den Begriff» bringen?

II. Relecture der thomanischen Erlosungslebre

1. Relecture der anthropologischen Ausgangssituation

Auf die Bedingungen und die Reichweite menschlichen Handelns wird in
der Summa Theologiae an den verschiedensten Stellen eingegangen, be—
sonders ausfihrlich — wie zu Anfang des Artikels bereits erwihnt —

den Fragestellungen zu Beginn des zweiten Buches: Wie gesagt, der
Mensch hat ein unbedingtes, rein formales Verlangen nach der Gluckse-
ligkeit, nach dem unendlich Guten. In der formalen Ausrichtung des
Menschen auf die Glickseligkeit griindet seine Freiheit zu den partikuli-
ren und wvielfiltigen Giitern, die dadurch angestrebt werden, dal der
Mensch sich auf Mittel bezieht, durch die sie ihm erreichbar erschei-
nen.? Bemerkenswert ist nun, dal3 der Mensch nach Thomas — der sich
hier streng an der Nikomachischen Ethik des Aristoteles orientiert — nur
diejenigen Giiter und Objekte als Mittel zur Erreichung eines Zieles ein-
beziehen kann, die fiir diesen «mit eigenen Kriften» erreichbar bzw. «im

B vgl STh I-11 6,2; 9,3.



Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlésungslehre 373

Bereich seiner Moglichkeiten» und fiir thn «nicht unméglich» sind.' Und
doch kennt Thomas wie Aristoteles eine Moglichkeit, wie ein Mensch
auch zu etwas vordringen kann, was seine Moglichkeiten prinzipiell
Uberschreitet: nimlich fir den Fall, dafl ein Mensch mit jemand anderem
«eins» ist. Eine solche zwischenpersonale Einheit ist zum Beispiel in ei-
nem Abhingigkeitsverhiltnis gegeben (wenn z. B. ein Uberlegener einen
von thm Abhingigen fiir seine Zwecke instrumentalisiert)!>, daneben aber
auch in der affektiven Einheit unter Freunden: «Durch die Einheit in der
Liebe kann ein Freund die Handlungen seines Freundes in seine Ubert-
legungen einbeziehen.»'® Weil zwei Freunde aufgrund ihrer Freundschaft
umeinander besorgt sind wie um ihr eigenes Selbst, vermag ein Mensch
mit Hilfe seines Freundes die Reichweite seines Handelns zu vergrofern,
die eigene Begrenztheit um die Mdoglichkeiten des Freundes zu erweitern
und durch den Freund zu handeln.

Deutet sich hier an, dal} die — von vielen Kommentaren fiir das Ver-
stindnis der thomanischen Theologie als zentral apostrophierte — Freund-
schaftslehre eine bislang zu wenig beachtete Schliisselfunktion auch und
gerade 1n der Erlosungslehre innehat, mit der sich die thomanische
Soteriologie womoglich 1n anthropologischer Perspektive erschlieB3t?

2. Relecture der soteriologischen Reflexion

In theologischer Reflexion spricht Thomas die menschliche Begrenztheit
Gott gegeniiber in zweifacher Weise an. Denn zum einen liegen sowohl
das Ziel menschlichen Lebens (Gott) als auch — etwas technisch, aber in
thomanischer Terminologie ausgedriickt — das Mittel, durch die es zu er-
reichen ist (das «kAnkommen der Liebe Gottes im Menschen», die Gna-
de), jenseits menschlicher Méglichkeiten. Und zum anderen bedeutet das
«Ohne-Gnade-Sein» (als Konsequenz des peccatum originale) immer zu-
gleich auch Schuld, deren Sithnung in thomanischer Sicht ebenfalls fiir
den Menschen mit seinen endlichen Kriften nicht zu leisten ist. Besteht
schon «an sich» zwischen Gott und Mensch, zwischen Unendlichem und
Endlichem, ein unendlicher Abstand!’, erscheint er aufgrund der fiir den
Menschen nicht «sithnbaren» Schuld endgiiltig uniiberbriickbar.

4 Vgl SThI-11 13,4.5; 14,3.

B Vgl STHI-11 13,4 ad 4.

16 « ... de aliorum factis consilium quaerimus, inquantum sunt quodammodo unum

nobiscum: ... per unionem affectus, sicut amicus sollicitus est de his quae ad amicum
spectant, sicut de suis». ST/ I-II 14,3 ad 4.

7 Vgl. §Th 111 1,1 obj. 2: « ... quae sunt infinitum distantia, inconvenienter iun-
gantur: ... Sed Deus et caro in infinitum distant».’



374  Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlésungslehre

HeiBt das nun aber, daB jeder Versuch, die Erlésung anthropolo-
gisch zu erkliren, in den thomanischen Texten keinen Anhalt findet und
vor dem Hintergrund der skizzierten menschlichen Handlungsdisposi-
tion von vornherein zum Scheitern verurteilt ist? Oder kann in dieser
Frage etwa — ohne zuviel in den thomanischen Text hineinzulesen — das
mm letzten Abschnitt angesprochene Freundschaftsverstindnis weiterhel-
fen?

Bei genauer Lektiire zeigt sich, dal Thomas den Freundschaftsge-
danken dort erneut aufgreift, wo er die Frage nach der Erlangung der
Gliickseligkeit (de adeptione beatitudinis) thematisiert. Um die Moglich-
keit der Hinkehr des freien Willens zu Gott durch gottliche Hilfe zu er-
kliren, sagt er (mit Aristoteles): «Was wir durch Freunde konnen, ist 1ir-
gendwie durch uns selbst getan» (Quae enim per amicos possumus, pet
nos aliqualiter possumus).!® Ebenso zeigt eine nidhere Durchsicht der
oben angesprochenen Fragen nach der Wirkweise der Passion Christi,
dall durch die Méglichkeit der Uberschreitung der eigenen Handlungs-
reichweite in der Freundschaft auch die zweite «Grenze» menschlicher
Handlungsmoglichkeit iberwindbar ist. Denn zur Losung des Dilemmas,
dall der Mensch aufgrund seiner Schuld nicht zu Gott gelangen kann,
zieht Thomas erneut die Einsicht heran, dal ein Freund durch einen
Freund handeln und so etwas bewirken kann, was ihm, auf sich gestellt,
unerreichbar wire: «Wo zwei Menschen eins in der Liebe sind, kann ei-
ner fir den anderen genugtun» (Inquantum etiam duo homines sunt
unum in caritate, unus pro alio satisfacere potest).” Genau mit diesen
Worten begriindet Thomas die Genugtuung Christi fir die Menschen.

Wenn aber die Moglichkeit der Zuwendung des Menschen zu Gott
trotz der Defizienz seiner natiitlichen Krifte und auch die Uberwindung
der von 1thm selbst nicht sithnbaren Schuld mit Hilfe der Freundschafts-

8 « ... natura non deficit homini in necessariis, quamvis non dederit sibi arma et

tegumenta sicut aliis animalibus, quia dedit ei rationem et manus, quibus possit haec
sibi conquirere; ita nec deficit homini in necessariis; quamvis non daret sibi aliquod
principium quo posset beatitudinem consequi; hoc enim erat impossibile. Sed dedit ei
liberum arbitrium, quo possit converti ad Deum, qui eum faceret beatum. Quae enim
per amicos possumus, per nos aliqualiter possumus, ut dicitur in III Ethic.» STh I-1I

5,5 ad 1; vgl. STh I-1I 17,1; NE II1,3 (1112b27).

9 « ... caput et membra sunt quasi una persona mystica. Et ideo satisfactio Christi

ad omnes fideles pertinet sicut ad sua membra. Inquantum etiam duo homines sunt
unum in caritate, unus pro alio satisfacere potest.» STh III 48,2 ad 1. Auf die Méglich-
keit der Genugtuung in der Liebeseinheit in der Gottesliebe wird ebenfalls im Supple-
mentum zur STh hingewiesen: «Insofern jemand in der Liebe mit Christus verbunden
1st und sich so zu ithm verhilt wie ein Glied eines Leibes zu seinem Haupt, kann Chri-
stus fiir den Menschen die Genugtuung (satisfactio condigna) leisten, zu der ein Mensch
mit seinen natiirlichen Mitteln nicht fihig ist.» Suppl. 13,2.



Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Etlosungslehre 375

kategorie erklirt wird, spricht viel dafiir, sie als Erklirungsmodell fiir die
Interpretation der gesamten thomanischen Erlosungslehre heranzuzie-
hen.

III. Das Neuverstindnis: Erlosung als Freundschaft

1. Freundschaft als Beschreibung des erlosten Daseins

Dall Thomas in der Summa Theologiae Elemente der aristotelischen
Freundschaftslehre rezipiert, um mit ihr das erléste Dasein des Men-
schen zu beschreiben, ist oft hervorgehoben worden.?® Mit der Kenn-
zeichnung der Gemeinschaft des Menschen mit Gott in der Gottesliebe
(caritas) als Freundschaft (amicitia) ibernimmt Thomas zugleich auch
die in der Nikomachischen Ethik aufgezihlten Wesensmerkmale einer
Freundschaft:?! Im Anschlu3 an aristotelische Terminologie und Gedan-
kenfiihrung wird auch die Gottesfreundschaft eine wechselseitige, den
Partner um seiner selbst willen meinende Liebe genannt, die eine commu-
nicatio voraussetzt und begriindet. Das aristotelische Freundschaftskrite-
rium einer «wechselseitigen unverborgenen Liebe» (mutua benevolentia
non latens)? findet in der Eingangsfrage der thomanischen Christologie
seine Entsprechung: Weil sich menschliche Erkenntnis und Liebe immer
mit etwas «Korperlich-Wahrnehmbaren» verbindet, entspricht es den Be-
dingungen, unter denen sich Menschsein faktisch vollzieht, da} die Men-

20 Vgl. etwa CHRISTMANN, Heinrich Maria, Thomas von Aquin als Theologe der
Liebe, Heidelberg 1958.

21 «Thomas folgt Aristoteles Schritt fiir Schritt und akzeptiert jede seiner zur «atio
amicitiae) geforderten Bedingungen, aber er biirstet ihn, wenn das Wort erlaubt ist,
gleichsam gegen den Strich, indem er alle gedanklichen Elemente des Freundschafts-
begriffs, die Aristoteles in horizontaler Linie anordnet, in einer von Gott erdffneten
Vertikalen zusammenfiihrt. ... Es ist die geniale und doch héchst einfache theologische
Intuition des Thomas, dall es nur einer Vierteldrehung nach rechts oder links bedarf,
um aus der philosophischen Freundschaftstheorie des Aristoteles ein Verstehensmo-
dell der dem Menschen von Gott geschenkten «caritas) zu gewinnen, das an innerer
Kohirenz und interpretatorischer Leistungskraft seinesgleichen sucht.» SCHOCKEN-
HOFF, Eberhard, Bonum hominis, S. 516 (s. Anm. 4).

22 Vgl. NE VIII,2 (1155b34—1156a3) und In Eth. VIIL,2 (nr. 1560). Wie jedwede
Liebe einer vorausgehenden «Wahrnehmungy (visio) bedarf, so ist es erst recht fiir eine
Freundschaft notwendig, daf} die Liebe gewissermallen nach auBlen hervortritt; d.h. ein
liebender Mensch mul}, damit es zu einer Freundschaft kommen kann, seine «verbor-
gene» Liebe bekanntmachen und bezeugen. Freundschaftsliebe ist somit gerade das
Gegenteil einer verborgenen oder anonymen Liebe. Der Freundschaftsbegriff der NE
fordert, daBl zwei Menschen sich ihre Liebe fiireinander gegenseitig auch entdeckt ha-
ben. Vgl. auch NE IX (1166b31-32) bzw. In Eth. 1X,5 (nr. 1821).



376 Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlésungslehre

schen per corporalia zum Heil gefiihrt werden®, dall das «Unsichtbare»
Gottes durch «Sichtbaresy geoffenbart wird*, daf3 die Liebe Gottes «wahr-
nehmbar» wird und in Leben, Leiden und Tod Christi auf hochste Weise
«nach auBlen tritt» und manifest wird. Was die géttliche Liebe 1n sich ist,
weill der Mensch in thomanischer Sicht nur 1n Bezug auf diese Offen-
legung der Liebe Gottes in der Menschheit Jesu Christi. Von wirklicher
Freundschaft kann man allerdings nach der aristotelischen Freundschafts-
kriteriologie erst dann bzw. genau dann sprechen, wenn die wechselseitig
bezeugte Liebe auch vom jeweiligen Partner geglaubt wird — iibertragen
auf die Gottesfreundschaft und mit den Worten des Thomas gespro-
chen: wenn der Mensch Gottes Liebe glaubt. Und eben dies kann als
Quintessenz des thomanischen Glaubenstraktates bezeichnet werden.®

2. Freundschaft als Beschreibung des Erlisungsgeschebens

Will man aber mit dem Freundschaftsgedanken nicht eben nur das Er-
gebnis der Erlosung, sondern auch den Vollzug des Erlosungsgesche-
hens zu erkliren versuchen, konnen Einwinde geltend gemacht werden.
Dient die Freundschaftskategorie Thomas’ letztlich nicht doch nur einer
nachtriglichen Veranschaulichung des menschliche Deutungskraft und -
muster grundsitzlich bersteigenden Erlosungsgeschehens? Die in der
Nikomachischen Ethik entfaltete Kriteriologie, so lautet ein Einwand?,
scheint sich einer Interpretation des Erldsungsgeschehens entgegenzu-
stellen: Wenn nimlich einerseits, wie Aristoteles in der Nikomachischen
Ethik ausfiihrt, die Gleichheit (nicht nur Wirkung, sondern auch) Vor-
aussetzung einer Freundschaft ist und andererseits die Siinde tatsichlich
eine groBBtmagliche Distanz und Ungleichheit zwischen Gott und Mensch

2 «Sed quia homo, deserto Deo, ad corporalia collapsus erat, conveniens fuit ut
Deus, carne assumpta, etiam per corporalia ei salutis remedium exhiberet.» STh III 1,3

ad 1.

24 « ... illud videtur esse convenientissimum ut per visibilia monstrentur invisibilia

Deir. STh III 1,1 Sed contra; vgl. S¢G IV 54: «Ad hoc igitur quod familiarior amicitia
esset inter hominem et Deum, expediens fuit homini quod Deus fieret homo, quia
etiam naturaliter homo homini amicus est: ut sic, «dum visibiliter Deum cognoscimus,
in invisibilium amorem rapiamuo».

= Vgl. DORNEMANN, Holger, Freundschaft als Paradigma der Erlésung. Eine Re-
flexion auf die Verbindung von Gnadenlehre, Tugendlehre und Christologie in der
Summa Theologiae des Thomas von Aquin, Wiirzburg 1997, Kap. 3 in Verbindung mit
den Kap. 5, 7 und 8, bes. S. 177f.

26 Mit dieser Argumentation spricht PESCH, Otto Hermann, Theologie der Recht-
fertigung, 561f. (s. Anm. 11), der Interpretation der Genugtuung Christi durch die
Liebeseinheit bzw. durch das Haupt-Glieder-Modell eine systematische Bedeutung in
der STh ab.



Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlosungslehre 377

bewirkt hat, scheint eine Freundschaft nur durch eine ithr vorausgehende
Gerechtmachung bzw. Gleichmachung moéglich zu werden. Eine wie auch
immer verstandene vorausgehende Gerechtmachung wiirde aber durch
das Freundschaftsparadigma nicht mehr erklirt werden koénnen, so dal3
der Versuch, die Erlosungslehre des Thomas von Aquin insgesamt durch
die Freundschaftslehre zu erschliefen, schon bald an sein Ende kime.

Doch genau betrachtet, spricht Thomas an einschligigen Stellen
nicht von einer vorausgehenden Gerechtmachung, sondern von einem —
mit dem Freundschaftsgedanken zu vereinbarenden — Zugleich von Ver-
gebung und Genugtuung und Befreiung zu Glaube und Liebe:?’ Wenn
nimlich in der Liebe Christi und im Ankommen dieser Liebe (der Gna-
de) dieselbe Liebe Gottes erfahren wird und dabei die geschichtliche
Konkretion der Liebe 1n Jesus Christus die Moglichkeitsbedingung fiir
die Annahme dieser Liebe unter den faktischen Bedingungen ist, in de-
nen Menschsein sich vollzieht, dann sind die genugtuende Liebe Christi
und das Ankommen dieser Liebe e¢#z Geschehen, dann geschieht die
Gleich- und Gerechtmachung (zugleich) /# der Liebe, die in Christus of-
fenbar wurde, /7 der Annahme dieser Liebe, 77 der antwortenden Freund-
schaftsliebe und zuallererst /7 Glauben dieser Liebe. Die genugtuende
Liebe Christ1 geschieht nicht in einem juridischen oder zeitlichen Sinn
vor der Konstitution der Freundschaft, sondern gugleich mit bzw. in der
Konstitution der Freundschaft.?® Das bedeutet aber auch, daf} das gesam-
te Erlosungsgeschehen sich als ein Freundschaftsgeschehen verstehen
laBt. Mit Hilfe des Freundschaftsparadigmas ist es moglich, forensische
Assoziationen ebenso wie Vorstellungen, die Genugtuung und Rechtfer-
tigung in der Gnade als zwei voneinander getrennte bzw. nur indirekt
aufeinander bezogene Vollziige interpretieren, ginzlich aus der Erlo-
sungslehre herauszuhalten.

% Vgl. zum Folgenden: DORNEMANN, Holger, Freundschaft als Paradigma der
Erlésung, S. 176ff. (s. Anm 25).

2 Bestitigt wird diese Losung, die mit Hilfe des Freundschaftsparadigmas die Ge-.
nugtuung (in der Liebe) und das Ankommen dieser Genugtuung (in der antwortenden
Liebe) im Menschen als einheitliches Geschehen (der Freundschaft) interpretiert, auch
dadurch, dal sich ja auch die beiden Grenzen menschlicher Handlungsmaoglichkeit
(Schuld; das Ohne-Gnade-Sein) wechselseitig implizieren: Denn wie der Mensch in
dem einen Akt der Siinde zugleich schuldig wird und die Gnade verliert, so wird dem
Menschen ebenso in der Freundschaftsliebe seine Schuld nachgelassen und die Gnade
gegeben.



378  Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlosungslehre

3. Die Konvenieng von Gliick und Freundschaft

Unterstitzt wird die Deutung der Erlosungslehre mit Hilfe der Freund-
schaftskategorie ebenfalls dadurch, daB auf diese Weise die Aussagen der
Summa, dal der Mensch in der Gottesliebe und den mit ihr gegebenen
Tugenden die hochste Form der auf Erden méglichen Gliickseligkeit er-
langt, in ihrer tiefen Bedeutung verstindlich werden.?” Wie nach Aristo-
teles ein Freund durch den anderen sein Gliick finden bzw. in einer gei-
stig-geistlichen Gemeinschaft mit dem Freund sowohl die «praktische»
als auch die «theoretische Gliickseligkeit erlangen kann®, so wird in det
in Jesus Chrstus grindenden Gottesfreundschaft die Glickseligkeit
wirklich — wenn auch inchoativ — erfahrbar; und dies zuallererst in den
(Freundschafts-) Tugenden des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe,
die gewissermallen der Reflex der gottlichen Liebe im Menschen sind.
Aber wie schon eine zwischenmenschliche Freundschaft einen Menschen
ganz in Beschlag nehmen kann, dessen ganzes Verhalten dndern und es
zum Ausdruck dieser Freundschaftsdynamik machen kann, so verindert
(auch und gerade) die Gottesfreundschaft das Leben des Menschen ins-
gesamt, so dal} er aus dieser Liebe lebt, aus Liebe heraus handelt und alle
Handlungen in die Freundschaftsdynamik emnbegreift. Die Liebe durch-
dringt und vervollkommnet, wenn sie im Menschen ankommt, ebenso
auch alle diejenigen Handlungsprinzipien, die von der Liebe ausgerichtet
werden.”® Mit anderen Worten — und den Worten des Thomas — gesagt:
Kraft der Gottesliecbe wird der Mensch insgesamt «tugendhaft», erlangt
er diejenigen moralischen Tugenden und damit die 1n diesen Tugenden
erfahrbare Glickseligkeit, die thm, auf sich gestellt, nur mit groBten M-
hen erreichbar gewesen wiren. Die Erlosung zu einer lebendigen Freund-
schaftsliebe i1st weder ein 1soliertes, blof3 geistiges Geschehen noch eine
ausschlieBlich fiir das «Jenseits» verheiBene Vertrostung, sondern macht
den Menschen zu einem gewissermallen rundum «guten», erfiillten und
glicklichen Menschen. Was Aristoteles fiir den zwischenmenschlichen
Bereich sagen kann, dal nimlich ein gegenseitiges Wohltun unter Freun-
den «besser» (melius), spontaner (promptius) und lustvoller (delectabi-
lius) sich vollzieht als ceteris paribus unter Fremden®?, gilt ebenso auch

2 Vgl. DORNEMANN, Holger, Freundschaft als Paradigma der Erlosung, S. 181-
185 (s. Anm. 25).

0 Vgl. ebd., S. 150-154.

1 Genau dies ist gemeint, wenn Thomas die caritas als «Form, Wurzel und Grund»
aller Tugenden beschreibt, mit der dem Menschen alle moralischen Tugenden «einge-
gossen» werden. Vgl. STh I1-1I 23,8. '

32 « ... magis pertinet ad amicum benefacere, quam benepati. Proprium autem est
virtutis benefacere. Felicitas autem consistit in operatione virtutis... Et sic necesse est



Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlosungslehre 379

fir das Leben und Handeln eines Menschen, der Gottes Freund ist. Denn
in der Liebe, in der Freundschaft des Menschen mit Gott, wird dem
Menschen das hochstmogliche und seine «natiirlichen» Krifte gewisser-
malen unendlich tibersteigende Handeln «leicht» (facile), spontan (promp-
te) und freudebringend (delectabile).?® Nochmals zeigt sich, dal die in-
nerhalb der Summa Theologiae in Gnaden-, Tugendlehre und Christolo-
gie entfaltete Soteriologie 1m letzten als emn Traktat der Verwirklichung
der Freundschaft zwischen Gott und Mensch verstanden werden mul, in
der fiir den Menschen — analog zu den aristotelischen Aussagen hin-
sichtlich der zwischenmenschlichen Freundschaft** — hochstes Gliick,
wahre Selbstliebe und Tugendhaftigkeit koinzidieren.

IV, Reséimee

Mit dem Versuch, mit Hilfe der Freundschaftskategorie nicht eben nur
das erloste Dasein des Menschen, sondern auch das Geschehen der Er-
l6sung selber zu beschreiben, kénnen drei weitere miteinander zusam-
menhingende — und vielleicht gerade fiir die heutige Theologie interes-
sant erscheinende — Ergebnisse sichergestellt werden.

1. Zunichst zeigt sich — indem das Freundschaftsparadigma die un-
terschiedlichsten Fragestellungen und scheinbar in emnem losen Bezug
zueinander stehenden Themengebiete zusammenschauen i3t —, daB die
aus methodischen Griinden getrennt behandelten Traktate der Christo-
logie, Gnaden- und Tugendlehre sachlich eine Einheit bilden und das ei-
ne Erlosungsgeschehen aus unterschiedlichen Perspektiven beschreiben.
Eine sich auf Thomas berufende Theologie mul} diese sachliche Einheit
von Christologie, Gnaden- und Tugendlehre im Blick behalten und kann
mittels der Freundschaftskategorie die theologiegeschichtlich immer um-
strittene Frage nach der soteriologischen Relevanz der Christologie und
der christologischen Bestimmtheit der Gnade erkliren.

2. Daneben ist fiir eine «anthropologisch» ansetzende Theologie von
heute von besonderem Interesse, dal Thomas mit Hilfe der Freund-
schaftskategorie auch auf die Bedeutung der menschlichen Freiheit in
der Erlosung eingeht. Kommt man bei der Beschiftigung mit der thoma-

felicem esse virtuosum, et per consequens, quod benefaciat. Melius autem est quad
homo benefaciat amicis autem quam extraneis, ceteris paribus; quia hoc homo delecta-
bilius et promptius facit. Ergo felix cum sit virtuosus indiget amicis, quibus benefa-
ciat» Iz Eth. IX,9 (nr. 1889); vgl. NE IX,9 (1170b10-13).

3 Vgl $Th1-11 107,4; vgl. STh I-11 110,2.

3 Vgl. nochmals DORNEMANN, Holger, Freundschaft als Paradigma der Erldsung,
S. 150-154 (s. Anm. 25).



380  Thomas von Aquin: Wegbereiter einer neuen Erlosungslehre

nischen Theologie im allgemeinen und seiner Gnadenlehre im beson-
deren immer wieder zu dem Ergebnis, dal man von der Gnade nicht
sprechen kann, ohne zugleich auch die Bedeutung der menschlichén
Freiheit fir die Begnadung mitanzusprechen®, zeigt sich mit Hilfe der
Freundschaftskategorie, daB3 sich die Soteriologie insgesamt aus einer an-
thropologischen Perspektive erschlieBen 1iBt. Indem das Freundschafts-
paradigma zur Deutung der Soteriologie herangezogen wird, kann die
sich im Modus einer Freundschaft vollziehende Erl6sung als freies,
selbstbestimmtes Handeln des Menschen verstanden werden, ohne das
«Voraus» der gottlichen Gnade bzw. des Christusereignisses in Abrede
zu stellen. Damit werden die vielzitierten Aussagen der Summa Theolo-
giae, dafl der Mensch weder gegen noch ohne seinen freien Willen erlost
wird, daf3 die Erlosung die menschliche Natur nicht ausschaltet, sondern
sich gemill den menschlichen Strukturen vollzieht, in ithrem Anliegen
verstehbar. So kann die thomanische Soteriologie-Konzeption auch heu-
te noch einer der «anthropologischen Wende» verpflichteten Theologie
als Anregung und Beispiel dienen, die Soteriologie insgesamt in einer an-
thropologischen Perspektive zu lesen und verstehbar zu machen.

3. Indem das Freundschaftsparadigma letztlich die Bedeutung des
geschichtlichen Christusereignisses in seiner soteriologischen Funktion
expliziert, kann es auch heute noch als Interpretament im innerkirchli-
chen wie 1m interreligiésen Dialog dienen, um die spezifisch geschichtli-
che Dimension des christlichen Glaubens herauszustellen. Damit ist das
entscheidende Novum der thomanischen Erl6sungslehre durch die
Freundschaftskategorie angesprochen: daB sie die Moglichkeit einer re-
flexen und personalen Gottesbeziehung unter Voraussetzung und Wah-
rung der geschichtlichen Verfal3theit menschlicher Existenz auszusagen
versucht.

3 Vgl. ebd., Kap. 1-5. 7-9, bes. Kap. 2.



	Thomas von Aquin : Wegbereiter einer neuen Erlösungslehre

