Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 3

Artikel: Ordo naturae und Ordo politicus : Albert und Thomas im Vergleich
Autor: Pierpauli, José Ricardo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761084

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

]OSE RICARDO PIERPAULI

Ordo naturae und Ordo politicus
Albert und Thomas im Vergleich®

L. Einleitung

1. Zur aktuellen Bedentung der Politischen Philosophie Alberts

Betrachtet man Alberts und Thomas’ Politische Philosophie 1m Licht der
aktuellen Universalismus-Kommunitarismus-Debatte!, wird die genaue
Einordnung von beiden Politischen Philosophien innerhalb dieses Sche-
mas problematisch. Alberts Politische Philosophie, die bereits vor eimiger
Zeit als «Universalismus»? — allerdings im Unterschied zur heutigen Be-
deutng des Wortes — bezeichnet wurde, weist in der Tat Elemente auf,
die es erlauben, sie sowohl der einen als auch der anderen der genannten
Positionen zuzuordnen.

Der Schlissel zur angemessenen Bestimmung ihrer Politischen Phi-
losophie liegt im Verstindnis ihres Natur-Begriffs® und ihres entschei-
denden Einflusses auf die politische Ordnung. Andererseits bietet Al-
berts naturrechtliche Position — mit Thomas verglichen — neue Aspekte,

" Dieser Artikel gibt in ‘wesentlichen Ziigen einen Vortrag wieder, den ich am 5.11.
98 im Studium Generale der Universitit Bonn gehalten habe. Fiir die freundliche Un-
terstiitzung und die hilfreichen Ratschlige bei der Ausarbeitung dieses Aufsatzes bin
ich Herrn Prof. Dr. Ludger Honnefelder zu Dank verpflichtet. AuBerdem danke ich
der PD Dr. M. Dreyer und den Mitgliedern des Albertus Magnus Institut Bonn, be-
sonders Herrn Dr. H. Anzulewicz, mit dem ich hilfreiche Gespriche iiber Alberts Wer-
ke fiihren konnte. Ich danke auch Herrn Prof. Dr. Hans Jorissen, der sich mit viel Ge-
duld um die sprachlichen und inhaltlichen Details verdient gemacht hat.

! Vgl. Axel HONNET., Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die moralischen
Grundlagen moderner Gesellschaft, Frankfurt .M., 1993.

2 Vgl. Wilhelm ARENDT, Die Staats- und Gesellschaftslehre Alberts des GrofBen.
Nach den Quellen dargestellt, Jena, 1929, S. 1-6. ‘

3 Vgl. José Ricardo PIERPAULI , Naturaleza y Politica, in: Revista Philosophica 19-20
(1996-1997), S. 68.



Ordo naturae und Ordo politicus 353

die bestitigen, da} beide Autoren, jedoch besonders Albert, der politi-
schen Erfahrung? einen bedeutenden Ozt zuschreiben.

Die Tatsache, dal die Beziehung zwischen der politschen und der ju-
ristischen Ordnung auf die natiirliche Ordnung als ithr Fundament ver-
weist, schlieSt auf keine Weise ein, dall wir es hier mit einem einseitigen,
deduktivistischen System zu tun haben. Das moralisch und politisch Gu-
te, das Albert und Thomas postulieren, hat einen objektiven Wert, und
in diesem Sinn dhneln ihre Positionen der der Kommunitaristen, jedoch
schlieBen sie selbst andere Ideen beziiglich des Guten, die keine Ana-
logie mit dem hochsten Gut erlauben, aus. So gesehen sind die Meinun-
gen von Albert und von Thomas «universalistischer» als die der Univer-
salisten, allerdings fordern jene eine grundlegende, legitimierende Idee,
die sich aus einem offenen Konsens ergibt, wobei der Doctor universalis
und der Doctor communis dieses bonum primum als participatio am in-
nersten Wesen der Realitit aufspiiren.

Albert hat seine Politische Philosophie im Innern eines ontotheolo-
gischen Systems angesiedelt.> Die Ausgangsposition fir seine Philoso-
phie der Praxis beruht nicht auf einer methodologischen Hypothese,
sondern auf der Beobachtung der menschlichen Natur und ihrer konsti-
tutiven Ordnung. Innerhalb dieser Konzeption erhilt der Natur-Begriff
seinerseits eine Rethe von Bezeichnungen mit besonderer Relevanz fiir
die politische Ordnung,.

Eine dieser Bedeutungen, die wichtigste innerhalb der sozialen und
politischen Struktur, ist die angeborene Hinwendung des Menschen zur
gegenseitigen Unterstiitzung. Albert, der dabei von Cicero und Aristote-
les® beeinflufit wurde, nennt diese durch die Vernunft gesteuerte Nei-

4 «Licet habitus scientiae possit generari per doctrinam, tamen ad hoc quod facili-
ter possit applicari ad particulare, experimento indiget.» ALBERTUS MAGNUS, Super
Ethica (E-I), Ed. Colon., Aschendorff, Minster, 1968-72, S. 91, Z. 67-70.

> Meinen bisherigen Untersuchungen nach gibt es keine einfachen Ansitze im po-
litischen Denken Alberts. Mit dem Wort «Elemente» der Politischen Philosophie mei-
ne ich die Teile eines ganzen Systems. Dieses wurde schon deutlich von H. Anzulewicz
rekonstruiert. Vgl. Henryk ANZULEWICZ, «Die Denkstruktur des Albertus Magnus.
Ihre Dekodierung und ihre Relevanz fiir die Begrifflichkeit und Terminologie», in:
L’Elaboration du vocabulaire philosophique au moyen dge. Actes du Colloque intes-
national de Louvain-la-Neuve/Leuven, 12-14 septembre 1998, organisé par la Société
Internationale pour I’Etude de la Philosophie Médiévale a 'occasion de son 40° anni-
versaire. Eine angemessene Einfithrung in dieses System bietet Albert in De divinis no-
minibus, weil er dort seine neuplatonische Perspektive in enger Verbindung mit den Be-
griffen, die von der aristotelischen Ethik stammen, kombiniert.

6 In diesem wie in vielen anderen Fillen iiberschreitet der Doctor universalis den
aristotelischen Kontext. Fiir die Darstellung des Konzepts der Freundschaft vgl. Ot-
fried HOFFE, Aristoteles, Verlag C.H. Beck, Miinchen, 1996, S. 242.



354 Otdo naturae und Ordo politicus

gung Freundschaft. Es handelt sich um eine Auffassung, die — da sie in
der menschlichen Natur wurzelt — erlaubt, die nach Hobbes Memnung
originire Situation des Interessenkonfliktes’ zu 16sen. Diese Auffassung
von Freundschaft setzt jedoch auf der anderen Seite eine Auffassung von
Gerechtigkeit voraus. Denn zweifellos verlangt die dauernde Bereitschaft,
jedem das Seine zuzuerkennen®, auch wenn es keine positive Gesetzge-
bung gibe, eine geistige Gemeinschaft’, wie die durch den ciceronischen
Freundschaftsbegriff charakterisierte, den Albert tibernahm. Dieses Kon-
zept bildet die geistige Verbindung zu allem Politischen, das Albert spi-
ter zu dem grundlegenden Begriff der politischen Gerechtigkeit ausar-
beitete. ™

Der Begriff der politischen Gerechtigkeit resultiert nicht aus dem
Konsens'!, sondern ist sein legitimierendes Mal3. Albert skizziert mit sei-

7 «Frequentissima autem causa, quare homines se mutuo laedere cupiunt, ex eo na-
scitur, quod multi simul eandem rem appetant, qua tamen saepissime neque frui com-
muniter, neque dividere possunt; unde sequitur, fortiori dandam esse; quis autem for-
tior sit, pugna judicandum est.» Thomas HOBBES, De Cive, Opera Philosophica quae
latine scripsit omnia in unum corpus nunc primum collecta, vol. II, Scientta Verlag,
Aalen, 1966, S. 163.

8 Fiir die moderne Darstellung des Konzepts der Anerkenung vgl. Axel HONNET,
Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte. (stw) Frank-
furt a.M., 1998.

9 Tullius in libro De Amicitia dicit, quod amicitia nihil aliud est quam divinarum
humanarumque rerum cum benevolentia et caritate consensio.» ALBERTUS MAGNUS,
Super Ethica, Ed. Colon., 1968-72, S. 591, Z. 4-6.

10 «Amicitia et iustitia communicant in materia et fine, non tantum remoto, sed
propinquo, non tamen proprio. Res enim, prout in communicationem veniunt, possunt
dupliciter considerari: aut secundum rationem debiti, prout hoc efficitur meum et illud
tuum, et sic sunt propria materia iustitiae. Aut secundum quod uniunt duos in eodem
opere vel officio, inquantum uterque operantur circa commune ad commune lucrum,
et sic sunt amicitiae materia, quia sic uniunt utrumque in voluntate, quia unus vult lu-
crum alterius sicut suum, secundum quod adhuc indivisum est huius lucrum a lucro is-
tius.» ALBERTUS MAGNUS, Super Ethica, Ed. Colon., S. 628 -7/19.

"1 John Rawls formuliert das Grundproblem des politischen Liberalismus in der
Einteilung zu Political Liberalism so: «Wie ist es moglich, daB eine gerechte Gesellschaft
freier und gleicher Biirger dauerhaft bestehen kann, wenn ihre Mitglieder ver-
schiedenen zwar verniinftigen, aber dennoch kontriren religiésen philosophischen
oder moralischen Lehren anhingen?» Rawls hat seine Antwort auf diese Frage schritt-
weise in einer Reihe von Aufsitzen entwickelt, die zwischen 1980 und 1989 erschienen
sind, um sie dann 1993 in Political Liberalism in iiberarbeiteter Form und im Zusam-
menhang vorzustellen. Sie liuft auf eine besondere Form einer Konsenstheorie der
Gerechtigkeit hinaus. «Eine gerechte Gesellschaft kann», so Rawls, «nur dann dauer-
haft bestehen, wenn die Grundsitze, auf denen sie beruht, von einem iibergreifenden
Konsens aller verniinftigen Lehren getragen werden, so daf} alle Biirger ihnen unge-
achtet der ansonsten zwischen ihren philosophischen, moralischen und religiésen
Uberzeugungen bestehenden Differenzen zustimmen kénnen.» Wilfred HINSICH, «Po-



Ordo naturae und Ordo politicus 355

ner Meinung keinen moralischen und politischen Entwurf!? wie den des
Neo-Konstruktivimus, sondern es handelt sich um einen politischen
Realismus, der den Konsens einschlie3t, jedoch als prozedurales, dem
Urteil der Legitimitit untergeordnetes Kriterium. Dieses Urteil, das die
Vernunft entwickelt, geht vom Begriff der politischen Gerechtigkeit und
vom Ersten Praktischen Prinzip aus.

2. Gliederung der vorliegenden Untersuchung

Alberts politische Konzeption erschliet sich am deutlichsten, wenn der
nach seinem Verstindnis analoge Charakter der politischen Ordnung
(d. h. ihre innere Entsprechung zum hoéchsten Guten) sowie die Art und
Weise beachtet werden, wie die Vernunft, gemil3 der ihr eigenen ratio-
nalen Verfassung, die gesamte Schépfungsordnung in ihrer Vielfalt durch-
waltet. Deshalb wird sich die folgende Darstellung vor allem mit der Re-
konstruktion von Alberts politisch-juristischem Realismus befassen und
dabei Alberts entscheidenden EinfluB auf Thomas von Aquin aufzu-
zeigen versuchen. Das soll in drei Schritten geschehen.

Zunichst werden wir das Ordo-Denken Alberts im Kontext seines
ontotheologischen Systems untersuchen. Ein zweiter Schritt behandelt
die Thematik der Praktischen Vernunft als vis ordinativa im Hinblick auf
die Konkretisierung des politisch Guten bzw., was sachlich dasselbe ist,
auf die Erarbeitung juristischer Normen und ihrer Applikation auf kon-
krete Situationen unter bestimmten Umstinden. Dies ist genau der Sach-
bereich, fiir den Alberts Lehre von der Ordnung eine entscheidende
Rolle spielt und fiir den er eine konkretere Losung anbietet als Thomas.
Schlielich soll in einigen kurzen SchluBfolgerungen eine moéglichst ex-
akte Skizzierung der Politischen Philosophie Alberts und der Schlissel-
begriffe einer systematischen These, die sich aus einem Vergleich zwi-
schen dem Denken Alberts und dem des Thomas ergibt, erfolgen.

litischer Konsens in einer streibaren Welt», in: Zur Idee des politischen Liberalismus.
John Rawls in der Diskussion. Hrsg. von der Philosophischen Gesellschaft Bad Hom-
berg und Wilfred Hinsich, Frankfurt a.M., 1997 (stw), S. 9. «The general problems of
moral philosophy are not the concern of political liberalism, except insofar as they af-
fect how the background culture and its comprehensive doctrines tend to support a
constitutional regime. Political liberalism see its form of political philosophy as having
its own subject matter: how is a just and free society possible under conditions of deep
doctrinal conflict with no prospect of resolution?» Vgl. John RAWLS, Political Libera-
lism, Columbia University Press, New York, 1993. S. XVIII.

2 Vgl. Otfried HOFFE, Der Kommunitarismus als Alternative?, in: ZPAF, 50
(1996), 1/2, 8. 93.



356 Ordo naturae und Ordo politicus

II. Alberts Ordnungsbegriff als ontotheologisches Legitimitatskriterinm

1. Anthropologisch-metaphysische Grundlagen
Alberts Lehre hinsichtlich der Ordnung findet sich an folgenden Stellen

seiner Werke: De natura bonzy; Summa de creaturis, 11 pars, De homine, q. 81;
Sentengen-Kommentar, dist. III, art. 16, und schlieBlich Summa Theologiae,
tr. XI, q. 63. Die zuletzt genannte Stelle behandelt die Idee der Ordnung
ausfiihrlich innerhalb ihres weitesten ontotheologischen Kontextes. Die
tbrigen genannten Stellen geben das Konzept nur sehr reduziert wieder.
Ein deutliches Beispiel, das hier nicht aufgefiihrt wurde, findet sich fer-
ner in Alberts Kommentar zur aristotelischen Politik. Dort bezieht sich
der Doctor universalis stillschweigend auf die Ordnung in ihrer anthro-
pologischen Bedeutung, ausdriicklich handelt er hingegen von der politi-
schen und juristischen Ordnung. Diese durch die Praktische Vernunft
ausgearbeitete Ordnung ist jedoch nur insofern legitim, als sie mit den
Normen, die mit ihr auf hoherer Ebene korrespondieren, iibereinstimmt
und die Albert an den genannten Stellen seines theologischen und philo-
sophischen Werkes darlegt. Die Praktische Vernunft ist — wie bei Tho-
mas'® — causa efficiens’ des normativen Systems. Das bedeutet jedoch
nicht, daB ihre kreative Aufgabe sich auf die bloe Ableitung der morali-
schen und politischen Ordnung aus der metaphysischen Ordnung bis hin
zur politischen Erfahrung reduziert, sondern sie geht, wie noch zu zeigen
ist, von der sorgfiltigen Beobachtung der Erfahrung aus. Die Wahrneh-
mung dieses dynamischen Anteils der Natur bildet einen bedeutenden
Teil der Ordnung der Vernunft.

Fir Albert wie fiir Thomas ist die politische Ordnung in gewissem
Sinne eine Schopfung der Praktischen Vernunft, jedoch nicht in dem
poietischen Sinn wie bei Hobbes; es handelt sich vielmehr um die Kon-
struktion einer praktischen Ordnung, die auf vorgingigen Ordnungen
aufbaut. Die politische Ordnung konnte demnach in zwei Hauptfelder
eingeteilt werden, nimlich einerseits in das der Prinzipien und Ziele, die
nach Albert direkt aus der Metaphysik!® hervorgehen, und zum anderen

B «Regula autem et mensura humanorum actuum est ratio, quae est primum prin-
cipium actuum humanorum.» THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae, Ed. Leon.,
Roma, 1972, I-11, q. 90, art. 1.

14 «Totus ordo est ipsius rationis», ALBERTUS MAGNUS, Super Ethica, Ed. Colon.,
Bd. XIV, S. 39-53.

1 «Intellectuales habitus tripliciter possunt considerari, sicut est scientia et sapietia
et huiusmodi, de quibus in hoc libro loquitur: aut per comparationem ad res,de quibus
sunt, et sic diversi habitus consequuntur diversasres, de quibus in diversis scientiis de-
terminatur,sicut habitus grammaticae pertinet ad grammaticum, et sic de aliis; aut per
comparationem ad principia, a quibus procedunt, et sic pertinet ad philosophum pri-



Otrdo naturae und Ordo politicus 357

in das der positiven Normen, die — wie gesagt — Schopfung der Vernunft
sind. Diese normative Ordnung begriindet die sogenannte Grammatik'®
der politischen Ordnung. Als ihr Ausgangspunkt, d. h. als thr Legitimi-
titskriterium, gilt der Begriff der Politischen Gerechtigkeit, den die Prak-
tische Vernunft ausarbeitet, indem sie die natiirliche Ordnung, die fiir
die Betitigung der Praktischen Vernunft gleichbedeutend ist mit dem
Besitz der ersten Prinzipien, mit der konkreten Realitit verbindet. Auf
die Ausarbeitung dieses Kriteriums der Gerechtigkeit und der nachfol-
genden Normen wird im dritten Teil dieser Ausfiihrungen eingegangen,
so dal wir uns hier darauf beschrinken, die Struktur der anthropolo-
gisch-politischen Ordnung vorzustellen, durch die die Ausarbeitung der
Konzeption der politischen Gerechtigkeit auf plausible Weise geschehen
kann.

2. Struktur der anthropologisch-politischen Ordnung.

a) Natiirlicher Besitg der Ersten Pringipien.

Im Prolog zum Politik-Kommentar nimmt Albert an zwei Stellen Bezug
auf die anthropologische Ordnung. An der ersten Stelle heilit es: «Pto-
lomaeus in Almagesto dicit, quod non est mortuus, qui scientiam vivifi-
cavit: nec fuit pauper, qui intellectui dominatus est, sive qui intellectum
possedit.»!'” Diesen Gedanken vervollstindigt er sofort: «secundum enim
illum intellectum extendit se anima rationalis ad principia incorruptibilis
veritatis.»!® Fir Albert wie fiir Thomas! empfingt der menschliche In-
tellekt (intellectus agens) von Gott das natiitliche Licht®, das ein be-
stimmtes Prinzip der Rationalitit darstellt. Gemeint ist der natiirliche
Besitz der Ersten Prinzipien als Teilnahme (participatio) am gottlichen
Licht bzw. an der unverginglichen Wahrheit (incorruptibilis veritas).
Dieser Besitz bedeutet die Ordnung der Vernunft, gemiB3 der die Wil-

mum, qui dat omnibus scientiis sua principia et stabilit subiecta omnium scientiarum.»
ALBERTUS MAGNUS, Super Ethica, Ed. Colon., Aschendorff, 1968-72, Bd. XIV, S. 392,
Z. 54—064.

16 ygl. Otfried HOFFE, Der Kommunitarismus als Alternative?, in: ZphF 50 (1996)
1/2, S. 93.

17 ALBERTUS MAGNUS, In VIII Libri Politicorum, Ed. A. Borgnet, Bd. 8, Paris, S. 6.

18 Ibid.

19 «Principium autem eorum que secundum artem fiunt est intellectus humanus,
qui secundum similitudinem quandam derivatur ab intellectu divino.» THOMAS VON
AQUIN, Sententia Libri Politicorum, Ed. Leon., Roma, 1971, S. 69, Z. 4-7.

20 Vgl. Hans JORISSEN/Henryk ANZULEWICZ, Art. «Lumen Naturale», in: Lexikon
fiir Theologie und Kirche, 3. Aufl,, Bd. 6, hrsg. von W. Kasper u.a., Freiburg, 1997,
1120f. '



358 Ordo naturae und Ordo politicus

lenshandlungen ausgefiihrt werden. Ihrerseits ist diese participatio — d. h.
das natiirliche Licht —, die fiir Albert nicht bei jedem Menschen dasselbe
MalB erreicht, der Ausgangspunkt, der es ermoglicht, eine bestimmte vor-
politische Ordnung zu unterscheiden, wie Albert es in Abschnitt 1252
b 62! seines Politik-Kommentars unternimmit.

b) Ordo recti et 1ustt als Ergebnis der Praktischen Vernunft.

Die zweite Bezugstelle lautet: «Subiectum autem sive materia est com-
municatio oeconomica et communicatio civilis secundum ordinem recti
et lusti, in qua ostenditur homo perfectus secundum virtutem.»?? Was
Albert hier hinsichtlich des subiectum der Politik sagt, 1at sich durch
einige Stellen der STh? erginzen. Dort prisentiert der Doctor universa-
lis eine dreifache Unterscheidung des Objekts jeder Wissenschaft. Die
Ubertragung dieser Unterscheidung auf das Gebiet der politischen Ei-
kenntnis erlaubt nun, ein dreifaches Objekt der Politschen Wissenschaft
zu bestimmen: erstens das sogenannte politisch Gute, zweitens die poli-
tische Ordnung und die Macht, die sie begriindet und erhilt, und drittens
die politische Erfahrung bei der Realisation jenes Gutes.

Die durch Albert im Prolog zum Politik-Kommentar vorgetragene
Idee der Ordnung ist zweifach interpretierbar. Einerseits so, dall Albert
diese Ordnung gewissermallen als causa formalis alles Politischen versteht,
oder andererseits so, da} er diese Ordnung als Konstitutivum des Ent-
wurfs der anthropologischen und moralischen Ordnung begreift. Albert
sagt: «.. in qua ostenditur homo perfectus secundum virtutem.»?** Das
bedeutet, dal die Ordnung des Richtigen und des Rechten als Ergebnis
der Vernunft mittels der Phronesis aus dem Entwurf der menschlichen
Seelenordnung hervorgeht, wie sie sich in der Ubung der politschen Tu-

2 Vgl. ALBERTUS MAGNUS, In VIII Libri Politicornm, Ed. A. Borgnet, Paris, 1841,
S.10 1

22 Albertus Magnus, 7bid., S. 6.

2 «Subiectum in scientiis tripliciter assignatur, scilicet quod principaliter intenditur
et in principali parte scientiae, sicut deus dicitur esse subiectum primae philosophiae,
quia in principali parte eius de deo intenditur et de substantiis divinis, quae separatae
sunt, a quo etiam ab antiquis philosophis theologia vocabatur; denominatio enim debet
fieri ab ultimo et optimo. Secundo modo assignatur subiectum in scietiis, de quo et de
cuius partibus probantur passiones, sicut ens subiectum dicitur esse primae philoso-
phiae, ut unum et multa et potentia et actus et ens et possibile probantur de ente. Ter-
tio modo assignatur subiectum scientiae, circa quod est continentia eius propter boni-
tatem et claritatem doctrinae, et talium sunt, quaecumque adminiculantia ad subiectum
primo modo vel secundo modo dictum.» ALBERTUS MAGNUS, Summa Theologiae sive
De Mirabili Scientia Dei, Ed. Colon., Aschendorff, 1978, liber I, pars I, q. 3, cap. 1, S.
10-66.

2 ALBERTUS MAGNUS, In VIII Libri Politicorum, Ed. A. Borgnet, Paris, 1891, S. 6.



Ordo naturae und Ordo politicus 359

gend?® duBert. Dieses anthropologische und moralische Fundament kon-
stitutert die vorausgesetzte Basis der politischen Ordnung im Rahmen
des ontotheologischen Systems Alberts. Er sagt: «Debitum autem gene-
rale est debitum rectitudinis totius animae secundum vires ordinatas ad
actum et ad alterum et ad se et ad deum secundum ordinem rectitudinis,
in qua creatus est homo, sicut dicit Salomon (Eccl. 7,30): Deus creavit
hominem rectum, et ille immiscuit se infinitis quaestionibus.»?

¢c) Theologische Fundierung in der Analogie der Schipfungsordnuny.

Die Ordnungsvorstellungen, wie sie bisher dem Politik-Kommentar ent-
nommen wurden, ibersteigen jedoch den soeben markierten Rahmen
der Praktischen Philosophie, wenn man sie mit Alberts Kommentar zum
Abschnitt 1253 a 1 der Po/i#z&%" in Zusammenhang bringt. An dieser Stel-
le klirt der Doctor universalis die Bedeutung der Hinordnung des Men-
schen auf das politische Leben, indem er auf das Natur-Konzept des
Aristoteles aus Abschnitt 196 a 25 der Physi&® zuriickgreift. Albert iiber-
schreitet jedoch hier im Unterschied zu Thomas den aristotelischen Rah-
men und verbindet die Thesen des Philosophen mit denen aus Boethius’
De consolatione IV,6. Darin sagt Boethrus: «Nam providentia est ipsa illa
divina ratio in summo omnium principe constituta, quae cuncta disponit,
fatum vero inhaerens rebus mobilibus dispositio, per quam providentia
suis quaeque nectit ordinibus.»®

Gott ist causa efficiens der Schopfungsordnung, und er ist gleichzeitig
erstes Analogon der iibrigen Ordnungen und Giiter, unter denen sich
das politisch Gute findet. Aber er ist es durch die Ordnung der mensch-
lichen Natur. Diese Ordnung besteht in der Fihigkeit, rationale Willens-

23 Vgl. ALBERTUS MAGNUS, De natura boni, Ed. Colon., Aschendorff, 1974, t.
XXVI, tr. II, pars III, S. 30. In demselben Werk sagt Albert: «Vita civilis est dispositio
vitae, seundum quam sunt optimi cives, activa vero est illa quae consistit in labore
operum meritorium.» Vgl. gp. cit., S. 36-13.

26 ALBERTUS MAGNUS, De bono, Ed. Colon., 1951, t. XXVIII, S. 292-15. In dem-
selben Sinn sagt Albert: «Rectitudo animae, quae est iustitia generalis, consistit in de-
bito ordine virium omnium ad actum et parem et inferiorem secundum rectitudinem
status primi, in quo creatus est homo.» ALBERTUS MAGNUS, op. ct., S. 292-34.

1 Vgl. ALBERTUS MAGNUS, In VIII Libri Politicorum, Ed. A. Borgnet, Paris, 1891,
S.13 ¢t

2 A casu enim fieri cursum et motum discernentem et statuentem in hunc ordi-
nem. Et hoc ipsum admirari dignum est: dicentes animalia quidem enim et plantas a
fortuna neque esse neque fieri, sed aut naturam aut intellectum esse aut huiusmodi al-
teram causam», ARISTOTELES Latinus, Physica, translatio vetus, Edd. F. Bossier/]. Brams,
E.]. Brill Verlag, Leiden-New York, 1990, S. 66.

2 Anicii Manlii Severini Boethii Philosophiae Consolationis, G. Weinberger, Lipsae
1934, S. 96.



360 Otrdo naturae und Ordo politicus

handlungen zu steuern und Handlungen hinsichtlich ihres guten oder
schlechten Gehaltes bzw. hinsichtlich des Richtigen oder Unrichtigen zu
bewerten, und schlieBlich besteht sie in der Hinneigung des Menschen
zu gegenseitiger Hilfe. Aus anthropologisch-moralischer Perspektive be-
trachtet behauptet Albert, daB3 die Tugend der Klugheit gewissermallen
die cansa formalis® in bezug auf unsere menschlichen Neigungen darstellt,
indem sie diese in menschliche Akte transformiert und thnen die Qualitit
des Gutseins (forma boni) verleiht.

d) Konkretisierung im Ausgang von der Erfahrung

Hierin wurzelt konkret das zu l6sende Problem, die Anwendung dieser
konstitutiven Ordnung der menschlichen Natur auf die jeweiligen Um-
stinde® zu konkretisieren. Dabei sind zwei Positionen zu unterscheiden.
Entweder ist das Gute der Ethik und der Politik mit dem der Natur in
Ubereinstimmung, oder es ist autonom. In diesem zweiten Fall existiert
das Gute entweder in radikaler® oder in relativer Autonomie. Albert und
Thomas verteidigen eine relative Autonomie, d. h. emne in methodologi-
scher Hinsicht relative Autonomie. Beide Autoren — Albert jedoch vor-
rangig — legen einen Perspektivenwandel von der Praktischen zur Spe-
kulativen Vernunft nahe. Diese Behauptung 13t sich mit einer auf die
Ordnung Bezug nehmenden Textstelle aus Alberts Theologischer Sum-
me belegen, die unserer Meinung nach als die aussagekriftigste gelten
kann: «Ordo est in universo, nec Deus permitteret rem inordinatam fieri,

30 «Prudentia est perfectissima secundum bonitatem, quia dat omnibus forma boni,
quia per ipsam datur medium in omnibus.» ALBERTUS MAGNUS, Super Ethica, Ed.
Colon., t. XIV, S. 41-71. «Prudentia est, quod intret in operibus aliarum quasi forma
ipsarumy», Albertus Magnus, gp. cit., S. 43-10.

31 Vgl. ALBERTUS MAGNUS, De bono, t. XXXVIII, Ed. Colon., S. 38, Z. 7-9. Vgl.
auch Jirgen GRUNDEL, Die Lehre von den Umstinden der menschlichen Handlung im
Mittelalter, Minster, 1963, S. 485-518 und 580-668.

32 Gemeint ist hier die von Th. Hobbes erarbeitete These in De Cive, 1-12: «Ad
naturalem hominum proclivitatem ad se mutuo lacessendum, quam ab effectibus, prae-
sertim vero ab inani sui aestimatione derivant, si addas jam jus omnium in omnia, quo
alter jure invadit, alter jure resistit, atque ex quo oriuntur omnium adversus omnes
perpetue suspiciones et studium, et quam difficile sit praecavere hostes parvo numero
et apparatu, cum animo nos praevertendi opprimendique invadentes, negari non pos-
set, quin status hominum naturalis antequam in societatem coiretur, bellum fuerit: ne-
que hoc simpliciter, sed bellum omnium in omnes.» Th. HOBBES, De Cive, I 12.
Scientia Verlag Aalen, 1966, S. 165-166. Vgl auch Georg WIELAND, «Secundum natu-
ram vivere. Uber das Verhiltnis von Natur und Sittlichkeit», in: Natur im ethischen
Argument, Univ.-Verlag, Freiburg Schweiz, 1990, S. 15. Vgl. José Ricardo PIERPAULI ,
El Orden de los Ordenes. El concepto de Orden en Alberto Magno y en Tomas de
Aquino. Su actualidad en el contexto de la Filosofia Politica y Juridica, in: Verbo, Mad-
rid, Nr. 365-366, 1998, S. 40ff.



Ordo naturae und Ordo politicus 361

nisi ante disposuisset et praevidisset, qualiter reduceretur et vocaretur ad
ordinem. Unde duplex est ordo, scilicet rei ordinatae, et sapientiae ordi-
nantis ... Quantum ad ordinem rei ordinatae, si ordinis ratio ex ipso
accipiatur quantum ad debitum naturae vel meriti absolute, multa sunt
inordinata et per errorem facta. Si autem accipitur ratio ordinis ex ratione
sapientiae ordinantis, nihil penitus est inordinatum vel confusum in mun-
do, sed omnia decentissime ordinata: quia etiam mala quae a Deo per-
mittuntur, ordinantur optime vel ad exercitium virtutis, vel ad ampliorem
commendationem boni, vel ad commendationem justitiae, vel pulchritu-
dinem. Et ordo qui est secundum congruentiam rei ordinatae, est ordo
secundum quid. Ordo autem qui est ex dispositione sapientiae, est sim-
pliciter.»®

Der Text erlaubt es, in bezug auf die Ordnung zwei Ebenen zu un-
terscheiden, nimlich die ontotheologische und die ethisch-philosophi-
sche. Vom ersten Standpunkt aus haben Ordnung und Unordnung ins-
gesamt eine metaphysische Bedeutung, da auch jede Unordnung ihren
Ort hat im Hinblick auf ein bestimmtes Gut. Aus ethisch-philosophi-
schem Blickwinkel muf die Unordnung mittels der ordnenden Kraft der
Vernunft zu einer Ordnung umgewandelt und zuriickgefithrt werden. In
diesem Fall ist die Ordnung ein zu realisierendes und zu bewahrendes
Ziel. Daher kann die Vernunft in diesem Fall nicht allein von der Meta-
physik ausgehen, da diese Perspektive nur eine bestimmte Erklirung der
Unordnung liefern kénnte. Die Aufgabe der Vernunft ist im Bereich der
Praxis eine ordnende. Aus diesem Grund mul} die Vernunft von der Er-
fahrung ausgehen, da auf dieser Ebene die charakterisierten menschli-
chen Handlungen aufgrund bestimmter Umstinde und einer eigenen, je-
der dieser Aktionen entsprechenden Natur stattfinden. Diese jeder Ak-
tion entsprechende Natur ist nicht anders als die innerste Struktur aller
Handlungen und bildet gleichzeitig thr Paradigma. Diese konstitutive
Struktur ist ein bestimmtes Mal} des Sollens.

Aus Alberts frihem Werk De natura boni ist es moglich, ein Modell
des bisher Beschriebenen zu rekonstruieren. Der Doctor universalis et-
klirt dort detailliert die Natur und den eigentlichen Sinn des sexuellen
Aktes.* Demnach ist jede sexuelle Beziehung, die nicht die dort beschrie-
benen Bedingungen erfiillt und nicht der ausdriicklichen Absicht der
Fortpflanzung dient, bloBe Bedurfnisbefriedigung. Jene innerste Struktur

3 ALBERTUS MAGNUS, STh, pars secunda, q. 63, membrum 1, Bd. 32, Ed. Bor-
gnet, Paris, S. 607.

3 Vgl. ALBERTUS MAGNUS, De natura boni, Ed. Colon., t. XXV, tr. secundus, pars
I11, IV C, De continentia coniugali, S. 123.



362 Ordo naturae und Ordo politicus

der Handlung — hier ist es ithre Hinordnung auf Fortpflanzung —, die der
Vernunft als Richtmal dient, bildet einen Teil der natiirlichen Ordnung.

e) Zusammenfassung

Zusammenfassend it sich sagen, daB3 der Praktischen Vernunft somit
zwei Reihen von Ordnungen vorliegen. Die erste vertikale Rethe emp-
fingt mittels des natiirlichen Lichts die ersten Prinzipien, die zweite ho-
rizontale Reihe 1st durch die paradigmatischen Formen der menschlichen
Handlungen geprigt. Die menschliche Handlung, sofern sie praktische
Umsetzung der Vernunft ist, wire eine dritte Rethe. Diese normative
Schopfung der Praktischen Vernunft mull beide genannten Rethen zu-
sammen mit den Umstinden, die die Handlungen umgeben, integrieren.

Die Otdnung simpliciter dictn, die sich in der natiitlichen Ordnung
ausdriickt, reicht sogar so weit, dem Menschen ein bestimmtes Konzept
von natiitlicher Gerechtigkeit zu liefern, wenn auch mit theologischer
Bedeutung. Aber es ist nicht moglich, daraus die vollige Richtigkeit der
Schopfungen der Praktischen Vernuft abzuleiten. So sagt Albert in der
Summa de Creaturis: «accipiendo memoriam sicut Augustinus accipit eam,
ipsa est prima inter potentias imaginis. Sic enim non est nisi conservatio
insertorum nobis a natura, sicut notitia verl et boni, scilicet quod 1ustitia
tenenda est, et huiusmodi, quae autem per naturam sciuntur a quoli-
bet.»?

AnschlieBend ist nun kurz zu analysieren, auf welche Weise sich
diese anthropologische Ordnung gemil3 den Anforderungen der Erfah-
rung konkretisiert.

III. Die praktische Vernuft als vis ordinativa.

1. Das Problem der determinatio iuris.

Im Folgenden soll die Entwicklung untersucht werden, die die Ideen Al-
berts bis hin zu Thomas’ Darstellung in der STh q. 95 art. 2 erfahren ha-
ben. Thomas hatte im Zusammenhang mit dem Problem der normativen
Aufgabe der ratio behauptet: «omnis lex humanitus posita in tantum ha-
bet dewratione legis, inquantum a lege naturae derivatur.»36

Eine strikte Auslegung des Verbs derivari konnte zu dem MiBver-
stindnis verleiten, der thomanischen Naturrechtsauffassung eine metho-
dologisch-deduktivistische Einstellung zu unterstellen. Durch einen Ver-

35 ALBERTUS MAGNUS, Summa de creaturis, pars secunda, De homine, 1896, q. 73,
art. 2, Ed. Borgnet, Bd. 35, Paris, S. 615. '

36 THOMAS VON AQUIN, STh, Ed. Leon., Roma, I-II q. 92, art. 2, und ALBERTUS
MAGNUS, De¢ bono, Ed. Colon. t. XIV, §. 274-35.



Ordo naturae und Ordo politicus 363

gleich mit der Lehre Alberts kann grofere Klarheit zum Verstindnis die-
ses Textes erreicht werden.

Fir Thomas leitet sich das positive Gesetz «ab sicut conclusiones ex
principiis et sicut determinationes quaedam aliquorum communiumy.
Wenig spiter fiigt er hinzu: «lex naturae habet quod ille qui peccat, pu-
niatur; sed quod tali poena puniatur, hoc est quaedam determinatio legis
naturae.»’’

Das Substantiv determinatio findet eine Entsprechung in der densel-
ben Sachverhalt wiedergebenden These, die Albert in De bono ausgear-
beitet hatte. Alberts Lehre ist in diesem Punkt trotzdem von der des
Thomas ein wenig verschieden, weil der Doctor universalis auf ein Kon-
zept rekurriert, das den Schlissel zur Lésung der offenen Frage, wie nim-
lich die Schopfungsordnung im politischen Bereich angwendet werden
kann, bietet. Albert schlieBt in seinen Text das Konzept der Synderesis
ein: «vocantur universalia 1uris illa dirigentia nos in opere, in quibus non
est error neque dubium, in quibus naturale iudicatorium rationis vel
synderesis informatum accipit, quid faciendum sit vel non faciendum.»?

Albert rdaumt der Synderesis mit dem Gewissen (conscientia) eine
wichtige Bedeutung bei der determinatio turis als Vollendung der Klug-
heit® ein.

3" THOMAS VON AQUIN, STh., Ed. Leon., Roma, I-II, q. 95. art. 2.

% ALBERTUS MAGNUS, De bono, Ed. Colon., t. XIV, S. 263-22.

¥ «Prudentia simpliciter non est sine cognitione universalium et particularium.
Cum enim prudentia sit ad opus dirigens, quod consistit in particulariter, quod sicut
scire perficitur per tribu, ut dicitur in Prioribus, scilicet per scire in universali et scire
in particulari et scire in agere, quod est conclusiones, cum scire in operantibus de fa-
ciendo sit sicut conclusio in scibilis, oportet quod prudentia tribus perficitur, scilicet
cognitione universalis, per quam dirigatur, et cognitione in particulari, per quam pro-
ponantur sibi illa circa quae est opus, et cognitione in agere, quod est in sententiando
de ipso opere.» ALBERTUS MAGNUS, Super Ethica (E-I), Ed. Colon., t. XIV, S. 467-17.
— Die Klugheit definiert Albert folgendermaBen: «Prudentia est perfectissima se-
cundum bonitatem, quia dat omnibus formam boni, quia per ipsam datur medium in
omanibus.» Super Ethica, Ed. Colon., Bd. XIV, S. 41-71. — Die Bedeutung der Syndere-
sis bei Albert lautet: «synderesis est specialis vis animae, in qua seundum augustinum
universalia iuris descripta sunt: sicut enim speculativis sunt principia et dignitates, quae
non addiscit homo sed sunt in ipso naturaliter, et iuvatur ipsis ad speculationem veri:
ita ex parte operabilium quaedam sunt universalia dirigentia in opere, per quae intel-
lectus practicus iuvatur ad discretionem turpis et honesti in moribus, quae non discit
homo, sed secundum Hieronymum est lex naturalis scripta in spiritu humano.» Summa
de creaturis, De homine, q. 71, art. 1. Ed. A. Borgnet, Paris, S. 593.



364 Ordo naturae und Ordo politicus

2. Die Bedentung der Synderests und der via inductiva

Albert entwickelt seine Thesen hinsichtlich des Synderesis-Begriffs
hauptsachlich in der Summa de creaturis (1242), 11 pars, De homine®’, wo er
erklirt: «quare conscientia sibi dictet hoc esse faciendum? et respondit,
quod hoc est bonum. Et quaeritur ulterius, quare propter hoc sit facien-
dum, quia bonum? Et respondit, quoniam omne bonum faciendum. Et
istae quaestiones ponunt talem syllogismum: Omne bonum faciendum:
hoc est bonum: ergo hoc est faciendum. Maior autem istius syllogismi est
synderesis, cuius est inclinare in bonum per universales rationes boni.
Minor vero est rationis, cuius est conferre particulare ad universale. Con-
clusio autem est conscientia.» Die proposito minor des Syllogismus bil-
det sich auf induktivem Weg als Resultat des Wahrnehmens der konkre-
ten Wirklichkeit. In diesem Punkt 1st ein bemerkenswerter Fortschritt in
der Lehre Alberts zu verzeichnen. Der Doctor universalis unterscheidet
— im Unterschied zu Thomas’ q. 95 art. 4 der STh — dre1t Weisen, Nor-
men in Ubereinstimmung mit der natiitlichen Ordnung zu formulieren:
Erstens essentialiter, darunter fallen die 10 Gebote; zweitens suppositive,
dazu zihlen die von Isidor von Sevilla* und Cicero dargelegten Normen;
schlieBlich drittens particulariter; dieser Modus 1st von seinem Kontext
her det von Thomas beschriebenen wia determinationis ihnlich. Albert
weist den particulariter formulierten Normen eine spezielle Bedeutung
zu, sie werden auch indirekt im Vorwort zur Politik*? erwihnt. Es sind
die, «quae a plebiscitis et senatus consultis et responsis sapientium de-
terminantur. Haec enim non secundum totum trahuntur a vi naturae.»

Man bemerkt hier die Anwendung der via inductiva und den Ort des
von Albert determinierten consensus. Kurz danach fihrt er fort: «sed par-
tim a condicionibus hominum, ut pacta, quae quandoque secundum na-
turam facti aliter a sapientibus determinantur propter contractum, qui in-
tervenit ex voluntate utriusque vel condicione; hoc modo ergo pactum
exigit determinari; et similiter est de tudicatis.»*

Nach Albert erarbeitet die ratio eine richtige Norm, wenn es ihr ge-
lingt, in einer Primisse, d. h. in einem normativen Urteil, den ethischen
Kern, der das Erste Praktische Prinzip beinhaltet, mit der determinierten

-

40 ALBERTUS MAGNUS, op. cit., S. 599.

M Vgl. ALBERTUS MAGNUS, De bono, Ed. Colon., t. XXVIII, S. 268-63, und
ISIDOR VON SEVILLA, Etym., Oxford, 1911, PL 82, 199 A, 1. 5, C. 3, n. 1.

2 Dort sagt Albert, ohne seine Quelle, d.h. M.T. CICERO, De inventione, anzugeben:
«Principia omnia illa quibus concluduntur passiones de subiecto, profisciuntur a tribus,
a pacto, a pari et iudicato ut scilicet fiat secundum par rei inter communicantes.» Vgl
ALBERTUS MAGNUS, op. it.; 8. 7.

43 ALBERTUS MAGNUS, De¢ bono, Ed. Colon., t. XIV, S. 274-43.



Ordo naturae und Ordo politicus 365

Wirklichkeit zusammenzufiigen. Dieser ethische Kern ist genau das, was
wir heute das Ethos* einer juristischen Verfassung nennen. Seine blei-
bende Anwesenheit in jeder einzelnen juristischen und moralischen Norm
garantiert ihre Verniinftigkeit und Legitimitit.

3. Die regulative Funktion der Klugheit

Zusammenfassend: Die von Albert® zugelassene Vertragstheorie mul3
den legitimierenden ethischen Kern beinhalten, d. h. das grundlegende
Konzept einer politischen Gerechtigkeit, die gemil} den bisher analysier-
ten Elementen der normative Reflex der Schopfungsordnung ist. Die
Vernunft arbeitet dieses fundamentale Konzept im Bereich der Phrone-
sis, vervollkommnet durch die Synderesis, aus. Albert sagt demgemil:
«prudentia est, quod intret in operibus aliarum quasi forma ipsarum.»*
Albert fihrt die Bedeutung und die Tragweite der Klugheit mit folgen-
den Begriffen weiter aus, die als giiltige Antwort auf das hier aufgewoz-
fene Problem betrachtet werden konnen: «particularia secundum quod
humusmodi quantum ad condiciones individuantes sunt sine determinata
veritate, sed secundum quod exeunt ab universalibus, habent aliquam
determinationem, et sic ipsorum habet veram rationem prudentia.»*’

Die Regulierung, die die Praktische Vernunft durch Klugheit in be-
zug auf unsere Neigungen, die bestimmte Umstinde einschlieflen, vor-
nimmt, 1st letztlich der wichtigste Wesenszug, der der Ethik und der Po-
litik thren wissenschaftlichen Status verleiht. Hingegen ist das Material
dieses Wissens variabel, und in dieser Hinsicht haben Ethik und Politik
keinen wissenschaftlichen Charakter, denn ihre formal-wissenschaftliche
Bestimmung geht von allgemeingiiltigen Prinzipien aus.

IV. SchiufSfolgerungen

1. Positionsbestimmung von Alberts Politischer Philosophie

Alberts politische Position kann als: Kommunitarismus auf universalisti-
scher Basis definiert werden. Albert konnte heutzutage die Kritik der

" Vgl. Otfried HOFFE, Aristoteles, Beck Verlag, Miinchen, 1996, S. 185.

# Vgl. Francis CHENEVAL, «Considerations presque philosophiques sur les com-
mentaires de la Politique d’Albert le Grand et de Thomas d’ Aquiny, in: Albert le Grand
et sa réception au moyen age, Hommage a Zénon Kaluza, Separatum der FZPhTh 45
(1998), S. 56-83.

4 ALBERTUS MAGNUS, Super Ethica, Ed. Colon., S. 43—-10.

47 ALBERTUS MAGNUS, gp. ¢it., S. 436-79.



366 Otrdo naturae und Ordo politicus

Kommunitaristen* am Individualismus teilen, wie auch ihre Verteidi-
gung objektiver moralischer Werte. Unter dem Aspekt einer metaphysi-
schen Reflexion des menschlichen Handelns ist die politische Gemein-
schaft, in die der Mensch integriert ist, nach Albert ein «totum potestati-
vum»* 1m politischen Sinn. AuBerhalb einer solchen Gemeinschaft, ge-
nauer: ohne Freundschaft und gegenseitige Hilfsbereitschaft ist — analog
gesprochen — der Mensch weniger oder mehr als ein Mensch.

Der Doctor universalis konnte das Postulat der Universalisten be-
zuglich eines indiskutablen, legitimierenden und rational von allen ak-
zeptierten Ausgangspunktes teden. Aber er 1st durch die Tatsache, dal
seine Position von der Erkenntnis der politischen Gerechtigkeit ausgeht,
die — wie gesagt — nicht aus dem Konsens resultiert, sondern dessen Le-
gitimititskritertum 1st, von dieser Art Universalismus entfernt. Die ori-
ginire, von Albert verteidigte Position der politischen Gerechtigkeit ist
keine Projektion, die als Hilfsmittel einer durch den Wunsch nach Be-
stindigkeit charakterisierten menschlichen Natur 1m Rahmen des Inter-
essenkonfliktes dient, sondern die Freundschaft ist auf dem Konzept der
Gerechtigkeit aufgebaut.

2. Ordo politicus — ordo iuridicus — ordo naturae

Das Verhiltnis von ordo politicus und ordo iuridicus verweist bei Albert wie
Thomas auf das Einbeschlossensein eines dritten Elementes, niamlich auf
den ordo naturae als Fundament der beiden anderen. Die Weise der Fun-
dierung geschieht durch die Verntinftigkeit der Normen.

Die Praktische Vernunft ahmt nicht die Regelhaftigkeit von Natur-
bewegungen nach, sondern sie erfiillt ithre kreative Aufgabe, indem sie
diejenige Kreativitit aufnimmt, die die menschliche Vernunft den Nor-
men verleitht und die threr Natur eigen ist.

Der Zusammenhang des ordo naturae mit dem ordo politicus et iuridicus
besitzt weder in Alberts Praktischer Philosophie noch in Thomas” Prak-
tischer Philosophie eine einlinige und deduktive Struktur. Ein Wesens-
zug des Realismus bei beiden Autoren besteht in der beherrschenden
Stelle, die die beiden Autoten der via inductiva® sowohl bei der Herausar-

48 Vgl. Walter REESE-SCHAFER, Was ist Kommunitarismus? (Campus-Einfiihrun-
gen) Campus Verlag, Frankfurt .M., 1995, S. 7-8.

i Vgl. ALBERTUS MAGNUS, Super Ethica, Ed. Colon., t. XIV, S. 634—45.

0 Vgl. ALBERTUS MAGNUS, In VIII Libri Politicorum, Ed. A. Borgnet, Bd. 8, Paris
1841, S. 8, Z. 6, und THOMAS VON AQUIN, Sententia Libri Politicorum, Ed. Leon.,
Roma, 1971. In demselben Sinn sagt Oncken : «Die Staatslehre mul} geschopft werden
aus dem Staatsleben, und zwar der Gegenwart so gut wie der Vergangenheit. Das be-
deutet kurz und gut die Anwendung der naturwissenschaftlichen Methode auf die Po-



Ordo naturae und Ordo politicus 367

beitung der politischen Begriffe als auch im Entscheidungsprozell und
bei der Ausarbeitung der positiven Gesetze eingerdumt haben.

3. Albert und Thomas im Vergleich.

Der Vergleich des Konzepts der albertinischen Politischen Philosophie
mit dem des Thomas erlaubt es, zwei Feststellungen zu machen. Die er-
ste betrifft die Tatsache, dal3 der wesentliche Teil der Politischen Philo-
sophie beider Autoren sich nicht in ihren Kommentaren zur Politik des
Aristoteles findet, sondern innerhalb ihres jeweiligen theologischen Sy-
stems. Fir Albert wie fiir Thomas war die Praxis das Gebiet, auf dem
sich alle theoretischen Spekulationen dienen sollten, um den Menschen
den Weg zur Erl6sung erschlieBen. Dabei bedienten sich beide nicht zu-
lezt auch der Politik und des Rechts. Die Tatsache, dal3 Albert in seinem
Kommentar nicht die zahlreichen Fragestellungen aufgenommen hat, die
er in Super ethica behandelt, und ferner die Tatsache, dal Thomas’ Kom-
mentar knapper ausgefallen ist als der seines Meisters und er ithn unab-
geschlossen hinterliel}, zeigen nicht, dal} sie sich in ihren jeweiligen Sy-
stemen wenig mit der Politik befaBBt hitten. Dieser Umstand deutet m. E.
vielmehr darauf hin, dal die Politik als wissenschaftliche Disziplin bei
Albert und Thomas jeweils noch in ithr Gesamtsystem integriert und
noch nicht, wie spiter bei Ockham, verselbstindigt war.

Die zweite Feststellung betrifft den entscheidenden EinfluBl von Al-
bert auf Thomas, den der Vergleich beider Autoren belegt und der ver-
mutlich auf den miindlichen Lehrvortrag Alberts in seinen Vorlesungen
zur philosophischen Ethik in Kéln (1250-52) zuriickgeht. Der Vergleich
zwischen ithrem politischen und juristischen Denken mufl von der Be-
trachtung der Thesen ausgehen, die Albert in seinem Werke Super ethica
darstellte, sowie von deren spiterer Entwicklung innerhalb des thomani-
schen Systems. Von dorther kénnen die Ahnlichkeiten, die sich in den

Politik-Kommentaren beider Autoren finden, am ehesten erklirt wet-
den.>!

litik.» Wilhelm ONCKEN, Die Staatslehre des Aristoteles in historisch- und politischen
Umrissen, Leipzig, 1964, S. 14.

51 Mittels dieser These versuche ich die offene Frage hinsichtlich des Problems des
Verhiltnisses von Meister und Schiiler zu losen.



	Ordo naturae und Ordo politicus : Albert und Thomas im Vergleich

