
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 3

Artikel: Ordo naturae und Ordo politicus : Albert und Thomas im Vergleich

Autor: Pierpauli, José Ricardo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761084

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


José Ricardo Pierpauli

Ordo naturae und Ordo politicus
Albert und Thomas im Vergleich*

I. Umleitung

1. Zur aktuellen Bedeutung der Politischen Philosophie Alberts

Betrachtet man Alberts und Thomas' Politische Philosophie im Licht der
aktuellen Universahsmus-Kommunitarismus-Debatte1, wird die genaue
Einordnung von beiden Politischen Philosophien innerhalb dieses Schemas

problematisch. Alberts Politische Philosophie, die bereits vor einiger
Zeit als «Universalismus»2 - allerdings im Unterschied zur heutigen Be-

deutng des Wortes — bezeichnet wurde, weist in der Tat Elemente auf,
die es erlauben, sie sowohl der einen als auch der anderen der genannten
Positionen zuzuordnen.

Der Schlüssel zur angemessenen Bestimmung ihrer Politischen
Philosophie Hegt im Verständnis ihres Natur-Begriffs3 und ihres entscheidenden

Einflusses auf die pohtische Ordnung. Andererseits bietet
Alberts naturrechtliche Position — mit Thomas verglichen — neue Aspekte,

* Dieser Artikel gibt in wesentlichen Zügen einen Vortrag wieder, den ich am 5.11.
98 im Studium Generale der Universität Bonn gehalten habe. Für die freundliche
Unterstützung und die hilfreichen Ratschläge bei der Ausarbeitung dieses Aufsatzes bin
ich Herrn Prof. Dr. Ludger Honnefelder zu Dank verpflichtet. Außerdem danke ich
der PD Dr. M. Dreyer und den Mitgliedern des Albertus Magnus Institut Bonn,
besonders Herrn Dr. H. Anzulewicz, mit dem ich hilfreiche Gespräche über Alberts Werke

führen konnte. Ich danke auch Herrn Prof. Dr. Hans Jorissen, der sich mit viel
Geduld um die sprachlichen, und inhaltlichen Details verdient gemacht hat.

1

Vgl. Axel HONNET., Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen
Grundlagen moderner Gesellschaft, Frankfurt a.M., 1993.

2 Vgl. Wilhelm ARENDT, Die Staats- und Gesellschaftslehre Alberts des Großen.
Nach den Quellen dargestellt, Jena, 1929, S. 1—6.

3 Vgl. José Ricardo PIERPAULI Naturaleza y Politica, in: Revista Philosophica 19—20

(1996-1997), S. 68.



Ordo naturae und Ordo politicus 353

die bestätigen, daß beide Autoren, jedoch besonders Albert, der politischen

Erfahrung4 einen bedeutenden Ort zuschreiben.
Die Tatsache, daß die Beziehung zwischen der politschen und der

juristischen Ordnung auf die natürliche Ordnung als ihr Fundament
verweist, schließt auf keine Weise ein, daß wir es hier mit einem einseitigen,
deduktivistischen System zu tun haben. Das moralisch und politisch Gute,

das Albert und Thomas postulieren, hat einen objektiven Wert, und
in diesem Sinn ähneln ihre Positionen der der Kommunitaristen, jedoch
schließen sie selbst andere Ideen bezüglich des Guten, die keine Analogie

mit dem höchsten Gut erlauben, aus. So gesehen sind die Meinungen

von Albert und von Thomas «universalistischer» als die der
Universalisten, allerdings fordern jene eine grundlegende, legitimierende Idee,
die sich aus einem offenen Konsens ergibt, wobei der Doctor universalis
und der Doctor communis dieses bonum primum als participatio am
innersten Wesen der Realität aufspüren.

Albert hat seine Politische Philosophie im Innern eines ontotheolo-
gischen Systems angesiedelt.5 Die Ausgangsposition für seine Philosophie

der Praxis beruht nicht auf einer methodologischen Hypothese,
sondern auf der Beobachtung der menschlichen Natur und ihrer
konstitutiven Ordnung. Innerhalb dieser Konzeption erhält der Natur-Begriff
seinerseits eine Reihe von Bezeichnungen mit besonderer Relevanz für
die politische Ordnung.

Eine dieser Bedeutungen, die wichtigste innerhalb der sozialen und
politischen Struktur, ist die angeborene Hinwendung des Menschen zur
gegenseitigen Unterstützung. Albert, der dabei von Cicero und Aristoteles6

beeinflußt wurde, nennt diese durch die Vernunft gesteuerte Nei-

4 «Licet habitus scientiae possit generari per doctrinam, tarnen ad hoc quod faciliter

possit applicari ad particulare, experimento indiget.» ALBERTUS MAGNUS, Super
Ethica (E—I), Ed. Colon., Aschendorff, Münster, 1968—72, S. 91, Z. 67—70.

5 Meinen bisherigen Untersuchungen nach gibt es keine einfachen Ansätze im
politischen Denken Alberts. Mit dem Wort «Elemente» der Politischen Philosophie meine

ich die Teile eines ganzen Systems. Dieses wurde schon deutlich von H. Anzulewicz
rekonstruiert. Vgl. Henryk ANZULEWICZ, «Die Denkstruktur des Albertus Magnus.
Ihre Dekodierung und ihre Relevanz für die Begrifflichkeit und Terminologie», in:
L'Élaboration du vocabulaire philosophique au moyen âge. Actes du Colloque
international de Louvain-la-Neuve/Leuven, 12—14 septembre 1998, organisé par la Société
Internationale pour l'Étude de la Philosophie Médiévale à l'occasion de son 40e

anniversaire. Eine angemessene Einführung in dieses System bietet Albert in De divinis no-

minibus, weil er dort seine neuplatonische Perspektive in enger Verbindung mit den
Begriffen, die von der aristotelischen Ethik stammen, kombiniert.

6 In diesem wie in vielen anderen Fällen überschreitet der Doctor universalis den
aristotelischen Kontext. Für die Darstellung des Konzepts der Freundschaft vgl. Ot-
fried HÖFFE, Aristoteles, Verlag C.H. Beck, München, 1996, S. 242.



354 Ordo naturae und Ordo politicus

gung Freundschaft. Es handelt sich um eine Auffassung, die — da sie in
der menschlichen Natur wurzelt — erlaubt, die nach Hobbes Meinung
originäre Situation des Interessenkonfliktes7 zu lösen. Diese Auffassung
von Freundschaft setzt jedoch auf der anderen Seite eine Auffassung von
Gerechtigkeit voraus. Denn zweifellos verlangt die dauernde Bereitschaft,
jedem das Seine zuzuerkennen8, auch wenn es keine positive Gesetzgebung

gäbe, eine geistige Gemeinschaft9, wie die durch den ciceronischen

Freundschaftsbegriff charakterisierte, den Albert übernahm. Dieses Konzept

bildet die geistige Verbindung zu allem Politischen, das Albert später

zu dem grundlegenden Begriff der politischen Gerechtigkeit
ausarbeitete.10

Der Begriff der politischen Gerechtigkeit resultiert nicht aus dem

Konsens11, sondern ist sein legitimierendes Maß. Albert skizziert mit sei-

7 «Frequentissima autem causa, quare homines se mutuo laedere cupiunt, ex eo na-
scitur, quod multi simul eandem rem appetant, qua tarnen saepissime neque frui com-
muniter, neque dividere possunt; unde sequitur, fortiori dandam esse; quis autem for-
tior sit, pugna judicandum est.» Thomas HOBBES, De Cive, Opera Philosophica quae
latine scripsit omnia in unum corpus nunc primum collecta, vol. II, Scientia Verlag,
Aalen, 1966, S. 163.

8 Für die moderne Darstellung des Konzepts der Anerkenung vgl. Axel HONNET,
Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, (stw) Frankfurt

a.M., 1998.
9 «Tullius in libro De Amicitia dicit, quod amicitia nihil aliud est quam divinarum

humanarumque rerum cum benevolentia et caritate consensio.» ALBERTUS MAGNUS,
Super Ethica, Ed. Colon., 1968-72, S. 591, Z. 4—6.

10 «Amicitia et iustitia communicant in materia et fine, non tantum remoto, sed

propinquo, non tarnen proprio. Res enim, prout in communicationem veniunt, possunt
dupliciter considerari: aut secundum rationem debiti, prout hoc efficitur meum et illud
tuum, et sic sunt propria materia iustitiae. Aut secundum quod uniunt duos in eodem

opere vel officio, inquantum uterque operantur circa commune ad commune lucrum,
et sic sunt amicitiae materia, quia sic uniunt utrumque in voluntate, quia unus vult
lucrum alterius sicut suum, secundum quod adhuc indivisum est huius lucrum a lucro is-
tius.» Albertus MAGNUS, Super Ethica, Ed. Colon., S. 628 -7/19.

11 John Rawls formuliert das Grundproblem des politischen Liberalismus in der

Einteilung zu Political Liberalism so: «Wie ist es möglich, daß eine gerechte Gesellschaft
freier und gleicher Bürger dauerhaft bestehen kann, wenn ihre Mitglieder
verschiedenen zwar vernünftigen, aber dennoch konträren religiösen philosophischen
oder moralischen Lehren anhängen?» Rawls hat seine Antwort auf diese Frage schrittweise

in einer Reihe von Aufsätzen entwickelt, die zwischen 1980 und 1989 erschienen
sind, um sie dann 1993 in Political Liberalism in überarbeiteter Form und im
Zusammenhang vorzustellen. Sie läuft auf eine besondere Form einer Konsenstheorie der

Gerechtigkeit hinaus. «Eine gerechte Gesellschaft kann», so Rawls, «nur dann dauerhaft

bestehen, wenn die Grundsätze, auf denen sie beruht, von einem übergreifenden
Konsens aller vernünftigen Lehren getragen werden, so daß alle Bürger ihnen
ungeachtet der ansonsten zwischen ihren philosophischen, moralischen und religiösen
Überzeugungen bestehenden Differenzen zustimmen können.» Wilfred HINSICH, «Po-



Ordo naturae und Ordo politieus 355

ner Meinung keinen moralischen und politischen Entwurf12 wie den des

Neo-Konstruktivimus, sondern es handelt sich um einen politischen
Realismus, der den Konsens einschheßt, jedoch als prozedurales, dem
Urteil der Legitimität untergeordnetes Kriterium. Dieses Urteil, das die
Vernunft entwickelt, geht vom Begriff der politischen Gerechtigkeit und
vom Ersten Praktischen Prinzip aus.

2. Gliederung der vorliegenden Untersuchung

Alberts politische Konzeption erschheßt sich am deuthchsten, wenn der
nach seinem Verständnis analoge Charakter der politischen Ordnung
(d. h. ihre innere Entsprechung zum höchsten Guten) sowie die Art und
Weise beachtet werden, wie die Vernunft, gemäß der ihr eigenen
rationalen Verfassung, die gesamte Schöpfungsordnung in ihrer Vielfalt
durchwaltet. Deshalb wird sich die folgende Darstellung vor allem mit der
Rekonstruktion von Alberts pohtisch-jurisüschem Reahsmus befassen und
dabei Alberts entscheidenden Einfluß auf Thomas von Aquin
aufzuzeigen versuchen. Das soll in drei Schritten geschehen.

Zunächst werden wir das CWo-Denken Alberts im Kontext seines

ontotheologischen Systems untersuchen. Ein zweiter Schritt behandelt
die Thematik der Praktischen Vernunft als vis ordinativa im Hinblick auf
die Konkretisierung des politisch Guten bzw., was sachlich dasselbe ist,
auf die Erarbeitung juristischer Normen und ihrer Applikation auf
konkrete Situationen unter bestimmten Umständen. Dies ist genau der
Sachbereich, für den Alberts Lehre von der Ordnung eine entscheidende
Rolle spielt und für den er eine konkretere Lösung anbietet als Thomas.
Schließlich soll in einigen kurzen Schlußfolgerungen eine möglichst
exakte Skizzierung der Politischen Philosophie Alberts und der Schlüsselbegriffe

einer systematischen These, die sich aus einem Vergleich
zwischen dem Denken Alberts und dem des Thomas ergibt, erfolgen.

litischer Konsens in einer streibaren Welt», in: Zur Idee des politischen Liberalismus.
John Rawls in der Diskussion. Hrsg. von der Philosophischen Gesellschaft Bad Homberg

und Wilfred Hinsich, Frankfurt a.M., 1997 (stw), S. 9. «The general problems of
moral philosophy are not the concern of political liberalism, except insofar as they
affect how the background culture and its comprehensive doctrines tend to support a
constitutional regime. Political liberalism see its form of political philosophy as having
its own subject matter: how is a just and free society possible under conditions of deep
doctrinal conflict with no prospect of resolution?» Vgl. John RAWLS, Political Liberalism,

Columbia University Press, New York, 1993. S. XVIII.
12 Vgl. Otfried HÖFFE, Der Kommunitarismus als Alternative?, in: ZPhF, 50

(1996), 1/2, S. 93.



356 Ordo naturae und Ordo politicus

II. Alberts Ordnungsbegriffals ontotheo logisches Degitimitätskriterium

1. Anthropologisch-metaphysische Grundlagen

Alberts Lehre hinsichtlich der Ordnung findet sich an folgenden Stellen
seiner Werke: De natura bonv, Summa de creaturis, II pars, De homine, q. 81;

L«»&«^y»-Kommentar, dist. III, art. 16, und schließlich Summa Theologiae,

tr. XI, q. 63. Die zuletzt genannte Stelle behandelt die Idee der Ordnung
ausführlich innerhalb ihres weitesten ontotheologischen Kontextes. Die
übrigen genannten Stellen geben das Konzept nur sehr reduziert wieder.
Ein deutliches Beispiel, das hier nicht aufgeführt wurde, findet sich ferner

in Alberts Kommentar zur aristotelischen Politik. Dort bezieht sich
der Doctor universalis stillschweigend auf die Ordnung in ihrer
anthropologischen Bedeutung, ausdrücklich handelt er hingegen von der politischen

und juristischen Ordnung. Diese durch die Praktische Vernunft
ausgearbeitete Ordnung ist jedoch nur insofern legitim, als sie mit den

Normen, die mit ihr auf höherer Ebene korrespondieren, übereinstimmt
und die Albert an den genannten Stellen seines theologischen und
philosophischen Werkes darlegt. Die Praktische Vernunft ist — wie bei
Thomas13 — causa efßciens14 des normativen Systems. Das bedeutet jedoch
nicht, daß ihre kreative Aufgabe sich auf die bloße Ableitung der moralischen

und politischen Ordnung aus der metaphysischen Ordnung bis hin
zur politischen Erfahrung reduziert, sondern sie geht, wie noch zu zeigen
ist, von der sorgfältigen Beobachtung der Erfahrung aus. Die Wahrnehmung

dieses dynamischen Anteils der Natur bildet einen bedeutenden
Teil der Ordnung der Vernunft.

Für Albert wie für Thomas ist die politische Ordnung in gewissem
Sinne eine Schöpfung der Praktischen Vernunft, jedoch nicht in dem
poietischen Sinn wie bei Hobbes; es handelt sich vielmehr um die
Konstruktion einer praktischen Ordnung, die auf vorgängigen Ordnungen
aufbaut. Die politische Ordnung könnte demnach in zwei Hauptfelder
eingeteilt werden, nämlich einerseits in das der Prinzipien und Ziele, die
nach Albert direkt aus der Metaphysik15 hervorgehen, und zum anderen

13 «Regula autem et mensura humanorum actuum est ratio, quae est primum prin-
cipium actuum humanorum.» THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae, Ed. Leon.,
Roma, 1972, I—II, q. 90, art. 1.

14 «Totus ordo est ipsius rationis», ALBERTUS MAGNUS, Super Ethica, Ed. Colon.,
Bd. XIV, S. 39-53.

15 «Intellectuales habitus tripliciter possunt considerari, sicut est scientia et sapietia
et huiusmodi, de quibus in hoc libro loquitur: aut per comparationem ad res,de quibus
sunt, et sic diversi habitus consequuntur diversasres, de quibus in diversis scientiis de-
terminatur,sicut habitus grammaticae pertinet ad grammaticum, et sie de aliis; aut per
comparationem ad prineipia, a quibus procedunt, et sie pertinet ad philosophum pri-



Ordo naturae und Ordo politicus 357

in das der positiven Normen, die — wie gesagt — Schöpfung der Vernunft
sind. Diese normative Ordnung begründet die sogenannte Grammatik16
der politischen Ordnung. Als ihr Ausgangspunkt, d. h. als ihr
Legitimitätskriterium, gilt der Begriff der Politischen Gerechtigkeit, den die
Praktische Vernunft ausarbeitet, indem sie die natürliche Ordnung, die für
die Betätigung der Praktischen Vernunft gleichbedeutend ist mit dem
Besitz der ersten Prinzipien, mit der konkreten Realität verbindet. Auf
die Ausarbeitung dieses Kriteriums der Gerechtigkeit und der nachfolgenden

Normen wird im dritten Teil dieser Ausführungen eingegangen,
so daß wir uns hier darauf beschränken, die Struktur der
anthropologisch-politischen Ordnung vorzustellen, durch die die Ausarbeitung der

Konzeption der politischen Gerechtigkeit auf plausible Weise geschehen
kann.

2. Struktur der anthropologisch-politischen Ordnung,

a) Natürlicher Besitz der Ersten Prinzipien.

Im Prolog zum Politik-Kommentar nimmt Albert an zwei Stellen Bezug
auf die anthropologische Ordnung. An der ersten Stelle heißt es: «Pto-
lomaeus in Almagesto dicit, quod non est mortuus, qui scientiam vivifi-
cavit: nec fuit pauper, qui intellectui dominatus est, sive qui intellectum
possedit.»17 Diesen Gedanken vervollständigt er sofort: «secundum enim
illum intellectum extendit se anima rationalis ad principia incorruptibilis
veritatis.»18 Für Albert wie für Thomas19 empfängt der menschliche
Intellekt (intellectus agens) von Gott das natürliche Licht20, das ein
bestimmtes Prinzip der Rationalität darstellt. Gemeint ist der natürliche
Besitz der Ersten Prinzipien als Teilnahme (participatio) am göttlichen
Licht bzw. an der unvergänglichen Wahrheit (incorruptibilis Veritas).
Dieser Besitz bedeutet die Ordnung der Vernunft, gemäß der die Wil-

mum, qui dat omnibus scientiis sua principia et stabilit subiecta omnium scientiarum.»
ALBERTUS Magnus, Super Ethica, Ed. Colon., Aschendorff, 1968-72, Bd. XIV, S. 392,
Z. 54-64.

16 Vgl. Otfried HÖFFE, Der Kommunitarismus als Alternative?, in: ZphF 50 (1996)
1/2, S. 93.

17 ALBERTUS MAGNUS, In VIII Libri Politieorum, Ed. A. Borgnet, Bd. 8, Paris, S. 6.
18 Ibid.
19 «Principium autem eorum que secundum artem fiunt est intellectus humanus,

qui secundum similitudinem quandam derivatur ab intellectu divino.» THOMAS VON
AQUIN, Sententia Libri Politieorum, Ed. Leon., Roma, 1971, S. 69, Z. 4—7.

20 Vgl. Hans JORISSEN/Henryk ANZULEWICZ, Art. «Lumen Naturale», in: Lexikon
für Theologie und Kirche, 3. Aufl., Bd. 6, hrsg. von W. Kasper u.a., Freiburg, 1997,
1120f.



358 Ordo naturae und Ordo politicus

lenshandlungen ausgeführt werden. Ihrerseits ist diese participatio — d. h.
das natürliche Licht —, die für Albert nicht bei jedem Menschen dasselbe
Maß erreicht, der Ausgangspunkt, der es ermöglicht, eine bestimmte
vorpolitische Ordnung zu unterscheiden, wie Albert es in Abschnitt 1252
b 621 seines Politik-Kommentars unternimmt.

b) Ordo recti et iusti als Ergebnis der Praktischen Vernunft.

Die zweite Bezugstelle lautet: «Subiectum autem sive materia est com-
municatio oeconomica et communicatio civilis secundum ordinem recti
et iusti, in qua ostenditur homo perfectus secundum virtutem.»22 Was
Albert hier hinsichtlich des subiectum der Politik sagt, läßt sich durch
einige Stellen der STh23 ergänzen. Dort präsentiert der Doctor universalis

eine dreifache Unterscheidung des Objekts jeder Wissenschaft. Die
Übertragung dieser Unterscheidung auf das Gebiet der politischen
Erkenntnis erlaubt nun, ein dreifaches Objekt der Politschen Wissenschaft
zu bestimmen: erstens das sogenannte politisch Gute, zweitens die
politische Ordnung und die Macht, die sie begründet und erhält, und drittens
die politische Erfahrung bei der Realisation jenes Gutes.

Die durch Albert im Prolog zum Politik-Kommentar vorgetragene
Idee der Ordnung ist zweifach interpretierbar. Einerseits so, daß Albert
diese Ordnung gewissermaßen als causa formalis alles Politischen versteht,
oder andererseits so, daß er diese Ordnung als Konstitutivum des
Entwurfs der anthropologischen und moralischen Ordnung begreift. Albert
sagt: «... in qua ostenditur homo perfectus secundum virtutem.»24 Das
bedeutet, daß die Ordnung des Richtigen und des Rechten als Ergebnis
der Vernunft mittels der Phronesis aus dem Entwurf der menschlichen
Seelenordnung hervorgeht, wie sie sich in der Übung der politschen Tu-

21 Vgl. ALBERTUS Magnus, In VIII Libri Politicorum, Ed. A. Borgnet, Paris, 1841,
S. 10 i.

22 Albertus Magnus, ibid., S. 6.
23 «Subiectum in scientiis tripliciter assignatur, scilicet quod principaliter intenditur

et in principali parte scientiae, sicut deus dicitur esse subiectum primae philosophiae,
quia in principali parte eius de deo intenditur et de substantiis divinis, quae separatae
sunt, a quo etiam ab antiquis philosophis theologia vocabatur; denominatio enim debet
fieri ab ultimo et optimo. Secundo modo assignatur subiectum in scietiis, de quo et de
cuius partibus probantur passiones, sicut ens subiectum dicitur esse primae philosophiae,

ut unum et multa et potentia et actus et ens et possibile probantur de ente. Tertio

modo assignatur subiectum scientiae, circa quod est continentia eius propter boni-
tatem et claritatem doctrinae, et talium sunt, quaecumque adminiculantia ad subiectum
primo modo vel secundo modo dictum.» ALBERTUS MAGNUS, Summa Theologiae sive
De Mirabili Scientia Dei, Ed. Colon., Aschendorff, 1978, liber I, pars I, q. 3, cap. 1, S.

10-66.
24 ALBERTUS MAGNUS, In VIII Libri Politicorum, Ed. A. Borgnet, Paris, 1891, S. 6.



Ordo naturae und Ordo politicus 359

gend25 äußert. Dieses anthropologische und moralische Fundament
konstituiert die vorausgesetzte Basis der politischen Ordnung im Rahmen
des ontotheologischen Systems Alberts. Er sagt: «Debitum autem generale

est debitum rectitudinis totius animae secundum vires ordinatas ad

actum et ad alterum et ad se et ad deum secundum ordinem rectitudinis,
in qua creams est homo, sicut dicit Salomon (Eccl. 7,30): Deus creavit
hominem rectum, et ille immiscuit se infinitis quaestionibus.»26

c) Theologische Fundierung in der Analogie der Schöpfungsordnung.

Die Ordnungsvorstellungen, wie sie bisher dem Politik-Kommentar
entnommen wurden, übersteigen jedoch den soeben markierten Rahmen
der Praktischen Philosophie, wenn man sie mit Alberts Kommentar zum
Abschnitt 1253 a 1 der Politik27 in Zusammenhang bringt. An dieser Stelle

klärt der Doctor universalis die Bedeutung der Hinordnung des
Menschen auf das politische Leben, indem er auf das Natur-Konzept des

Aristoteles aus Abschnitt 196 a 25 der Physik28 zurückgreift. Albert
überschreitet jedoch hier im Unterschied zu Thomas den aristotelischen Rahmen

und verbindet die Thesen des Philosophen mit denen aus Boethius'
De consolatione IV,6. Darin sagt Boethius: «Nam Providentia est ipsa ilia
divina ratio in summo omnium principe constituta, quae cuncta disponit,
fatum vero inhaerens rebus mobilibus dispositio, per quam Providentia
suis quaeque necdt ordinibus.»29

Gott ist causa efficiens der Schöpfungsordnung, und er ist gleichzeitig
erstes Analogon der übrigen Ordnungen und Güter, unter denen sich
das politisch Gute findet. Aber er ist es durch die Ordnung der menschlichen

Natur. Diese Ordnung besteht in der Fähigkeit, rationale Willens-

25 Vgl. ALBERTUS Magnus, De natura boni, Ed. Colon., Aschendorff, 1974, t.
XXVI, tr. II, pars III, S. 30. In demselben Werk sagt Albert: «Vita civibs est dispositio
vitae, seundum quam sunt optimi cives, activa vero est ilia quae consistit in labore

operum meritorium.» Vgl. op. cit., S. 36-13.
26 ALBERTUS Magnus, De bono, Ed. Colon., 1951, t. XXVIII, S. 292-15. In

demselben Sinn sagt Albert: «Rectitudo animae, quae est iustitia generalis, consistit in de-
bito ordine virium omnium ad actum et parem et inferiorem secundum rectitudinem
Status primi, in quo creatus est homo.» ALBERTUS MAGNUS, op. rit., S. 292—34.

27 Vgl. ALBERTUS Magnus, In VIII Libri Politicorum, Ed. A. Borgnet, Paris, 1891,
S. 13 t.

28 «A casu enim fieri cursum et motum discernentem et statuentem in hunc ordinem.

Et hoc ipsum admirari dignum est: dicentes animalia quidem enim et plantas a

fortuna neque esse neque fieri, sed aut naturam aut intellectum esse aut huiusmodi
alteram causam», ARISTOTELES Latinus, Physica, translatio vetus, Edd. F. Bossier/J. Brams,
E.J. Brill Verlag, Leiden-New York, 1990, S. 66.

29 Anicü Manlii Severini Boethii Philosophiae Consolationis, G. Weinberger, Lipsae
1934, S. 96.



360 Ordo naturae und Ordo politicus

handlungen zu steuern und Handlungen hinsichtlich ihres guten oder
schlechten Gehaltes bzw. hinsichtlich des Richtigen oder Unrichtigen zu
bewerten, und schließlich besteht sie in der Hinneigung des Menschen

zu gegenseitiger Hilfe. Aus anthropologisch-moralischer Perspektive
betrachtet behauptet Albert, daß die Tugend der Klugheit gewissermaßen
die causa formalis10 in bezug auf unsere menschlichen Neigungen darstellt,
indem sie diese in menschliche Akte transformiert und ihnen die Qualität
des Gutseins (forma boni) verleiht.

d) Konkretisierung im Ausgang von der Erfahrung

Hierin wurzelt konkret das zu lösende Problem, die Anwendung dieser
konstitutiven Ordnung der menschlichen Natur auf die jeweiligen
Umstände31 zu konkretisieren. Dabei sind zwei Positionen zu unterscheiden.
Entweder ist das Gute der Ethik und der Politik mit dem der Natur in
Übereinstimmung, oder es ist autonom. In diesem zweiten Fall existiert
das Gute entweder in radikaler32 oder in relativer Autonomie. Albert und
Thomas verteidigen eine relative Autonomie, d. h. eine in methodologischer

Hinsicht relative Autonomie. Beide Autoren — Albert jedoch
vorrangig — legen einen Perspektivenwandel von der Praktischen zur
Spekulativen Vernunft nahe. Diese Behauptung läßt sich mit einer auf die

Ordnung Bezug nehmenden Textstelle aus Alberts Theologischer Summe

belegen, die unserer Meinung nach als die aussagekräftigste gelten
kann: «Ordo est in universo, nec Deus permitteret rem inordinatam fieri,

30 «Prudentia est perfectissima secundum bonitatem, quia dat omnibus forma boni,
quia per ipsam datur medium in omnibus.» ALBERTUS MAGNUS, Super Ethica, Ed.
Colon., t. XIV, S. 41-71. «Prudentia est, quod intret in operibus aliarum quasi forma
ipsarum», Albertus Magnus, op. cit., S. 43-10.

31 Vgl. ALBERTUS MAGNUS, De bono, t. XXXVIII, Ed. Colon., S. 38, Z. 7-9. Vgl.
auch Jürgen GRÜNDEL, Die Lehre von den Umständen der menschlichen Handlung im
Mittelalter, Münster, 1963, S. 485—518 und 580—668.

32 Gemeint ist hier die von Th. Hobbes erarbeitete These in De Cive, 1—12: «Ad
naturalem hominum proclivitatem ad se mutuo lacessendum, quam ab effectibus, prae-
sertim vero ab inani sui aestimatione dérivant, si addas jam jus omnium in omnia, quo
alter jure invadit, alter jure resistit, atque ex quo oriuntur omnium adversus omnes
perpetue suspiciones et Studium, et quam difficile sit praecavere hostes parvo numéro
et apparatu, cum animo nos praevertendi opprimendique invadentes, negari non posset,

quin status hominum naturalis antequam in societatem coiretur, bellum fuerit: ne-
que hoc simpliciter, sed bellum omnium in omnes.» Th. HOBBES, De Cive, I 12.

Scientia Verlag Aalen, 1966, S. 165-166. Vgl auch Georg WIELAND, «Secundum natu-
ram vivere. Uber das Verhältnis von Natur und Sittlichkeit», in: Natur im ethischen
Argument, Univ.-Verlag, Freiburg Schweiz, 1990, S. 15. Vgl. José Ricardo PIERPAULI
El Orden de los Ordenes. El concepto de Orden en Alberto Magno y en Tomas de

Aquino. Su actualidad en el contexto de la Filosofia Politica y Juridica, in: Verbo, Madrid,

Nr. 365-366, 1998, S. 40ff.



Ordo naturae und Ordo politicus 361

nisi ante disposuisset et praevidisset, qualiter reduceretur et vocaretur ad

ordinem. Unde duplex est ordo, scilicet rei ordinatae, et sapientiae ordi-
nantis Quantum ad ordinem rei ordinatae, si ordinis ratio ex ipso
accipiatur quantum ad debitum naturae vel meriti absolute, multa sunt
inordinata et per errorem facta. Si autem accipitur ratio ordinis ex ratione
sapientiae ordinantis, nihil penitus est inordinatum vel confusum in mundo,

sed omnia decentissime ordinata: quia etiam mala quae a Deo per-
mittuntur, ordinantur optime vel ad exercitium virtutis, vel ad ampliorem
commendationem boni, vel ad commendationem justitiae, vel pulchritu-
dinem. Et ordo qui est secundum congruentiam rei ordinatae, est ordo
secundum quid. Ordo autem qui est ex dispositione sapientiae, est sim-
pliciter.»33

Der Text erlaubt es, in bezug auf die Ordnung zwei Ebenen zu
unterscheiden, nämlich die ontotheologische und die ethisch-philosophische.

Vom ersten Standpunkt aus haben Ordnung und Unordnung
insgesamt eine metaphysische Bedeutung, da auch jede Unordnung ihren
Ort hat im Hinblick auf ein bestimmtes Gut. Aus ethisch-philosophischem

Blickwinkel muß die Unordnung mittels der ordnenden Kraft der
Vernunft zu einer Ordnung umgewandelt und zurückgeführt werden. In
diesem Fall ist die Ordnung ein zu realisierendes und zu bewahrendes
Ziel. Daher kann die Vernunft in diesem Fall nicht allein von der
Metaphysik ausgehen, da diese Perspektive nur eine bestimmte Erklärung der

Unordnung hefern könnte. Die Aufgabe der Vernunft ist im Bereich der
Praxis eine ordnende. Aus diesem Grund muß die Vernunft von der
Erfahrung ausgehen, da auf dieser Ebene die charakterisierten menschlichen

Handlungen aufgrund bestimmter Umstände und einer eigenen,
jeder dieser Aktionen entsprechenden Natur stattfinden. Diese jeder
Aktion entsprechende Natur ist nicht anders als die innerste Struktur aller

Handlungen und bildet gleichzeitig ihr Paradigma. Diese konstitutive
Struktur ist ein bestimmtes Maß des Sollens.

Aus Alberts frühem Werk De natura boni ist es möglich, ein Modell
des bisher Beschriebenen zu rekonstruieren. Der Doctor universalis
erklärt dort detailliert die Natur und den eigentlichen Sinn des sexuellen
Aktes.34 Demnach ist jede sexuelle Beziehung, die nicht die dort beschriebenen

Bedingungen erfüllt und nicht der ausdrücklichen Absicht der

Fortpflanzung dient, bloße Bedürfnisbefriedigung. Jene innerste Struktur

33 ALBERTUS Magnus, STh, pars secunda, q. 63, membrum 1, Bd. 32, Ed.
Borgnet, Paris, S. 607.

34 Vgl. ALBERTUS Magnus, De natura boni, Ed. Colon., t. XXV, tr. secundus, pars
III, IV C, De continentia coniugali, S. 123.



362 Ordo naturae und Ordo politicus

der Handlung - hier ist es ihre Hinordnung auf Fortpflanzung —, die der
Vernunft als Richtmaß dient, bildet einen Teil der natürlichen Ordnung.

e) Zusammenfassung

Zusammenfassend läßt sich sagen, daß der Praktischen Vernunft somit
zwei Reihen von Ordnungen vorliegen. Die erste vertikale Reihe empfängt

mittels des natürlichen Lichts die ersten Prinzipien, die zweite
horizontale Reihe ist durch die paradigmatischen Formen der menschlichen
Handlungen geprägt. Die menschliche Handlung, sofern sie praktische
Umsetzung der Vernunft ist, wäre eine dritte Reihe. Diese normative
Schöpfung der Praktischen Vernunft muß beide genannten Reihen
zusammen mit den Umständen, die die Handlungen umgeben, integrieren.

Die Ordnung simpliciter dictu, die sich in der natürlichen Ordnung
ausdrückt, reicht sogar so weit, dem Menschen ein bestimmtes Konzept
von natürlicher Gerechtigkeit zu liefern, wenn auch mit theologischer
Bedeutung. Aber es ist nicht möglich, daraus die völlige Richtigkeit der

Schöpfungen der Praktischen Vernuft abzuleiten. So sagt Albert in der
Summa de Creaturis: «accipiendo memoriam sicut Augustinus accipit eam,
ipsa est prima inter potentias imaginis. Sic enim non est nisi conservatio
insertorum nobis a natura, sicut notitia veri et boni, scilicet quod iustitia
tenenda est, et huiusmodi, quae autem per naturam sciuntur a
quolibet.»35

Anschließend ist nun kurz zu analysieren, auf welche Weise sich
diese anthropologische Ordnung gemäß den Anforderungen der Erfahrung

konkretisiert.

III. Die praktische Vernuft als vis ordinativa.

1. Das Problem der determinatio iuris.

Im Folgenden soll die Entwicklung untersucht werden, die die Ideen
Alberts bis hin zu Thomas' Darstellung in der STh q. 95 art. 2 erfahren
haben. Thomas hatte im Zusammenhang mit dem Problem der normativen
Aufgabe der ratio behauptet: «omnis lex humanitus posita in tantum
habet de«ratione legis, inquantum a lege naturae derivatur.»36

Eine strikte Auslegung des Verbs derivari könnte zu dem
Mißverständnis verleiten, der thomanischen Naturrechtsauffassung eine metho-
dologisch-deduktivistische Einstellung zu unterstellen. Durch einen Ver-

35 ALBERTUS Magnus, Summa de creaturis, pars secunda, De homine, 1896, q. 73,
art. 2, Ed. Borgnet, Bd. 35, Paris, S. 615.

36 THOMAS VON AQUIN, STh, Ed. Leon., Roma, I—II q. 92, art. 2, und ALBERTUS

MAGNUS, De bono, Ed. Colon, t. XIV, S. 274—35.



Ordo naturae und Ordo politicus 363

gleich mit der Lehre Alberts kann größere Klarheit zum Verständnis dieses

Textes erreicht werden.
Für Thomas leitet sich das positive Gesetz «ab sicut conclusiones ex

principiis et sicut determinationes quaedam aliquorum communium».
Wenig später fügt er hinzu: «lex naturae habet quod ille qui peccat, pu-
niatur; sed quod tab poena puniatur, hoc est quaedam determinatio legis
naturae.»37

Das Substantiv determinatio findet eine Entsprechung in der denselben

Sachverhalt wiedergebenden These, die Albert in De bono ausgearbeitet

hatte. Alberts Lehre ist in diesem Punkt trotzdem von der des

Thomas ein wenig verschieden, weil der Doctor universalis auf ein Konzept

rekurriert, das den Schlüssel zur Lösung der offenen Frage, wie nämlich

die Schöpfungsordnung im politischen Bereich angwendet werden
kann, bietet. Albert schließt in seinen Text das Konzept der Synderesis
ein: «vocantur universalia iuris illa dirigentia nos in opere, in quibus non
est error neque dubium, in quibus naturale iudicatorium rationis vel
synderesis informatum accipit, quid faciendum sit vel non faciendum.»38

Albert räumt der Synderesis mit dem Gewissen (conscientia) eine

wichtige Bedeutung bei der determinatio iuris als Vollendung der Klugheit39

ein.

37 THOMAS VON AQUIN, STh., Ed. Leon., Roma, I—II, q. 95. art. 2.
38 Albertus Magnus, De bono, Ed. Colon., t. XIV, S. 263-22.
39 «Prudentia simpliciter non est sine cognitione universalium et particularium.

Cum enim prudentia sit ad opus dirigens, quod consistit in particulariter, quod sicut
scire perficitur per tribu, ut dicitur in Prioribus, scilicet per scire in universali et scire
in particulari et scire in agere, quod est conclusiones, cum scire in operantibus de fa-
ciendo sit sicut conclusio in scibilis, oportet quod prudentia tribus perficitur, scilicet
cognitione universalis, per quam dirigatur, et cognitione in particulari, per quam pro-
ponantur sibi illa circa quae est opus, et cognitione in agere, quod est in sententiando
de ipso opere.» ALBERTUS MAGNUS, Super Ethica (E-I), Ed. Colon., t. XIV, S. 467-17.
— Die Klugheit definiert Albert folgendermaßen: «Prudentia est perfectissima
secundum bonitatem, quia dat omnibus formam boni, quia per ipsam datur medium in
omnibus.» Super Ethica, Ed. Colon., Bd. XIV, S. 41-71. - Die Bedeutung der Synderesis

bei Albert lautet: «synderesis est specialis vis animae, in qua seundum augustinum
universalia iuris descripta sunt: sicut enim speculativis sunt principia et dignitates, quae
non addiscit homo sed sunt in ipso naturaliter, et iuvatur ipsis ad speculationem veri:
ita ex parte operabilium quaedam sunt universalia dirigentia in opere, per quae intel-
lectus practicus iuvatur ad discretionem turpis et honesti in moribus, quae non discit
homo, sed secundum Hieronymum est lex naturalis scripta in spiritu humano.» Summa
de creaturis, De homine, q. 71, art. 1. Ed. A. Borgnet, Paris, S. 593.



364 Ordo naturae und Ordo politicus

2. Die Bedeutung der Synderesis und der via inductiva

Albert entwickelt seine Thesen hinsichtlich des Synderesis-Begriffs
hauptsächlich in der Summa de creaturis (1242), II pars, De hominew, wo er
erklärt: «quare conscientia sibi dictet hoc esse faciendum? et respondit,
quod hoc est bonum. Et quaeritur ulterius, quare propter hoc sit faciendum,

quia bonum? Et respondit, quoniam omne bonum faciendum. Et
istae quaestiones ponunt talem syllogismum: Omne bonum faciendum:
hoc est bonum: ergo hoc est faciendum. Maior autem istius syllogismi est

synderesis, cuius est inclinare in bonum per universales rationes boni.
Minor vero est rationis, cuius est conferre particulare ad universale. Con-
clusio autem est conscientia.» Die proposito minor des Syllogismus bildet

sich auf induktivem Weg als Resultat des Wahrnehmens der konkreten

Wirklichkeit. In diesem Punkt ist ein bemerkenswerter Fortschritt in
der Lehre Alberts zu verzeichnen. Der Doctor universalis unterscheidet
— im Unterschied zu Thomas' q. 95 art. 4 der STh — drei Weisen, Normen

in Übereinstimmung mit der natürlichen Ordnung zu formulieren:
Erstens essentialiter, damn ter fallen die 10 Gebote; zweitens suppositive\
dazu zählen die von Isidor von Sevilla41 und Cicero dargelegten Normen;
schließlich drittens particulariter, dieser Modus ist von seinem Kontext
her der von Thomas beschriebenen via determinations ähnlich. Albert
weist den particulariter formulierten Normen eine spezielle Bedeutung
zu, sie werden auch indirekt im Vorwort zur Politik42 erwähnt. Es sind
die, «quae a plébiscitas et senatus consultas et responsis sapientium
determinants. Haec enim non secundum totum trahuntur a vi naturae.»

Man bemerkt hier die Anwendung der via inductiva und den Ort des

von Albert determinierten consensus. Kurz danach fährt er fort: «sed partim

a condicionibus hominum, ut pacta, quae quandoque secundum na-
turam facti aliter a sapiendbus determinants propter contractum, qui in-
tervenit ex voluntate utriusque vel condicione; hoc modo ergo pactum
exigit determinari; et similiter est de iudicatis.»43

Nach Albert erarbeitet die ratio eine richtige Norm, wenn es ihr
gelingt, in einer Prämisse, d. h. in einem normativen Urteil, den ethischen

Kern, der das Erste Praktische Prinzip beinhaltet, mit der determinierten
«

40 Albertus Magnus, op. cit., S. 599.
41 Vgl. Albertus Magnus, De bono, Ed. Colon., t. XXVIII, S. 268-63, und

ISIDOR von Sevilla, Etym., Oxford, 1911, PL 82, 199 A, 1. 5, C. 3, n. 1.
42 Dort sagt Albert, ohne seine Quelle, d.h. M.T. CICERO, De inventione, anzugeben:

«Principia omnia ilia quibus concluduntur passiones de subiecto, profisciuntur a tribus,
a pacto, a pari et iudicato ut scilicet fiat secundum par rei inter communicantes.» Vgl.
ALBERTUS MAGNUS, op. cit., S. 7.

43 Albertus Magnus, De bono, Ed. Colon., t. XIV, S. 274-43.



Ordo naturae und Ordo politicus 365

Wirklichkeit zusammenzufügen. Dieser ethische Kern ist genau das, was
wir heute das Ethos44 einer juristischen Verfassung nennen. Seine
bleibende Anwesenheit in jeder einzelnen juristischen und moralischen Norm
garantiert ihre Vernünftigkeit und Legitimität.

3. Die regulative Funktion der Klugheit

Zusammenfassend: Die von Albert45 zugelassene Vertragstheorie muß
den legitimierenden ethischen Kern beinhalten, d. h. das grundlegende
Konzept einer politischen Gerechtigkeit, die gemäß den bisher analysierten

Elementen der normative Reflex der Schöpfungsordnung ist. Die
Vernunft arbeitet dieses fundamentale Konzept im Bereich der Phrone-
sis, vervollkommnet durch die Synderesis, aus. Albert sagt demgemäß:
«prudentia est, quod intret in operibus aliarum quasi forma ipsarum.»46
Albert führt die Bedeutung und die Tragweite der Klugheit mit folgenden

Begriffen weiter aus, die als gültige Antwort auf das hier aufgeworfene

Problem betrachtet werden können: «particularia secundum quod
huiusmodi quantum ad condiciones individuantes sunt sine determinata
veritate, sed secundum quod exeunt ab universalibus, habent aliquam
determinationem, et sie ipsorum habet veram rationem prudentia.»47

Die Regulierung, die die Praktische Vernunft durch Klugheit in be-

zug auf unsere Neigungen, die bestimmte Umstände einschließen,
vornimmt, ist letztlich der wichtigste Wesenszug, der der Ethik und der
Politik ihren wissenschaftlichen Status verleiht. Hingegen ist das Material
dieses Wissens variabel, und in dieser Hinsicht haben Ethik und Politik
keinen wissenschaftlichen Charakter, denn ihre formal-wissenschaftliche
Bestimmung geht von allgemeingültigen Prinzipien aus.

IV. Schlußfolgerungen

7. Positionsbestimmung von Alberts Politischer Philosophie

Alberts politische Position kann als Kommunitarismus auf universalistischer

Basis definiert werden. Albert könnte heutzutage die Kritik der

44 Vgl. Otfried HÖFFE, Aristoteles, Beck Verlag, München, 1996, S. 185.
45 Vgl. Francis CHENEVAL, «Considérations presque philosophiques sur les

commentaires de la Politique d'Albert le Grand et de Thomas d'Aquin», in: Albert le Grand
et sa réception au moyen âge, Hommage à Zénon Kaluza, Separatum der FZPhTh 45

(1998), S. 56-83.
46 ALBERTUS Magnus, Super Ethica, Ed. Colon., S. 43-10.
47 Albertus Magnus, op. cit., S. 436-79.



366 Ordo naturae und Ordo politicus

Kommunitaristen48 am Individualismus teilen, wie auch ihre Verteidigung

objektiver moralischer Werte. Unter dem Aspekt einer metaphysischen

Reflexion des menschlichen Handelns ist die politische Gemeinschaft,

in die der Mensch integriert ist, nach Albert ein «totum potestati-
vum»49 im politischen Sinn. Außerhalb einer solchen Gemeinschaft,
genauer: ohne Freundschaft und gegenseitige Hilfsbereitschaft ist — analog
gesprochen — der Mensch weniger oder mehr als ein Mensch.

Der Doctor universalis könnte das Postulat der Universalisten
bezüglich eines indiskutablen, legitimierenden und rational von allen
akzeptierten Ausgangspunktes teilen. Aber er ist durch die Tatsache, daß

seine Position von der Erkenntnis der politischen Gerechtigkeit ausgeht,
die — wie gesagt — nicht aus dem Konsens resultiert, sondern dessen

Legitimitätskriterium ist, von dieser Art Universalismus entfernt. Die
originäre, von Albert verteidigte Position der politischen Gerechtigkeit ist
keine Projektion, die als Hilfsmittel einer durch den Wunsch nach
Beständigkeit charakterisierten menschlichen Natur im Rahmen des
Interessenkonfliktes dient, sondern die Freundschaft ist auf dem Konzept der

Gerechtigkeit aufgebaut.

2. Ordo politicus — ordo iuridicus — ordo naturae

Das Verhältnis von ordo politicus und ordo iuridicus verweist bei Albert wie
Thomas auf das Einbeschlossensein eines dritten Elementes, nämlich auf
den ordo naturae als Fundament der beiden anderen. Die Weise der
Fundierung geschieht durch die Vernünftigkeit der Normen.

Die Praktische Vernunft ahmt nicht die Regelhaftigkeit von
Naturbewegungen nach, sondern sie erfüllt ihre kreative Aufgabe, indem sie

diejenige Kreativität aufnimmt, die die menschliche Vernunft den Normen

verleiht und die ihrer Natur eigen ist.
Der Zusammenhang des ordo naturae mit dem ordo politicus et iuridicus

besitzt weder in Alberts Praktischer Philosophie noch in Thomas'
Praktischer Philosophie eine einlinige und deduktive Struktur. Ein Wesenszug

des Realismus bei beiden Autoren besteht in der beherrschenden
Stelle, die die beiden Autoren der via inductiv«50 sowohl bei der Herausar-

48 Vgl. Walter REESE-SCHÄFER, Was ist Kommunitarismus? (Campus-Einführun-
gen) Campus Verlag, Frankfurt a.M., 1995, S. 7—8.

49 Vgl. Albertus Magnus, Super Ethica, Ed. Colon., t. XIV, S. 634-45.
50 Vgl. ALBERTUS Magnus, In VIII Libri Politicorum, Ed. A. Borgnet, Bd. 8, Paris

1841, S. 8, Z. 6, und THOMAS VON AQUIN, Sententia Libri Politicorum, Ed. Leon.,
Roma, 1971. In demselben Sinn sagt Oncken : «Die Staatslehre muß geschöpft werden
aus dem Staatsleben, und zwar der Gegenwart so gut wie der Vergangenheit. Das
bedeutet kurz und gut die Anwendung der naturwissenschaftlichen Methode auf die Po-



Ordo naturae und Ordo politicus 367

beitung der politischen Begriffe als auch im Entscheidungsprozeß und
bei der Ausarbeitung der positiven Gesetze eingeräumt haben.

3. Albert und Thomas im Vergleich.

Der Vergleich des Konzepts der albertinischen Politischen Philosophie
mit dem des Thomas erlaubt es, zwei Feststehungen zu machen. Die
erste betrifft die Tatsache, daß der wesentliche Teil der Politischen
Philosophie beider Autoren sich nicht in ihren Kommentaren zur Politik des

Aristoteles findet, sondern innerhalb ihres jeweiligen theologischen
Systems. Für Albert wie für Thomas war die Praxis das Gebiet, auf dem
sich alle theoretischen Spekulationen dienen sollten, um den Menschen
den Weg zur Erlösung erschheßen. Dabei bedienten sich beide nicht zu-
lezt auch der Pohtik und des Rechts. Die Tatsache, daß Albert in seinem
Kommentar nicht die zahlreichen Fragestellungen aufgenommen hat, die

er in Super ethica behandelt, und ferner die Tatsache, daß Thomas'
Kommentar knapper ausgefallen ist als der seines Meisters und er ihn
unabgeschlossen hinterheß, zeigen nicht, daß sie sich in ihren jeweihgen
Systemen wenig mit der Pohtik befaßt hätten. Dieser Umstand deutet m. E.
vielmehr darauf hin, daß die Pohtik als wissenschaftliche Disziphn bei
Albert und Thomas jeweils noch in ihr Gesamtsystem integriert und
noch nicht, wie später bei Ockham, verselbständigt war.

Die zweite FeststeUung betrifft den entscheidenden Einfluß von
Albert auf Thomas, den der Vergleich beider Autoren belegt und der
vermutlich auf den mündhchen Lehrvortrag Alberts in seinen Vorlesungen
zur philosophischen Ethik in Köln (1250—52) zurückgeht. Der Vergleich
zwischen ihrem politischen und juristischen Denken muß von der
Betrachtung der Thesen ausgehen, die Albert in seinem Werke Super ethica

darstellte, sowie von deren späterer Entwicklung innerhalb des thomani-
schen Systems. Von dorther können die Ähnlichkeiten, die sich in den
Politik-Kommentaren beider Autoren finden, am ehesten erklärt
werden.51

litik.» Wilhelm ONCKEN, Die Staatslehre des Aristoteles in historisch- und politischen
Umrissen, Leipzig, 1964, S. 14.

51 Mittels dieser These versuche ich die offene Frage hinsichtlich des Problems des
Verhältnisses von Meister und Schüler zu lösen.


	Ordo naturae und Ordo politicus : Albert und Thomas im Vergleich

