
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 3

Artikel: Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit im Denksystem des Albertus
Magnus

Autor: Anzulewicz, Henryk

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761083

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Henryk Anzulewicz

Der Bildcharakter der S einsWirklichkeit im
Denksystem des Albertus Magnus

Die nachfolgenden Ausführungen1 zu Albertus Magnus seien in formaler
und inhaltlicher Hinsicht in drei Teile gegliedert.

Im ersten Teil werden einige begriffliche Erläuterungen erfolgen, die
in das hier zu erörternde Thema einführen und dieses erhellen sollen.
Hierbei geht es in erster Linie um das allgemeine Verständnis des

Begriffs «Bild» sowie der Syntagmen «Bildcharakter der Seinswirklichkeit»
und «Denksystem» des Albertus Magnus. In diese Überlegungen werden
Ergebnisse einer lexikalischen und begriffsgeschichtlichen Analyse
einbezogen, sowie einige Einsichten aus der Rekonstruktion der Albert-
schen Reflexionsstruktur, die sich auf die Begriffsanalyse stützt.2

Der zweite und eigentliche Teil dieses Beitrags gilt einem hermeneu-
tisch bedeutsamen und in der bisherigen Forschung weithin vernachlässigten

oder gar verkannten Aspekt der theologisch fundierten
Denkstruktur des Doctor universalis, die im wesentlichen vom Bildbegriff
inspiriert ist und durch ihn zum Ausdruck kommt. Das vom Bildbegriff
befruchtete und geformte Denken Alberts wird unmittelbar in seiner

1 Wortlaut des Festvortrages, der — für den Abdruck hier mit Anmerkungen versehen

— im Rahmen einer feierlichen Promotion in der Kath.-Theol. Fakultät der Rheinischen

Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn am 26. Juni 1999 gehalten wurde.
2 Cf. ANZULEWICZ, Henryk, Die theologische Relevanz des Bildbegriffs und des

Spiegelbildmodells in den Frühwerken des Albertus Magnus, Münster 1999 (BGPhMA,
N.F. 53/11). IDEM, Zur Theorie des menschlichen Lebens nach Albertus Magnus.
Theologische Grundlegung und ihre bioethischen Implikationen, in: Studio Mediewis-

tycsyie 33 (1998), 35-49. IDEM, Die Denkstruktur des Albertus Magnus. Ihre Dekodie-
rung und ihre Relevanz für die Begrifflichkeit und Terminologie, in: HAMESSE, Jacque-
line/STEEL, Carlos (Hgg.), L'Élaboration du vocabulaire philosophique du Moyen
Âge, Turnhout 2000, 369-396 (Rencontres de Philosophie Médiévale, 8). IDEM, Pseu-
do- Dionysius Areopagita und das Strukturprinzip des Denkens von Albert dem Grossen,

in: BOIADJIEV, Tzotcho/KAPRIEV, Georgi/SPEER, Andreas (Hgg.), Die
Dionysius-Rezeption im Mittelalter. Internationales Kolloquium in Sofia vom 8. bis 11. April
1999 unter der Schirmherrschaft der Société Internationale pour l'Étude de la
Philosophie Médiévale, Turnhout 2000 (Rencontres de Philosophie Médiévale, 9), 251—295.



Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit bei Albertus Magnus 343

Lehre vom Bildcharakter der geschaffenen Seinswirklichkeit greifbar und
kulminiert in seiner theologischen Anthropologie, welche als die theologische

Imago-Lehre im engeren Sinne gilt. Die Darstellung dieser
komplexen Fragen anhand der Frühwerke des großen Kölner Dominikaners
wird hier aus äußeren Gründen auf einige der Kernpunkte begrenzt bleiben

müssen.
Die Gedanken zum Bildcharakter der Seinswirklichkeit im theologisch

fundierten System der Wirklichkeitsdeutung des Albertus Magnus
sowie zu seiner theologischen Bildlehre finden im dritten und letzten
Teil dieses Beitrags ihren Abschluß, der aus dem zuvor Dargelegten eine
Bilanz zu ziehen sucht.

I.

1. Der Bildbegriff hat im Laufe der Geistesgeschichte eine sehr breite
semantische und terminologische Vielfalt erlangt, mit der eine multiple
Funktionalität dieses Begriffs einhergeht.3 Diese Feststellung wird durch
lexikalische Analysen der Schriften des Doctor universalis auf eindrucksvolle

Weise bestätigt.4 Schon ein flüchtiger Durchgang durch seine
Frühwerke zeigt, daß unser Autor den Bildbegriff in seinen vielschichtigen
Konnotationen und zahlreichen lexikalischen Varianten nicht nur in
allen Fachgebieten und nahezu allen wichtigen Fragestellungen der Theologie,

sondern auch in den übrigen Wissenschaftsdisziplinen bei der
Explikation ihrer Inhalte verwendet. Er bedient sich des Bildbegriffs bei der

Explikation der Seinswirklichkeit auf allen Ebenen ihrer Selbstverwirklichung

und — wissenschaftstheoretisch und wissenschaftssystematisch
gesehen — unter den verschiedenen Blickwinkeln all der Disziplinen, die

von ihm mit Hilfe der Aristotelischen Wissenschaftslehre als
Wissenschaften begründet werden. Der Bildbegriff und die Urbild-Abbild-Dialektik

inspirieren und beeinflussen im wesentlichen die Inhalte von
Alberts theologisch fundiertem System und prägen seine Denkstruktur.

Mit der Indienstnahme des Bildbegriffs als Gegenstand, Mittel und
Ausdruck der Erfahrung und der Erkenntnis der immanenten Seinswirklichkeit

und der Transzendenz knüpft Albert an eine lange
begriffsgeschichtliche Entwicklung an, die sich bis in die griechische Antike
zurückverfolgen läßt, wobei der Platonischen Ideen- und Bildlehre, der auf
dem Bildbegriff aufruhenden biblischen und patristischen Anthropologie

3 Cf. ANZULEWICZ, Die theologische Relevanz des Bildbegriffs und des

Spiegelbildmodells, 55-57 (wie Anm. 2).
4 Hierzu und zum folgenden cf. IDEM, ibid., 58sqq. und 151sqq.



344 Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit bei Albertus Magnus

und insbesondere der Imago-Lehre des Augustinus eine herausragende
Bedeutung zukommt. Mit der Rezeption der Philosophie des Aristoteles
und einer Fülle von philosophischen Quellentexten aus dem
islamischarabischen und jüdischen Kulturkreis, die vor Albert im lateinischen Westen

kaum bekannt waren, und mit der Entfaltung der systematischen
Theologie in der Hochscholastik, im besonderen der Christologie und
der theologischen Lehre vom Menschen, mit der Rezeption dieser Quellen

also gewinnt Albert für seine vom Bildbegriff befruchtete Reflexion
und für seine umfassende Bildlehre einen erweiterten epistemologischen
Horizont.

Durch lexikalische Analysen konnte gezeigt werden, daß der von
Albert theologisch adaptierte Bildbegriff sehr vielfältig und umfassend ist,
daß er sehr viele Ausdrucksformen hat und tief in der Geistesgeschichte
verwurzelt ist. Bei der Rekonstruktion der ursprünglichen Sinngehalte
der analysierten Termini, wie z. B. exemplar, figura, forma, iconia, icos, idea,

imago, Signum, similitudo, species, um nur die wichtigsten zu nennen, konnten

nicht nur die Denktraditionen ermittelt werden, in denen die einzelnen

Wortformen ihre Wurzeln haben, sondern zum Teil auch die von
ihnen mit dem Bildbegriff transportierten philosophischen Konzepte.5

Als Ergebnis kann festgehalten werden, daß der von Doctor universalis

in seinen Frühwerken verwendete und im Kontext der von ihm
kritisch assimilierten Traditionen entfaltete vielschichtige Bildbegriff in
seinen meisten lexikalischen Formen zum einen auf die platonische bzw.

neuplatonische Tradition und zum andern auf die biblische Bildtheologie,

d. h. in erster Linie die theologische Anthropologie der Genesis, aber
auch auf die Gottes- und Trinitätslehre sowie die Christologie zurückgeht.

Die wichtigsten neuplatonisch und biblisch-christlich inspirierten
Quellen von Alberts Bildlehre sind Augustinus, Boethius und
PseudoDionysius Areopagita. Den bildtheologischen Aussagen des Hilarius von
Poitiers und des Johannes von Damaskus wird ebenfalls eine maßgebliche

Rolle zuerkannt.
In der neuplatonischen Perspektive des Albertschen Begriffsverständnisses

dominieren die ontologische Funktion des Bildes, der
Gedanke der Teilhabe am transzendenten göttlichen Urbild, die existentielle
Bezogenheit von Ursprung und Ziel her auf das Urbild und die Dynamik
der Nachahmung durch die Selbstverwirklichung als Realisierung des

Bildes unter den Bedingungen der Kontingenz. Das Bild wird gleichsam
zu einer ontologischen Bestimmung des Seienden in der Relation zum
Ursprung und Ziel, und das Bild wird zum Ausdruck der existentiellen

5 Cf. Idem, ibid., 290.



Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit bei Albertus Magnus 345

Verwiesenheit des Endlichen, das numerisch mannigfach ist, auf das

transzendente, seinsverleihende und es im Sein erhaltende Unendliche,
welches das dreipersonale göttliche Eine ist.

Diese für Alberts theologisches Denken maßgebliche, genuin christliche,

aus der neuplatonischen Denktradition schöpfende und ihr
verpflichtete Bildauffassung wird auf der anderen Seite durch das Aristotelische

Verständnis des Bildbegriffs ergänzt und dadurch auch in seiner

explikativen Funktion wesentüch erweitert. Die Aristotelische Interpretation

greift die Platonische Ideenlehre auf und transformiert sie derart,
daß dem Bildbegriff nunmehr in erster Linie bei der Explikation des
endlichen Seienden eine epistemologische und eine ontologische Funktion
zukommen. Nach der Aristotelischen Konzeption der Seinswirklichkeit
wird nämlich jedwedes Seiende in seiner ontischen Struktur hylemorph
begriffen, d. h. als durch zwei Prinzipien konstituiert: durch den Stoff
(materia) und die Form (forma). Diese Bedeutungsverschiebung kann
anhand der Termini species und forma beobachtet werden, die bei Piaton
und den Neuplatonikern noch Synonyma des Terminus «Idee» sind, bei
Aristoteles aber in der Erkenntnislehre, in der Metaphysik sowie in der
Physik als die unmittelbaren konstitutiven Prinzipien der Erkenntnis und
des Seienden gedeutet werden. Auch für Albert hat der Bildbegriff forma
vorwiegend die ihm von Aristoteles verliehene Bedeutung und ist
dementsprechend einer der Grundbegriffe der theoretischen Wissenschaften,
näherhin der Metaphysik, Mathematik und Physik. Er ist in der Metaphysik

fundiert und konstituiert die Gegenstände der Mathematik (quantitas
dimensiva) und der Physik (corpus compositum ex materia et forma).6

Doch außer den beiden zuletzt genannten Termini und einigen
weiteren, die entweder eine Aristotelische Umdeutung des Platonischen
Bildbegriffs darstellen oder in ihrem Sinngehalt gar keiner philosophischen
Begriffstradition eindeutig zugewiesen werden können, wie beispielsweise

signum und vestigium, wird die Bildlehre des Albertus Magnus im
wesentlichen vom Platonischen und Neuplatonischen Bildverständnis geleitet

und bleibt von diesem abhängig. Die Prävalenz der Platonischen und
Neuplatonischen Interpretamente läßt sich u. a. in Alberts Ideenlehre
feststellen, besonders in der Annahme der Idee bzw. der Ideen der Schöpfung

im göttlichen Verstand. Andere Termini, wie agalma, exemplar, para-
digma und typus (sowie die Nebenformen archetypus und pro totypus),
verweisen unmittelbar auf den Platonischen Ursprung des Begriffs. Sogar
die Begriffe «Spiegel» (speculum) und «Spiegelbild» (forma resultans in
speculo, imago, idolum) und die damit konnotierten physikalisch-opti-

6 Cf. IDEM, ibid.



346 Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit bei Albertus Magnus

speculo, imago, idolum) und die damit konnotierten physikalisch-optischen

Phänomene gehen auf Piatons Timaios zurück. In seiner
philosophischen Analyse des Phänomens des Spiegelbildes folgt Albert
erwartungsgemäß Aristoteles, der in Alberts Urteil als der Philosoph schlechthin

gilt.7
Aus dem Dargelegten kann nun festgehalten werden, daß Albert mit

einem in bezug auf den Sinngehalt und den lexikalischen Ausdruck
komplexen und vielfältigen Bildbegriff in seinem Werk operiert, der zwar
primär dem Platonischen und dem Neuplatonischen Begriffsverständnis
verpflichtet ist, der aber zugleich die Aristotelische Interpretation
einschließt, wodurch er eine funktionale Erweiterung erfährt und damit
gleichsam die universale Eignung zur Explikation der ganzheitlich
aufgefaßten Seinswirklichkeit erlangt. Mit dem so gewonnenen umfassenden

Bildbegriff kann Seiendes auf allen Strukturebenen der Seinswirklichkeit,
nämlich im transzendenten Ursprung als Urbild, in der Verwirklichung,
d. h. in der Realisierung des Bildes unter den Bedingungen der Kontingenz,

sowie in der finalen Vollendung, d. h. in der Einheit des Bildes mit
dem Urbild in der Transzendenz, angemessen und unter den verschiedenen

Annäherungsperspektiven expliziert werden.
2. Bezüglich des eingangs gebrauchten Syntagmas «Bildcharakter der

Sein sWirklichkeit» sei an dieser Stelle lediglich bemerkt, daß es einerseits
eine Wesensbestimmung des Seienden meint, welcher der umfassende

Bildbegriff zugrunde Hegt, andererseits aber auch das hermeneutische
Modell einer dezidiert theologischen, dem neuplatonischen Denkmuster
weitgehend entsprechenden Explikation der gesamten Seinswirklichkeit
zum Ausdruck bringt.

3. Schließlich bleibt noch zu klären, ob es begründet ist, vom
«Denksystem» Alberts zu sprechen und in welchem Sinne. Denn in der bisherigen

historischen Scholastikforschung und selbst noch in der neuesten

Albertforschung galt die unangefochtene Meinung, daß Albert seinem
Schüler Thomas von Aquin an systematischer und systembildender Kraft
weit unterlegen war.8 War Albert im Urteil Martin Grabmanns zwar ein

7 Ct. Idem, ibid., 290sq.
8 «Es ist richtig, daß Albert nicht die gleiche gestaltende, synthetische, große

geistige Einheiten hervorbringende Schöpfungskraft besaß, wie sein Schüler Thomas von
Aquin, und dal) bei ihm oftmals die philosophischen Gedankengänge des Augustinismus,

Neuplatonismus und Aristotelismus unausgeglichen nebeneinander bestehen»:

GRABMANN, Martin, Der Einfluß Alberts des Großen auf das mittelalterliche Geistesleben.

Das deutsche Element in der mittelalterlichen Scholastik und Mystik, in: IDEM,
Mittelalterliches Geistesleben. Abhandlungen zur Geschichte der Scholastik und
Mystik, II, München 1936, 325. Cf. auch KAISER, Rudolf, Zur Frage der eigenen Anschauung

Alberts d.Gr. in seinen philosophischen Kommentaren. Eine grundsätzliche Be-



Der Bildcharakter der S ein sWirklichkeit bei Albertus Magnus 347

«Mann großer wissenschaftlicher Initiative» und «von großem, über
Jahrhunderte sich erstreckendem wissenschafthchem Einfluß», so sei er doch
nur der Wegbereiter des Thomas von Aquin gewesen, der — so Grabmann

- «auf Grund dieser gewaltigen Vorarbeit seinen Gedankenbau
von unvergleichhcher Klarheit und Konsequenz errichten» konnte.9
Auch jüngst wurde in Fachkreisen noch behauptet, Alberts Gesamtwerk
sei in systematischer Hinsicht inkonsistent.10 Dabei ist zu beachten, daß
alle diese abwertenden Urteile sich auf die Prämisse zu stützen scheinen,
daß die Termini «systematisch» und «philosophiesystematisch» gleichen
semantischen Wert haben, bzw. daß ein System nur als ein philosophisches

System denkbar oder zu definieren ist. Auf der Grundlage unserer
Analyse des Lebensbegriffes Alberts und der damit verbundenen
Rekonstruktion seiner theologischen Denkstruktur kommen wir jedoch zu der
Einsicht, daß der Doctor universahs ein Systemdenker ist und daß sein
umfassendes Werk keine Enzyklopädie im Sinne einer reichen Sammlung

trachtung, in: FZPhTh 9 (1962), 59sq.: «Es fehlte ihm die Fähigkeit, die verschiedenen
Lehren der verschiedenen Gebiete in eine harmonische in sich widerspruchslose
Ordnung zu bringen, es fehlte ihm die Fähigkeit zu systematisieren. Hierin übertraf ihn
vor allem sein Schüler Thomas Wegen seiner weitgespannten Interessen nahm er
unendlich Vieles und Verschiedenartiges auf. Das, was er als offensichtlich falsch oder
unvereinbar mit der kirchlichen Lehre erkannte, bekämpfte er. Aber zu einer kritischen
Sichtung und systematischen Einordnung des gesamten Materials mit Ausgleich aller
Widersprüche war er nicht in der Lage». R. Kaiser referiert zum Teil wörtlich und
macht sich, freilich ohne darauf hinzuweisen, das unsachgemäße und überholte Urteil
von Josef BERNHART, Die philosophische Mystik des Mittelalters von ihren antiken
Ursprüngen bis zur Renaissance, München 1922 (4. unveränderter Nachdruck: Darmstadt

1980), 146—149, auch zu eigen Es sei bemerkt, daß J. Bernhart selbst seine
Ansichten grundlegend revidierte und in wesentlichen Punkten korrigierte; hierzu cf. AN-
ZULEWICZ, Pseudo-Dionysius Areopagita und das Strukturprinzip des Denkens von
Albert dem Großen, cit. (wie Anm. 2), 253—255.

9 Grabmann, 1. c.
10 Cf. KAISER, 1. c. (wie Anm. 8). WIELAND, Georg, Albertus Magnus, in: LThK I,

Freiburg 31993, 339; IDEM, Untersuchungen zum Seinsbegriff im Metaphysikkommentar
Alberts des Großen, Münster 1971, 6-10 (BGPhMA, N.F., 7); es muß allerdings

herausgestellt werden, daß der Verfasser in der letzgenannten Untersuchung Alberts
Denken ambivalent bewertet, indem er zunächst der vorherrschenden Meinung vom
ekklektischen, wenig kohärenten und kaum originellen philosophischen «System»
beizupflichten scheint, zum Schluß (112) aber in der von ihm untersuchten Frage, nämlich

nach dem Seinsbegriff, zum Ergebnis kommt, daß Albert eine einheitliche
Konzeption des esse gelungen ist. Loris STURLESE, Die deutsche Philosophie im Mittelalter,
München 1993, 332sqq., spricht hingegen positiv von der Entwicklung («Phasen») in
Alberts Denken, vom (dangen intellektuellen Prozeß» bzw. von der «rationalistischen
Wende», die er als Alberts radikale Abkehr von der Theologie und die Hinwendung zur
Philosophie deutet; damit wird man aber Albert ebenfalls nicht gerecht, da weder von
einer Wende noch von einer derart eng verstandenen Wende bei Albert aus meiner
Sicht kaum ernsthaft die Rede sein kann.



348 Der Bildcharakter der Sein sWirklichkeit bei Albertus Magnus

von wissenswertem Stoff, wie man bisher annahm, sondern ein in sich
geschlossenes und durchgängig in sich geeintes, theologisch fundiertes
System der Wirklichkeitsdeutung ist.

Mit seinem für unsere Maßstäbe und Vorstellungen gigantischen
schriftstellerischen Werk11 schafft Albert ein theologisch fundiertes
System einer Gesamtdeutung der Seinswirklichkeit, in das die Philosophie,
genauer: die verschiedenen philosophischen Strömmungen seiner Zeit
integriert sind, aber in diesem Rahmen keinen Selbstzweck und keine
absolute Autonomie besitzen, sondern eine explikative Funktion in bezug
auf die S einsWirklichkeit auf allen Ebenen des theologisch grundgelegten
Strukturganzen haben. Die dezidiert theologische Grundlegung dieses

Systems ist sowohl vom Ursprung als auch vom Ziel der explizierten
Seinswirklichkeit her deutlich ablesbar. Albert begreift die Seinswirklichkeit

als eine aus dem transzendenten Ursprung bzw. Urbild hervorgehende,

genauerhin vom dreieinigen und dreipersonalen Gott erschaffene,
sich unter den Bedingungen der Kontingenz in der Ausrichtung auf ihn
als ihr letztes Ziel verwirklichende, d. h. sich in ihrer Abbildlichkeit
realisierende und zu ihm, dem dreieinigen und dreipersonalen Gott als dem
transzendenten und vollendenden Ziel, das mit dem Ursprung als Urbild
identisch ist, zurückkehrende Schöpfung.

IL

Albert betrachtet die gesamte Seinswirklichkeit ganzheitlich und expliziert

sie im Rahmen eines diese Seinswirklichkeit vollständig erschließenden,

theologisch bestimmten Strukturganzen. Sein Gesamtwerk bildet

ein umfassendes, auf die Transzendenz hin offenes, faszinierendes

System der Wirklichkeitsdeutung, das theologisch fundiert ist und den
rationalen Anspruch der Wissenschaftlichkeit im Aristotelischen Sinne

ernst nimmt.
Albert denkt die Seinswirklichkeit, wie gesagt, ganzheitlich-dynamisch,

d. h. in ihrem Ausgang aus dem transzendenten Ursprung bzw.
Urbild (exitus), sowie in ihrer zielgerichteten Verwirklichung unter den

Bedingungen der Kontingenz, oder anders ausgedrückt: in der Realisierung

des Bildes unter ständiger Bezogenheit auf das Urbild (perfectio)
sowie letztlich in der eschatologischen Vollendung in Gott als dem
transzendenten Ziel, das mit dem Ursprung, also dem Urbild, identisch ist
(reductio). Diese Reflexionsstruktur wird von Albert mit Hilfe des

Bildbegriffs, der ein relationaler Begriff ist, da Bild immer als die Wirklich-

11 Alberts Gesamtwerk umfaßt in der unkritischen Pariser Ausgabe von S.C.A.
BORGNET aus dem Ende des letzten Jahrhunderts 38 Bände im Großquart-Format.



Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit bei Albertus Magnus 349

keit des Urbild-Abbild-Verhältnisses definiert wird, angemessen expliziert.

Der auf die Seinswirklichkeit angewandte Bildbegriff drückt zum
einen ihren relationalen Charakter gegenüber dem eigenen Ursprung aus,
d. h. die Relation des Abbildes zum Urbild, als eine unveräußerliche
wesenseigene Verhältnisbestimmung zwischen Schöpfer und Schöpfung.
Zum anderen wird die Selbstverwirklichung des nach dem unerschaffe-

nen, göttlichen Urbild geschaffenen Seienden unter den Bedingungen
der Kontingenz mit der Realisierung des «Bildes», genauerhin der
Verwirklichung der Ähnlichkeit mit dem transzendenten göttlichen
Ursprung als dem Urbild aller Kreatur begrifflich adäquat und zugleich
anschaulich festgehalten. Die Realisierung des Bildes, d. h. die Verwirklichung

der Ähnlichkeit mit dem Urbild durch seine Nachahmung, ist nach
Albert die Selbstverwirklichung der Schöpfung in ihrem existentiellen
Bezug zum Urbild als ihrem Ursprung und vollendenden Ziel. Mit dieser

dynamischen Konzeption der Seinswirklichkeit als geschaffenes Bild des

unerschaffenen göttlichen Urbildes wird nach unserer Rekonstruktion
ein von Albert theologisch fundiertes Modell der Selbstverwirklichung
des von Gott geschaffenen Seienden unter den Bedingungen der
Kontingenz und — was den Menschen anbelangt — der Freiheit begrifflich
festgehalten. Im Bildmotiv, das Albert in sein Modell der Gesamterklärung

der Seinswirklichkeit aufnimmt, erkennen wir einen Wesenszug seiner

theologischen Denkstruktur, die auch für die gegenwärtige theologische

Reflexion Gültigkeit hat und fruchtbar ist und als solche eine
Rezeption verdient.

Bei der Explikation der Seinswirklicheit auf allen drei Strukturebenen
dieses theologischen Systems, d. h. bei der Erklärung des Hervorganges
der Seinswirklichkeit aus Gott, ihrer auf Gott als Ziel hin ausgerichteten
Verwirklichung unter den Bedingungen der Kontingenz und ihrer Rückkehr

zu ihm als dem letzten Ziel, bedient sich Albert des Bildbegriffs
und faßt diesen kreisförmig zu denkenden Prozeß des Werdens, des Sich-
Verwirklichens und der Vollendung als die Realisierung des Bildes, d. h.
der Bildähnlichkeit der Schöpfung mit Gott, auf. Die von Gott erschaffenen

Dinge sind nach Albert Abbild ihres Schöpfers, da sie aus ihm,
dem seinsgebenden Ursprung und Urbild hervorgehen, ihre Bildähnlichkeit

mit diesem gemäß den ihnen je eignenden Vermögen unter den

kontingenten Bedingungen verwirklichen und zu ihrem Urbild zurückkehren,

mit dem sie als ihrem Ursprung und Ziel eins werden und somit
ihre Vollendung erreichen.

Die materielle Welt, die wir heute als die Naturwelt zu bezeichnen
pflegen, ist nach Albert die «Fußspur» (vestigium) und der «Spiegel» (spe-



350 Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit bei Albertus Magnus

culum) des dreipersonalen und wesenseinen Gottes, in dem er sich wie
im Spiegelbild dem vernunftbegabten Menschen zu erkennen gibt.12 Diese

von Gott erschaffene Seinswirklichkeit ist — mit Alberts eigenen Worten

— die «Fußspur der Trinität und der Einheit» (vestigium trinitatis et

unitatis) und der symbolische oder mystische Spiegel der Kreatur, in der
die Erste Wahrheit, nämlich Gott, geschaut wird, weil die Schöpfung auf
Gott hinweist (speculum creaturae symbolicum vel mysticum, in qua vi-
detur prima Veritas, quae est deus, quia ducit in illam). Sie ist ferner «Gottes

Ähnlichkeit in bezug auf die Qualitäten, welche der Natur wesensgemäß

folgen» (similitudo quoad qualitates, quae assequuntur naturam
secundum rationem) und Wirklichkeit gewordener Gottesgedanke (idea-
tum). Die bildtheologische Interpretation der sogenannten Naturwelt
begründet ihre Würde, aus der handlungsleitende Imperative für einen
respektvollen, schonenden und verantwortungsbewußten Umgang mit ihr
erwachsen.

Die vernunftbegabte geschaffene Seinswirklichkeit — nach Albert:
Mensch und Engel — überragt in ihrer Bildähnlichkeit mit dem schöpferischen

Urbild alles andere geschaffene Seiende. Denn der Mensch und
der Engel sind wesentlich mehr als nur «Fußspur» und «Spiegel» Gottes.
Sie sind aufgrund ihres vernunfthaften Geistwesens bzw. durch die
Teilhabe an der göttlichen Vernunft Gottebenbilder (imago dei). Die
Vergöttlichung des Menschen hat nach Albert eine einzigartige Qualität, die
ihm eine mit Gott vergleichbare Stellung unter den Geschöpfen sichert —

er ist seinem Wesen nach Gottebenbild nach innen und nach außen. Die
äußere Gleichförmigkeit mit Gott (convenientia exteriorum) eignet nur
dem Menschen, wodurch er sogar dem Engel überlegen ist.13

Der Bildcharakter zeichnet nach Albert die gesamte, ganzheitlich
und wesensrelational aufgefaßte S einWirklichkeit aus. Mit dem Bildbegriff

läßt sie sich deshalb in ihrem ontischen Wesen und ihrer Zeichen-
haftigkeit im Rahmen einer ganzheitlichen Seinskonzeption sowie in
ihren wesenhaften Bezügen angemessen explizieren. Die explikative
Bedeutung der mit dem Bildbegriff konnotierten Relationalität ist dabei
nicht zu unterschätzen, da die Korrelate, nämlich Schöpfer und Schöpfung,

durch ihre aufeinander bezogene Verhältnisbestimmung, so Albert,

12 Hierzu und zum folgenden cf. ANZULEWICZ, Die theologische Relevanz des

Bildbegriffs und des Spiegelbildmodells, 188-194 (wie Anm. 2).
13 Cf. ANZULEWICZ, Henryk, Grundlagen von Individuum und Individualität in

der Anthropologie des Albertus Magnus, in: AERTSEN, Jan A./SPEER, Andreas (Hgg.),
Individuum und Individualität im Mittelalter, Berlin-New York 1996, 152sq. (Miscellanea

Mediaevalia, 24); IDEM, Die theologische Relevanz des Bildbegriffs und des

Spiegelbildmodells, 194sqq., 200sqq. (wie Anm. 2).



Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit bei Albertus Magnus 351

definiert werden und jedes von beiden in die Definition des je anderen

eingeht.14 Daher kann nicht nur, wie gesagt, der Seinsursprung,
biblischtheologisch gewendet: der Schöpfer, und das aus ihm hervorgehende
Seiende, biblisch-theologisch ausgedrückt: die von ihm aus dem Nichts
erschaffene Welt, durch die dem Bildbegriff eignende Relationalität
entsprechend als Urbild und Abbild wesenhaft bestimmt werden. Auch der

einzig aus sich selbst ewig seiende Gott als der Urheber der Seinswirklichkeit

wird in seiner Dreieinigkeit von Albert unter Zuhilfenahme des

Bildbegriffs betrachtet. Die Wesensgleichheit der göttlichen Personen
und die innertrinitarischen Relationen werden von Albert in der

Prägnanz des Bildbegriffs «Gottesebenbildlichkeit» gleichermaßen
bedeutungsvoll wie verständlich zum Ausdruck gebracht.15

III.

Bilanz. Der von Albert in seinem Werk adapderte Bildbegriff ist semantisch

vielschichtig und terminologich variantenreich. Albert versteht es,
die historisch und systematisch gesehen unterschiedlichen Traditionen
des Begriffs kritisch aufzuarbeiten und sie dadurch für sein originelles
Denken fruchtbar zu machen. Auf diese Weise leistet er einen wichtigen
Beitrag zur Entfaltung des Begriffs und zur Erweiterung seiner vielfachen,

vor allem hermeneutischen Funktion.
In Alberts Reflexion der Seinswirklichkeit kommt dem Bildbegriff

eine zentrale Bedeutung einerseits inhaltlicher und andererseits formaler
Art zu. Inhaltlich erweist sich der Bildbegriff in seiner unmittelbar
explikativen Funktion in bezug auf die reflektierten Gegenstände als ein Mittel

universaler Eignung. Formal hingegen spiegelt sich in Alberts theologisch

fundiertem System das dem Bildbegriff zugrundehegende herme-
neutische Konzept als ein außerordentlich tragfähiges Modell einer
ganzheitlichen und originellen Interpretation der Seinswirklichkeit auf allen
Ebenen ihres Daseins wider.

14 ALBERTUS Magnus, De homine tr. 1 q. 58 a. 2: Ann Arbor/Michigan, University

Library, Alfred Taubman Medical Libr. 201 f. 79 ra; Ed. S.C.A. BORGNET (Alberti
Magni Opera Omnia, Ed. Paris., XXXV), Paris 1896, 509a: «Relativa autem diffiniun-
tur ad se invicem et utrumque est diffiniens alterum, licet non sint in uno subiecto.»

15 Cf. ANZULEWICZ, Die theologische Relevanz des Bildbegriffs und des
Spiegelbildmodells, 172—188 (wie Anm. 2).


	Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit im Denksystem des Albertus Magnus

