Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 3

Artikel: Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit im Denksystem des Albertus
Magnus

Autor: Anzulewicz, Henryk

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761083

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HENRYK ANZULEWICZ

Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit im
Denksystem des Albertus Magnus

Die nachfolgenden Ausfiihrungen! zu Albertus Magnus seien in formaler
und inhaltlicher Hinsicht in drei Teile gegliedert.

Im ersten Teil werden einige begriffliche Erliuterungen erfolgen, die
in das hier zu erdrternde Thema einfithren und dieses erhellen sollen.
Hierbei geht es in erster Linie um das allgemeine Verstindnis des Be-
griffs «Bild» sowie der Syntagmen «Bildcharakter der Seinswirklichkeit»
und «Denksystem» des Albertus Magnus. In diese Uberlegungen werden
Ergebnisse einer lexikalischen und begriffsgeschichtlichen Analyse ein-
bezogen, sowie einige Einsichten aus der Rekonstruktion der Albert-
schen Reflexionsstruktur, die sich auf die Begriffsanalyse stiitzt.?

Der zweite und eigentliche Teil dieses Beitrags gilt emnem hermeneu-
tisch bedeutsamen und in der bisherigen Forschung weithin vernachlis-
sigten oder gar verkannten Aspekt der theologisch fundierten Denk-
struktur des Doctor universalis, die im wesentlichen vom Bildbegriff in-
spirtert ist und durch thn zum Ausdruck kommt. Das vom Bildbegriff
befruchtete und geformte Denken Alberts wird unmittelbar in seiner

! Wortlaut des Festvortrages, der — fiir den Abdruck hier mit Anmerkungen verse-
hen — im Rahmen einer feierlichen Promotion in der Kath.-Theol. Fakultit der Rheini-
schen Friedrich-Wilhelms-Universitit Bonn am 26. Juni 1999 gehalten wurde.

2 Cf. ANZULEWICZ, Henryk, Die theologische Relevanz des Bildbegriffs und des
Spiegelbildmodells in den Friihwerken des Albertus Magnus, Miinster 1999 (BGPhMA,
N.F. 53/II). IDEM, Zur Theorie des menschlichen Lebens nach Albertus Magnus.
Theologische Grundlegung und ihre bioethischen Implikationen, in: Studia Mediewis-
tyegne 33 (1998), 35-49. IDEM, Die Denkstruktur des Albertus Magnus. Thre Dekodie-
rung und ihre Relevanz fiir die Begrifflichkeit und Terminologie, in: HAMESSE, Jacque-
line/STEEL, Carlos (Hgg.), L’Elaboration du vocabulaire philosophique du Moyen
Age, Turnhout 2000, 369-396 (Rencontres de Philosophie Médiévale, 8). IDEM, Pseu-
do- Dionysius Areopagita und das Strukturprinzip des Denkens von Albert dem Gros-
sen, in: BOIADJIEV, Tzotcho/KAPRIEV, Georgi/SPEER, Andreas (Hgg.), Die Diony-
sius-Rezeption im Mittelalter. Internationales Kolloquium in Sofia vom 8. bis 11. April
1999 unter der Schirmherrschaft der Société Internationale pour PEtude de la Philo-
sophie Médiévale, Turnhout 2000 (Rencontres de Philosophie Médiévale, 9), 251-295.



Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit bei Albertus Magnus 343

Lehre vom Bildcharakter der geschaffenen Seinswirklichkeit greifbar und
kulminiert in seiner theologischen Anthropologie, welche als die theolo-
gische Imago-Lehre im engeren Sinne gilt. Die Darstellung dieser kom-
plexen Fragen anhand der Frithwerke des groen Koélner Dominikaners
wird hier aus duBleren Griinden auf einige der Kernpunkte begrenzt blei-
ben miissen.

Die Gedanken zum Bildcharakter der Seinswirklichkeit im theolo-
gisch fundierten System der Wirklichkeitsdeutung des Albertus Magnus
sowie zu seiner theologischen Bildlehre finden im dritten und letzten
Teil dieses Beitrags ithren Abschluf, der aus dem zuvor Dargelegten eine
Bilanz zu ziehen sucht.

L

1. Der Bildbegriff hat im Laufe der Geistesgeschichte eine sehr breite
semantische und terminologische Vielfalt erlangt, mit der eine multiple
Funktionalitit dieses Begriffs einhergeht.? Diese Feststellung wird durch
lexikalische Analysen der Schriften des Doctor universalis auf eindrucks-
volle Weise bestitigt.* Schon ein flichtiger Durchgang durch seine Frith-
werke zeigt, dal unser Autor den Bildbegriff in seinen vielschichtigen
Konnotationen und zahlreichen lexikalischen Varianten nicht nur in al-
len Fachgebieten und nahezu allen wichtigen Fragestellungen der Theo-
logie, sondern auch in den iibrigen Wissenschaftsdisziplinen bet der Ex-
plikation ihrer Inhalte verwendet. Er bedient sich des Bildbegriffs bei der
Explikation der Seinswirklichkeit auf allen Ebenen ihrer Selbstverwirkli-
chung und — wissenschaftstheoretisch und wissenschaftssystematisch ge-
sehen — unter den verschiedenen Blickwinkeln all der Disziplinen, die
von ithm mit Hilfe der Aristotelischen Wissenschaftslehre als Wissen-
schaften begriindet werden. Der Bildbegriff und die Urbild-Abbild-Dia-
lektik inspirieren und beeinflussen im wesentlichen die Inhalte von Al-
berts theologisch fundiertem System und prigen seine Denkstruktur.

Mit der Indienstnahme des Bildbegriffs als Gegenstand, Mittel und
Ausdruck der Erfahrung und der Erkenntnis der immanenten Seinswirk-
lichkeit und der Transzendenz kniipft Albert an eine lange begriffsge-
schichtliche Entwicklung an, die sich bis in die griechische Antike zu-
rickverfolgen 1iBt, wobei der Platonischen Ideen- und Bildlehre, der auf
dem Bildbegriff aufruhenden biblischen und patristischen Anthropologie

3 Cf. ANZULEWICZ, Die theologische Relevanz des Bildbegriffs und des Spiegel-
bildmodells, 55-57 (wie Anm. 2). '

4 Hierzu und zum folgenden cf. IDEM, 7bid., 58sqq. und 151sqq.



344  Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit bei Albertus Magnus

und insbesondere der Imago-Lehre des Augustinus eine herausragende
Bedeutung zukommt. Mit der Rezeption der Philosophie des Aristoteles
und einer Fille von philosophischen Quellentexten aus dem islamisch-
arabischen und jiidischen Kulturkreis, die vor Albert im lateinischen We-
sten kaum bekannt waren, und mit der Entfaltung der systematischen
Theologie 1n der Hochscholastik, im besonderen der Christologie und
der theologischen Lehre vom Menschen, mit der Rezeption dieser Quel-
len also gewinnt Albert fiir seine vom Bildbegriff befruchtete Reflexion
und fiir seine umfassende Bildlehre einen erweiterten epistemologischen
Horizont.

Durch lexikalische Analysen konnte gezeigt werden, dafl der von Al-
bert theologisch adaptierte Bildbegriff sehr vielfiltig und umfassend ist,
dal} er sehr viele Ausdrucksformen hat und tief in der Geistesgeschichte
verwurzelt ist. Bei der Rekonstruktion der urspringlichen Sinngehalte
der analysierten Termini, wie z. B. exemplar, figura, forma, iconia, icos, idea,
imago, signum, similitudo, species, um nur die wichtigsten zu nennen, konn-
ten nicht nur die Denktraditionen ermittelt werden, in denen die einzel-
nen Wortformen ithre Wurzeln haben, sondern zum Teil auch die von
ihnen mit dem Bildbegriff transportierten philosophischen Konzepte.

Als Ergebnis kann festgehalten werden, da3 der von Doctor univer-
salis in seinen Frihwerken verwendete und 1mm Kontext der von thm kri-
tisch assimilierten Traditionen entfaltete vielschichtige Bildbegriff in sei-
nen meisten lexikalischen Formen zum einen auf die platonische bzw.
neuplatonische Tradition und zum andern auf die biblische Bildtheolo-
gie, d. h. in erster Linie die theologische Anthropologie der Genesis, aber
auch auf die Gottes- und Trinititslehre sowie die Christologie zuriick-
geht. Die wichtigsten neuplatonisch und biblisch-christlich inspirierten
Quellen von Alberts Bildlehre sind Augustinus, Boethius und Pseudo-
Dionysius Areopagita. Den bildtheologischen Aussagen des Hilarius von
Poitiers und des Johannes von Damaskus wird ebenfalls eine malgebli-
che Rolle zuerkannt.

In der neuplatonischen Perspektive des Albertschen Begriffsver-
stindnisses dominieren die ontologische Funktion des Bildes, der Ge-
danke der Teilhabe am transzendenten gottlichen Urbild, die existentielle
Bezogenheit von Ursprung und Ziel her auf das Urbild und die Dynamik
der Nachahmung durch die Selbstverwirklichung als Realisierung des
Bildes unter den Bedingungen der Kontingenz. Das Bild witd gleichsam
zu einer ontologischen Bestimmung des Seienden in der Relation zum
Ursprung und Ziel, und das Bild wird zum Ausdruck der existentiellen

> Cf. IDEM, ibid., 290.



Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit bei Albertus Magnus 345

Verwiesenheit des Endlichen, das numerisch mannigfach ist, auf das
transzendente, seinsverleihende und es im Sein erhaltende Unendliche,
welches das dreipersonale gottliche Eine ist.

Diese fiir Alberts theologisches Denken maBgebliche, genuin christ-
liche, aus der neuplatonischen Denktradition schépfende und ihr ver-
pflichtete Bildauffassung wird auf der anderen Seite durch das Aristoteli-
sche Verstindnis des Bildbegriffs erginzt und dadurch auch in seiner ex-
plikativen Funktion wesentlich erweitert. Die Aristotelische Interpreta-
tion greift die Platonische Ideenlehre auf und transformiert sie derart,
daB dem Bildbegriff nunmehr in erster Linie bei der Explikation des end-
lichen Seienden eine epistemologische und eine ontologische Funktion
zukommen. Nach der Aristotelischen Konzeption der Seinswirklichkeit
wird nimlich jedwedes Seiende in seiner ontischen Struktur hylemorph
begriffen, d. h. als durch zwei Prinzipien konstituiert: durch den Stoff
(materia) und die Form (forma). Diese Bedeutungsverschiebung kann
anhand der Termini species und forma beobachtet werden, die bei Platon
und den Neuplatonikern noch Synonyma des Terminus «Idee» sind, bei
Aristoteles aber in der Erkenntnislehre, in der Metaphysik sowie in der
Physik als die unmittelbaren konstitutiven Prinzipien der Erkenntnis und
des Seienden gedeutet werden. Auch fiir Albert hat der Bildbegriff forma
vorwiegend die thm von Aristoteles verlichene Bedeutung und 1st dem-
entsprechend einer der Grundbegriffe der theoretischen Wissenschaften,
niherhin der Metaphysik, Mathematik und Physik. Er ist in der Metaphy-
sik fundiert und konstituiert die Gegenstinde der Mathematik (quantitas
dimensiva) und der Physik (corpus compositum ex materia et forma).®

Doch auller den beiden zuletzt genannten Termini und einigen wei-
teren, die entweder eine Aristotelische Umdeutung des Platonischen Bild-
begriffs darstellen oder in ithrem Sinngehalt gar keiner philosophischen
Begriffstradition eindeutig zugewiesen werden konnen, wie beispielswei-
se signum und vestigium, wird die Bildlehre des Albertus Magnus im we-
sentlichen vom Platonischen und Neuplatonischen Bildverstindnis gelei-
tet und bleibt von diesem abhingig. Die Privalenz der Platonischen und
Neuplatonischen Interpretamente liBt sich u. a. in Alberts Ideenlehre
feststellen, besonders in der Annahme der Idee bzw. der Ideen der Schop-
fung im gottlichen Verstand. Andere Termini, wie aga/ma, exemplar, para-
digma und typus (sowie die Nebenformen archetypus und prototypus), ver-
weisen unmittelbar auf den Platonischen Ursprung des Begriffs. Sogar
die Begriffe «Spiegel» (speculum) und «Spiegelbild» (forma resultans in
speculo, imago, idolum) und die damit konnotierten physikalisch-opti-

6 Cf. IDEM, 7bid.



346 Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit bei Albertus Magnus

speculo, imago, idolum) und die damit konnotierten physikalisch-opti-
schen Phinomene gehen auf Platons Timaios zuriick. In seiner philoso-
phischen Analyse des Phinomens des Spiegelbildes folgt Albert erwar-
tungsgemil Aristoteles, der in Alberts Urteil als der Philosoph schlecht-
hin gilt.’?

Aus dem Dargelegten kann nun festgehalten werden, dal3 Albert mit
einem in bezug auf den Sinngehalt und den lexikalischen Ausdruck kom-
plexen und vielfiltigen Bildbegriff in seinem Werk operiert, der zwar pri-
mir dem Platonischen und dem Neuplatonischen Begriffsverstindnis
verpflichtet ist, der aber zugleich die Aristotelische Interpretation ein-
schlieBt, wodurch er eine funktionale Erweiterung erfihrt und damit
gleichsam die universale Eignung zur Explikation der ganzheitlich aufge-
faiten Seinswirklichkeit erlangt. Mit dem so gewonnenen umfassenden
Bildbegriff kann Seiendes auf allen Strukturebenen der Seinswirklichkeit,
niamlich im transzendenten Ursprung als Urbild, in der Verwirklichung,
d. h. in der Realisierung des Bildes unter den Bedingungen der Kontin-
genz, sowie in der finalen Vollendung, d. h. in der Einheit des Bildes mit
dem Utrbild in der Transzendenz, angemessen und unter den verschiede-
nen Anniherungsperspektiven expliziert werden.

2. Beztglich des eingangs gebrauchten Syntagmas «Bildcharakter der
Seinswirklichkeit» sei an dieser Stelle lediglich bemerkt, daB3 es einerseits
eine Wesensbestimmung des Seienden meint, welcher der umfassende
Bildbegriff zugrunde liegt, andererseits aber auch das hermeneutische
Modell einer dezidiert theologischen, dem neuplatonischen Denkmuster
weitgehend entsprechenden Explikation der gesamten Seinswirklichkeit
zum Ausdruck bringt.

3. SchlieBlich bleibt noch zu kliren, ob es begriindet ist, vom «Denk-
system» Alberts zu sprechen und in welchem Sinne. Denn in der bisheri-
gen historischen Scholastikforschung und selbst noch in der neuesten
Albertforschung galt die unangefochtene Meinung, dal Albert seinem
Schiller Thomas von Aquin an systematischer und systembildender Kraft
weit unterlegen war.® War Albert im Urteil Martin Grabmanns zwar ein

7 CE. IDEM, #bid., 290sq.

8 «Es ist richtig, daB Albert nicht die gleiche gestaltende, synthetische, groBie gei-
stige Einheiten hervorbringende Schopfungskraft besal, wie sein Schiiler Thomas von
Aquin, und dal} bei ihm oftmals die philosophischen Gedankenginge des Augustinis-
mus, Neuplatonismus und Aristotelismus unausgeglichen nebeneinander bestehen»:
GRABMANN, Martin, Der EinfluB Alberts des GroBlen auf das mittelalterliche Geistes-
leben. Das deutsche Element in der mittelalterlichen Scholastik und Mystik, in: IDEM,
Mittelalterliches Geistesleben. Abhandlungen zur Geschichte der Scholastik und My-
stik, I1, Miinchen 1936, 325. Cf. auch KAISER, Rudolf, Zur Frage der eigenen Anschau-
ung Alberts d.Gr. in seinen philosophischen Kommentaren. Eine grundsitzliche Be-



Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit bei Albertus Magnus 347

«Mann grofler wissenschaftlicher Initiative» und «von groBem, tiber Jahr-
hunderte sich erstreckendem wissenschaftlichem EinfluB3», so sei er doch
nur der Wegbereiter des Thomas von Aquin gewesen, der — so Grab-
mann — «auf Grund dieser gewaltigen Vorarbeit seinen Gedankenbau
von unvergleichlicher Klarheit und Konsequenz errichten» konnte.’
Auch jingst wurde 1n Fachkreisen noch behauptet, Alberts Gesamtwerk
sei in systematischer Hinsicht inkonsistent.! Dabei ist zu beachten, dal}
alle diese abwertenden Urteile sich auf die Primisse zu stiitzen scheinen,
daf die Termini «systematisch» und «philosophiesystematisch» gleichen
semantischen Wert haben, bzw. dafl emn System nur als emn philosophi-
sches System denkbar oder zu definieren ist. Auf der Grundlage unserer
Analyse des Lebensbegriffes Alberts und der damit verbundenen Rekon-
struktion seiner theologischen Denkstruktur kommen wir jedoch zu der
Einsicht, da3 der Doctor universalis ein Systemdenker ist und dal} sein
umfassendes Werk keine Enzyklopidie im Sinne einer reichen Sammlung

trachtung, in: FZPhTh 9 (1962), 59sq.: «Es fehlte ihm die Fihigkeit, die verschiedenen
Lehren der verschiedenen Gebiete in eine harmonische in sich widerspruchslose Ord-
nung zu bringen, es fehlte thm die Fihigkeit zu systematisieren. Hierin tbertraf thn
vor allem sein Schiiler Thomas (...). Wegen seiner weitgespannten Interessen nahm er
unendlich Vieles und Verschiedenartiges auf. Das, was er als offensichtlich falsch oder
unvereinbar mit der kirchlichen Lehre erkannte, bekimpfte er. Aber zu einer kritischen
Sichtung und systematischen Einordnung des gesamten Materials mit Ausgleich aller
Widerspriiche war er nicht in der Lage». R. Kaiser referiert zum Teil wortlich und
macht sich, freilich ohne darauf hinzuweisen, das unsachgemiBle und iiberholte Urteil
von Josef BERNHART, Die philosophische Mystik des Mittelalters von ihren antiken
Urspriingen bis zur Renaissance, Miinchen 1922 (4. unverinderter Nachdruck: Darm-
stadt 1980), 146-149, auch zu eigen Es sei bemerkt, dafl J. Bernhart selbst seine An-
sichten grundlegend revidierte und in wesentlichen Punkten korrigierte; hierzu cf. AN-
ZULEWICZ, Pseudo-Dionysius Areopagita und das Strukturprinzip des Denkens von
Albert dem GroBen, cit. (wie Anm. 2), 253-255.

? GRABMANN, L. c.

10 Cf. KAISER, . c. (wie Anm. 8). WIELAND, Georg, Albertus Magnus, in: LThK I,
Freiburg 31993, 339; IDEM, Untersuchungen zum Seinsbegriff im Metaphysikkommen-
tar Alberts des GroBlen, Minster 1971, 6—-10 (BGPhMA, N.F., 7); es muf} allerdings
herausgestellt werden, dafl der Verfasser in der letzgenannten Untersuchung Alberts
Denken ambivalent bewertet, indem er zunichst der vorherrschenden Meinung vom
ekklektischen, wenig kohirenten und kaum originellen philosophischen «System» bei-
zupflichten scheint, zum Schlufl (112) aber in der von ithm untersuchten Frage, nim-
lich nach dem Seinsbegriff, zum Ergebnis kommt, dal Albert eine einheitliche Kon-
zeption des esse gelungen ist. Loris STURLESE, Die deutsche Philosophie im Mittelalter,
Miinchen 1993, 332sqq., spricht hingegen positiv von der Entwicklung («Phasen») in
Alberts Denken, vom «angen intellektuellen ProzeB» bzw. von der «rationalistischen
Wende», die er als Alberts radikale Abkehr von der Theologie und die Hinwendung zur
Philosophie deutet; damit wird man aber Albert ebenfalls nicht gerecht, da weder von
einer Wende noch von einer derart eng verstandenen Wende bei Albert aus meiner
Sicht kaum ernsthaft die Rede sein kann.



348  Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit bei Albertus Magnus

von wissenswertem Stoff, wie man bisher annahm, sondern ein in sich
geschlossenes und durchgingig in sich geeintes, theologisch fundiertes
System der Wirklichkeitsdeutung ist.

Mit seinem fiir unsere Maf3stibe und Vorstellungen gigantischen
schriftstellerischen Werk! schafft Albert ein theologisch fundiertes Sy-
stem einer Gesamtdeutung der Seinswirklichkeit, in das die Philosophie,
genauer: die verschiedenen philosophischen Strommungen seiner Zeit
integriert sind, aber in diesem Rahmen keinen Selbstzweck und keine ab-
solute Autonomie besitzen, sondern eine explikative Funktion in bezug
auf die Seinswirklichkeit auf allen Ebenen des theologisch grundgelegten
Strukturganzen haben. Die dezidiert theologische Grundlegung dieses
Systems ist sowohl vom Ursprung als auch vom Ziel der explizierten
Seinswirklichkeit her deutlich ablesbar. Albert begreift die Seinswirklich-
keit als eine aus dem transzendenten Ursprung bzw. Urbild hervorge-
hende, genauerhin vom dreieinigen und dreipersonalen Gott erschaffene,
sich unter den Bedingungen der Kontingenz in der Ausrichtung auf ihn
als ihr letztes Ziel verwirklichende, d. h. sich in threr Abbildlichkeit reali-
sierende und zu ithm, dem dreieinigen und dreipersonalen Gott als dem
transzendenten und vollendenden Ziel, das mit dem Ursprung als Urbild
identisch ist, zuriickkehrende Schépfung.

II.

Albert betrachtet die gesamte Seinswirklichkeit ganzheitlich und expli-
ziert sie im Rahmen eines diese Seinswirklichkeit vollstindig erschlie-
Benden, theologisch bestimmten Strukturganzen. Sein Gesamtwerk bil-
det ein umfassendes, auf die Transzendenz hin offenes, faszinierendes
System der Wirklichkeitsdeutung, das theologisch fundiert ist und den
rationalen Anspruch der Wissenschaftlichkeit im Aristotelischen Sinne
ernst nimmt.

Albert denkt die Seinswirklichkeit, wie gesagt, ganzheitlich-dyna-
misch, d. h. in ithrem Ausgang aus dem transzendenten Ursprung bzw.
Utrbild (exitus), sowie in ihrer zielgerichteten Verwirklichung unter den
Bedingungen der Kontingenz, oder anders ausgedriickt: in der Realisie-
rung des Bildes unter stindiger Bezogenheit auf das Urbild (perfectio)
sowie letztlich in der eschatologischen Vollendung in Gott als dem tran-
szendenten Ziel, das mit dem Ursprung, also dem Urbild, identisch ist
(reductio). Diese Reflexionsstruktur wird von Albert mit Hilfe des Bild-
begriffs, der ein relationaler Begriff ist, da Bild immer als die Wirklich-

11 Alberts Gesamtwerk umfaBt in der unkritischen Pariser Ausgabe von S.C.A.
BORGNET aus dem Ende des letzten Jahrhunderts 38 Binde im Grof3quart-Format.



Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit bei Albertus Magnus 349

keit des Urbild-Abbild-Verhiltnisses definiert wird, angemessen expli-
ziert. Der auf die Seinswirklichkeit angewandte Bildbegriff driickt zum
einen thren relationalen Charakter gegeniiber dem eigenen Ursprung aus,
d. h. die Relation des Abbildes zum Urbild, als eine unveriuBlerliche we-
senseigene Verhiltnisbestimmung zwischen Schopfer und Schépfung.
Zum anderen wird die Selbstverwirklichung des nach dem unerschaffe-
nen, gottlichen Urbild geschaffenen Seienden unter den Bedingungen
der Kontingenz mit der Realisierung des «Bildes», genauerhin der Ver-
wirklichung der Ahnlichkeit mit dem transzendenten géttlichen Ut-
sprung als dem Urbild aller Kreatur begrifflich adiquat und zugleich an-
schaulich festgehalten. Die Realisierung des Bildes, d. h. die Verwirkli-
chung der Ahnlichkeit mit dem Utrbild durch seine Nachahmung, ist nach
Albert die Selbstverwirklichung der Schépfung in ihrem existentiellen
Bezug zum Urbild als threm Ursprung und vollendenden Ziel. Mit dieset
dynamischen Konzeption der Seinswirklichkeit als geschaffenes Bild des
unerschaffenen gottlichen Urbildes wird nach unserer Rekonstruktion
ein von Albert theologisch fundiertes Modell der Selbstverwirklichung
des von Gott geschaffenen Seienden unter den Bedingungen der Kon-
tingenz und — was den Menschen anbelangt — der Freiheit begrifflich
festgehalten. Im Bildmotiv, das Albert in sein Modell der Gesamterkli-
rung der Seinswirklichkeit aufnimmt, erkennen wir einen Wesenszug sei-
ner theologischen Denkstruktur, die auch fir die gegenwirtige theologi-
sche Reflexion Giiltigkeit hat und fruchtbar ist und als solche eine Re-
zeption verdient. |

Bei der Explikation der Seinswirklicheit auf allen drei Strukturebenen
dieses theologischen Systems, d. h. bei der Erklirung des Hervorganges
der Seinswirklichkeit aus Gott, ihrer auf Gott als Ziel hin ausgerichteten
Verwirklichung unter den Bedingungen der Kontingenz und ihrer Riick-
kehr zu ithm als dem letzten Ziel, bedient sich Albert des Bildbegriffs
und falt diesen kreisférmig zu denkenden Prozel3 des Werdens, des Sich-
Verwirklichens und der Vollendung als die Realisierung des Bildes, d. h.
der Bilddhnlichkeit der Schépfung mit Gott, auf. Die von Gott erschaf-
fenen Dinge sind nach Albert Abbild ihres Schopfers, da sie aus ithm,
dem seinsgebenden Ursprung und Urbild hervorgehen, ihre Bilddhn-
lichkeit mit diesem gemiBl den ihnen je eignenden Vermdgen unter den
kontingenten Bedingungen verwirklichen und zu ihrem Urbild zuriick-
kehren, mit dem sie als ihrem Ursprung und Ziel eins werden und somit
thre Vollendung erreichen.

Die materielle Welt, die wir heute als die Naturwelt zu bezeichnen
pflegen, ist nach Albert die «Fullspum (vestigium) und der «Spiegel» (spe-



350  Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit bei Albertus Magnus

culum) des dreipersonalen und wesensemen Gottes, in dem er sich wie
im Spiegelbild dem vernunftbegabten Menschen zu erkennen gibt.!? Die-
se von Gott erschaffene Seinswirklichkeit ist — mit Alberts eigenen Wor-
ten — die «Fullspur der Trinitit und der Emheit» (vestigium trinitatis et
unitatis) und der symbolische oder mystische Spiegel der Kreatur, in der
die Erste Wahrheit, nimlich Gott, geschaut wird, weil die Schépfung auf
Gott hinweist (speculum creaturae symbolicum vel mysticum, in qua vi-
detur prima veritas, quae est deus, quia ducit in illam). Sie ist ferner «Got-
tes Ahnlichkeit in bezug auf die Qualititen, welche der Natur wesens-
gemil} folgen» (similitudo quoad qualitates, quae assequuntur naturam
secundum rationem) und Wirklichkeit gewordener Gottesgedanke (1dea-
tum). Die bildtheologische Interpretation der sogenannten Naturwelt be-
griindet thre Wiirde, aus der handlungsleitende Imperative fiir einen res-
pektvollen, schonenden und verantwortungsbewulB3ten Umgang mit ihr
erwachsen.

Die vernunftbegabte geschaffene Seinswirklichkeit — nach Albert:
Mensch und Engel — iiberragt in ithrer Bilddhnlichkeit mit dem schépfe-
rischen Urbild alles andere geschaffene Seiende. Denn der Mensch und
der Engel sind wesentlich mehr als nur «FuBspum und «Spiegel» Gottes.
Sie sind aufgrund ihres vernunfthaften Geistwesens bzw. durch die Teil-
habe an der gottlichen Vernunft Gottebenbilder (1imago de1). Die Ver-
gottlichung des Menschen hat nach Albert eine einzigartige Qualitit, die
thm eine mit Gott vergleichbare Stellung unter den Geschopfen sichert —
er ist seinem Wesen nach Gottebenbild nach innen und nach auflen. Die
dullere Gleichférmigkeit mit Gott (convenientia exteriorum) eignet nur
dem Menschen, wodurch er sogar dem Engel iiberlegen ist.!

Der Bildcharakter zeichnet nach Albert die gesamte, ganzheitlich
und wesensrelational aufgefaBite Seinwirklichkeit aus. Mit dem Bildbe-
griff 146t sie sich deshalb in ihrem ontischen Wesen und ihrer Zeichen-
haftigkeit im Rahmen einer ganzheitlichen Seinskonzeption sowie in ih-
ren wesenhaften Beziigen angemessen explizieren. Die explikative Be-
deutung der mit dem Bildbegriff konnotierten Relationalitit ist dabei
nicht zu unterschitzen, da die Korrelate, nimlich Schépfer und Schop-
fung, durch ihre aufeinander bezogene Verhiltnisbestimmung, so Albert,

2 Hierzu und zum folgenden cf. ANZULEWICZ, Die theologische Relevanz des
Bildbegriffs und des Spiegelbildmodells, 188-194 (wie Anm. 2).

B Cf. ANZULEWICZ, Henryk, Grundlagen von Individuum und Individualitit in
der Anthropologie des Albertus Magnus, in: AERTSEN, Jan A./SPEER, Andreas (Hgg.),
Individuum und Individualitit im Mittelalter, Berlin-New York 1996, 152sq. (Miscella-
nea Mediaevalia, 24); IDEM, Die theologische Relevanz des Bildbegriffs und des Spie-
gelbildmodells, 194sqq., 200sqq. (wie Anm. 2).



Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit bei Albertus Magnus 351

definiert werden und jedes von beiden in die Definition des je anderen
eingeht.!* Daher kann nicht nur, wie gesagt, der Seinsursprung, biblisch-
theologisch gewendet: der Schopfer, und das aus ihm hervorgehende
Seiende, biblisch-theologisch ausgedriickt: die von thm aus dem Nichts
erschaffene Welt, durch die dem Bildbegriff eignende Relationalitit ent-
sprechend als Urbild und Abbild wesenhaft bestimmt werden. Auch der
einzig aus sich selbst ewig seiende Gott als der Urheber der Seinswirk-
lichkeit wird in seiner Dreieinigkeit von Albert unter Zuhilfenahme des
Bildbegriffs betrachtet. Die Wesensgleichheit der gottlichen Personen
und die innertrinitarischen Relationen werden von Albert in der Pri-
gnanz des Bildbegriffs «Gottesebenbildlichkeit» gleichermaBen bedeu-
tungsvoll wie verstindlich zum Ausdruck gebracht.?®

i

Bilanz. Der von Albert in seinem Werk adaptierte Bildbegriff ist seman-
tisch vielschichtig und terminologich variantenreich. Albert versteht es,
die historisch und systematisch gesehen unterschiedlichen Traditionen
des Begriffs kritisch aufzuarbeiten und sie dadurch fiir sein originelles
Denken fruchtbar zu machen. Auf diese Weise leistet er einen wichtigen
Beitrag zur Entfaltung des Begriffs und zur Erweiterung seiner vielfa-
chen, vor allem hermeneutischen Funktion.

In Alberts Reflexion der Seinswirklichkeit kommt dem Bildbegriff
eine zentrale Bedeutung einerseits inhaltlicher und andererseits formaler
Art zu. Inhaltlich erweist sich der Bildbegriff in seiner unmittelbar expli-
kativen Funktion in bezug auf die reflektierten Gegenstinde als ein Mit-
tel universaler Eignung. Formal hingegen spiegelt sich in Alberts theolo-
gisch fundiertem System das dem Bildbegriff zugrundeliegende herme-
neutische Konzept als ein aullerordentlich tragfihiges Modell einer ganz-
heitlichen und originellen Interpretation der Seinswirklichkeit auf allen
Ebenen ihres Daseins wider.

4 ALBERTUS MAGNUS, De homine tr. 1 q. 58 a. 2: Ann Arbor/Michigan, Univer-
sity Library, Alfred Taubman Medical Libr. 201 f. 79 ra; Ed. S.C.A. BORGNET (Alberti
Magni Opera Omnia, Ed. Paris., XXXV), Paris 1896, 509a: «Relativa autem diffiniun-
tur ad se invicem et utrumque est diffiniens alterum, licet non sint in uno subiecto.»

15 Cf. ANZULEWICZ, Die theologische Relevanz des Bildbegriffs und des Spiegel-
bildmodells, 172—188 (wie Anm. 2).



	Der Bildcharakter der Seinswirklichkeit im Denksystem des Albertus Magnus

