
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 3

Artikel: Von Plato zu Aristoteles : zur Prinzipienlehre bei David von Dinant

Autor: Speer, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761082

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Speer

Von Plato zu Aristoteles.
Zur Prinzipienlehre bei David von Dinant

I. Die Frage nach der doctrina Davids in der

Receptions- und Forschungsgeschichte

Nachdem die Forschung zu David von Dinant nach der Veröffentlichung

von vier anonym bzw. pseudo-epigraphisch überlieferten Texten
aus verschiedenen Bibliotheken (Gent, Oxford, Paris und Wien) durch
Marian Kurdzialek im Jahre 1963, in denen bereits Aleksander Birken-
majer 1933 die im Verurteilungsdekret von 1210 genannten quaternuli
magistri David de Dinant» (CUP I, 11) zu erblicken glaubte1, über mehr als

drei Jahrzehnte fast gänzlich zum Erliegen kam — sieht man einmal von
einer Reihe kleinerer Aufsätze ab, in denen vor allem Kurdzialek sich
bemühte, David als Ausleger der aristotelischen Naturphilosophie
vorzustellen2

—, so ist seit einiger Zeit ein neues Interesse an diesem Pariser

Magister aus dem Beginn des 13. Jahrhunderts auszumachen. Den
Anfang einer lebhaften Forschungsdiskussion machte Martin Pickavé mit
einem kritischen Beitrag «Zur Verwendung der Schriften des Aristoteles
in den Fragmenten der Quaternuli des David von Dinant»3, in dem er
anhand der in den Fragmenten vorfindlichen Aristotelesübersetzungen die
Einheit und Echtheit des von Birkenmajer und Kurdzialek etablierten
Textcorpus in Frage stellte. Der heftige Widerspruch von Elena Casadei
und Thomas Ricklin richtete sich außer gegen die Spätdatierung des

Genter Fragments vor allem gegen die vorgebrachte Skepsis gegenüber

1 Davidis de Dinanto Quaternulorum fragmenta, ed. M. KURDZIALEK, in: Studio Medie-

wistycsyie 3 (1963). A. BIRKENMAJER, Découverte de fragments manuscrits de David de

Dinant, in: Revue Néoscolastique de Philosophie 35 (1933), pp. 220-229.
2 Vgl. e.g. M. KURDZIALEK, David von Dinant als Ausleger der aristotelischen

Naturphilosophie, in: A. ZIMMERMANN (ed.), Die Auseinandersetzungen an der Pariser

Universität im 13. Jahrhundert (Miscellanea Mediaevalia 10), Berlin-New York 1976,

pp. 181-192.
3 In: Recherches de Théologie et Philosophie médiévales 64 (1997) 1, pp. 199—221.



308 Von Plato zu Aristoteles

Davids Griechischkenntnissen und seiner eigenen Übersetzertätigkeit4 —

eine von Kurdzialek auf einige wenige (und in ihrem historischen
Zeugniswert nicht immer eindeutige) Hinweise vor allem bei Albertus Magnus
gegründete These, die in der «Davidforschung» zum Idealbild eines des

Griechischen kundigen, Aristoteles übersetzenden Arztes ausgebaut wurde.5

Ob mit den von Casadei vorgebrachten Argumenten jedoch bereits
David von Dinant als Aristotelesübersetzer etabliert werden kann, mag
an dieser Stelle dahingestellt bleiben. Ebenso soll im folgenden nicht die

von Ricklin aufgeworfene Frage der Abhängigkeit der Fragmente voneinander

(mit einer Option zugunsten des Genter Fragments als des
gemeinsamen Bezugspunktes) mit weiteren Argumenten diskutiert werden.

Ein unbestreitbares Verdienst Thomas Ricklins besteht ohne Zweifel
darin, die Fragmente der Quaternuli in den bislang nur wenig beachteten
Diskussionszusammenhang im 12. und zu Beginn des 13. Jahrhunderts
gestellt zu haben, der den Traumtheorien gilt und im Gefolge medizinischer

Quellen einen signifikanten Beitrag zur Aneignung des byzantinischen

wie des arabischen Aristoteles im lateinischen Westen darstellt.
Die dem David von Dinant zugeschriebenen Fragmente bezeugen Ricklin

zufolge den Eintritt des «neuen Textes» — Aristoteles' Traumschriften
De somno et vigilia, De insomniis und De divinatione —, der zu einer Ablösung

tradierter Traumvorstellungen zugunsten der aristotelischen und in
einer weiteren Konsequenz zu den ersten Aristotelesverboten 1210 und
1215 in Paris6 führt, in deren Zusammenhang auch die doctrina magistri
David de Dinant (CUP I, 20) als häretisch verurteilt und die Verbrennung
seiner Quaternuli angeordnet wurde (CUP I, 11).

4 E. CASADEI, David-di Dinant traduttore di Aristotele, in: Freiburger Zeitschrift für
Philosophie und Theologie 45 (1998), pp. 381—406; T. RICKLIN, Der Traum der Philosophie

im 12. Jahrhundert. Traumtheorien zwischen Constantinus Africanus und Aristoteles

(Mittellateinische Studien und Texte 24), Leiden-Boston-Köln 1998, pp. 323—356.
5 Die in der Einleitung zu seiner Edition (s. Anm. 1) vorgebrachte These findet

sich auch in: M. KURDZIALEK, David von Dinant und die Anfänge der aristotelischen
Naturphilosophie in: La filosofia della natura nel Medioevo. Atti del 3° Congresso in-
ternazionale di filosofia medioevale (Passo della Mendola 31 agosto — 5 settembre
1964), Milano 1966, pp. 407—416, hier pp. 408sq.; ferner IDEM, L'idée de l'homme chez
David de Dinant, in: C. LAGA e.a. (edd.), Images of Man in Ancient and Medieval
Thought (Symbolae 1 [Mélanges G. Verbeke]), Leuven 1976, pp. 311-322, bes. p. 319.
Hierzu kritisch M. PICKAVÉ, Zur Verwendung der Schriften des Aristoteles in den

Fragmenten der Quaternuli des David von Dinant (s. Anm. 3), pp. 201sq. und 219sq.
Der These von Kurdzialek folgen hingegen P. DRONKE, Profane Elements in Literature,

in: R.L. BENSON/C. CONSTABLE (edd.), Renaissance and Renewal in the Twelfth
Century, Cambridge MA 1982, pp. 569-592, hier pp. 589-590; sowie E. CASADEI, David

de Dinant traduttore di Aristotele (s. Anm. 4), bes. pp. 402—406.
6 T. RICKLIN, Der Traum der Philosophie (s. Anm. 4), pp. 324—334 und 406sq.



Von Plato zu Aristoteles 309

Was diese doctrina des Magister David ist, erfahren wir in diesem
Zusammenhang nicht. Zwar bringt das Verurteilungsdekret der Senser Synode

von 1210 die Quaternuli des David in einen unmittelbaren
Zusammenhang mit der philosophia naturalis des Aristoteles, doch zugleich auch
mit der Verurteilung des Magisters Amalrich von Bène und seiner
Anhänger.7 Auch die durch den Kardinallegaten Robert de Courson erlassenen

Statuten für die Pariser Artistenfakultät von 1215 stellen diesen
Zusammenhang zwischen dem Verbot der libri Aristotelis de metbafisica et de

naturali philosophia und der doctrina magistri David de Dinant sowie des

Amalricus hereticus her8, so daß der unvoreingenommene Leser durchaus
den Eindruck gewinnen könnte, in dem Magister David de Dinant einen
geistigen Weggefährten oder gar Wegbereiter des Amalrikanismus, der in
seiner doktrinellen Gestalt recht präzise durch den anonymen Traktat
Contra Amaurianos aus den Jahren 1208-1210 erfaßbar ist9, vor sich zu
haben. Daß die Lehren der beiden Pariser Magister am Beginn des 13.

Jahrhunderts jedoch keineswegs übereinstimmen, bezeugt Thomas von
Aquin in seiner ungewöhnlich polemisch geführten Auseinandersetzung
mit dem «Pantheismus»-Problem im letzten Artikel der dritten Quaestio
De simplicitate Dei der Summa theologiae. Mit der Zuweisung eines — in der
Terminologie moderner Interpreten — formellen Pantheismus an Amalrich

(«deum esse principium formale omnium rerum») und eines materiellen

Pantheismus an David («deum esse materiam primam») ist zugleich
das leitende Interpretationsparadigma formuliert, das bis in die neueste
Forschung hinein seine Geltung bewahrt hat.10

7 Chartularium Universitatis Parisiensis (edd. H. DENIFLE/A. CHATELAIN [Paris
1889]), I, 11: «Quaternuli magistri David de Dinant infra natale episcopo Parisiensi af-
ferantur et comburantur, nec libri Aristotelis de naturali philosophia nec commenta le-

gantur Parisius publice vel secreto, et hoc pena excommunicationis inhibemus. Apud
quem invenientur quaternuli magistri David a natali Domini in antea pro heretico ha-
bebitur.»

8 CUP I, 20: «Non legantur libri Aristotelis de methafîsica et de naturali philosophia,

nec summe de eisdem, aut doctrina magistri David de Dinant, aut Amalrici here-
tici, aut Mauricii hyspani.»

9 C. BAEUMKER, Contra Amaurianos. Ein anonymer, wahrscheinlich dem Garnerius
von Rochefort zugehöriger Traktat gegen die Amalrikaner aus dem Anfang des XIII.
Jahrhunderts, Münster 1926 (BGPhMA 24,5/6); zur Frage der Datierung siehe pp.
XVII-XXV.

10 Summa theologiae I, q. 3, a. 8 c: «Alii autem dixerunt Deum esse principium
formale omnium rerum. Et haec dicitur fuisse opinio Almarianorum. Sed tertius error fuit
David de Dinando, qui stultissime posuit Deum esse materiam primam.» — Exemplarisch

sei auf die beiden 1925 und 1932 unter dem gemeinsamen Subserientitel «Autour
du décret de 1210» als Band VI und XVI der Bibliothèque thomiste erschienenen Studien
von G. ThÉRY: David de Dinant. Etude sur son panthéisme matérialiste (Paris 1925),



310 Von Plato zu Aristoteles

Demgegenüber findet sich bei Albertus Magnus, dem in der David-
Rezeption in mehrfacher Hinsicht eine Sonderrolle zukommt, kein Hinweis

auf eine Verbindung zwischen David und Amalrich; im Unterschied
zu der ausführlichen Auseinandersetzung mit der Doktrin des David von
Dinant vor allem in Quaestio 5 der Frühschrift De homine, finden Amalrich

oder die Amalrikaner keine Erwähnung. Diese doktrinelle
Auseinandersetzung, die als ein lebendiger Einblick in die Debatten an der Pariser

Universität zu Beginn der vierziger Jahre des 13. Jahrhunderts gelten
kann und daher von besonderem Zeugniswert ist, bildete den Ausgangspunkt

für die Ausarbeitung des «casus David» durch Gabriel Théry.
Hierbei bildet die Rekonstruktion des Lehrgebäudes - Théry spricht gar
von «système» — gleichsam die Voraussetzung, um aus den Schriften
Alberts eine Vorstellung von Davids Doktrin zu gewinnen und schließlich

sogar eine Rekonstruktion der Quaternuli vorzulegen.11
Auf diese Weise hat Théry auf der Grundlage einer imponierenden

Quellenarbeit das im Grunde bis heute gültige David-Bild gezeichnet,
das auch der nachfolgenden Forschung als Ausgangs- und Bezugspunkt
gedient hat. Dies gilt insbesondere für den Versuch, David eine konsistente

eigenständige Doktrin zuzuschreiben und ihm so in der Debatte
um die Frühphase der Aristotelesrezeption einen eigenen Ort anzuweisen.

Während Théry bei der Bestimmung der «physionomie intellectuelle»

Davids die Betonung auf die Logik legt und darin ein Moment der
Kontinuität mit den großen Dialektikern des 12. Jahrhunderts, vor allem
mit Abaelard, erblickt12, erscheint David von Dinant bei Marian Kurd-
zialek als der beste Kenner der naturphilosophischen Werke und Lehren
des Aristoteles bis zur Zeit Alberts des Großen, als erster authentischer
Interpret der aristotelischen Naturphilosophie, der Inkonsistenzen zu
problematisieren und eine eigene Lösung anzugeben vermag.13 Ganz in
der Tradition von Théry steht demgegenüber Christian Trottmanns
Versuch, David an den Anfang der Rezeptions- und Interpretationsge-

und von G.C. CAPELLE: Amaury de Bène. Etude sur son panthéisme formel (Paris
1932).

11 Einen solchen Versuch unternimmt THÉRY in seinem «Essai de reconstitution
des <Quaternuli»>, der sich im Anhang seiner David-Studie von 1925 findet (G. THÉRY,
David de Dinant [wie s. Anm. 10], pp. 120—125).

12 G. THÉRY, David de Dinant (s. Anm. 10), pp. 114—119.
13 M. KURDZIALEK, David von Dinant und die Anfänge der aristotelischen

Naturphilosophie (s. Anm. 5), p. 408; IDEM, David von Dinant als Ausleger der aristotelischen

Naturphilosophie (s. Anm. 2), p. 186. Siehe ferner den David-Beitrag von M.
KURDZIALEK, Dawid z Dinant i jego prôba uzgodnienia dwunastowiecznej filozofii
przyrody z filozofia Arystotelesa, in: IDEM, Sredniowiecze w poszukiwaniu rôwnowagi
miedzy arystotelizmem a platonizmem. Studi i artikuly, Lublin 1996, pp. 211-232.



Von Plato zu Aristoteles 311

schichte der aristotelischen Erkenntnistheorie im 13. Jahrhundert im
lateinischen Abendland zu stellen.14 Fokussiert auf die Frage der visio beatified,

wird David zum Vorreiter der Interpretation dieser zentralen christlichen

Glaubensfrage auf der Grundlage der aristotelischen Epistemolo-
gie; die Verurteilung von 1210 als Vorspiel der Verurteilungen von 1241

wird so zu einer ersten Reakdon der augustinistischen Opponenten.15
Es fällt auf, daß alle genannten Interpretationen David aus der

Perspektive der großen Problemstellungen des 13. Jahrhunderts sehen. Daraus

erwächst die doppelte Gefahr der Rückprojektion und der daraus
folgenden Uberzeichnung bestimmter Aussagen bei David einerseits und
der Verkennung seines Denkhorizonts andererseits, der, wie die Untersuchungen

Ricklins deutlich machen, nicht losgelöst von den Diskussionen
zu verstehen sein dürfte, welche die an Dynamik gewinnende Rezeption
des Aristoteles in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhundert begleiten. So

verdient es unsere Aufmerksamkeit, wenn Peter Dronke den Magister
David als eine Figur am Ausgang des 12. Jahrhunderts vorstellt. Er
porträtiert ihn als einen weltläufigen, des Griechischen mächtigen Intellektuellen

und Mediziner, der dem platonischen Dualismus eine radikal
aristotelische Interpretation des Leib-Seele- bzw. Materie-Geist-Problems
entgegenstellt und auf diese Weise — den Gegensatz von diesseitiger und
jenseiter Welt relativierend — einer profanen Weltinterpretation den Weg
bereitet habe.16 Damit hat Dronke alle im Laufe der Forschungsgeschichte

akkumulierten Epitheta noch einmal additiv zusammengefaßt,
ohne allerdings das Augenmerk auf den — gerade im Blick auf die
Naturphilosophie — evidentesten Zusammenhang zu lenken: die «Entdeckung
der Natur» im 12. Jahrhundert, die — so habe ich argumentiert — im
Kontext des platonischen Timaios und des boethianischen
Philosophieverständnisses mit der Gundlegung einer scientia naturalis einhergeht und
als eines der leitenden philosophischen Motive für die doktrinelle Aristo-

14 C. TROTTMANN, La vision béatifique. Des disputes scolastiques à sa définition
par Benoît XII, Rom 1995, p. 118: «La théorie aristotélicienne de la connaissance exige
une unité entre le sujet connaissant et l'objet connu. L'histoire de la philosophie du
XIIIe siècle est rythmée par les interprétations successives de cette unité: celles de David

de Dinant, de l'augustinisme avicennisant, de l'averroïsme, d'un aristotelisme enfin
compris pas saint Thomas à l'aide des traductions de Guillaume de Moerbecke.»

15 Ibid., pp. 116—118 und pp. 130—131, sowie pp. 12—14.
16 P. DRONKE, A History of Twelfth-Century Western Philosophy, Cambridge

1988, Introduction, pp. 10—11; IDEM, Profane Elements in Literature (s. Anm. 5), pp.
589-590.



312 Von Plato zu Aristoteles

telesrezeption im lateinischen Abendland gelten kann.17 David würde auf
diese Weise zu einem Zeugen für die «Wende von Plato zu Aristoteles»18.

Einen wichtigen Anhaltspunkt für diesen behaupteten Zusammenhang

bietet gerade die wohl bekannteste Passage aus dem Pariser Fragment

(P) der Quaternuli, die in der bereits erwähnten abbreviierten Form
als Identitätsthese von Gott und erster Materie mit dem Namen des

Magisters David de Dinant von Beginn der Rezeptionsgeschichte an
verbunden war und selbst in Hegels Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie

Erwähnung findet, dort jedoch als ein Sonderfall der proklischen
Einheitsspekulation erscheint.19 Einen präziseren Hinweis gibt der —

nicht nur aufgrund seiner offensichtlichen Textkenntnisse — sicherlich
wichtigste Historiograph des Dinanter Magisters, Albert der Große, der
diese von Kurdzialek mit mens, hyle, deus überschriebene Passage aus P20

in den Zusammenhang prinzipientheoretischer Überlegungen im Kontext

der Auseinandersetzung mit platonischen und eleatischen Lehren
vor dem Hintergrund der aristotelisch-peripatetischen Lehre stellt.21

Der vorliegende Beitrag folgt dieser von Albert vorgezeichneten
Leserichtung. Die Frage der in den Quaternuli zusammentreffenden
Traditionen soll anhand der Prinzipienlehre genauer analysiert werden. Hierbei

soll das Pariser Fragment (P) als Ausgangs- und Bezugspunkt dienen.
Denn zweifelsohne ist P dasjenige Fragment, in dem sich der von der

Rezeptionsgeschichte vorgegebene signifikanteste Referenzpunkt einer
«doctrina magistri David de Dinant» findet und dem — nicht zuletzt aus
diesem Grund — in der Rekonstruktion der Quaternuli eine Schlüsselstellung

zukommt.

17 A. SPEER, Die entdeckte Natur. Untersuchungen zu Begründungsversuchen
einer <scientia naturalis) im 12. Jahrhundert, Leiden-New York-Köln 1995 (Studien und
Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 45), bes. pp. 1—17 und 289—306; siehe auch
IDEM, The Discovery of Nature: The Contributions of the Chartrians to Twelfth-
Century Attempts to Found a scientia naturalis, in: Traditio 52 (1997), pp. 135—151.

18 G. WIELAND, Plato oder Aristoteles? Überlegungen zur Aristoteles-Rezeption
des lateinischen Mittelalters, in: Tijdschrift voor Filosofie 47 (1985), pp. 605—630, hier
p. 616.

19 G.F.W. HEGEL, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie II (Theorie-
Werkausgabe Bd. 19), Frankfurt a.M. 1971, pp. 563sq.

20 Quaternuli (P), 69,25—71,7.
21 Vgl. e.g. De homine (Summa de creaturis II), q. 5, a. 2 (ed. BORGNET 35), 67b—

73b; In II Sent., d. 1, a. 5 (ed. BORGNET 27), 15b—19a; Metaphysica, Hb. 1, tr. 4, cap. 7

& 8 (ed. Col. XVI,1), 54—59; Summa theologiae I, tr. 4, q. 20, cap. 2 (ed. Col. XXXIV,1),
102a-104a.



Von Plato zu Aristoteles 313

II. Das Pariser Fragment der Quaternuli

Der Editor Marian Kurdzialek hat das Pariser Fragment der Quaternuli
als Tractatus naturalis bezeichnet. Ob beabsichtigt oder nicht, so hegt in
dieser Kennzeichnung der Versuch einer gattungsmäßigen Bestimmung
vor. Allerdings verweist Kurdzialeks Intuidon im Blick auf die Eigenart
des Pariser Fragments weit eher auf die Tradition der naturphilosophischen

Traktate und insbesondere der Quaestiones naturales im 12.
Jahrhundert — genannt seien stellvertretend die unter diesem Titel
zusammengefaßten 76 Fragen des Adelard von Bath, ferner die Philosophia und
das Dragmaticon des Wilhelm von Conches, und nicht zuletzt die
sogenannten Quaestiones SalernitanP2 - als auf vergleichbare Traktate, die
Anfang des 13. Jahrhunderts unter dem Einfluß der systematischen Rezeption

der libri naturales an der Pariser Artistenfakultät entstanden sind.
Dies soll ein kurzer Vergleich zeigen, für den sich vor allem zwei De
anima-Traktate anbieten: der Tractatus de anima des John Blund, der um
1200 entstanden sein muß, da er von Blunds Lehrer Alexander Neckam
in seinem zwischen 1197 und 1204 entstandenen Traktat De naturis rerum
zitiert wird und der gut ein Jahrzehnt vor David eine intime Kenntnis
des aristotelischen Grundtextes sowie weiterer den libri naturales
zugerechneten Schriften einschließlich der Metaphysik aufweist23, sowie ein

anonymer Traktat De anima et de potentiis eius, der von René Antoine
Gauthier um 1225 datiert und als Werk eines Magisters der Artistenfakultät

charakterisiert wird.24
Bereits auf den ersten Bück fällt der Unterschied in der formalen

Organisation auf. Während es sich bei den beiden De «»//»^-Traktaten

um durchkomponierte und wohlstrukturierte Schriften handelt, die das

Diskussionsniveau der Zeit widerspiegeln, erinnert P — sieht man einmal
davon ab, daß Aristoteles eine prominente Rolle einnimmt — in seiner
relativ unsystematischen Abfolge der Fragen, die hauptsächlich durch
den aristotelischen Quellenhintergrund (vornehmlich De anima und die

22 Zugunsten einer solchen Einordnung argumentiert vor allem B. LAWN, I Quesiti
Salernitani, Salerno 1969, pp. 100-109. Mit Blick auf die schriftliche Überlieferung der
Salernitaner Quästionen siehe neben der älteren Versfassung vor allem die nicht vor
der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts zu datierenden Prosafassungen der Quaestiones
Salernitani, die von Adelards Quaestiones naturales Gebrauch machen; elf dieser Sammlungen

hat Brian Lawn ediert: B. LAWN (ed.), The Prose Salernitan Questions. Edited
from a Bodleian Manuscript (Auct. F. 3. 10), London 1979.

23 IOHANNES Blund, Tractatus de anima, edd. D.A. CALLUS/R.W. HUNT, London
1970; zur Frage der Datierung siehe HUNT, Introduction, pp. VIII-XI.

24 R.A. GAUTHIER, Le traité <De anima et de potenciis eius> d'un maître ès arts
(vers 1225). Introduction et texte critique, in: Revue des Sciences philosophiques et théologiques

66 (1982), pp. 3-55 (Edition, pp. 27-55); zur Datierung ibid., pp. 22-24.



314 Von Plato zu Aristoteles

Meteora, woraus sich eine Art von Zweiteilung ergibt) strukturiert werden,

an die Sammlung naturphilosophischer Fragen in den Traktaten des

12. Jahrhunderts, die aus Enzyklopädien hervorgehen und sich um eine

erstmalige systematische Annäherung und Strukturierung der behandelten

Fragen bemühen; gleichwohl bleibt die Ordnung noch recht locker.
So lassen sich etwa die 76 Quaestiones naturales des Adelard von Bath in
einen biologisch-psychologischen Teil (Quaestiones I-XLVII) - hierbei
betreffen die Quaestiones I—XIV die Pflanzen und die nicht vernünftigen

Sinnenwesen, während die Fragen XV—XLVII dem Menschen gelten
und einen knappen Anthropologietraktat bilden — und einen kosmolo-
gisch-klimatologischen Teil (Quaestio XLVIII-»-LXXVI) gliedern.25
Wilhelm von Conches wählt dagegen sowohl in der Philosophia als auch im
zwanzig Jahre später entstandenen Dragmaticon Philosophiae die
umgekehrte Ordnung und vollzieht in den behandelten Fragen gewissermaßen
einen Abstieg aus den Höhen des Äthers über den Planentenhimmel in
die Erdatmosphäre und schließlich zur Erde selbst; den Abschluß bildet
ein Anthropologietraktat.26 Und wie sich in den dialogisch verfaßten
Schriften, den Quaestiones naturales Adelards und dem Dragmaticon
Wilhelms, eine gewisse Okkasionalität der Fragen aus einem Wechselspiel
von Frage und Antwort ergibt27, so finden sich in dem Pariser Fragment
der Quaternuli responsoriale Elemente: einem «dixit Aristoteles» oder
«queritur Aristoteles» stellt der Autor sein «dico autem, quod» gegenüber
und leitet damit eine modifizierende oder abweichende Interpretation
einer aristotelischen Lehrmeinung ein. Gleiches gilt im Fall einer kontroversen

Frage, beispielsweise hinsichtlich der Theorie des Sehens, für die

Einleitung der eigenen Antwort.28 Allerdings fehlt, wie in den Salernita-

ner Fragenkatalogen, die bei Adelard und Wilhelm gleichermaßen zu
beobachtende Charakteristik eines philosophischen Dialogs, die einzelne

Fragen übergreifenden Grundprobleme mit Hilfe der Dialogtechnik
herauszuarbeiten.29

25 A. SPEER, Die entdeckte Natur (s. Anm. 17), p. 35. Vgl. ferner Charles Burnett
in der Einleitung zu seiner neuen Edition der Quaestiones naturales in: ADELARD OF

BATH, Conversations with his Nephew: On the Same and the Different, Questions on
Natural Science, and On Birds (Cambridge Medieval Classics 9), ed. C. BURNETT,
Cambridge 1998, p. XXII.

26 A. SPEER, Die entdeckte Natur (s. Anm. 17), pp. 192sqq.
27 Vgl. hierzu meinen Beitrag: Ratione duce. Die naturphilosophischen Dialoge des

Adelard von Bath und Wilhelm von Conches, in: K. JACOBI (ed.), Gespräche lesen.

Philosophische Dialoge im Mittelalter (ScriptOralia 115), Tübingen 1999, pp. 199—229.
28 Vgl. etwa Quaternuli (P), 66,9—24; fernst Quaternuli (P), 74,9—24.
29 Vgl. A. SPEER, Raft'o»« duce (s. Anm. 27), pp. 208—210 und 227—229.



Von Plato zu Aristoteles 315

So bleibt die angedeutete Auseinandersetzung mit Aristoteles
überwiegend intern. Das zeigt in aller Deutlichkeit der von Kurdzialek mit De
visu überschriebene Abschnitt des Pariser Fragments, der eine
Aneinanderreihung von im weitesten Sinne mit Sehen und Licht zusammenhängenden

Fragen darstellt, jedoch im Vergleich mit dem De «»/»«-Traktat
des John Blund, aber auch mit dem zwar kurzen, allerdings terminologisch

elaborierten Abschnitt De uisu im anonymen Traktat De anima et de

potentiis eius einen ausgesprochen skizzenhaft Eindruck macht.30 Vor
allem Davids Terminologie bleibt im Vergleich mit den beiden anderen De
«»/»«-Traktaten undifferenziert: P beläßt es bei der einfachen aristotelischen

Bestimmung des Lichtes als Farbe, d. h. als Akzidenz des

durchsichtigen Körpers31, während der entsprechende Traktat bei John Blund
sich sowohl durch eine differenzierte Terminologie als auch durch eine

argumentative, nach dem argumentum-contra-solutio-'Siche.miL organisierte
Systematik auszeichnet.32 Hierbei greift Blund — wie übrigens auch der
erwähnte Anonymus — ausdrücklich insbesondere auf Avicennas Schrift
De anima zurück, die seit 1160 in einer lateinischen Ubersetzung vorhegt.
Dies zeigt sich vor allem in terminologischer Hinsicht in der Unterscheidung

zwischen lux und lumen sowie splendor, diese Unterscheidung führt
John Blund direkt auf Avicenna zurück, den er mit dem Ehrenütel
«Commentator» nennt.33 Die völlige Abwesenheit von Avicennas De ani-

30 Siehe Quaternuli (P), 65,6-67,21 im Vergleich mit lOHANNES BLUND, Tractatus
de anima (s. Anm. 23), 24,4-31,17 und dem Traktat De anima et depotenciis eius (ed. R.A.
Gauthier, s. Anm. 24), 37,220-230.

31 Quaternuli (P), 65,14-16: «Videndum est ergo, cuiusmodi accidens sit lux. Dico
ergo, quod lux nichil est aliud quam color, secundum quem diafanum corpus alteratur
a lucido corpore assimilante illud sibi secundum suum colorem.»

32 lOHANNES BLUND, Tractatus de anima (s. Anm. 23), 24,4—31,17. Siehe ferner
auch den folgenden Abschnitt «De luce», ibid., 31,18-36,3. Diese Terminologie findet
sich bei aller Knappheit der Ausführung auch in dem anonymen Traktat De anima et de

potenciis eius (ed. R. A. Gauthier, s. Anm. 24), 37,220—230.
33 lOHANNES BLUND, Tractatus de anima X (De visu, s. Anm. 23), 32,28—33,3: «Dis-

tinguitur autem in commento inter lucem et lumen et splendorem. Lucem appellat
Commentator perfectionem translucentis; lumen vero appellat passionem generatam in
translucente, ut in aere; splendorem autem dicit esse passionem generatam ex colore
aliquo in re translucente, ut ex rubore vel aliquo consimili.» auch den Traktat De
anima et de potenciis eius (ed. R.A. GAUTHIER, s. Anm. 24), 37,223—226: «Obiectum ergo
uisus est color. Color enim est immutatiuum uisus secundum actum lucidi, id est
secundum lucem, quia lux in corpore luminoso lux est; in diaphano, id est in transpa-
renti, lumen est; in terso denso, splendor est; in mixto uero, color est formaliter.» —

Siehe hierzu ausführlich die exzellente Studie von Dag Nikolaus HASSE, Avicenna's De
anima in the Latin West. The Formation of a Peripatetic Philosophy of the Soul, 1160—

1300 (Warburg Studies and Texts 1), London-Turin 2000, insbes. die Kapitel zu John



316 Von Plato zu Aristoteles

ma in P erstaunt umso mehr, als jene Schrift in den zwanziger Jahren des

13. Jahrhunderts Eingang auch in die theologischen Diskussionen findet.
Erster Zeuge ist ein von Daniel Callus edierter anonymer Traktat De po-
tentiis animae et obiectisM, der, wie Gauthier nachgewiesen hat, auf den von
ihm edierten Anonymus De anima et de potentiis eius zurückgreift35 und
seinerseits wiederum Jean de la Rochelle in seiner Summa de anima als

Vorlage dient36; diese Schrift wiederum beinflußt nachhaltig eines der
ersten großen Summenwerke des 13. Jahrhunderts, die Summa fratris Alexandria

und damit die gesamte psychologische Diskussion in der Nachfolge

der Summa fratris Alexandria1
Vor diesem Hintergrund erhebt sich erneut die Frage nach der

Eigenart der dem David von Dinant zugeschriebenen Quaternuli, und
insbesondere des Pariser Fragments. Es scheint seltsam anachronistisch in
einer Diskussionslandschaft zu stehen, die terminologisch und inhaltlich
zusehends anspruchsvoller und differenzierter wird. Hinter P scheint
sich ein Autor zu verbergen, der nicht mit letzter Sicherheit zu
bestimmendes Aristotelesmaterial in die Hände bekommt, dies jedoch abseits
einer bereits lebhaften Diskussion weitgehend intrinsisch aufbereitet.
Die durch Kurdzialek vorgeschlagene Einteilung des Traktats suggeriert
eine falsche Systematik, wenn man überhaupt von einer Systematik sprechen

kann, welche den Aufbau der Schrift und die Anordnung der Fragen

überdeckt. Wie bereits angedeutet, läßt sich in P allerdings — gemäß
dem jeweils dominanten aristotelischen Quellenhintergrund von De
anima einerseits und den Meteora andererseits — eine faktische Zweiteilung

in einen psychologischen und in einen meteorologischen Teil
feststellen.38 Der erste Teil nimmt seinen Ausgang von den drei Seelenvermögen

sensus, imaginatio und desiderium und behandelt Fragen des

Sehvermögens, von visus und auditus, reflexio und repercussio, der Affekte und
der Bewegung des Herzens (motus cordis); den Abschluß bilden die
bekannten Ausführungen zu mens, hyle und deus. Fragen nach Klimaphäno-

Blund (pp. 18—23), zum Traktat De anima et de potenciis eius (Anonymus Gauthier, pp.
34sq.) und zur Sehtheorie (The Theory of Vision, pp. 107-127).

34 De potentiis animae et obiectis, ed. D.A. CALLUS, The Powers of the Soul. An Early
Unpublished Text, in: Recherches de Théologie ancienne et médiévales 19 (1952), pp. 131—

170 (Edition, pp. 146-170).
35 R.A. GAUTHIER, Le traité (s. Anm. 24), pp. 6-7.
36 Jean DE LA ROCHELLE, Summa de anima, Paris 1995. Zum Einfluß von Avicen-

nas De anima auf die Summa de anima des Jean de la Rochelle siehe das entsprechende
Kapitel bei D.N. HASSE, Avicenna's De anima (s. Anm. 33), pp. 47—51 (bes. Anm. 14).

37 Hierzu ausführlich D.N. HASSE, Avicenna's De anima (s. Anm. 33), pp. 51—54

(zur Summa fratris Alexandri).
38 Teil I: Quaternuli (P), 65,1—71,7; Teil II: Quaternuli (P) 71,8—80,20.



Von Plato zu Aristoteles 317

menen wie Wolkenbildung, Gewitter (Blitz, Donner) und ihren Ursachen
werden im zweiten Teil behandelt. Optische Phänomene wie der Regenbogen

bilden den Anlaß für ein erneutes Aufgreifen der «-wr-Thematik.
Einen weiteren Schwerpunkt bilden kosmologische Fragen hinsichtlich
der Sonne, der Gestirnsbahnen und der Kometen. Insbesondere in
diesem zweiten Teil fällt das Bestreben auf, die verschiedenen Phänomene
auf zugrundeliegende Wirkkräfte wie Erwärmung und Abkühlung,
Verdichtung und Verdünnung und Wirkprinzipien wie die Elemente und
den motus naturalis zurückzuführen.

Marian Kurdzialek hat verschiedene Male den Versuch unternommen,

von einzelnen derartigen Elemente her eine Systematik zu entwik-
keln und dabei die Vielzahl der angesprochenen Fragen auf eine Grundfrage

zurückzuführen: auf die Elemente im Verein mit der natürlichen
Bewegung oder auf eine universelle Theorie des Äthers.39 Aber sowohl
die Quellenbasis wie die Reichweite des gewählten Paradigmas können
bei näherem Hinsehen diesem Anspruch nicht gerecht werden.

III. Aristotelische Theorieelemente im Pariser Fragment der Quaternuli

Im folgenden soll daher ein anderer Weg beschritten werden. Die Texte
des Pariser Fragments sollen daraufhin untersucht werden, ob sich
Theorieelemente aufzeigen lassen, die sich über die Varietät der Einzelfragen
hinweg verfolgen lassen, bzw. diese prinzipientheoretisch unterfangen.
Zwei Begriffspaare scheinen zunächst besonders geeignet, derartige
allgemeine Theorieelemente zu bezeichnen und zugleich einen Hinweis auf
den möglichen Hintergrund zu eröffnen, vor dem unser Autor seinen
Aristoteles liest: fumus und uapor sowie agere und pati. Die beiden — in
Bedeutung und Gebrauch durchaus unterschiedlichen — Begriffspaare
finden sich im lateinischen Aristoteles, verweisen jedoch auch zurück auf
die naturphilosophischen Diskussionen des 12. Jahrhunderts, wo sie im
Zusammenhang prinzipientheoretischer Überlegungen systematisch
entfaltet werden. Somit eröffnet sich eine weitere Möglichkeit, die Eigenart
und Stellung der Fragmente der Quaternuli im Zusammenhang der
Diskussionen um 1200 näher zu bestimmen. Zu fragen ist auch, in welchem
Zusammenhang die genannten Begriffspaare mit den prinzipientheoretischen

Überlegungen in den Quaternuli stehen, die sich in P mit dem
Verständnis von mens, hyle, deus verbinden.

39 M. KURDZIALEK, David von Dinant als Ausleger der aristotelischen Naturphilosophie

(s. Anm. 2), pp. 186-187; IDEM, David von Dinant und die Anfänge der
aristotelischen Naturphilosophie (s. Anm. 13), pp. 410—413.



318 Von Plato zu Aristoteles

1. fumus und uapor
Der zweite Teil des Pariser Fragments setzt unmittelbar nach dem
Prinzipien-Traktat zu mens, hyle, deus ein, und wie der erste Teil mit der

grundlegenden Bestimmung der Seelenvermögen beginnt, auf die sich
die nachfolgend behandelten Fragen beziehen, so bestimmt David auch

zu Beginn des zweiten Teils die Bezugsgröße der sich anschließenden
quaestiones meteorologicae. Diese Bezugsgröße ist der natürliche Elementarkörper

(naturale corpus elementare), auch Äther genannt, der von der

Mondsphäre bis zum «Aplanon» (spera aplanes) jenseits der Fixsternsphäre

reicht40, sowie die sublunare Welt, deren Luft nach Art ihrer
Verdichtung bzw. Verdünnung sowie entsprechend ihrer Wärme und Kälte
in drei Schichten geteilt ist.41 Hinter dieser Vorstellung steht die
aristotelische Lehre von der doppelten Anathymiase, die im folgenden die

Grundlage für die Erklärung der zu behandelnden meteorologischen
Phänomene bildet: die feucht-kalte (gelegentlich auch feucht-warme,
aber immer feuchte) Ausdünstung, der feucht-kalte Dunst: dxptç uapor
(oder fumus), àvaû"uplaaiç vyçâ oder ÙTplç vygâ uapor humidus oder

fumus humidus-, und die trocken-warme (heiße, leicht entzündbare, rauchartige)

Ausdünstung, der trocken-warme Dunst: àvor&uptaaiç ^r|pà,
jtvetipa ^pqôv, Kdïïvôç uapor oder fumus siccus, evaporatio oder exalatio
sicca, Spiritus siccus-, zu diesen oftmals mehr oder weniger synonym
gebrauchten Begriffen zählt auch hyppecauma, welches von Wilhelm von
Moerbeke einfach latinisiert als yppecauma (sicut fumus) übernommen, im
Pariser Fragment aber durchgehend mit fumositas wiedergegeben wird.
Ferner fällt auf, daß David anders als Wilhelm von Moerbeke, der die
beiden Begriffe deutlich voneinander unterscheidet, uapor und fumus im
wesentlichen synonym verwendet und nur durch hinzutretende Adjektive
differenziert.42

David gibt ein anschauliches Beispiel für die Wirkweise der avaüu-
piaaiç: Der feuchte Dunst (uapor humidus) steigt auf — am Boden nämlich

ist die Luft und somit auch der Dunst am wärmsten wegen der zu-

40 Quaternuli (P), 71,9-10: «Uisum est Aristoteli a lunari spera usque ad speram
aplanes esse aliud naturale corpus elementare quod ether appellatur.»

41 Quaternuli (P), 71,21—26 (vgl. Anm. 43).
42 Vgl. etwa Quaternuli (P), 72,3: « accidit quoque fumositatem siccam a terra

usque ad ilium locum ascendentem »; ferner Quaternuli (P), 72,18—19: «Quod Aristoteles

improbat dicens fumositatem, ex qua cometa est, esse spissiorem », und öfter. —

Für die Hinweise zur griechisch-lateinischen Terminologie in den Meteora sowie für die
mir zur Verfügung gestellten Transkriptionen der relevanten Meteora-Passagen in der
Moerbeke-Übersetzung möchte ich an dieser Stelle Frau Dr. Gudrun Vuillemin-Diem
besonders herzlich danken.



Von Plato zu Aristoteles 319

sätzlichen Reflexion durch den Erdboden — und dabei wird die Feuchtigkeit

kondensiert, zunächst zu Wolken, dann zu Regen, und schließlich

gefrieren die Wolken zu Schnee, bzw. der Regen zu Hagel.43 Dahinter
steht ein allgemeines Gesetz: Jeder Dunst strebt nach oben wegen der

Wärme, die in ihm ist.44 Dieses Prinzip gilt für beide Arten des uapor
oder fumus: für den feucht-kalten Dunst (uapor humidus) ebenso wie für
den trocken-warmen Dunst (uapor siccus). Ist ersterer, wie gesehen, für
die Wolkenbildung verantwortlich, so letzterer für den Wind, der bis in
Regionen führt, wo die fumositas sicca entflammt werden kann;45 die
Entstehung der Kometen wird auf diese Weise erklärt.46 Die Definition der
Flamme als fumositatis sicce succensio fand sich bereits zu Beginn im Traktat
De visu im Zusammenhang des Farbsehens.47 Auf die Besonderheit im
Sprachgebrauch der lateinischen Übersetzung — David verwendet «fumositas»

statt des latinisierten «ypeccauma» — wurde bereits hingewiesen.
David referiert die aristotelische Lehrmeinung zu den einzelnen Fragen

im allgemeinen zutreffend und intelligent. Dies gilt auch für die
optischen Fragen, in deren Mittelpunkt das Phänomen des Hofes um Sonne
und Mond (halo) sowie des Regenbogens (iris) stehen.48 In diesem Zu-

43 Quaternuli (P), 71,21-28: «Distinguit autem Aristoteles aerem inferiorem in très

partes; et eam quidem partem, que est prope terram, dicit esse calidam pro eo, quia ea

pars aeris calefit non solum a radiis descendentibus ad terram, sed etiam ab eiusdem a

terra reflexis. Earn uero partem aeris, in qua sunt nubes, dicit esse frigidissimam pro
eo, quod maior reflexio usque ad eam non peruenit, et sie locus plurimum distans ab

astris. Unde etiam in ea parte densantur humidi uapores a terra ascendentes et fiunt
nubes; quandoque magis condensate — fiunt pluuie; quandoque etiam fit congelacio in
nube fit nix, aut in pluuia et fit grando.»

Vgl. auch die Parallelstelle Quaternuli (P), 76,27—77,8.
44 Quaternuli (P), 71,28-29: «Uniuersaliter autem: omnis uapor tendit sursum propter
calorem, qui in eo est.»
45 Quaternuli (P), 71,32-72,5. Den beiden Arten des uapor werden im Genter Fragment

der Quaternuli zwei eigene «Traktate» gewidmet: «De uapore humido» (G 48,25-
50,14) und «De uapore sicco» (G 50,16-52,38); hinzukommt noch ein weiterer Traktat
«De uapore permixto» (G 60,10-61,26). Erneut gibt es zahlreiche Parallelen zum Pariser

Fragment. Quellenhintergrund sind im wesentlichen die Meteora; im Traktat «De

uapore permixto» wird — zur Bestätigung des Mannawunders — auch auf Galen verwiesen:

Quaternuli (G) 60,32—33: «Apparet autem et nunc manna in multis locis, sed
plurimum in Arabia testante Galieno.» - Kurdzialek verweist in seinem apparatus fontium
auf Galens Hippokrates-Kommentar (Hippocratis De articulis liber et Galeni in eum
Commentarii, 1. 2, c. 42 [ed. KÜHN, t. 18, p. 473]).

46 Quaternuli (P), 72,21-22: «Quod autem cometa fit ex sicco uapore incenso »

Vgl. Meteora 344 a 16-21.
47 Quaternuli (P), 72,5: «Est enim flamma, ut ait Aristoteles, fumositatis sicce

succensio.» Vgl. Quaternuli (P), 65,18-19: «flamma est fumus accensus.» Vgl. Meteora 341 b
21-22.

48 Quaternuli (P), 73,20-75,21.



320 Von Plato zu Aristoteles

sammenhang diskutiert David noch einmal Phänomene des Farbsehens,
dieses Mal in Abhängigkeit von der jeweiligen Beschaffenheit des fumus.m
Denn, wie im folgenden noch näher zu erläutern sein wird, das Sehen
vollzieht sich auf die Weise, daß das Auge das Erkenntnisbild als passio

aufnimmt, welches von einem Objekt durch ein Medium zum Auge
geleitet wird. Die platonische Emissionstheorie wird von David in diesem

Zusammenhang ausdrücklich zurückgewiesen.50 Bei diesem Rezeptionsvorgang

kommt es zu verschiedentlichen Brechungen und Spiegelungen,
die nicht zuletzt von der Beschaffenheit des Mediums abhängen. Wenn
das Bild daher verzerrt ankommt, so Hegt dies weniger an der Schwäche
des Gesichtssinns (es sei denn, es läge eine Augenkrankheit vor),
sondern an der jeweihgen Beschaffenheit des Medium: sei es die Luft, das

Wasser, welches den Sehstrahl bricht und daher beispielsweise die Optik
des Stocks verzerrt, oder der fumus, dessen jeweüige Beschaffenheit etwa
die Farbe der Sonne oder des Regenbogens bestimmt.51

Alle diese Ausführungen beziehen sich, wie auch durch die regelmässige

namenthche Referenz zum Ausdruck gebracht wird, im wesenthchen
auf Aristoteles, vor allem auf seine Meteora, auf die es einen Hinweis mit
der ungewöhnhchen Bezeichnung Peri metheorum gibt.52 Bemerkenswert
für die Einordnung des Pariser Fragments ist die Tatsache, daß sich kein
Hinweis auf die Benutzung der noch vor 1200 entstandenen Glossen des

Alfred von Sareshel zu den Meteora findet53, die schon in der ersten
Hälfte des 13. Jahrhunderts häufig herangezogen werden. ÄhnHches
konnte bereits für den De anima-Hintergrund im ersten Teil von P

festgestellt werden; auch dort findet sich auffälKgerweise keine Spur der
frühen De anima-YLomment&re., die insbesondere von Avicenna beeinflußt

sind. Auch im Hinbhck auf möghche Bezüge zu den naturphilosophischen

Diskussionen des 12. Jahrhunderts zeigen sich in den durch die
beiden Leitbegriffe uapor und fumus bestimmten Themenfeldern keinerlei
Anknüpfungspunkte, sieht man einmal von den marginalen Hinweisen

49Quaternuli (P), 74,31-75,21.
50 Quaternuli (P), 74,9-24, insbesondere Quaternuli (P), 74,9-13: «Non est autem

presentis questionis, utrum lux exeat ab oculo, que incidens in nubem, reflectitur a mibe

ad solem, si uerum sit lucem ab oculo exire, ut uisum est Piatoni, qui ponit uisum
esse ex igne, aut si uerum sit oculos non dimittere lucem, sed recipere, sicut uisum est
hiis, qui uisum ponunt ex aqua.» Vgl. hierzu die Parallelstelle Quaternuli (P), 66,12—18

(s. Anm. 62), wo sich eine ausführlichere Diskussion dieser Fragestellung findet.
51 Quaternuli (P), 74,34—75,5; vgl. Meteora 374 a 20—26.
52 Quaternuli (P), 77,8—9: « ut Aristoteles in libro Peri metheorum demonstrat.»
53 Aljredi Commentarius in IV lihros Metheorum Aristotelis, ed. J.K. OTTE, Commentary

on the Metheora of Aristotle (Studien und Texte t(ur Geistesgeschichte des Mittelalteres 19),
Leiden-New York et al. 1988.



Von Plato zu Aristoteles 321

auf platonische Theoreme ab wie in der Frage der Sehstrahlentheorie; ein
anderes Beispiel ist etwa die Bezeichnung der Sonne als cor mundi}1' Dabei

hätte insbesondere die fumus-Theorie einen solchen Anknüpfungpunkt

geboten. Verwiesen sei vor allem auf Wilhelm von Conches, der
sich in seiner Philosophia der Theorie des spissus fumus als eines eigenständigen

Modells zur Erklärung von Naturprozessen im Sinne einer
allgemeinen Naturgesetzlichkeit bedient; dies gilt auch für das Lebendige.55
Die Ausführungen von P verbleiben jedoch strikt im Rahmen des

Gegenstandes der aristotelischen Untersuchung, wie auch die Verwendung
von fumus und fumositas stets im aristotelischen Text verankert ist.

2. agere und pati
Der erste Teil des Pariser Fragments behandelt vor dem Hintergrund
vornehmlich des zweiten Buches von De anima die drei Seelenvermögen
sensus, imaginatio und desiderium.56 An den Beginn der den sensus
betreffenden Fragen, die im wesentlichen optischer Natur sind und den
Gesichtssinn (uisus) betreffen (mit einigen Parallelen zu akustischen
Phänomenen), stellt David eine allgemeine Definition der Sinneswahrnehmung

als percepcio anime earum que in corpore fiunt passionum,57 Denn
jedwede Sinneswahrnehmung besteht in einem Erleiden vonseiten des Dinges,

das Gegenstand der sinnlichen Wahrnehmung wird — mit oder ohne
ein medium. Das medium aber hat die Eigenschaft, tätig zu sein und zu
leiden, sofern es nämlich von dem sinnlich erfaßten Gegenstand etwas
erleidet, in Hinblick auf das jeweilige Sinnesinstrument selbst aber tätig
ist.58

Das Modell für diese Bestimmung der Sinneswahrnehmung mit Hilfe
des — kategorial zusammengehörenden, zugleich aber deutlich unter-

54 Quaternuli (P), 76,2: «Unde uidetur, quod sol sit cor mundi.» Vgl. BERNHARD
VON CHARTRES, Glosae super Platonem (In Timaeum 34 B) 5 (ed. P. E. Dutton), 173,2—
4: «Non quod per medium hie accipias terram uel solem, qui secundum quosdam cor
mundi et medius planetarum dicitur [...].»

55 Vgl. hierzu mit den entsprechenden Belegen A. SPEER, Die entdeckte Natur (s.

Anm. 17), pp. 148-150.
56 Quaternuli (P), 65,2: «Tria sunt in anima: sensus, ymaginatio, desiderium; de qui-

bus nunc dicimus.» Desiderium steht für die affektiven Seelenvermögen, die David als

leidensfähige Form des Willens (uoluntas) begreift; vgl. Quaternuli (P), 69,26—28 (vgl. s.

Anm. 70).
57 Quaternuli (P), 65,3.
58 Quaternuli (P), 65,3-5: «Sensus est percepcio anime earum que in corpore fiunt

passionum. Nam cuiuslibet sensus patitur a re sensui subiecta sine medio aut per
medium. Medium quidem agit et patitur. Patitur quidem a re sensata, agit autem in instru-
mentum sensus.»



322 Von Plato zu Aristoteles

schiedenen — Begriffspaars «Tun» (agere) und «Leiden» (pati) sowie
durch das vermittelnde Glied eines medium ist der Gesichtssinn oder das

Sehen (uisus). Denn, wie Aristoteles in De anima 418 a 26sqq. ausführt,
vollzieht sich das Sehen auf die Weise, daß vom Objekt eine Bewegung
durch ein Medium — das deswegen durchsichtig sein muß wie etwa die
Luft oder das Wasser und fähig zum Wirken und zum Leiden - zum
Auge geleitet wird. David bestätigt auch die Lehrmeinung des Aristoteles,

daß es im eigentlichen Sinne die Farbe als passio oculi ist, was der
Gesichtssinn wahrnimmt.59 Im Genter Fragment findet sich in dem vom
Editor als Traktat De sensu etymaginatione überschriebenen Abschnitt, der
in der ersten Hälfte eine Kompilation aus verschiedenen Teilen des Pariser

Fragments darstellt, eine nähere Bestimmung der passio als passiua

forma secundum qualitatem, durch welche das Sinnesinstrument vom sinnlich

wahrgenommenen Gegenstand eine Veränderung (alteratio)
erfährt.60 Allerdings, so heißt es weiter in P, gebe es kein Sehen ohne Licht,
das nichts anderes als Farbe ist und, da es selbst nicht körperlich ist,
eines durchsichtigen Körpers (diafanum corpus) als einer intermediären
Trägersubstanz bedarf.61 Eine Bestätigung bietet die Physiologie des Auges,

das nach Aristoteles kristallin und wässrig ist, mithin keine
Sehstrahlen emittieren kann; denn diese setzen ein aktives Element wie das

Feuer voraus.62 Anders als etwa Adelard von Bath, Wilhelm von Conches
und die Salernitani, welche die platonische Emissionstheorie vertreten,
entscheidet sich also David für die aristotelische Immissionstheorie.63

59 Quaternuli (P), 65,7—8: «Dico autem, quod uisus nichil aliud percipit quam pas-
sionem oculi, hoc est colorem, secundum <quem> alteratur a re uisa per medium ae-

rem, qui aptus est agere et pati.» Vgl. De anima 419 a 17—21.
60 Quaternuli (G), 34,24-26: «Passionem autem dico passiuam formam secundum

qualitatem, qua alteratur instrumentum sensus a re sensa; agit enim res sensui subiecta
in instrumentum sensus assimilans illud sibi secundum suam formam.»

Diese Aussage findet sich als Einschub zwischen P 65,2—5 G 34,21—23 und P

67,2—21 G 34,27—35,19; daran schließt sich eine längere Ausführung über den

«sompnus» (erklärt auf der Basis der/a«ar-Theorie) an.
61 Quaternuli (P), 65,7—16.
62 Quaternuli (P), 66,12-18: «Nam cum oculus sit ex aqua, susceptiuus est colorum

quemadmodum et aqua. Unde cristallinus humor oculi, qui instrumentum est uisus,
nichil aliud est quam aqua condensata. Et est humor ille diafanes id est translucens in
modum cristalli. Ideoque, ut ait Aristoteles, si corrumpatur oculus, uidetur ex eo multa
fluere aqua. Dicit autem Plato uisum esse ex igne oculumque emittere lucem a se ad

rem uisam lucemque esse corpus. Cui Aristoteles repugnans probat, quod uisus est ex

aqua et quod oculus recipit lucem a re uisa et quod lux non sit corpus, sed color passi-
uus.»

63 Vgl. B. LAWN, I Quesiti Salernitani (s. Anm. 22) p. 102; vgl. ADELARD VON
BATH, Quaestiones naturales XXX (ed. C. BURNETT [s. Anm. 25]), p. 152; WILHELM
VON CONCHES, Dragmaticon Philosophiae VI, 19, 5 (CCCM 152, ed. I. RONCA [Turn-



Von Plato zu Aristoteles 323

Diese Position wendet er - nach dem Vorbild der aristotelischen Vorlagen

— konsequent auf optische und akustische Fragen der Farbmischung
sowie der Reflexion von Lichtrahlen und Klängen an.64

Auch die imaginatio bestimmt David in enger Anlehnung an Aristoteles

als passio.bi Denn entsprechend der gattungsmäßigen Einheit von
Tun (jtoLEiv - agere) und Leiden (jcdaxetv - pati) — dieses Kategorienpaar
bildet bei Aristoteles die Grundlage für die Erfassung der Seinswirklichkeit,

sofern diese Bewegung und Veränderung unterhegt - vollzieht sich
bei der Wahrnehmung das Bewirken und das Erleiden gleichermaßen im
Erleidenden.66 Im Unterschied zur sinnlichen Wahrnehmung (sensus),
die eine passio im Sinnesinstrument (in instrumenta sensus) in dem
Augenblick erleidet, in dem ein sinnlicher Gegenstand wahrgenommen
wird, verbleibt bei der imaginatio die passio auch nach der Entfernung des

sinnlich wahrgenommenen Gegenstandes im Sinnesinstrument, wenn
auch nicht vollständig, sondern nur zu einem Teil, den Aristoteles
Zeichen oder Spur einer im voraus existierenden passio genannt habe.67

Hierauf bezieht David das aristotelische Diktum non est intelligere sine fan-
tasmate.b'i' Zugleich weist er die platonische Auffassung zurück, die
imaginatio sei das Vermögen, welches die Ideen erfasse; denn diese bestünden

nach Aristoteles überhaupt nicht. Vielmehr bewirke das Gedächtnis
(memoria) den Verbleib der sinnlichen Vorstellungsbilder — David
spricht von remanencia fantasmatum in loco ymaginacionis —, wie die
Phänomene der Wiedererinnerung (rememoracio) oder des Traumes (somp-
nus) deutlich zeigen.69

houtl997]), p. 245; vgl. auch B. LAWN, The Prose Salernitan Questions (s. Anm. 22),
bes. die Fragen B 172, B 182 und B 291.

64 Quaternuli (P), 66,19-33.
65 Quaternuli (P), 67,5—10: «Dico autem quod sensus et ymaginacio fiunt in eisdem

partibus corporis; differunt autem hoc modo: sensus quidem perceptiuus est passionis,
que fit in instrumento sensus a re sensata, ymaginacio autem perceptiua est passionis,
que remanet in instrumento sensus post remotionem rei sensate. Remanet enim ipsa passio,

etsi non tota, saltern tarnen eius aliqua pars, quam Aristoteles signum uel uestigium
preexistentis passionis appellat.» De mem. et rem. 450 a 10—11; De anima 431 a 14—17.

66 Vgl. De anima II (416 b 32 - 418 a 6); De anima III (426 a 9-11); ferner meinen
Artikel «Tun/Leiden», in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, vol. 10 (Basel 1998),
coli. 1572-1580, bes. coli. 1572sq.

67 Quaternuli (P), 67,5—10 (s. Anm. 65); vgl. auch Quaternuli (P), 69,31: «ymaginacio
nichil aliud percipit quam signum uel uestigium passionis sense.»

Quaternuli (P), 67,10—11: «Id ipsum autem fantasiam uocat, ubi ait: Non est intelligere

sine fantasmate.» De mem. et rem. 1 (449 b 31); ibid. (450 a 12—13).
69 Quaternuli (P), 67,13—19: «Visum autem est Piatoni ymaginacionem perceptiuam

esse idearum et ideas esse ymaginarias corporum formas; cui Aristoteles répugnât di-
cens et probans ydeas omnino non esse. Dicit enim Aristoteles memoriam etiam idem



324 Von Plato zu Aristoteles

Zu Beginn des mens, hyle, Kapitels bedient sich David gleichfalls
der Unterscheidung von leidensfähig (passibilis) und nicht leidensfähig
(impassibilis). Er stellt dort den eingangs genannten Seelenvermögen sen-

sus, imaginatio und desiderium eine zweite, allein der Vernunftseele zugehörige

Trias gegenüber: scientia, intellectus und uoluntas. Die Zuordnung
erfolgt mittels des Begriffspaares passibilis-impassibilis, indem David die
erste Trias der Seelenvermögen als die leidensfähige Form der zweiten Trias
ausweist und somit sensus, imaginatio und desiderium bzw. affectus auf scientia,

intellectus und uoluntas zurückführt.70 Hier scheint ein Fundierungsver-
hältnis angesprochen, das über den bisherigen Sprachgebrauch, der sich

eng an das aristotelische Verständnis des Begriffspaares in der De anima-

Vorlage anschließt, hinausweist und schließlich auf die Frage nach der
Möglichkeit der Abtrennbarkeit eines Seelenteiles vom Körper führt: «ut-
rum aliquid de anima separabile sit a corpore?» — nach Kurdzialek das

«Hauptproblem» bei Aristoteles wie auch bei David.71

IV. Prin^ipientheoretische Problemstellungen im Pariser Pragment und
ihre Bedeutungfür das Verständnis der Quaternuli

Damit ist der Ausgangspunkt der nun einsetzenden Prinzipiendiskussion
benannt. Vom die passiones vermittelnden Körper abtrennbar — so
beginnt David seine Antwort — aber ist nur derjenige Teil der Seele, der das

Wissen, den Intellekt und den Willen auf die Weise umfaßt, daß sie

nichts erleiden können (impassibilia sunt); es ist der gewöhnlich als mens

esse quod ymaginacionem, nam memoriam efficit remanencia fantasmatum in loco
ymaginacionis. Rememoracio uero est inuestigacio fantasmatum in loco memorie. Sed

somnium nichil aliud est quam ymaginaçio, que sepius fit siue ex passione, que facta
est in instrumentis sensuum ante sompnum, siue que fit in ipso sompno uel interius uel
ab exterius.»

70 Quaternuli (P), 69,26—28: «Dico igitur tria esse in anima: scienciam et intellectum
et uoluntatem; horum autem unumquodque est passibile. Dico passibilem scienciam
esse sensum, passibilem uero intellectum ymaginacionem, passibilem uero uoluntatem
desiderium seu affectum.»

71 Vgl. Quaternuli (P), 69,26—28 (s. Anm. 70) und weiter Quaternuli (P), 69,28—70,4:
«Nam sensus nichil aliud percipit quam passionem que ißt in instrumento sensus a re
sensata. Quoniam uero ymaginacionem impossibile est fieri nisi ex preexistente sensu,
manifestum est, quod ymaginacio nichil aliud percipit quam signum uel uestigium pas-
sionis sense. Sed nec affectus potest fieri in anima nisi per immujtacionem <sistoles>
uel diastoles, siue secundum calefactionem uel frigefactionem sanguinis, siue Spiritus
qui est in corde. Querit autem Aristoteles, utrum aliquid de anima separabile sit a

corpore. Igitur nullum trium predictorum posse fieri nisi a corpore, quando nullum
horum fit nisi cum passione corporis. Subinsunt: aut de anima nichil esse separabile, aut
non.»



Von Plato zu Aristoteles 325

bezeichnete noys, dem diese nicht leidensfähigen Seelenvermögen
zugeordnet sind.72 Wie sich aber die leidensfähige Seele (anima) zur nicht
leidensfähigen mens verhält, so verhält sich der leidensfähige Körper zur
nicht leidens fähigen Hyle. Dieser recht unvermittelte Fortgang des

Arguments unterstreicht den prinzipientheoretischen Duktus des

Gedankengangs. Das Leidensfähige — nämlich die Seele als mens passiua und der
Körper als yle passiua — soll auf ein nicht Leidensfähiges zurückgeführt
werden, das Zusammengesetzte auf ein Einfaches, die Vielzahl auf ein
Eines. Denn die passiones sind als Prinzip der Beschränkung der einen
mens und der einen hyle die Ursache für die Vielzahl von Seelen wie Körpern

und für die Unterschiede zwischen den Dingen. Was aber keiner
passio unterhegt, ist demnach mit Notwendigkeit eines; und so gibt es nur
eine mens und eine hyle,73

Wie aber verhalten sich diese beiden Prinzipien zueinander? David
entscheidet sich gegen einen Ptinzipiendualismus und für die Identitätsthese,

indem er dem zuvor genannten Grundsatz folgt. Demnach scheinen

sich beide Prinzipien auf keine Weise zu unterscheiden, weil keines

von beiden einer passio unterhegt.74 Ein zweites Argument jedoch gibt
der Prinzipiendiskussion, die eigenthch bereits entschieden scheint, noch
einmal eine neue Wendung. Wie der leidensfähige Intellekt (intehectus
passivus), d. h. die imaginatio, nur den Körper wahrnimmt, so nimmt der
nicht leidensfähige Intellekt (impassibihs intellectus), d. h. die mens, nur
die hyle wahr (jedoch keine Körper). Diese bereits bekannte Parallehsie-

rung sieht David noch durch ein weiteres argumentum ex negativo
bestätigt: Da der leidensfähige Intellekt nur erkennt, wenn er sich der

wahrgenommenen Sache angleicht, vermag er die Hyle nicht zu erken-

72 Quaternuli (P), 70,4—6: «Aliquid est separabile in anima a copore in esse, quod
nos mentem dicimus. Unde manifestum est, mentem esse quod impassibile in quo sunt
memorata tria eo, quod impassibilia sunt.»

73 Quaternuli (P), 70,6—14: «Dico autem, quod quemadmodum se habet corpus ad

ylen, ita se anima ad mentem: si autem sint corpus et yle passiua, ita anima et mens
passiua. Dico autem, quod una sola est mens, multe uero anime; et una sola yle et mul-
ta uero corpora. Cum enim sole passiones, hoc est accidentia siue proprietates, faciant
differenciam rerum ad se inuicem, necesse est unum solum esse id, quod nulli passioni
subiectum est; cuiusmodi sunt mens et yle. Ea uero, que passiua sunt, necesse est esse

multa, et quod proprietates, que in ipsis sunt, faciunt differenciam ad alterum (cuiusmodi

sunt corpora et anime), manifestum est, quod una sola est mens et una sola yle.»
— Die Hyle ist als primordiale Materie zwar Prinzip der Körperlichkeit, selbst aber
nicht körperlich und daher auch nicht durch den intellectus passivus wahrnehmbar;
umgekehrt vermag der impassihilis intellectus nur Unkörperliches zu erkennen.

74 Quaternuli (P), 70,14—16: «Querendum autem, utrum mens et yle unum sint, aut
diuersa. Cum igitur sola passiua différant ad se inuicem, uidetur mentem et ylen nullo
modo différé, cum neutrum eorum sit subiectum passioni.»



326 Von Plato zu Aristoteles

nen, weil er — anders als die nicht leidensfähige mens — mit ihr keine
Ähnlichkeit besitzt noch mit ihr identisch ist.73 Und so habe Piaton die
Welt (mundus) mit Recht einen wahrnehmbaren Gott (deus sensibilis)
genannt.76 Dieses gänzlich unvorbereitete Argument — noch dazu als

bloßes Autoritätsargument eingeführt —, das die konkurrierenden Prinzipien

zu einer Prinzipientrias ausweitet, erfährt eine nachträgliche
Erläuterung, die sich gleichfalls der auctoritas Piatons und dazu Zenons und
Sokrates' versichert. Denn die nicht leidensfähige mens sei nichts anderes
als Gott selbst, und wenn die Welt, wie jene behaupten, der Gott ist,
sofern er aus sich heraus vom Sinnesvermögen wahrgenommen werden
kann, so ist die y le mundi gleichfalls Gott selbst, die Form aber, die zur
Hyle hinzutritt (forma adueniens hyle) nichts anderes, als was Gott
wahrnehmbar (sensibile se ipsum) macht.77

Die Prämisse mens — deus wird scheinbar völlig unvermittelt eingeführt

und — sieht man von der auctoritas Piatons ab — nirgendwo begrün-

75 Quaternuli (P), 70,16—24: «Rursus autem, quemadmodum passiuus intellectus, qui
est anima, comprehendit solum corpus, ita et impassibilis intellectus, qui est in mente,
comprehendit solam ylen. Manifestum est etiam, quod passiuus intellectus (hoc est
ymaginacio) non comprehendit esse, nisi assimiletur rei sense nam hoc supra naturam;
per simile uero uidetur, quod nec passibilis intellectus possit comprehendere ylen, nisi
habeat similitudinem cum ea aut ei sit idem. Non autem potest esse ei similis, cum si-
militudo non sit nisi eorum, que passiua sunt et sunt subiecta eidem passioni, cuius-
modi sunt duo alba aut duo nigra. Ex hiis ergo colligi potest mentem et ylen idem esse.»

76 Quaternuli (P), 70,24—25: «Huic autem assentire uidetur Plato, ubi dicit mundum
esse <Deum> sensibilem.» Kurdzialek konjiziert das <deum>, kann hierfür aber gute
Gründe beibringen, die durch die Logik der Argumentation zusätzlich gestützt werden.
Hauptsächlich ist auf die Parallelstelle am Ende des Wiener Fragments zu verweisen,
Quaternuli (W), 88,8—10: «Et ita uoluerunt philosophorum Plato et alii, quod mundus
iste est deus prebens sibi uisibile et est yle corporum et mens animarum. Unde Juppi-
ter <est> quodcumque uides.» — Verwiesen sei ferner auf Albertus Magnus, der in De
homitie q. 5, a. 2 (ed. BORGNET 35, p. 71) David ein entsprechendes Lucan- und Seneca-
zitat in den Mund legt; vgl. SENECA, Naturales quaestiones I, 13, praef.: «Quid est Deus?
Mens universi.» Allerdings sei darauf verwiesen, daß das entsprechende Piatonzitat
sich in Timaios 92 B findet, mithin in jenem Teil dieses platonischen Dialogs, der in
der lateinischen Übersetzung des Calcidius nicht zur Verfügung stand.

77 Quaternuli (P), 70,25—29: «Mens enim, de qua loquimur et quam unam dicimus
esse eamque impassibilem, nichil aliud est quam Deus. Si ergo mundus est ipse Deus

prêter se ipsum perceptibile sensui, ut Plato et Zeno et Socrates et multi alii dixerunt,
yle igitur mundi est ipse Deus, forma uero adueniens yle nil aliud quam id, quod facit
Deus sensibile se ipsum.» (Der Text enthält in der vorliegenden Edition einige
offenkundige grammatische Probleme, möglicherweise Ergebnis einer schlechten
Überlieferungslage.)



Von Plato zu Aristoteles 327

det.78 Argumentationslogisch dient sie dazu, die Identität von deus und
hyle zu demonstrieren — ein Problem, das durch die Einführung dieser
Prämisse allererst induziert worden war und aufgrund der bereits
gezeigten Identität von mens und hyle notwendig folgt. Umso mehr stellt
sich die Frage nach der Bedeutung und Herkunft dieses Lehrstücks, das

historiographisch verallgemeinernd in moderner Begrifflichkeit als
«Pantheismus» bezeichnet worden ist.

Es ist bemerkenswert, daß dort, wo sich der Argumentationsgang zu
einer Prinzipiendiskussion im eigentlichen Sinne verdichtet,
überraschenderweise zentrale Theoreme des 12. Jahrhunderts erscheinen,
genauer aus dem Umfeld der Chartreser Naturphilosophie und ihrer
prinzipientheoretischen Diskussionen — ein Kontext, den Gabriel Théry bei
der Bestimmung der «physionomie intellectuelle» Davids ausdrücklich
negiert hat.79 Und doch verweisen nicht nur terminologische Besonderheiten

wie die Rede von der «forma adueniens yle» zweifelsfrei auf das

theoretische Umfeld der Timaios-Kommentierung des 12. Jahrhunderts.
Dies gilt im besonderen Maße von der Prinzipientrias deus, mens, hyle, die
sich erst im Rückgriff auf den platonischen Hintergrund erschließt.

Einen unmittelbaren Anknüpfungspunkt bieten die bereits erwähnten

Quaestiones naturales des Adelard von Bath. Innerhalb der letzten
Quaestio, ob Gott mit dem «Applanon», jener festen Sphäre jenseits der
Fixsternsphäre, welche die universitas, d. h. die Gesamtheit des Geformten

(universa formata) umschließt, gleichgesetzt werden könne80, stellt der
Neffe, Adelards Dialogpartner, schließlich die Frage, ob Gott, wie viele
behaupteten, die Materie, die Form, die Welt, das Aplanon oder gar die
Sonne sei. Adelard leitet seine Antwort mit dem Hinweis ein, daß es

bezüglich solcher Fragen einfacher sei zurückzuweisen, was nicht ist, als zu
bestätigen, was ist. Im einzelnen nennt er sodann die folgenden Themen:
Gott, Noys, Hyle — also jene Begriffe, die sich in dem analysierten
Textabschnitt des Pariser Fragments finden und im Zentrum der Kontroverse

um David von Dinant stehen — sowie einfache Formen (simplices

78 Vgl. hierzu die Ausführungen von M. PICKAVÉ, David von Dinant und die Ver-
urteilungen von 1210/15. Untersuchungen zu den Fragmenten der Quaternuli
(Magisterarbeit, Köln 1997), pp. 23sq.

79 G. ThÉRY, David de Dinant (s. Anm. 10), pp. 114—119.
80 ADELARD VON Bath, Quaestiones naturales LXXVI (ed. C. BURNETT [s. Anm.

25]), p. 224: «quid de ipso applano qui universa formata sinu continet, tenendum sit.
[...], varias dissidentesque de hac continenti universitatem spera colligo sententias.»
Zum Dialogcharakter der Quaestiones naturales vgl. A. SPEER, Katione duce (s. Anm. 27),
pp. 210-215.

Vom aplanon redet David gleichfalls: in Quaternuli (P), 71,9: «usque ad speram
aplanes», und in Quaternuli (P), 80,12: «de motu aplanos stellarum».



328 Von Plato zu Aristoteles

formae) und reine Elemente (pura elementa). Mit diesen Fragen, die wegen

der Einfachheit (simpücitas) ihres jeweiligen Gegenstandes über die
Natur der zusammengesetzten Dinge und somit über die sinnlich
wahrnehmbare Welt hinausweisen, scheint Adelard nun die Erörterung der
für den mundus sensilis bestimmenden Prinzipien anhand der aus der
Tradition übernommenen Themenbereiche eröffnen'zu wollen, die auch die
Diskussion des 12. Jahrhunderts bestimmen werden. Doch bricht an
eben dieser Stelle das Gespräch ab. Genauer gesagt, empfiehlt Adelard
nach der in den vorausgehenden Quästionen erfolgten eingehenden
Erörterung der composita, der aus den einfachen Prinzipien zusammengesetzten

Wirklichkeit, eine Unterbrechung des Gesprächs, um anderntags
ausgeruht die weitaus schwierigeren Fragen behandeln zu können, über
die man leichter Falsches als Wahres zu finden vermag.81 Doch dieses

Gespräch findet bei Adelard keine Fortsetzung.82
Der Bedeutung der hier von Adelard zu Beginn des 12. Jahrhunderts

aufgeworfenen Fragestellung bewußt ist sich Johannes von Salisbury, der
in seinen Schriften ein großes historiographisches Gespür zeigt. Im vierten

Buch seines Metalogicon gibt er einen kurzen historischen Abriß der
Auslegungsgeschichte der Grundprobleme einer Piatoninterpretation aus
christlicher Sicht, deren Referenzpunkte vor allem Piatons Timaios und
der theologische Traktat De Trinitate des Boethius sind. In diesem

Zusammenhang hebt Johannes vor allem die Auseinandersetzung um die

Gleichrangigkeit der drei platonischen Prinzipien: Gott, Materie, Ideen
hervor sowie um den auch von Calcidius vertretenen stoischen
Prinzipiendualismus von Materie und Gott.83 Vermochte Augustinus, indem er

81
Quaestiones naturales LXXVI (ed. C. BURNETT [s. Anm. 25]), p. 226: «De his mi-

chi questiones inducis de quibus magis quid non sit, inprobem, quam quid sit probem.
Facilius enim in rebus talibus falsa divertere quam vera reperire soleo. In hac enim dif-
ficultate tractandi de Deo, de NOY, de hyle, de simplicibus formis, de puris elementis
disserendum est, que, sicut simplicitate propria naturam compositorum excesserunt, ita
et de eis disputatio alias omnes dissertiones et intellectus subtilitate et sermonis diffi-
cultate precellit. Nos igitur quoniam quedam de compositis diximus, vespere iam som-
nos suadente, quiete naturali mentes refîciamus. Mane autem, si tibi idem sedet, con-
veniamus de initio vel initiis ut disputemus.»

82 Zur -Interpretation dieses Gesprächsabbruchs siehe A. SPEER, Die entdeckte Natur

(s. Anm. 17), pp. 64sq. und 75.
83 JOHANNES VON SALISBURY, Metalogicon IV, 35 (CCCM XCVIII [ed. J.B. HALL]),

173,21-174,44: «Fugiunt <temporalia> enim ut idem ait in Thimeo, nec exspectant
appellationem. Hanc autem ueram existentiam partiebatur in tria quae rerum principia
statuebat, Deum scilicet, materiam, et ideam. Siquidem haec in sui natura immutabilia
sus. Anm. Nam Deus usquequaque immutabilis est, reliqua duo quodam modo immo-
bilia, sed in effectibus abinuicem uariantur. Materiam quippe aduenientes formae dis-

ponunt et quodam modo motui reddunt obnoxiam, et item formae materiei contactu



Von Plato zu Aristoteles 329

die Ideen als die urbildlichen Gedanken Gottes interpretierte, für das

Verhältnis der Ideen zu Gott eine geradezu exemplarische und äußerst
einflußreiche Lösung zu finden84 — Johannes von Salisbury hebt vor
allem die Zurückweisung der Gleichewigkeit (coaeternitas) der drei Prinzipien

Gott, Materie und Ideen hervor, eine Lehre, die er als Grunddoktrin
des Timaios ansieht85 —, so konnte die Frage der Einordnung des an zweiter

Stelle genannten platonischen Prinzips, nämlich der Materie, nicht in
gleicher Weise entschieden werden.

Eine besondere Bedeutung kommt Bernhard von Chartres zu, der
den ersten systematischen Ti«?«iot-Kommentar des 12. Jahrhunderts
verfaßt hat.86 Der Frage der Hyle bzw. der materia primordiale widmet Bernhard

dabei einen eigenen Traktat, welcher Timaios 47e—53c umfaßt. Denn
Piaton habe mit Bezug auf die Einrichtung der sinnlich wahrnehmbaren
Welt (constitutio mundi sensilis) nur zwei erste Prinzipien vorausgeschickt,

nämlich Gott und die archetypische Welt der Ideen, hingegen
über die Hyle, ohne welche die Erschaffung des mundus sensilis nicht

quadam ratione uariantur, et ut ait Boetius in aristmeticis in uertibilem transeunt in-
constantiam. Ideas tarnen quas post Deum primas essentias ponit, negat in se ipsis
materiae admisceri, aut aliquem sortiri motum. Sed ex his formae prodeunt natiuae,
scilicet imagines exemplarium, quas natura rebus singulis concreauit. Hinc in libro de
Trinitate Boetius. Ex his formis quae praeter materiam sunt illae formae uenerunt quae
in materia sunt, et corpus efflciunt. Bernardus quoque Carnotensis perfectissimus inter
Platonicos saeculi nostri, hanc fere sententiam metro complexus est. Non dico esse

quod est gemina quod parte coactam, materiae formam continet implicitam. Sed dico
esse quod est una quod constat earum: hoc uocat idean, illud Acheus ylen. Et licet
Stoici materiam et ideam Deo crederent coaeternam, alii uero cum Epicuro prouiden-
tiam euacuante ideam omnino tollerent, iste cum illis qui <idem> philosophantur Deo
neutram dicebat coaeternam.» Vgl. hierzu auch M.-D. CHENU, Die Piatonismen des

XII. Jahrhunderts, in: W. BEIERWALTES (ed.), Piatonismus in der Philosophie des

Mittelalters, Darmstadt 1969, pp. 268—316, hier pp. 274—275; IDEM, La théologie au
douzième siècle, Paris 1957, 1976, p. 112.

84 Vgl. etwa AUGUSTINUS, De diversis quaestionibus LXXXIII, q. 46,1—2 (CCSL
XLIV [A], 70,1—73,73). Zur wirkungsgeschichtlichen Bedeutung dieser Quaestio bietet
immer noch einen wertvollen Überblick der Aufsatz von MARTIN GRABMANN, Des
Heiligen Augustinus Quaestio de ideis (De diversis quaestionibus LXXXIII, q. 46) in
ihrer inhaltlichen Bedeutung und mittelalterlichen Weiterwirkung, in: IDEM, Mittelalterliches

Geistesleben, vol. II, München 1936, pp. 25-34.
85 JOHANNES VON SALISBURY, Metalogicon IV, 35 (CCCM XCVIII [ed. J.B. HALL]),

173,21—174,44 (s. Anm. 83); vgl. auch ibid., 174,50—52: «Coaeternitas autem esse non
potest nisi in his quae se nec natura maiestatis nec priuilegio potestatis, nec auctoritate
operis antecedunt.»

86 Vgl. hierzu die Einleitung von P.E. DUTTON, The Glosae super Platonem of
Bernard of Chartres (PIMS Studies and Texts 107), Toronto 1991, pp. 1—21.



330 Von Plato zu Aristoteles

möglich wäre, nichts bzw. nur sehr wenig gesprochen.87 Damit benennt
Bernhard von Chartres das Spannungsverhältnis, das zwischen den drei
platonischen Prinzipien besteht.88 Offenkundig führt der Weg zur
Bestimmung des Verhältnisses zwischen archetypischer und natürhcher
Welt und des Verhältnisses beider Welten zu Gott zunächst über die

Hyle. Die Hyle ist somit zwar notwendige Voraussetzung für die körperhafte

Welt, aber nicht im Sinne einer ersthaften Ursache, die neben Gott
als gleichrangiges Prinzip treten könnte.89 Auch die archetypische Welt
der Ideen ist dem götthchen Intellekt prinzipienmäßig nachgeordnet:
Dieser bringt jene hervor. Beide Bereiche, die Hyle und die Ideen, denkt
Bernhard voneinander vollkommen geschieden, so daß eine direkte
Einwirkung der Ideen auf die Hyle oder gar eine Vermischung unmöglich
ist.90 Denn als Prinzip der räumhchen und zeithchen Bestimmung der

Körper ist die Hyle zugleich Prinzip der Vielheit. Vielheit aber
widerspräche der Einheit des götthchen Ursprungs, dem die Ideen untrennbar
verbunden sind, da sie immer im götthchen Geist verbleiben; dadurch
aber sind auch sie Prinzip der Einheit, Ursache für das Identische im
Wandel der Erscheinung der Welt des Werdens.91 Hieraus folgt für Bern-

87 BERNHARD VON CHARTRES, Glosae super Platonem (In Timaeum 47 E) 8 (ed.
P.E. DUTTON [s. Anm. 86]), 218,1—4: «Constituto sensili mundo, quia generatio eius

absque hyle esse non potuit, quae omni corpori ut materia praeiacet, de ea ingreditur
agere. Praemiserat enim tantum duo principia prima: deum scilicet et archetipum. Sed
de hyle parum uel nihil dixerat, quod modo supplet.»

88 Glosae super Platonem (In Timaeum 31 B) 4 (ed. P.E. DUTTON [s. Anm. 86]),
166,235—237: «[...] de tribus principiis a Piatone consideratis: est quippe unum deus,
omnium opifex, alterum ideae, id est originales formae omnium quae numquam admis-
centur creaturis, tercium hyle, materia sciclicet corporum.»

89 Glosae super Platonem (In Timaeum 47 E) 8 (ed. P.E. DUTTON [s. Anm. 86]),
218,9—11: «Ipsa uero hyle uicem obtinens matris necessaria fuit ad mundi generatio-
nem, ideoque dicitur nécessitas.» Ibid. (In Timaeum 48 A), 220,56—58: «Horum origi-
nem accipit pura elementa, et recursu facto ad ea perinde ut se in his quae ex mente sunt, id
est quae mens diuina instituit.»

90 Glosae super Platonem (In Timaeum 50 D) 8 (ed. P.E. DUTTON [s. Anm. 86]),
225,198—226,202: «Quia posita sunt tria diuidentia, igitur doceamus quibus obtineant
similitudinem singula: hyle obtinet uicem matris, at uero unde obuenit, id est archetipus
mundus, uicem patris, non quod ideae commisceantur hyle in efficientia sensilis, sed
natiuae formae, quae sunt imagines idearum.» Vgl. Glosae super Platonem (In Timaeum
31 B) 4 (ed. P.E. DUTTON [s. Anm. 86]), 166,235-237 (s. Anm. 88). Vgl. P.E. DUTTON,

The Glosae super Platonem of Bernard of Chartres (s. Anm. 86), pp. 78-81.
91 Glosae super Platonem (In Timaeum 34 C) 5 (ed. P.E. DUTTON [s. Anm. 86]),

175,67-69: «Item quidam philosophi dicunt Platonem intellexisse per indiuiduam sub-

stantiam, ideas; per diuiduam, hylen; per haec duo mixta, natiuas formas, per quas
idem notatur anima sensum habere et intellectum.» Ibid. (In Timaeum 37 A), 182,246—
247: «Indiuidua substantia est principium, ut deus et archetipus mundus; diuidua, ut
hyle.»



Von Plato zu Aristoteles 331

hard die Notwendigkeit eines aktiv vermittelnden Prinzips zwischen dem
mundus archetipus, der archetypischen Welt der Ideen und der Hyle als

dem Gefäß (receptaculum) und der Amme (nutricula) alles Werdenden.92
Dieses vermittelnde Prinzip sind die «formae nativae», die von Gott als

Abbilder der Ideen (imagines idearum) geschaffen werden.93 In der
Terminologie des Johannes von Salisbury als «aduenientes formae» bezeichnet,

findet sich dieses Theorieelement im Pariser sowie im Wiener Fragment

der Quaternuli.9^
Wie aber steht es in diesem Zusammenhang um das dritte Glied der

Prinzipientrias? Dieses war in den meisten Fällen als die Ideen oder die

archetypische Welt bezeichnet worden, nicht jedoch als mens. Doch gibt
es auch hierfür Beispiele. Am augenfälligsten dürften vielleicht die
weiblichen Personifikationen des Noys in der Cosmographia des Bernardus Sil-
vestris sowie im Anticlaudianus des Alanus ab Insulis sein.95 Als personifizierter

göttlicher Geist erscheint die Noys (noys ipsa), um der noch
unförmigen Hyle Gestalt zu verleihen. Ernaldus von Bonevalle zählt zu
Beginn seines Werkes De operibus sex dierum den noys (den er mit der anima
mundi identifiziert) wie die hyle unter die Vielzahl der Prinzipien; diese
Vielzahl der Prinzipien wolle er in seiner Auslegung des ersten Genesis-

Kapitels zu widerlegen versuchen und auf eines, nämlich auf Gott,
zurückzuführen.96

Näher an die Fragestellung des Prinzipientraktats des Pariser
Fragments führt erneut der Timaios-Kommentar des Bernhard von Chartres,
der unter Berufung auf Macrobius davon spricht, daß die Ideen in der

92 Glosae super Platonem (In Timaeum 49 A) 8 (ed. P.E. DUTTON [s. Anm. 86]),
222,125—127: «Et est receptaculum omnium quae in ea gignuntur, scilicet corporum, quia
formas superuenientes <recipit>, ut exinde fiant corpora. Atque hoc, id est quod sit
receptaculum et nutricula uerum est.»

93 Glosae super Platonem (In Timaeum 50 D) 8 (ed. P.E. DUTTON [s. Anm. 86]),
226,201—202: «natiuae formae, quae sunt imagines idearum.»

94 Vgl. JOHANNES VON SALISBURY, Uetalogicon IV, 35 (CCCM XCVIII [ed. J.B.
HALL]), 173,27: «Materiam quippe aduenientes formae disponunt ». Zum Kontext
vgl. ibid., 173,21-174,44 (s. Anm. 83). Vgl. Quaternuli (P), 70,28: «forma uero adueni-
ens yle»; zum Kontext vgl. Quaternuli (P), 70,25—29 (s. Anm. 77). Vgl. auch Quaternuli
(W), 88,4—5: «Hyle est omnia copora per aduentum formarum et nois omnes anime.»

95 BERNARDUS SILVESTRIS, Cosmographia, Megacosmus II, 13 (ed. P. DRONKE,
Leiden 1978, p. 102): «Ea igitur Noys, summi et exsuperantissimi est dei intellectus.»
Alanus AB INSULIS, Anticlaudianus VI, 442sq.(ed. R. BOSSUAT, Paris 1955, p. 153):
«Hanc formam Noys ipsa Deo presentat, ut eius formet ad exemplar animam.»

96 ERNALDUS DE Bonevalle, De operibus sex dierum (PL 189, 1515 A): «Quidquid
de mundi aeternitate, quidquid de hyle, vel ideis, vel de illa mundi anima, quam noym
dicunt, sensere philosophi, plura inducentes principia, primum Geneseos capitulum
abolet et confundit, unum praefigens omnis creaturae principium, scilicet Deum... »



332 Von Plato zu Aristoteles

mens dei seien;97 gleiches gilt vom purus arcbetipus, vom reinen Reich der
Ideen.98 Thierry von Chartres in seinen Lectiones in Boethii librum De Tri-
nitate bezeichnet die mens dei nicht nur als Träger der Ideen. Die mens
distinct — Thierry spricht, den allgemeinen Prinzipiencharakter betonend,
von diuinitas — bringt vielmehr die Ideen hervor (generat et concipit), so
wie auch die mens humana — Modell ist der homo artifex — die kunstgerechten

Formen (formae ardficiales) in sich hervorbringt.99 Damit tritt
die mens in der Prinzipienordnung an die Stelle der Ideen. Denn es ist die
mens diuina, die alle Formen aller Dinge in sich «in simplicitate» umfaßt
und enthält. Von diesen Formen, die aus der mens diuina hervorgehen,
haben alle entia und somit auch alle sensibilia ihr Sein.100

Im Vergleich mit dem Pariser Fragment der Quaternuli fällt auf, wie
sorgfältig Thierry darauf bedacht ist, den ontologische Abstand zwischen
Gott als der forma omnium formarum und den Formen oder Ideen wie auch
den geformten Dingen, den actualia, zu wahren. Die Problematik ist von
doppelter Art und betrifft zum einen die Frage des ontologischen Ab-
standes, zum anderen die der Prädikation. Thierry besteht auf einem ka-

tegorialen wie ontologischen Unterschied. Daß Gott alles sei und die

göttliche Form alle Formen enthalte, bedeutet nicht, Gott sei beispiels-

97 BERNHARD von Chartres, Glosae super Platonem (In Timaeum 31 B) 4 (ed.
P.E. DUTTON [s. Anm. 86]), 166,232-239. Vgl. MACROBIUS, Comm. 1.2.14 (ed.

Willis, pp. 6-7).
98 Glosae super Platonem (In Timaeum 51 C) 8 (ed. P.E. DUTTON [s. Anm. 86),

230,314—315; ibid. (In Timaeum 51 E) 8 (ed. P.E. DUTTON [s. Anm. 86]), 231,350.
99 THIERRY VON CHARTRES, Lectiones in Boethii librum De Trinitate II, 43 (ed. N.M.

HÄRING, Commentaries on Boethius by Thierry of Chartres and his School, Toronto
1971), 168,77-80: «Mens etenim diuina generat et concipit intra se formas i.e. naturas
rerum que a philosophis uocantur ydee. Unde diuinitas nichil aliud est quam ipsa mens
diuina que est generatiua ydearum.» Lectiones II, 44 (ed. N.M. HÄRING [s. Anm. 99]),
169,88—91: «Homo enim artifex precogitat et uelut generat formam domus uel cuiusli-
bet alterius rei mente antequam ipsam actu conponat uel figmenta: chimeram centau-
rum et huiusmodi. Sic mens diuina generat et concipit intra se naturas rerum que
uocantur ydee.»

i°o THIERRY von CHARTRES, Abbreviatio Monacensis De Hebdomadibus II, 25-26
(ed. N.M. HÄRING [s. Anm. 99]), 409,52—58: «Mens enim diuina omnes formas
omnium rerum intra se concipit conplectitur continet in simplicitate quadam. Ex qua
mente prodeunt omnes rerum forme scilicet nature que sunt entia. Ex illis naturis siue

formis rerum que ex mente diuina prodeunt habent esse omnia sensibilia que scilicet
sensibus subiaçent et temporum successioni.» Wenngleich die Zuweisung der in der

sogenannten Abbreviatio Monacensis enthaltenen Schriften, die im 15. Jahrhundert
kopiert worden sind, an Thierry selbst nicht zweifelsfrei ist, so entstammen sie eindeutig
seinem Diskussionskreis oder beziehen sich unmittelbar auf diejenigen Kommentare
und Glossen, die Thierry zweifelsfrei zugeordnet werden können. Siehe hierzu Härings
Einleitung, op. cit. (s. Anm. 99), pp. 34—38; ferner A. SPEER, Die entdeckte Natur (s.

Anm. 17), pp. 227sq. (mit Anm. 20).



Von Plato zu Aristoteles 333

weise Stein oder Holz oder Menschheit. Wohl sind Stein und Holz und
jedwedes andere Ding in Gott als Weisheit, haben in ihm Leben, wie
Thierry unter Berufung auf den Johannesprolog ausführt. Wer diesen ka-

tegorialen Unterschied mißachtet, begeht einen sophistischen Schluß (il-
latio sophistica).101 Gott ist vielmehr als erste Form die Wirkursache und
das Prinzip aller Dinge.102 Er wirkt schöpferisch, indem die mens diuina
die Formen oder die «Naturen der Dinge» (naturas rerum) in Beziehung
auf die Materie (circa ipsam materiam) entwirft und hervorbringt. In dem

Augenblick, in dem die Formen oder Naturen der Dinge sich der Materie
als ihrer vom Schöpfer gleichsam mitgedachten raumzeitlichen Dimension

verbinden, entsteht das aktuell Seiende. Thierry spricht subtil von
den «Formen, d. h. Naturen der Dinge, die zur Materie hinzutreten und
der Materie verbunden sind» (forme i. e. nature rerum aduenientes siue

copulate materie). Nur die mens diuina kann in dieser Weise schöpferisch
tätig sein und die Ideen oder Naturen der Dinge hervorbringen, während
die mens humana, wie bereits gesehen, lediglich kunstgerechte Formen
(artificiales forme) hervorbringt.103

Gerade im Kontrast mit der ausführlicher geschilderten subtilen
Argumentation der beiden Chartreser Magister Thierry und Bernhard
erscheint Davids Text in vielerlei Hinsicht holzschnittartig. Dies hegt nicht
nur an der abbreviierten Darstellungsform, sondern auch an der verwendeten

Terminologie, wie sich insbesondere am Beispiel des Begriffs der
adueniens forma zeigen läßt. Johannes von Salisbury hatte Bernhards Doktrin

von den formae nativae, die als advenientes formae das aktiv vermittelnde
Prinzip zwischen den unveränderlichen Ideen und der Materie bilden, in

101 THIERRY VON Chartres, Commentum super boethii librum De Trinitate IV, 8 (ed.
N.M. HÄRING [s. Anm. 99]), 97,81-88: «Quod autem deus sit omnia testatur Iohannes
Apostolus dicens omnia inquit in ipso uita erant i.e. sapientia. Nec dicere dubitabit altius
intelligens quod lignum uel lapis uel quidlibet aliud in deo sapientia. Nemo tarnen es-
timet quod quia deus est omnia idcirco uel lapis sit uel lignum et consimilia. Dictum
enim superius est quod licet forma diuina omnes sit forme non tarnen est humanitas.
Et dictum est quare. Eodem modo igitur illatio refellitur sophistica si quis deum
lignum esse concludat uel lapidem eo quod ipsum esse concedimus omnia.» Grundsätzliches

zu den praedicamenta findet sich kurz zuvor: Dectiones IV, 6 (ed. N.M. HÄRING [s.

Anm. 99]), 97,59-74.
102 Dectiones II, 42 (ed. N.M. HÄRING [s. Anm. 99]), 168,75: «Prima namque forma

causa est efficiens et principium omnium rerum.» Vgl. E. MACCAGNOLO, Kerum universitär.

Saggio sulla filosofia di Teodorico di Chartres, Firenze 1976, pp. 28 und 43-47.
103 Cectiones II, 44 (ed. N.M. HÄRING [s. Anm. 99]), 168,84—169,87: «Est igitur

mens diuina generatiua formarum circa ipsam materiam. Que forme i.e. nature rerum
aduenientes siue copulate materie faciunt ista omnia actualia esse — est inquam mens
diuina generatiua formarum que sunt ydee sicut humana mens generatiua est formarum
artificialium.» A. SPEER, Die entdeckte Natur (s. Anm. 17), pp. 262-264.



334 Von Plato zu Aristoteles

den Zusammenhang der maßgeblichen Kontroversen gestellt, welche die
Geschichte der Timaios-Auslegung bestimmen, und die ideengeschichtlichen

Einflüsse aufzuzeigen versucht: im weiteren Sinne Piatons
Ideenmetaphysik und Aristoteles' Hylemorphismus, im engeren Sinne Calci-
dius' Auffassung von der Notwendigkeit der Materie, Boethius' Lehre

von der Unwandelbarkeit und Unzerstörbarkeit der ersten Formen und
Ideen.104 Auch Thierrys Rede von der forma adueniens bezieht sich auf den

Vorgang des Hinzutretens der Formen zur Materie, wodurch die Dinge
allererst sichtbar werden.105

In Davids Interpretation tritt dieser intermediäre Charakter der forma
adveniens, der sich aus der Antwort Bernhards wie Thierrys auf das

Grundproblem der Prinzipiendiskussion ergibt, wie das Verhältnis der
drei Grundprinzipien zueinander gedacht werden muß, zugunsten der

eigenen Lösung in den Hintergrund. An die Stelle eines Subordinationsverhältnisses

zu Gott als alleinigem ersten Prinzip scheint sich in der
Formel «forma uero adueniens yle [...], quod facit Deus sensibile se ip-
sum»106 vielmehr die Gleichrangigkeit und Identität der Prinzipienbegriffe

auszudrücken, die in der Konsequenz zu der inkriminierten
Gleichsetzung von mens, hyle und deus geführt und damit Davids eigenen Beitrag
zur Prinzipiendiskussion verdeckt hat. Die Eigenständigkeit Davids zeigt
sich auch in dem folgenden Versuch, unter ausdrücklicher Berufung auf
Aristoteles, die Konstitution eines Elements zu beschreiben, wobei
zunächst die Quantität als primum adueniens yle den Körper bildet und die
natürliche Bewegung (naturalis motus) in einem nächsten Schritt das

Element konstitutiert.107 Anders als etwa bei Wilhelm von Conches oder
Thierry von Chartres bewegen sich diese Überlegungen nicht im Rahmen
einer Elemententheorie, die ihrerseits als ein bedeutsames Theoriemoment

der Grundlegungsversuche einer scientia naturalis angesehen werden
muß und der naturphilosophisch-physikalischen Grundlegungsproblematik

zuzurechnen ist.108 Vielmehr nimmt David seine Überlegungen zur
Seelenlehre wieder auf, indem er feststellt, daß der sensus, obgleich die

Hyle für den Gesichtssinn (uisus) von Natur aus nicht wahrnehmbar und

104 Vgl. noch einmal JOHANNES VON SALISBURY, Metalogicon IV, 35 (CCCM
XCVIII [ed. J.B. HALL]), 173,21-174,44 (s. Anm. 83).

105 THIERRY VON CHARTRES, Abbreviatio Monacensis Contra Eutjchen I, 79 (ed.
N.M. HÄRING [s. Anm. .99]), 453,66: « forma aduenit materie ad faciendum istud ui-
sibile ...»

mQuaternuli {P), 70,28sq.
107 Qnaternuli (P), 70,29—71,1: «Nam quantitas, ut ait Aristoteles, primum est adueniens

yle et fit corpus; corpori uero aduenit naturalis motus et fit elementum.»
108 Vgl. zu dieser Frage A. SPEER, Die entdeckte Natur (s. Anm. 17), pp. 163-192

(zu Wilhelm von Conches) und pp. 239—252 (zu Thierry von Chartres).



Von Plato zu Aristoteles 335

nicht beweglich ist, dennoch Größe und Bewegung in ihr wahrnimmt.109
Das abbreviiert vorgetragene Argument wird im Wiener Fragment
deutlicher gefaßt und sogleich auf den Bereich des Mentalen ausgeweitet:
Durch die Form -per aduentum formarum - wird die Hyle zu den Körpern
hin bestimmt und gleichermaßen der Nous zu den Seelen. Denn wie die

Hyle der leidensfähige Körper ist, so ist der Nous auch die leidensfähige
Seele.110

Im Pariser Fragment kommt David vermittels einer anderen Überlegung,

die von der Einheit der Substanz ihren Ausgang nimmt, zu derselben

Schlußfolgerung. In dieser Schlußpassage des Prinzipientraktats, den
auch Albert in De homine q. 5 a. 2 im Wortlaut zitiert111, behauptet David,
daß es nur eine Substanz gebe (unam solam substanciam esse), und zwar
nicht nur aller Körper, sondern auch aller Seelen; diese eine Substanz
aber könne nichts anderes als Gott selbst sein. Sodann differenziert David

den Substanzbegriff: Die Substanz, aus der alle Körper sind, heißt
Hyle, die Substanz hingegen, aus der alle Seelen sind, wird ratio oder mens

genannt. Offenkundig, so schließt David, ist dann Gott die ratio aller
Seelen und die Hyle aller Körper. Wenn Albert also David mehrfach
entgegenhält, dieser habe noys (bzw. intellectus), hyle und deus gleichgesetzt112,

dann übersieht er die Pointe in Davids Argumentation. Diese
besteht nicht in einer vorschnellen Gleichsetzung, sondern gerade in der

Differenzierung zwischen der einen Substanz Gottes und der ratio/mens
sowie der Hyle als Substanzen gewissermaßen zweiter Ordnung für alles
Seelische und Körperliche. David bestätigt damit einerseits die bereits
früher vorgenommene Gleichsetzung der primordialen Ebene von mens

und Hyle113, bestimmt diese jedoch nunmehr genauer als Prinzipien bzw.
Substanzen sekundärer Ordnung und ermöglicht auf diese Weise ihre
Rückführung auf die eine göttliche Substanz als des einen ersthaften
Prinzips — ganz im Sinne der früheren Option für einen Prinzipienmonismus.

Auf diese Weise legt David eine Lösung vor, deren systemati-

109 Quaternuli (P), 71,1-2: «Cum enim yle uisui natura [cod.] sicut imperceptibile et
immobile, sensus tarnen recipit magnitudinem et motum in ea.»

110Quaternuli (W), 88,3-5: «Et si yle est corpus passiuum, <ita> et nois est [KURD-
ZIALEK et, vgl. jedoch app.] anima passiua. Hyle est omnia corpora per aduentum
formarum et nois omnes anime.»

111 Albertus Magnus, De homine, q. 5, a. 2 (ed. Borgnet 35, p. 68a).
112 De homine, q. 5, a. 2 (ed. BORGNET 35, p. 68b): «Igitur si abstrahuntur ilia

differentia, deus et hyle erunt idem; et prius habitum est, quod hyle et intellectus sunt idem;
ergo idem sunt hyle, intellectus et deus.» Ibid. (ed. BORGNET 35, p. 69a): «Sed prima
substantia in spiritualibus est noys vel mens vel anima, prima in corporalibus est hyle,
prima in aeternis est deus; ergo noys, hyle et deus idem sunt.»

113Quaternuli (P), 70,14—16 (s. Anm. 74).



336 Von Plato zu Aristoteles

scher Ertrag sich etwa im Vergleich mit der Lösung des Thierry von
Chartres zeigt. Dieser setzt im Rahmen seiner Notwendigkeitsmetaphysik

die primordiale Materie als absoluta possibilitas der absoluta nécessitas

Gottes, aus der alles nach Art einer Determination sowohl der absoluten

Notwendigkeit (die primordialen Ideen) und der absoluten Möglichkeit
(mundus sensilis) hervorgeht, gegenüber und beschwört damit die in der
christlichen Philosophie seit Augustinus stets latente Gefahr herauf, daß

die Materie in den gnostischen Rang einer zweiten Schöpfungsmacht
aufrückt.114 Was bei Albert als unzulässige Gleichsetzung erscheint, zeigt
sich trotz der Knappheit der Darstellung bei genauerem Hinsehen als

differenzierte und eigenständige Antwort auf eine Grundproblematik der

prinzipientheoretischen Diskussion des 12. Jahrhunderts.

V. Albertus Magnus und der vorläufige Abschluß einer Debatte

Albert der Große bestätigt die eigentümliche Verbindung von aristotelischer

Seelenlehre und platonischer Prinzipientheorie, die den gesamten
Beweisgang des mens, hjle, ^»r-Traktats bestimmt, wenn er David in seiner

Widerlegung des abschließenden Arguments entgegenhält, er habe
fälscherlicherweise angenommen, daß alles gleichermaßen «per similitu-
dinem propriae formae vel identitatem» erkannt werde.115 Dieses Argument

ist Teil einer ganzen Reihe von gegen Positionen des David Di-
nantensis gerichteten Argumenten im zweiten Artikel der fünften Quae-
stio in Alberts De homine, dem zweiten Teil der Summa de creaturis in
Borgnets Edition. In diesem Artikel «Utrum omnes animae ante corpus
fuerint creatae in comparibus stellis, ut dicit Plato, vel in corpore sint
creatae et multiplicatae» setzt sich Albert eigenem Bekunden nach mit
der pythagoreischen Lehrmeinung zur Frage der Vielzahl der Seelen,
nämlich ob diese schon vor dem Eintritt in den Körper besteht oder erst
in diesem bewirkt wird, auseinander; die platonische Position wird im

114 Vgl. etwa Lectiones II, 40—42 (ed. N.M. HÄRING [s. Anm. 99]), 167,47—168,75.
Zu Thierrys Notwendigkeitsmetaphysik siehe ausführlich A. SPEER, Die entdeckte Natur

(s. Anm. 17), pp. 252-265, sowie 240sq.
115 De homine, q. 5, a. 2 (ed. BORGNET 35, p. 72a): «Ad rationem primam David

dicendum, quod res diversimode exsistentes diversimode intelliguntur. Quaedam enim

intelliguntur per se ut primae causae, quaedam autem ex priori, quaedam autem ex
posteriori, et quaedam intellectu completo, et quaedam incompleto. [...] Et hoc ignoravit
David, cum dixit omnia intelligi per similitudinem propriae formae vel identitatem.»
(verbesserter Text von Henryk Anzulewicz nach der in Vorbereitung befindlichen
kritischen Edition der Editio Coloniensis)



Von Plato zu Aristoteles 337

folgenden Artikel behandelt.116 Unter die Vertreter der pythagoreischen
Lehre zählt Albert auch David, denn viele dieser Argmuente fänden sich
«in libro David Tomi». Dieser liber Tomi hat der Davidforschung bis heute

viele Rätsel aufgegeben, die hier ebensowenig erörtert oder gelöst werden

können, wie auch keine Analyse der Auseinandersetzung Alberts mit
den Positionen Davids vorgelegt werden soll. Letzteres erforderte eine

eigene Untersuchung auf der Grundlage der angekündigten kritischen
Edition.117 Diese im Vergleich mit den übrigen David-Referenzen
ausführlichste Passage aus den Quaternuli in Alberts Schriften betrifft, wie
die entsprechende Passage des Pariser Fragments, erneut die Seelenlehre.
Das Pariser Fragment scheint somit für die Authentizität von Alberts
Zugang zu David von besonderem Gewicht, in doktrineller Hinsicht wie
hinsichtlich der möglichen Quellenkenntnis. In seinen späteren Schriften
— etwa im Senterrspnkommentar, in den Kommentaren zur Physik und
Metaphysik sowie zum Liber de causis oder in der Summa theologiae — finden
sich keine neuen Hinweise auf andere Davidtexte; vielmehr scheint
Albert auf seine eigenen Schriften zurückzugreifen.118

Wenn dennoch abschließend die Aufmerksamkeit auf das zweite
Buch des Sentenzenkommentars gelenkt werden soll, so deswegen, weil
Albert hier David in den prinzipientheoretischen Zusammenhang
einordnet, der im vorausgehenden Kapitel analysiert worden ist. Dort
behandelt Albert im fünften Artikel der ersten Distinktion die platonische
Ideenlehre unter dem Gesichtspunkt ihrer prinzipientheoretischen
Geltung: «Uttum Plato bene posuit exemplar esse unum principium, et in
quo erravit Plato?»119 Die Pro- und Contra-Argumente versammeln die

116 De homine, q. 5, a. 2 (ed. BORGNET 35, p. 67b): «Deinde quaeritur, utrum omnes
animae ante corpus fuerint creatae in comparibus stellis, ut dicit Plato, vel in corpore
sint creatae et multiplicatae. Et quia sententia ponentium animas ante corpus duplex
est, scilicet Pythagoricorum et Platonicorum, ideo disputandum est de utraque, et

primo de sententia Pythagoricorum.» Bei Borgnet findet sich für den entsprechenden
Artikel die (nicht in den Handschriften bezeugte) Uberschrift «Utrum anima sit idem
quod Deus vel hyle, ut dixerunt quidam?»

117 Ein besonderer Dank gilt an dieser Stelle Herrn Dr. Henryk Anzulewicz vom
Albertus-Magnus-Institut (Bonn), dem für diesen Band der Alberti Magni Opera omnia

der Editio Coloniensis verantwortlichen Editor, für die zur Verfügung gestellten
Transkriptionen zu De homine q. 5, a. 2 sowie für manchen freundschaftlichen Rat.

118 Auf ein besonders treffendes Beispiel einer solchen «Wiederabschrift» von De
homine q. 5, a. 2 in Summa theologiae II, tr. 12, q. 72, a. 2 (ed. BORGNET 33, 42a-45b)
hat Martin Pickavé, David von Dinant und die Verurteilungen von 1210/15 (s. Anm.
78), p. 73 hingewiesen. Eine Zusammenstellung von Erwähnungen Davids in den Werken

Alberts des Großen - basierend auf der Borgnet-Edition - findet sich bei G. THÉRY,
David de Dinant (s. Anm. 10), pp. 13—15.

119 In II Sent., d. 1, a. 5 (ed. BORGNET 27, p. 15b).



338 Von Plato zu Aristoteles

klassischen Positionen: Augustinus und Boethius als Vertreter eines

christlichen Piatonismus versus Aristoteles. Die aristotelischen Einwände
im Sed contra bestreiten sowohl die kognitive als auch die ontologische
Fundierungsleistung der Ideen.120 Um diese Frage geht es auch in der
Solutio und der nachfolgenden Diskussion der Einwände.121 In diese
traditionelle Entfaltung einer klassischen Fragestellung eingeschoben findet
sich eine Quaestiuncula, in der Albert die Frage diskutiert: «Quid coegit
Platonem ponere materiam et opificem et exemplar et non finem?»122

Unschwer erkennt man die platonische Prinzipientrias wieder, die
insbesondere im Kontext der im 12. Jahrhundert im lateinischen Abendland

sich vollziehenden «Entdeckung der Natur» die Diskussionen
bestimmt, handelt es sich hierbei doch, wie bereits eingangs bemerkt über
das Interesse an den Naturphänomenen hinaus in erster Linie um einen
theoretischen Vorgang, der mit der Grundlegung einer scientia naturalis

einhergeht.123 Hierfür steht in systematischer wie in begrifflicher
Hinsicht zunächst vor allem die im weitesten Sinne platonisch geprägte
Tradition zur Verfügung. Diese stellt sich jedoch, so Marie-Dominique
Chenu, «ohne weitere Unterscheidung der verschiedenen Piatonismen als

Theorie der drei in gleicher Weise zeitlosen Prinzipien dar, in der Form
einer Weltentstehungslehre: Gott, Materie, Ideen»124. David von Dinant
erscheint in dieser Perspektive als Endpunkt einer Debatte, als deren

Anfang die erwähnte Schlußszene am Ende der Quaestiones naturales des

Adelard von Bath gelten kann.125 Frucht dieser Debatte — das konnte
lediglich in wenigen Umrissen angedeutet werden — sind im 12. Jahrhundert

bemerkenswerte spekulative Lösungen wie die Notwendigkeitsmetaphysik

des Thierry von Chartres.126

Albert hat diesen Zusammenhang in seiner Quaestiuncula in II Sent,
d. 1 a. 5 erkannt. Plato habe den opifex auf eine hervorbringende Ursache
und die Idee (exemplar) auf die Form zurückgeführt, die Materie hingegen

im eigentlichen Sinne (proprio nomine) angesetzt. Somit schien in
einem nächsten Schritt auch das hervorbringende Prinzip (principium ef-

120 In II Sent., d. 1, a. 5 (ed. BORGNET 27, p. 16a): «SED CONTRA est hoc, quod Plato

ponit ideas propter duo, scilicet propter principium scientiae et propter principium
generationis ...»

121 In II Sent., d. 1., a. 5 (ed. BORGNET 27, pp. 17b-18b).
122 In II Sent., d. 1, a. 5 (ed. BORGNET 27, p. 16b).
123 Vgl. oben Anm. 17.
124 M.-D. CHENU, Die Piatonismen des XII. Jahrhunderts (s. Anm. 83), pp. 274sq.;

IDEM, La théologie au douzième siècle (s. Anm. 83), p. 112.
125 Vgl. oben Anm. 81 und 82.
126 Vgl. hierzu A. SPEER, Die entdeckte Natur (s. Anm. 17), pp. 252-265.



Von Plato zu Aristoteles 339

ficiens) auf die erste Materie zurückgeführt und mit dieser gleichgesetzt
werden zu können: Das genau sei der Irrtum des David von Dinant, der
Gott und materia prima gleichgesetzt habe.127 Und nachdem er den Schöpfergott

(opifex) und die Ursprungsmaterie ineinsgesetzt habe, habe «ille
stultissimus», der nichts richtig und gut verstanden habe, auch noch
gesagt, daß die erste Materie und Gott und der Nous bzw. die mens
dasselbe seien und es nur dieses eine principium universi gäbe.128 Das aber sei

dumm und lächerlich, denn nichts unterscheide sich so sehr voneinander
wie Gott und erste Materie, und selbst wenn beide auf ihre je eigene
Weise einfach sind, so doch nicht einfach ein und demselbem Begriff
nach.129 Man wird also schon bei Albert der Polemik gewahr, welche die

«causa David» fortan bestimmt.
Einen weiteren Hinweis für die vorgebrachte These vom Ende einer

Debatte stellt die Tatsache dar, daß sich Albert bei seiner grundsätzlichen

Widerlegung der platonischen Ideenlehre in der Solutio der
vorhegenden Quaestio offenkundig ausschließlich auf Werke des Aristoteles
stützt, unter denen er die Metaphysik ausdrücklich nennt. Es scheint, so

Albert abschließend, daß diese Argumente auch aus dem Timaeus

genommen (extrahi) werden können, insbesondere aus dem Kapitel De diis
deorum.130 Doch dieser Hinweis auf den platonischen Timaios, genauer auf
Timaios 40a—41 d, bleibt überaus vage; es findet sich auch im folgenden
kein Hinweis, daß Albert den Timaios noch vor sich hatte; ein Timaios-

Kommentar Alberts ist nicht überliefert. Ein Blick in die frühen Studienführer

an der Pariser Universität bestätigt, in welchem Ausmaß der
Timaios um diese Zeit bereits seine frühere Bedeutung eingebüßt hat — und
damit auch die platonische Prinzipienlehre. Ein um 1230 verfaßter an-

127 In II Sent, d. 1 a. 5 (ed. BORGNET 27, p. 16b): «Reducitur enim <a Platone>
opifex ad efficientem, exemplar ad formam et materia ponitur proprio nomine. Videtur
enim, quod efficiens principium et materia prima possunt reduci in idem. Et ille est
error David de Dinanto.»

128 In II Sent., d. 1 a. 5 (ed. BORGNET 27, p. 17a): «ergo videtur, quod opifex et
materia reducantur in idem, et hoc concessit ille stultissimus, qui numquam aliquid ve-
re et bene intellexit: et ideo dixit, quod materia prima et Deus et voûç sive mens essent
idem, et nihil esset principium universi nisi illud.»

129 In II Sent., d. 1 a. 5 (ed. BORGNET 27, pp. 18b-19a): «Ad aliud autem quod ob-
jicitur de errore David de Dinanto, dicendum quod stultissimum ridiculum est: quia nihil

ita differt ab aliquo sicut Deus et materia prima: cum utrumque sit simplex suo modo,

quia eorum simpliciter non est unius rationis: et differunt seipsis sicut omnia diffe-
runt ad invicem.»

130 In II Sent., d. 1 a. 5 (ed. BORGNET 27, pp. 17b-18a): «Dicendum, quod Plato
absque dubio errat in modo ponendi exemplaria, et hoc quattuor modis: [...] Et haec

colliguntur ex diversis libris Aristotelis qui haec imponit ei: et videtur etiam extrahi ex
Timaeo, sicut patet inspicienti capitulum de diis deorum.»



340 Von Plato zu Aristoteles

onymer Accessus philosophorum beschränkt die Bedeutung des Timaios auf
die Lehre von der iustitia naturalis und der nur ein Jahrzehnt später
entstandene Guide de l'étudiant eines anonymen Magisters der Pariser
Artistenfakultät weist Piatons Timaios zusammen mit der Consolatio Philoso-

phiae des Boethius nurmehr einen untergeordneten Platz innerhalb der
philosophia moralis zu, gewissermaßen als Appendix zur Nikomachischen

Ethik des Aristoteles; der Unterricht in der philosophia naturalis hingegen
ist nach dem Vorbild der aristotelischen libri naturales gegliedert.131 Eine
Ausnahme bildet gegen Ende des 13. Jahrhunderts der flämische Magister

Heinrich Bate von Mechelen, in dessen groß angelegter philosophischer

Enzyklopädie, dem um 1302-1303 vollendeten Speculum divinorum
et quorundam naturalium der Timaios die Bedeutung als naturphilosophischer

und metaphysischer Traktat wiedererlangt.132
Im Verhältnis Davids von Dinant und seines ersten und wichtigsten

Historiographen Albertus Magnus spiegelt sich die ganze Dynamik der
«Wende von Plato zu Aristoteles» zu Beginn des 13. Jahrhunderts wider.
Diese Wende wird nicht nur in der veränderten Begriffssprache sichtbar,
mehr noch in dem Wandel hinsichtlich der prinzipientheoretischen
Reflexion. Bezüglich der Naturphilosophie werden wir Zeugen eines

vollständigen Paradigmenwechsels. Albert selbst bezeugt durch seine schroffen

Äußerungen das schwindende Verständnis gegenüber den vorausgegangenen

Grundlegungsversuchen einer scientia naturalis im Kontext der
platonischen Prinzipientheorie. Diese Kritik wird auch in Alberts
Auseinandersetzung mit der eleatischen Lehre im ersten Buch des
Metaphysikkommentars bestätigt.133 In der Zuspitzung auf die aus theologischer
Perspektive bedenkliche Gleichsetzung von Gott und erster Materie
vollzieht sich schließlich der vorläufige wirkungsgeschichtliche Abschluß der
im 12. Jahrhundert geführten Debatte um die platonische Prinzipientrias.
Was zunächst bleibt — bevor mehr als zwei Jahrhunderte später Nikolaus

131 Vgl. hierzu C. LAFLEUR, Quatre introductions à la philosophie au XlIIe siècle.
Textes critiques et étude historique, Montréal-Paris 1988, pp. 127-161 und 232-237;
IDEM, Le «guide de l'étudiant» d'un maître anonyme de la faculté des arts de Paris au
XlIIe siècle (Édition critique provisioire du ms. Barcelona, Ripoll 109, ff. 134ra—

158va), Québec 1992, pp. 33-50 und 53-71, zum Timaios bes. pp. 69-79; IDEM, Le
«guide de l'étudiant» de la faculté des arts de l'université de Paris au XlIIe siècle, in:
M.J.F.M. HOENEN/J.H.J. Schneider/G. WIELAND (edd.), Philosophy and Learning.
Universities in the Middle Ages, Leiden-New York-Köln 1995, pp. 137—185, bes. pp.
170-175 und 178-182.

132 Vgl. hierzu exemplarisch HENRICUS BATE, Speculum divinorum et quorundam
naturalium. Parts XI-XII: On Platonic Philosophy (ed. H. BOESE [A.M.P.-S. 1, vol. XII],
Leuven 1990; vgl. auch die Einleitung von Carlos Steel in diesem Band, pp. IX-XXV.

133 Metaphjsica, lib. I tr. 4 cap. 7 und 8 (ed. Col. XVI.1, pp. 54—59).



Von Plato zu Aristoteles 341

von Kues diese Fragen vor dem Hintergrund des Chartreser
Überlieferungszusammenhangs mit neuer spekulativer Kraft wieder aufgreift — ist
eine Fußnote im sogenannten Pantheismusstreit, die — nimmt man
beispielsweise die marginale Erwähnung bei Alberts Schüler Thomas von
Aquin - von der ursprünglichen Bedeutung kaum mehr etwas erahnen
läßt.


	Von Plato zu Aristoteles : zur Prinzipienlehre bei David von Dinant

