Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

Dominic O’Meara: Plotin, Traité 51 [I 8]. Patis: Les Editions du Cerf 1999.
191 p. (Les Ectits de Plotin, t. 5).

1988 erschien der erste Band der von P. Hadot geplanten und geleiteten fran-
z6sischen Gesamtiibersetzung der plotinischen Schriften in chronologischet
Reihenfolge. Jetzt liegt von O’Meara als finfter Band dieser Reihe die einund-
finfzigste Schrift Plotins vor (I 8 [51]). Sie befaBt sich mit der Frage, was das
Ubel sei und woher es komme. Die franzésische Ubersetzung des Textes (55—
86) bildet das Hauptstiick des Buches. Ihr geht eine Einfithrung iiber Datum,
Struktur und Thema der Schrift voraus, und es folgt ihr ein ausfihrlicher
Kommentat (87—-164). Bibliographien zu antiken und modernen Autoren, zwei
Indices auctorum, ein Index graecitatis, ein allgemeiner Sachindex, Angaben
iiber die Handschriften, bisherige Ubersetzungen sowie sprachlich-gramma-
tische Arbeiten und Hilfsmittel (46f.), und schlieBlich (52-53) das Verzeichnis
der 23 Textinderungen gegenliber den zwei Ausgaben von Henry-Schwyzer
(auch dann, wenn die Editio maior der Editio minor vorgezogen ist und um-
gekehrt) zeugen von der Umsicht des Autors und geben dem Leser ein erst-
klassiges Arbeitsinstrument in die Hand.

Der Verfasser ist fur diese Arbeit bestens vorbereitet, nicht nur durch
seine Darstellung der plotinischen Philosophie im Ganzen (Plotinus, An In-
troduction to the Enneads, Oxford 1991) und durch den im Sommer 1995 in
Bochum gehaltenen Vortrag zur jetzt anzuzeigenden Schrift (in: Platon in der
abendlindischen Geistesgeschichte, hrsg. von Th. Kobusch und B. Mojsisch,
Darmstadt 1997, 33—47), sondern auch durch zahlreiche weitere Publikationen
zu Plotin und zum Neuplatonismus (cf. D. O’Meara, The Structure of Being
and the Search for the Good. Essays on Ancient and Early Medieval Plato-
nism, 1998).

O’Meara versucht, dem strengen Text (14: texte plutot scolaire) eine le-
bendigere Note zu geben, indem er mit Anfithrungsstrichen Fragen oder Ein-
winde eines fiktiven Gesprichspartners hervorhebt, die den Antworten Plo-
tins jeweils den Anlal geben. Das Verfahren ist zwar leserfreundlich, aber
doch nicht ganz unproblematisch. Es ist jedenfalls nicht Wiedergabe des Tex-
tes, sondern Interpretation. Es gibe wohl Stellen, die ein anderer Leser im
gleichen Sinne kennzeichnen moéchte (z.B. 6. 17f,; 12. 1£.), oder Stellen, die er
nicht als Einwinde und Widerlegungen, sondern eher als Reflexionen mit zu-
gehorigen Klirungen verstehen mochte. Im weiteren Fortgang des Textes wird
dieses Mittel denn auch seltener eingesetzt. Eingreifender jedoch ist die GroB3-
schreibung gewisser Substantive (z.B. 55f.: les Formes, le Bien, I'Intellect;
’étre als Ubersetzung von obdoia und auch 'Ame hingegen werden nie groB
geschrieben). Traditionell evoziert diese Schreibung Gott. Das ist vom Verf.
beabsichtigt (103). Auch dieses Mittel ist allerdings nicht bis zum Ende durch-
gehalten, im SchluBwort (85) heiBt es nur «le bien sans mélange».



260 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Die mehrfache iibersichtliche Darstellung des Gedankengangs der Schrift
stellt eine besondere Qualitit des Buches dar. Der Gedankengang des Trakta-
tes wird ein erstes Mal in der Einleitung (15-21), dann im Plan du traité dat-
gestellt (49-51). Hier wird auch die eigene Gliederung sichtbar, welche die tra-
ditionelle Kapiteleinteilung (von Marsilius Ficinus) oft Uberlagert. Leider wird
in der Ubersetzung die hier verwendete Numerierung nicht konsequent durch-
gehalten. Eine dritte Ubersicht erhilt der Leser schlieBlich in den kursiv ge-
druckten Einleitungen zu den von O’Meara bestimmten Hauptteilen det
Schrift. Alle diese Gliederungen sind duBerst hilfreich und bringen eine Otrd-
nung; von ihr ausgehend, kann der Leser versuchen, zu einem eigenstindigen
Verstindnis des Textes zu gelangen.

Der informative und uberlegte Kommentar zum einzelnen enthilt nicht
nur Belege und Uberlegungen, mit denen O’Meara seine Zusammenfassung
stutzt, sondern auch Hinweise auf weitere Textstellen bei Plotin und anderen
Philosophen, im besonderen natiirlich zu Platon und Aristoteles. Besonders
sorgfiltig wird die Kritik Proklos’ an der Auffassung des Bosen Plotins be-
handelt (30-36). Nach Proklos kann es kein gemeinsames allgemeines Boses
iber den vielen Arten des Bosen geben. Die Materie sei zwar fir die Realisie-
rung des mundus sensibilis notwendig (unter Hinweis auf Platons Timaios), aber
gerade nicht insofern sie das Bose sei. Der Sturz der Seele gehe ihrem Bezug
zur Materie voraus. Das Bose qua Gegensatz zum absolut bestimmten Guten
sei das absolut Bestimmungslose. Als solches aber sei es weder erkennbar,
noch koénne es Wirkung haben. Wenn die Materie das absolut Bose sei, vet-
schwinde die menschliche Verantwortlichkeit; diese miisse aber gewahrt blei-
ben.

Nach O’Meara besteht die Hauptthese des Traktates darin, da} die Mate-
rie Grund des Bosen in der Welt sei; allerdings sei sie zum Aufbau der Welt
doch notwendig. Das Bose entspringe weder unserem eigenen menschlichen
Wesen, noch sei es die Folge des Wirkens der Gestirnsgotter (Kap. 5). Das
Bose in der Seele sei deshalb keine Grundgegebenheit, sondern eine Folge eines
urspringlicheren Bosen, der Materie. Indem Plotin die Materie als absolutes
Ubel bezeichne, stelle er sich aber in Gegensatz zu seiner Darstellung in V 1
[10], wo die Seele der Grund des Bosen sei (38). Deshalb sei es Plotin in die-
ser Schrift nicht gelungen, eine ausgewogene Darstellung des Problems zu ge-
ben (39). Eine Gesamtsicht miilte — Uberlegungen von O’Brien im «Cam-
bridge Companion to Plotinusy», 1996, folgend — ergeben, daBl die Materie
zwar die notwendige Bedingung fiir das Bose sei, doch erst zusammen mit der
libermidBigen Neigung der Seele zum Korper die hinreichende Bedingung fir
das Bose abgebe (38).

Trotz aller Sympathie fur den Autor kommt O’Meara damit letztlich zu
einem negativen Urteil tber die Schrift. Er ist geneigt, die letzten Schriften
Plotins fiir primir moralisch motiviert zu halten. Der alte, schwerkranke und
einsame Plotin denkt kurz vor seinem Tod nochmals {iber sein Verhalten und
das Verhalten der Menschen im ganzen nach (13). Das ist psychologisch plau-
sibel; trotzdem scheint der Text die Einsicht zu vermitteln, dall das morali-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 261

sche und psychologische Gute und Bose gegeniiber einem primiren Guten
und Bosen sekundair ist.

Dieses Thema, T0 kakdv, le mal, hat die Menschen immer schon be-
schiftigt. Aber was ist hier damit gemeint? Ist es das Ubel, das Bése, das
Schlechte? Insofern von ithm ausdriicklich als dem Gegensatz des dyaddv, des
Guten, gesprochen wird, wiirde man das Bose damit meinen. Wir miiliten aber
hinzufiigen, daBl damit ein Boses sozusagen «im aulermoralischen Sinn» ge-
meint ist, denn Plotin macht klar, dass er mit dem TE®TOV KaKOV, dem ersten
Ubel, so wenig das moralisch Bése meint wie mit dem we®dTov dyaddv, dem
Ersten Guten, das moralisch Gute. Das Gute und das Bose sind hier keine
ethischen Themen. Dem Ersten Guten ist Ubrigens die Schrift I 7 [54] gewid-
met (drei Druckseiten). Wohl aus Grunden der Arbeitsteilung wird sie aber
trotz des gemeinsamen Hinweises auf Met. XII 7, 1072b14 (I 8 2,2-3 =17, 1,
21) nicht als Folie fiir das Thema verwendet.

Das traditionelle Verstindnis der Plotinischen Philosophie hat das Di-
lemma, entweder annehmen zu miissen, dall alles Seiende vom Guten ausgehe
(Emanation), also auch das Bose, oder dann, daB3 das Bose ein vom Guten un-
abhingiges Prinzip sei, woraus ein gnostischer Dualismus folgt (34). Gerade
daran, daB Plotin diesen nicht zu iberwinden vermocht habe, knipft sich
O’Mearas Kritik.

Das Dilemma hingt allerdings mit der Auffassung zusammen, da3 Plotins
Denken als ein Denken der Rekonstruktion der Welt zu verstehen sei. Danach
setzt Plotin das Eine an, um nach gewissen Prinzipien alles was ist, daraus zu
deduzieren. Stellen, die man gern so versteht, konnten aber auch blof3 eine be-
helfsmiBige Ausdrucksweise fiir etwas schwer Sagbares oder gar Unsagbares
sein. Es geht letztlich um die Entscheidung, ob wir Plotin fiir einen kon-
struktiven oder fir einen analytischen Denker halten. Ist es letztlich das An-
liegen der Plotinischen Philosophie, die Schépfung Gottes in Gedanken zu
wiederholen, oder ist thr Zweck, das, was wir vor uns sehen, erfahren und
denken, zu analysieren, uns unsere Meinungen verstindlich zu machen, ohne
sie deswegen auch schon zu behaupten? Was in der zweiten Weise mitzuteilen
wire, wire nur das Resultat einer Analyse, die zur Einsicht gefuhrt hat, dall
die Einheit in je verschiedenen Weisen (die sogenannten Hypostasen), je nach
der in Betracht gezogenen Wirklichkeit, als Bedingung unseres Denkens und
Seins anzuerkennen ist.

Versuchen wir, mit Hilfe O’Mearas nochmals den Gedankengang der
Schrift durchzugehen im Hinblick auf die Titelfrage, was das Ubel sei und
woher es komme. Dieser Durchgang soll zur Entscheidung beitragen, ob die
negative Wertung von O’Meara zwingend beibehalten werden mul3 oder nicht.

Plotin setzt mit der Frage nach dem Wesen und dem Bestand des Bosen
ein. Er faBt das Bose zunichst als Gegensatz zum Guten (Kap. 1). Es wird
deshalb notig, das Gute darzustellen (Kap. 2). Das Gute aber ist vom Naus her
zu verstehen, denn der Nas ist die Erste Wirklichkeit des Guten, er ist das
primire Heraustreten des Guten aus sich selbst. Um den Nus seinerseits
«tanzty» die Seele, weiter abstindig vom Guten.



262 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Was findet sich nun auf der Gegenseite des Guten? Ist das Bose das
schlicht Nichtseiender? Platons Sophistes lehrt, daB das Nichtseiende nie das
Nichtseiende schlechthin ist, sondern nur das Differente (3, 7), das Bild des
Seienden. Das ist nun, in noch weiterer Entfernung vom Guten, d.h. in noch
geringerer Form der Einheit, das Materielle, aus dem wir fliehen sollen. Bis
Kap. 3 sind die Uberlegungen zum kakdv rein formal. Erst von Kap. 4 an
fingt die Hyle an, als Inhalt dafiir eingesetzt zu werden. Definitiv festgemacht
witd sie als TavteAdg éAAelmoy in 5,8.

Wie auch immer das Ubel inhaltlich bestimmt ist, es scheint unvermeidbar
zu sein. Deshalb fragt Plotin in Kap. 6 unter Bezug auf Theaitet 176a5-8, was
im Satz, das Ubel sei notwendig, «notwendig» heiBe. Aus den Uberlegungen
folgt 7, 16-23, dal3 das eigentliche Wesen des etsten kakév die Notwendigkeit
ist, dall dem Ersten, dem Guten, ein Zweites, Drittes und weiteres folgt. Er-
ster Grund des Bosen ist die Notwendigkeit der £xBaoig, UwéPaoig und Gwo-
otoolg. Als letztes in der Reihe dieser «Abstinde» erscheint die Hy/e. Doch ist
weder sie ihr eigener Grund, noch ist das Gute ihr Grund, sondern eben die
Notwendigkeit des Hervor- oder Herausgehens aus dem Guten. Das sagt Plo-
tin schon in 2, 27: Die Seele tanzt um den Nus, so realisiert sich das glick-
liche Leben der Gétter, «und, wenn sie dabei stehen geblieben wire, gibe es
kein Ubel ... ». Plotin wiederholt den Gedanken 4, 25-32 und in der eben re-
ferierten Stelle 7, 16-22.

Zwar wird die Hyle als Erstes Ubel und als Grund des Ubels fiir die Seele
bezeichnet (z.B. 14, 49). Dieser Widerspruch zur eben als «Erster Grund des
Ubel» bezeichneten Notwendigkeit der €kBaotg 16st sich auf, wenn man sich
Rechenschaft dartiber gibt, dal das Erste immer Erstes in einer Reihe ist und
dall es mehr als eine Reihe und mehr als einen Zusammenhang gibt. Von wel-
cher Reihe man je spricht, ist von den jeweiligen Bedirfnissen abhingig. Inso-
fern kann durchaus die Hyle der Erste Grund des Ubels fiir unsere Seele sein
und dennoch selbst ihren Grund in der Notwendigkeit der €kPaoig haben. In
jeder der Hypostasen als Wirklichkeits- oder Einheitsweisen sind je eigene
Formen des Ubels (und des Guten) festzustellen. Seine hyletische Form 1iBt
sich etwa der ethischen gegeniiberstellen. In diesem Sinn kann relativerweise
Hyle auch als prioritir bezeichnet werden. Trotzdem ist sie kein Erstes schlecht-
hin (15, 23-28). Sie bleibt in den Fesseln des Guten. Vielleicht ist das mehr als
ein versohnliches Bild zum SchluB} (21, 163: belle image).

ERWIN SONDEREGGER

Nicole Bériou: L’avénement des maitres de la Parole. La prédication a Paris anx
XIII¢ siécle. 2 Binde. Bd. I: XIII+608 S., Bd. II: 609-954 S., Turnhout:
Brepols Publishers 1998. (Coll. des Etudes Augustiniennes. Série Moyen Age
et Temps Modetnes, 31).

Das Studium der mittelalterlichen Predigt hat in den letzten Jahren an Profil
und Intensitit deutlich zugenommen. Vor allem das Interesse von Historikern
und Historikerinnen an den in der Vergangenheit meist unter vornehmlich



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 263

theologischen Fragestellungen untersuchten mittelalterlichen Predigttexten hat
dazu beigetragen, die Predigtforschung als einen integralen Bestandteil der
Mittelalterforschung zu etablieren. Trotz der Fiille der Gberlieferten Sermo-
nesliteratur des Mittelalters hat sich die historische Forschung allerdings lange
Zeit schwer getan mit der Interpretation von Predigttexten. Dies hingt unter
anderem damit zusammen, dal} die erhaltenen Texte meist losgeldst von ihrem
historischen Predigtkontext iiberliefert wurden; d.h. der RiickschluB von den
Quellen auf die konkreten historischen Situationen, in welchen die Predigten
gehalten wurden, ist meist nur indirekt moglich. Das Bediirfnis, die Gberlie-
ferten Texte mit konkreten Predigtsituationen zusammenzufiihren, liegt denn
auch im Mittelpunkt der vorliegenden Arbeit.

Kernpunkt der Studie sind eine Anzahl von reportationes, d.h. Mitschriften
von Predigten, die wihrend des 13. Jahrhunderts in verschiedenen Pariser Kir-
chen gehalten wurden. Die meisten dieser reportationes wurden von Studenten
der Universitit angefertigt, die so Predigtbeispiele und -vorlagen fiir den eige-
nen Gebrauch sammelten. Neben den eigentlichen Predigttexten notierten die
Verfasser der reportationes mitunter auch Ort, Zeit, Publikum und andere Um-
stinde einer Predigt. Deshalb erlauben diese Texte einen Einblick in die kon-
krete Kommunikation der «prédication effective 4 Paris au XIII¢ siecle» (so
der Titel von Bérious Thése d’Etat, Université Paris IV, 1996, die der vor-
liegenden Arbeit zugrunde liegt). Dennoch miussen die Texte unter diesem
Gesichtspunkt mit Vorsicht analysiert werden, da aus den knapp gehaltenen
Mitschriften der reporteurs wiederum neue Texte entstanden, deren genaues Ver-
hiltnis zum gesprochenen Text nicht immer klar zu eruieren ist. In den Wor-
ten Bérious: «Toute reportation est donc un document singulier, dont on ne
peut jamais préjuger de la fidélité aux paroles qu’elle prétend rapporter» (104).
Dennoch sind die Pariser reportationes hervorragende und mit wenigen Aus-
nahmen einmalige Quellen fir die Praxis der Predigt im 13. Jahrhundert. Mit
Hilfe einer detaillierten Rekonstruktion des Pariser Umfeldes, in dem die un-
tersuchten Predigten gehalten wurden und die reportationes entstanden, gelingt
es Bériou deshalb auch, einen iberaus wichtigen Beitrag zur Entwicklung und
Wirkungsweise der mittelalterlichen Predigt {iberhaupt zu liefern.

In einem ersten Kapitel zeichnet Bériou die Anfinge der Pariser Predigtre-
formbewegung am Ende des 12. und zu Beginn des 13. Jahrhunderts nach.
Vor allem dem EinfluBl von Maurice von Sully und Pierre le Chantre ist es zu-
zuschreiben, dafl zu Beginn des 13. Jahrhunderts in Paris eine systematische
Reformbewegung entstand; diese gab durch die Forderung der Herstellung
von Pastoral- und Predigthandbiichern insbesondere der Pastoralpredigt einen
neuen Kommunikationsstil und ein neues Prestige. Wie bereits aus anderen
Studien bekannt, spielte Paris mit seiner Universitit und internationalen Stu-
dentenschaft in dieser Hinsicht eine Vorreiterrolle und wirkte als Katalysator
fir groBle Teile Europas.

Im gzweiten Kapitel beschreibt Bériou das Genre der reportationes in seiner
historischen Entwicklung, diskutiert die quellenkritischen Aspekte der Pre-
digtmitschriften und zeigt ihren Ozt in der Pariser Lebenswelt des 13. Jahr-
hunderts auf. Dabei zeigt die Autorin, daB die eigentliche Blutezeit der repor-



264 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

tationes die Jahre 1250—80 waren, als diese Technik vor allem am Collége de la
Sorbonne geférdert wurde. Eigentlicher Antrieb war in der Regel das Bedirf-
nis einzelner (meist Sikular-)Kleriker, Material fir ihre eigene Pastoralpredig-
ten zu sammeln, zu einer Zeit, als Predigthandbicher im allgemeinen noch
nicht sehr weit verbreitet waren.

Im dritten Kapitel erlautert Bériou den neuen Predigt- und Exegesestil, der
sich in vielen Predigttexten des Pariser Umfeldes im fortschreitenden 13. Jah-
hundert beobachten liBt. Der Ubergang vom alten Predigtstil, der sich durch
die systematische Erklirung einer ganzen Bibelstelle auszeichnet, zu einem
neuen Predigtstil, der meist nur von einzelnen Stichworten der gewihlten
Bibelpassage ausgeht, wurde durch die neuen Kompositionstechniken fiir Pre-
digten und thematisch aufgebaute Predigthilfen wie z.B. distinctiones unter-
stiitzt. Es ist dieser neue Predigtstil, der — in den Worten der Autorin — die
Vertreter des neuen Typs des Predigers, die «nouveaux maitres de la Parole»
(213), hervorbrachte.

In den Kapiteln 4-7 prisentiert Bériou eine weitausholende Fallstudie zu
einer einzelnen Sammlung von reportationes, die von Raoul de Chateauroux, ei-
nem sonst unbekannten Mitglied des Collége de la Sorbonne, in den Jahren
1272-1273 in verschiedenen Pariser Kirchen mitgeschrieben wurden. Das Ma-
terial, das Raoul de Chateauroux in dieser Zeit aufzeichnete, kompilierte er in
zwel Sammlungen; in der ersten ordnete er ganze Predigttexte streng chro-
nologisch nach den Daten des liturgischen Kalenders, in der zweiten fithrte er
meist kiirzere Predigtfragmente oder collationes, aber auch einzelne distinctiones
oder Zitate nach alphabetisch geordneten thematischen Stichworten auf. Im
vierten Kapitel analysiert die Autorin die eigentlichen Umstinde der aufge-
zeichneten Predigten: Orte, Daten, Prediger, Publikum, Sprache, liturgischer
Rahmen. Als auffallend und zugleich charakteristisch fiir die Predigten in den
Pariser Kirchen des 13. Jahrhunderts stellt sich dabei heraus, daf} der groBere
Teil der Predigten auch auBerhalb der Bettelordenkirchen von Dominikanern
und Franziskanern gehalten wurden. Aulerdem scheinen Frauen ein wichtiges
— well oft angesprochenes — Element des Predigtpublikums gewesen zu sein.

Im fiinften Kapitel untersucht Bériou, inwieweit die Predigten sich mit spe-
ziellen Anliegen an einzelne gesellschaftliche Gruppierungen wandten. Ob-
wohl die meisten Predigten vor einem gemischten Publikum aus Laien und
Klerikern, Minnern und Frauen, aus Mitgliedern der verschiedensten Grup-
pen des stidtischen Umfelds gehalten wurden, werden mitunter spezifische
Gruppierungen — die Frauen, Ehepaare, Witwen, Arme, Reiche, Kleriker,
Monche, Nonnen, Kaufleute — und marginialisierte Gruppen — wie Juden, Hi-
retiker — direkt angesprochen. Die Autorin weist aber ausdriicklich darauf hin,
daBl die Botschaft der Prediger nicht vornehmlich an soziale Gruppierungen
gerichtet war (341); die Kriterien waren vielmehr theologisch-spirituelle, sie
wandten sich darum an Stnder, Unschuldige, BiBler, Gute, Irrende usw.

Im sechsten Kapitel widmet sich Bériou den Grundziigen der religidsen
Botschaft, die die Pastoralpredigten von 1272—-1273 ausmachten. Bériou cha-
rakterisiert diese Botschaft als «une explication limitée, mais solide, de la foi»
(474). Ausgehend von den pastoraltheologischen Vorschriften des Vierten La-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 265

terankonzils und ausgerichtet an den liturgischen Rhythmen des Kirchenjah-
res, behandeln die Prediger grundlegende Themen der Heilsbotschaft. Haupt-
thema war hier vor allem das Leben in der Nachfolge Christi, das im 13. Jahr-
hundert auch in der Pastoraltheologie ein immer wichtigeres Modell christ-
licher Lebensorientierung wurde.

Im siebten und letzten Kapitel analysiert Bériou die katechetischen As-
pekte der untersuchten Predigten. Wichtig ist dabei vor allem die Tatsache,
daBl die Pastoralpredigt fir weite Teile der damaligen Gesellschaft der vor-
nehmliche Weg zur Bibelkenntnis war. Die Prisentation der Botschaft der
Heiligen Schrift in den mittelalterlichen Predigten ist deshalb von einschnei-
dender Bedeutung fiir den religiésen Horizont der damaligen Gesellschaft. In
Bérious Worten: «Il est certain, en tout cas, que I’alchimie des savoirs prati-
quées par les prédicateurs a contribué a forger la culture de leur temps» (595).
Die Autorin zeigt, wie vor allem die Botschaft des richtigen Handelns («ce
quiil faut faire») dem Publikum in einem sorgfiltigen Diskurs vorgetragen
wurde; scholastische Exegese wurde mit Bildern der konkreten Lebenswelt
und der damaligen Erzdhlkultur zu gut faBbaren und verstindlichen Hand-
lungsanweisungen verschmolzen und vermochte somit das Denken und die
kulturellen Praktiken der damaligen Gesellschaft zu formen.

Begleitet wird Bérious Analyse von einer Vielzahl von Appendices im gweiten
Band der Studie, in denen die Autorin ihr umfangreiches Quellenmaterial pri-
sentiert und statistisch auswertet. Dabei wire es angesichts der ginzlich un-
veroffentlichten Quellen wiinschenswert, daB mehr eigentliche Predigttexte
(ev. in Form von Regesten) der Leserschaft zuginglich gemacht worden wi-
ren. Im sonst sorgfiltig erstellten Dokumentarband wirkt einzig irritierend,
dal} in der ausfiithrlichen Bibliographie mehrere der im Text zitierten Arbeiten
nicht aufgefihrt werden.

Mit der vorliegenden Arbeit hat Nicole Bériou, seit langem eine der aus-
gewiesensten Kennerinnen der Predigt des Mittelalters, eine magistrale Arbeit
vorgelegt, deren erstaunliche inhaltliche Dichte und analytische Tiefe in einet
kurzen Besprechung, wie sie hier vorgenommen wurde, nicht adiquat be-
schrieben werden kann. Bérious Arbeit bringt die mediivistische Predigtfor-
schung jedenfalls einen groBen Schritt vorwirts, weil hier zum ersten Mal eine
fundierte Analyse der Modalititen der «prédication effective», untersucht an
einem raumlichen und zeitlichen Brennpunkt der Entwicklung der mittelalter-
lichen Predigt, votliegt.

CHRISTOPH T. MAIER

Jean-Luc Gowuin: Hege/ ou de la raison intégrale. Suivi de «aimer penser mouriry:
Hegel, Nietzsche, Freud en miroirs. Eds Bellarmin, Québec 1999. 223 p.

Absicht dieser Studie ist es, dem Leser den «globalen Sinn» von Hegels Den-
ken nahezubringen und auf diese Weise in dessen Philosophie einzufithren
(27). Allerdings will der Autor sie dabei nicht als Einfiihrung der iiblichen Art
verstanden wissen. So wird kein werkgeschichtlicher Abri}, kein Uberblick
Uber die Denketappen des groBen Philosophen prisentiert. Und auch eine



266 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Einfihrung des Typs <Hegel verstehem, eine problematisierende Erklirung
zentraler Hegelscher Denkfiguren, steht nicht eigentlich zur Diskussion. Die
Studie fithrt vielmehr dergestalt in Hegel ein, daB3 sie ihn in verschiedenen Fa-
cetten als fruchtbaren und aktuellen Denker einer «integralen Vernunft» por-
tratiert. Sich mehr als Entdecker denn als Interpret des Philosophen verste-
hend, legt es der Autor zudem keineswegs darauf an, mit den gelehrten Ge-
samtdarstellungen und Spezialmonographien zu Hegel in Konkurrenz zu tre-
ten (25). Schon eher ist es die Opposition gegen diese, welche thn antreibt.
Hegels Vernunftauffassung soll als eine Denkform begreiflich gemacht wez-
den, die dem vernunftbegabten Gemeinsinn nicht weniger eigen ist als der
virtuosen Spekulation.

Das Hegelsche Konzept der Vernunft, welches der Autor durch die vier
Kapitel, den Epilog und den Anhang seiner Studie hindurch mit groBem En-
gagement und mit Sinn flr die poetisch-spielerische Dimension in Hegels phi-
losophisch-ernster Begriffsarbeit wiedergibt, kontrastiert mit dem Bild jener
hybriden Philosophenvernunft, welches die vehemente Kritik sowohl der
Linkshegelianer als auch, in unserem Jahrhundert, der Positivisten und kriti-
schen Rationalisten auf den Plan rief. Hegels Vernunft ist nicht die Vernunft
des beriihmt-bertchtigten Idealismus, der das Konkrete in Abstraktionen ver-
wandelt, der das Denken der Realitit zur Realitit des Denkens verflichtigt. Die
Sache verhilt sich umgekehrt. Hegel ist der Denker der konkreten Wirklich-
keit. Sein Konzept der Vernunft besticht durch das Bestreben, die Realitit aus
sich selbst heraus zu denken, soll es doch im Gegenzug gegen subjektive, ab-
strakte Formen des Philosophierens und gegen deren abstraktes Fordern em-
phatisch darum gehen, dasjenige zu verstehen, was 7s2. (41ff.). Aus der Optik
des Autors ist Hegels absolute Vernunft bzw. Vernunft der Tosalitdt dariiber
hinaus auch keineswegs die von seinen Antipoden perhorreszierte Vernunft
einer dogmatischen metaphysischen Wahrheit bzw. Vernunft einer totalitiren,
indifferenzierenden Vereinheitlichung. Hegels absolute Vernunft ist, so die
Gegendarstellung von Gouin, erstens die auf sich gestellte, die antonome Vet-
nunft, mithin nicht der absolute Standpunkt, der die Sache von auBlen be-
trachtet. Zweitens ist sie die Vernunft, derten Wahrheitskriterium die gelun-
gene Herausbildung eines kohirenten Konnexes von Bestimmungen ist, nicht
die Ubereinstimmung mit einem lokalisierbaren, isolierbaren Wesen oder Ge-
genstand (122f). Und was den totalisierenden, identifizierenden Charakter
dieser Vernunft betrifft, zeichnet sie sich trotz (oder vielmehr: wegen) ihrer
identitatsphilosophischen Gestalt durch eine Reflexion auf den Reichtum, die
Individualitit und die Differenz der Weltphinomene aus. Sie befreit die Welt
vom Chaos, ohne sie in ihren disparaten Erscheinungsweisen zu reduzieren
(97E):

Zweifellos wirkt Gouins Kontrastbild einer realen, konkreten und diffe-
renzbewuliten Vernunft Hegels — ein Kontrastbild, an dem freilich schon ei-
nige iltere Hegel-Darstellungen (man denke allem voran an das vom Autor
hiufiger zitierte Buch «Vernunft und Revolution» von H. Marcuse) wie auch
neuere Studien zum jungen Hegel herum skizziert haben — erfrischend ange-
sichts der sich nach wie vor hartnickig haltenden Vorurteile Hegel gegeniiber.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 267

Und es ist auch legitim, dieses Gegenbild mit Gouin nicht auf die Jugendperi-
ode Hegels zu beschrinken. Die These, wonach dieser Philosoph ein Denker
der konkreten Wirklichkeit ist, 1dBt sich durchaus auch fiir die reife und spite
Phase des enzyklopiddischen Systemdenkens erhirten. Zwar bleibt Hegel hier
hinter der von seinen linkshegelianischen Schiilern ausgebildeten nominalisti-
schen Strategie der Verabschiedung abstrakter Begriffe und Wirklichkeiten
weit zurick. Aufgrund der immensen Aufnahme einzelwissenschaftlicher Da-
ten, durch die sich sein System auszeichnet, tibertrifft er dennoch hinsichtlich
der Darstellung einer vielfiltigen, konkreten Wirklichkeit in vielen Bereichen
die nominalistischen Herausforderer. Allerdings gilt es die realistische, diffe-
renzbewulSte Perspektive in Hegels Vernunftkonzept am Ende immer auch zu
relativieren. Es handelt sich um einen bestimmten Gegenstand und Bereich
der Realitit, dem Hegel sich mit dem konkreten Denken nihert, zumal es ein
bestimmter — organologischer — Typus der Vernunft ist, unter welchem die
vernunftige Wirklichkeit betrachtet wird. Dies bedenkt Gouin zu wenig, wenn
er allen Ernstes behauptet, bei Hegel sei der Standpunkt der Vernunft nicht
als «Option» des Philosophierens zu verstehen, sondern als Denkenmiissen
der verniunftigen Wirklichkeit (51). Eine Hegelsche Kehre dahingehend, dal
die vernunftige Wirklichkeit sich ihren Philosophen wihlt, der sie auszuspre-
chen vermag, wiirde nur die eine Form von abstrakter Realitit durch eine an-
dere ersetzen.

Besondere Beachtung verdient das im gweiten Kapite/ anhebende Bemiihen,
die Struktur von Hegels Konzept der Vernunft kenntlich zu machen. Gouin
beschreibt diese Struktur, Hegels «dialektische Methode), als Komplex von
«Subjekt-Negatitivit-Resultat-Verséhnung» («Sujet-négativité-résultat-réconci-
liation», 59ff.) Das verntnftige Erkennen einer Sache ist ein fortschreitendes,
totalisierendes Bestimmen einer ersten, einfachen Vorstellung von dieser Sa-
che. Im Wege des Fortschreitens wird die Vorstellung (das zu entdeckende
Subjekt) sukzessive negiert und zugleich bestimmt. Es entsteht eine Bestim-
mung der Sache, die Hegel bekanntlich, in Umdeutung von Spinozas «omnis
determinatio est negatio, als doppelte Negation oder absolute Negativitit er-
ortert und praktiziert (69). Im Resultat des Bestimmens, das als Riickkehr zu
sich oder Versohnung deutbar ist, zumal es um ein Zmmanentes Bestimmen der
ersten Vorstellung geht und die bestimmende Instanz kein Subjekt auBerhalb
dieser Vorstellung ist, kann sodann erst von einer erkannten Sache die Rede
sein. Mit dieser Struktur wird demnach kein Modell einer Erkenntnis aus ei-
nem wahren Ersten propagiert. Vielmehr herrscht die Annahme vor, dall von
einer evidenten Vorstellung zu deren Begriffensein zu schreiten ist. Gouin er-
liutert die nimliche Struktur der Vernunft gleichfalls im Blick auf Hegels
«spekulativen Satz» und folgt der Ansicht, die Hauptfunktion eines Satzes be-
stehe darin, das Subjekt durch ein fortschreitendes Bestimmen im Pridikat
begreiflich zu machen (63ff.). Auch wenn Gouins Rekonstruktion von Hegels
Vernunftstruktur im Detail mangelhaft oder fragwiirdig bleibt (das fiir das
Verstindnis von fortschreitender Bestimmung unentbehrliche Moment des
antinomischen Widerspruchs bleibt so gut wie unbertcksichtigt; der spekulative
Satz wird anhand von Beispielen entfaltet, die der Vorstellung des anreichern-



268 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

den Bestimmens des Subjekts durch das Pridikat nach dem Vorbild von Leib-
niz’ «praedicatum inest subjecto» angemessen sind, nicht aber Hegels poin-
tiertem Verstindnis des verschwindenden Ubergehens des Subjekts in das Pri-
dikat), vermag sie insgesamt doch seiner Ansicht, Hegels Denken sei dem vet-
nunftbegabten Gemeinsinn zuginglich, Plausibilitit zu vetleihen. Jedenfalls
verdeutlicht sie, daBB es sich bei der nimlichen Struktur um die schrittweise
Entfaltung eines Denkprozesses handelt, den wir alle erfahrend durchlaufen,
wenn wir es mit dem Kennenlernen, Begreifen einer Sache zu tun haben. Was
man bei Gouin allerdings auch in diesem Punkt vermiflt, ist die Erorterung
der Frage, ob Hegels Vernunftstruktur in ihrer Integrationsfihigkeit nicht wo-
moglich an Grenzen stoft. In Hegels Struktur der Vernunft spiegelt sich ein
auslegendes, verstehendes Erkennen, ein Erkennen, das sich von der Form
der gegenstandskonstitutiven Verstandeserkenntnis klar distanziert. Eine Fol-
ge dieser Absetzung ist letztlich aber gerade, dall nicht mehr dargestellt wer-
den kann, dafB3, wie Hegel es unterstellt, die Verstandeserkenntnis lediglich ein
Derivat der Vernunfterkenntnis ist.

In Hegels philosophischem System ist die logische Struktur der Vernunft
in zahlreiche reale, natur- und geistphilosophische, Gegenstandsbereiche ein-
gebettet. Im dritten Kapitel beleuchtet der Autor Aspekte jenes Teilbereichs des
Geistsystems, den Hegel «objektiven Geist» nennt. Entlang der Stichworte
«Geist», «Staat» und «Freiheit» legt der Autor dar, dall die Bestimmung des
Subjektes seine Eingliederung in Recht und Staat ist und daBl das Subjekt erst
dadurch zu seiner wirklichen Freiheit gelangt. Damit wird nicht zuletzt die seit
jeher beunruhigende Frage beriihrt, in welcher Weise Hegel Freiheit und Ver-
staatlichung des Subjekts zu verbinden vermag. An dieser Stelle weist der
Autor zu Recht darauf hin, daB der klassische Vorwurf, der ¢preuBische Staats-
philosophy lasse die Individuen am Staat zerschellen, in Hegels Texten wenig
Nahrung findet (102ff.). Hegel verteidigt, wie der Autor durch eine stattliche
Reihe von Zitaten belegt, keine Freiheit der Individuen, die faktisch die Frei-
heit von Geist und Staat bedeutet, sondern die wirkliche Freiheit der In-
dividuen (und zwar aller Individuen), die Freiheit, die kraft des Rechtes und
Staates gewihrt wird (97ff.). Natlirlich sind damit die Wiirfel im Auslegungs-
streit um Hegels Verhiltnis von Freiheit und Staat noch nicht gefallen. Wird
Hegels Verteidigung der Freiheit der Individuen nicht durch sein konkretes
Staatskonzept, das mit seiner allgemeinen Idee des Staates einhergeht, den-
noch beeintrichtigt? Nicht nur der Staat allgemein, sondern auch und insbe-
sondere die bestimmte Qualitit des Staates ist doch dafir ausschlaggebend,
daf} und in welchem Ausmal die individuelle Freiheit sich entfalten kann. Und
diesbezuglich hat Hegel — was der Autor kaum thematisiert — seit der spiten
Jenaer Zeit durch sein konkretes Staatskonzept zumindest der individuellen
Freiheit in der Gestalt einer demokratischen, intersubjektiven Willensbildung
Grenzen gesetzt. Auf einen vergleichbaren Sachverhalt wire it Bezug auf He-
gels konkretere Einlassungen zum Freiheitsverstindnis aufmerksam zu ma-
chen. Wie Gouin erwihnt, plidiert Hegel fir eine Freiheit, die jedwede Will-
kirfreiheit oder Wahlfreiheit verschmiht (99f.). Die Hegel zufolge richtig ver-
standene Freiheit besteht erstens im beschlieffenden Willen und zweitens im wis-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 269

sentlich beschlieBenden Willen, im Willen, der sich zum Wissen des Beisich-
seins des Subjekts ethoben hat. Nun ist Wihlenkénnen zwar nicht das Ziel
der Freiheit, aber doch deren unentbehrtliche Voraussetzung. Es erhebt sich
deshalb die Frage, ob Hegel das befreite Individuum nicht gleichzeitig durch
eine Art Fatalismus der gewullten Freiheit einengt.

Hegels Konzept der Vernunft umgreift von Anbeginn mehr als jene glo-
bale vernunftige Wirklichkeit, die im enzyklopidischen System der Logik so-
wie der Natur- und Geistphilosophie abgebildet wird. Hegel kennt auch eine
Vernunft, die sich als Denken des Leibes, der Liebe, kurz: des Lebens, zu et-
kennen gibt. Zu diesem Typus von Vernunft, der mit Brechungen ins System
aufgenommen wird, dullert der Autor sich hauptsichlich im vierten Kapite/ und
den daran angehingten Teilen. Dabei zeichnet er angesichts dieser anderen
Vernunft eine integrale Hegelsche Vernunft nach, die nicht nur kein geschlos-
senes System kennt, sondern ihre Systemform auch so weit ins Offene treibt,
daB sie eine Verbindung von «System» und «Nicht-System» postuliert (131).
Und schlieBlich fehlt auch der Hinweis auf jene Hegelsche Vernunft nicht, die
sich bewult ist, einem Bedsirfnis nach Vereinigung zu gehorchen und in der
Gestalt als wissenschaftliches System auf den existentiellen Horizont von
Liebe, Tod und Seligkeit angewiesen zu sein (185f.). Es ist unbestritten, dal3
Hegel auch mit dieser Seite der Vernunft vertraut ist und daB er sie zuweilen
wie die Romantiker, Nietzsche und Freud entlarvungspsychologisch gegen das
abstrakte Denken einsetzt. Doch ist dies nur die eine Wahrheit tiber Hegel.
Die andere Wahrheit, die Bataille, Derrida u.a. ausgesprochen haben, ist, daB3
er sich von dieser <anderen> Seite der Vernunft immer auch entfernt. Gouin ist
nicht frei von der Neigung, diese Ambivalenz in Hegels Denken abzuschatten.
Desgleichen ist er hidufig versucht, Hegelsche Denkkontexte und Denkschat-
tierungen mit Hegels Denken als solchem zu vermischen. DaBl die eine von
Hegels vereinigungsphilosophischen Wurzeln die negative Theologie des Neu-
platonismus ist, ist ebenso offensichtlich wie die Tatsache, det zufolge Hegel
seine Identititsphilosophie in engem Bezug zur dsthetischen Vernunft Schil-
lers, Holderlins und der Frihromantiker ausbildet. Und nicht zu bestreiten ist
dabei auch, daB diese Kontexte, am einhelligsten in der Lebensphilosophie der
Frankfurter Jahre, Inhalt und Form von Hegels Philosophie prigen. Wenn
man Hegels Philosophie gesamthaft betrachtet, sind sie aber Ansté8e, die im-
mer auch abgesto3en worden sind. Hegel hat zwar sein Systemvorhaben durch-
aus mit der Aufgabe verbunden, auch dessen Negationen zu integrieren. Aber
Hegel ist nicht F. Schlegel geworden, der zugleich ein System und kein System
haben wollte. Hegel ist kein Gegner, aber als Kritiker erbaulicheny Philoso-
phierens eben auch nie ein Freund der Liebesphilosophie geworden.

MARTIN BONDELI



270 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Will Kymlicka: Les théories de la justice: Une introduction. Paris: Eds La Décou-
verte 1999. 363 p.

La traduction du livre de W. Kymlicka dont la premiére édition en anglais pa-
rue sous le titre Contemporary Political Philosophy: An Introduction date de 1990,
rend enfin accessible en francais un ouvrage d’introduction aux débats anglo-
saxons de philosophie politique. D’une facture remarquable, le livte de Will
Kymlicka donne un apergu trés saisissant de la richesse et de la diversité de la
discussion postérieure a la parution en 1971 de A Theory of Justice (=T]) de
John Rawls. L’oeuvre de J. Rawls, de méme que dans une moindre mesure
celle de Ronald Dworkin, sert d’ailleurs de fil rouge, de contrepoint, a I’exa-
men successif des principales theéses des utilitaristes (chap. 1), des libertariens
(chap. 3), des marxistes (chap. 4), des communautariens (chap. 5) et des fémi-
nistes (chap. 6), le chapitre 2 étant précisément consacré a la présentation des
versions respectives de la théorie de la justice de ces deux grandes figures du
libéralisme que sont J. Rawls et R. Dworkin.

Le travail de traduction mené par Marc Saint-Upéry sert agréablement
I'ouvrage de W. Kymlicka dont il restitue en frangais la cohérence et la clarté,
a la différence de certaines traductions récentes qui contribuent plutot a ob-
scurcir le texte original. Nous n’aurons sur ce point qu’un seul regret: la tra-
duction francgaise ne reprend malheureusement pas 'index de I’édition originale
pourtant bien utile.

M. Saint-Upéry a bien sir pu tirer profit des traductions existantes
comme par exemple celles de 'oeuvre de J. Rawls réalisées par Catherine Au-
dard qui est par ailleurs 'une des principales spécialistes francophones de la
philosophie politique anglo-saxonne. Outre C. Audard, peu nombreux sont les
philosophes francophones continentaux a posséder une connaissance étendue
des débats anglo-saxons dans le domaine de la théorie politique. L'un des ra-
res ouvrages en frangais qui puisse étre cité comme présentant quelques simi-
litudes avec celui de W. Kymlicka, est le recueil d’articles de Philippe Van Pa-
rijs publié sous le titre Owu'est-ce qu’une société juste? Introduction a la pratique de la
philosophie politiqgue (La couleur des idées, Seuil 1991). Toutefois, Ph. Van Pa-
rijs n’y évoque que briévement la controverse entre libéraux et communauta-
riens et ne dit mot des critiques féministes a ’encontre des théories de la jus-
tice. Son ouvrage est centré sur lutilitarisme, ]J. Rawls, le marxisme et le liber-
tarisme. L’ouvrage d’introduction de W. Kymlicka a ainsi ’avantage décisif de
constituer une présentation trés compléte, méme si non exhaustive (on notera
au passage ’absence du républicanisme de Q. Skinner, P. Pettit, etc.), des
principaux courants et enjeux de la philosophie politique anglo-saxonne de la
fin du vingtiéme siecle. Mais surtout, et c’est la sans doute la principale qualité
de son livre, W. Kymlicka ne se limite pas 2 un simple inventaire. Il rend
compte d’un débat vivant et en reconstruit la dynamique, démontrant in vive
comment se pratique la philosophie politique de style analytique.

Si ’on reprend I’ouvrage de Kymlicka au fil de ses chapitres, force est de
constater tout d’abord le remarquable emboitement argumentatif de ses diffé-
rentes parties. Toutefois, le premier chapitre patit quelque peu de cette belle
construction d’ensemble en donnant un apergu peut-étre un peu partial de



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 271

Putilitarisme. Pour l'essentiel, il reprend les critiques de I’utilitarisme de
J- Rawls et B. Williams.

A la suite de Rawls, Kymlicka présente I'utilitarisme comme fonctionnant
dans notre société «comme une espéce d’arriére-fond idéologique tacite» (17).
Alots qu’a l'origine (chez J. Bentham, J.S. Mill, etc.), 'utilitarisme «se caracté-
risait par sa critique radicale de la société anglaise» (57), cette doctrine réfor-
miste semble bien avoir fourni au vingtiéme siécle une justification au con-
formisme. Kymlicka distingue deux types d’arguments en faveur de la maxi-
misation de lutilité, si 'on congoit celle-ci comme un «critére de la validité
morale» (41): (1) L’utilitarisme prend en compte de maniére égale les intéréts
de chacun. C’est alors une doctrine égalitariste pour laquelle la maximisation
de l'utilité n’est que dérivée. (2) L’utilitarisme est une doctrine téléologique
qui considére comme prioritaire la maximisation du bien et non plus I’égale
considération des intéréts de chacun. En ce cas, les étres humains sont pergus
«comme des producteurs ou des consommateurs potentiels du bien a maxi-
miser, et notre obligation morale concerne ce bien, et non pas les individus»
(46). Mais, du coup, l'utilitarisme n’est plus véritablement une doctrine mo-
rale.

J. Rawls (1], §§ 5-6) juge que l’utilitarisme est fondamentalement une
théorie du type (2) et présente sa propre théorie comme une alternative glo-
bale a l'utilitarisme dans la mesure ou elle est fondée sur la priorité du juste
sur le bien. Mais, selon Kymlicka, méme si, par hypothése, ’on devait admet-
tre la version (1) de l'utilitarisme comme une forme de moralité plausible, elle
se verrait confrontée a des difficultés qu’elle ne pourrait résoudre de fagon
satisfaisante. Car, l'utilitarisme peine a reconnaitre la valeur des relations pri-
vilégiées et interprete 1’égalité de traitement comme «l’agrégation des préfé-
rences préexistantes» (54). Ainsi, les préférences externes des individus (i.e.
celles qui portent sur les biens dont devrait disposer autrui) sont prises en
compte dans le calcul de l'utilité, méme si elles sont disctiminatoires (ex.: si
elles impliquent que les personnes de couleur ne devraient pas disposer des
meémes ressources que les autres). Il en va de méme des préférences égoistes
(ex.: prétendre aux quelques biens de son voisin vivant dans la misére, alors
qu’on vit soi-méme déja dans 'opulence). Selon Kymlicka, ce sont la les con-
séquences paradoxales du respect des préférences de chacun défendu par
l'utilitarisme.

Kymlicka considére qu’il manque & lutilitarisme une «théorie des justes
parts» lui permettant d’exclure certaines préférences illégitimes et garantissant
effectivement a chacun une égale considération. Rawls satisfait 4 cette exi-
gence dans la mesure ou, dans la position originelle, les individus placés sous
le voile d’ignorance ne prendraient jamais le risque d’étre le jouet des préfé-
rences égoistes ou discriminatoires d’autrui, si ’on suppose que ce sont des
agents rationnels. Car, ignorant leur place dans la collectivité, ils ne peuvent
choisir que des principes qui garantissent 4 chacun une égale considération, ce
chacun pouvant étre eux-mémes. Dés lots, la théorie de la justice de Rawls
vise 2 compenser les inégalités non méritées, c’est-a-dire celles qui n’ont pas
de pertinence morale dans la mesure ou elles sont le fruit de circonstances qui



272 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

échappent au controle des individus (ex.: les origines sociales ou ethniques).
Toutefois, Rawls ne prévoit pas de compenser les handicaps naturels et ne
distingue pas clairement «les inégalités qui découlent de choix différents de
celles qui découlent de circonstances différentes» (101). La théorie de R. Dwot-
kin qui repose sur un systéme d’enchéres et d’assurance, tente de répondre 2
ces difficultés de facon plus satisfaisante, tout en soulignant les limites de ce
qu’il est possible de faire. En effet, il existe une tension entre le souhait de te-
nir compte «des différences d’aspirations» des individus et le souhait de com-
penser les inégalités de circonstances dans leur situation initiale (99). On ne
peut qu’aspirer a trouver la moins mauvaise solution sans jamais parvenir 2
une solution totalement fidele a I’idéal.

Les libertariens considérent quant a eux que traiter les individus comme
des égaux implique de respecter leurs droits — en premier lieu leurs droits de
prospérité — et non pas de corriger les inégalités. Ils ont en effet pour caracté-
ristique commune d’accepter les mécanismes du marché comme intrinséque-
ment justes et de rejeter toute idée de fiscalité redistributive. Dans le chapitre
qu’il leur consacre, Kymlicka se concentre pour ’essentiel sur les theses de
R. Nozick. Toute fiscalité redistributive aux dépens des plus aptes et au béné-
fice des plus défavorisés impliquerait aux yeux de Nozick de ne pas respecter
I’égalité morale des individus. Reprenant la formule kantienne, Nozick juge en
effet que pour considérer les individus comme des «fins en soi» et non comme
de simples moyens, il faut reconnaitre en chacun le seul propriétaire légitime
de soi-méme, de ses capacités, ainsi que des ressources auxquelles il 2 pu ac-
céder grice a ses capacités. Dés lors, les droits de propriété que détient un in-
dividu deviennent absolus. Toute intervention coetcitive de ’Etat portant at-
teinte 4 ces propriétés est considérée comme abusive, parce qu’irrespectueuse
de la «propriété de soi» et de ses capacités de chaque individu.

Si Kymlicka a choisi de présenter successivement les points de vue des li-
bertariens et des marxistes, c’est que, méme s’ils défendent des théses diamé-
tralement opposées, ils partagent certains traits philosophiques communs. Ce-
la est évident s’agissant d’un des aspects fondamentaux du marxisme, sa théo-
rie de l'exploitation. Par exploitation, les marxistes entendent le mécanisme
pat lequel le capitaliste s’approprie une partie de la plus-value produite par le
travail de 'ouvtrier. Toutefois, considérer exploitation comme ’archétype de
Iinjustice, ainsi que c’est le cas pour le marxisme classique, implique de se ré-
férer explicitement ou non a quelque chose comme Iidée libertarienne de
«propriété de soiv. Car, ouvrier est de ce point de vue le seul propriétaire 1é-
gitime de ce qu’il produit, puisqu’il est le seul propriétaire légitime de soi et de
ses capacités. Ainsi que le démontre Kymlicka, les marxistes analytiques
anglo-saxons — au premier rang desquels G.A. Cohen et J. Roemer — ont tenté
de reconstruire différents volets de la théorie marxiste (la théorie de l'ex-
ploitation, de 1’aliénation, des besoins). Toutefois, Kymlicka juge qu’ils butent
sur des difficultés qui tiennent a leur présupposé initial quant a la «centralité
du travail» et de la production des ressources plutot que de la distribution
(215). De ce fait, ils peinent a reconnaitre en théorie nombre d’injustices qui
ne sont pas uniquement générées par des rapports salariaux oppressifs. Dans



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 273

la société moderne, c’est le cas des injustices dont peuvent étre ’objet certains
groupes ethniques, les méres célibataires, les immigrés, les homosexuels, les
handicapés et les personnes agées.

Comme on le voit, utilitaristes, libéraux, libertariens et marxistes diver-
gent quant a la fagon dont il convient de considérer les individus comme des
égaux. Cette question essentielle traverse I’ensemble de I'ouvrage de Kymlicka
jusqu’au chapitre final consacré au féminisme. En effet, les féministes ont mis
le doigt sur une inconséquence commise par la plupart des philosophes politi-
ques qui consiste a négliger les injustices induites par la différenciation tradi-
tionnelle des roles sexuels. Afin de garantir ’égalité entre les sexes, ils se sont
généralement contentés de faire appel au «critere de différence» en vertu du-
quel les seules discriminations acceptées sont celles qui se fondent sur des
«différences sexuelles pertinentes». Ainsi par exemple, la non-mixiété des toi-
lettes. publiques et des compétitions sportives peut étre justifiée en vertu de
différences sexuelles (physiques) pertinentes (257-258). Mais surtout, le «cri-
tere de différence» permet de garantir I'acceés des femmes aux mémes avanta-
ges que les hommes, en particulier en matiere d’éducation, dans la mesure ou
il n’existe pas de différence sexuelle pertinente (sur le plan intellectuel) qui
puisse justifier des discriminations. Toutefois, ce critére est insatisfaisant dans
la mesure ou il ne fait que rendre possible en droit I'accés a toutes les posi-
tions sociales sans tésorber pour autant d’importants foyers d’inégalité. Pour
les féministes, il faut remonter en amont aux sources de ’inégalité, soit a la
conception des rbles sociaux et non pas seulement aux modalités d’accés aux
positions sociales. Etant donné que les réles ont été congus par les hommes
en fonction de leurs intéréts, ils ne prennent pas en compte les intéréts spéci-
fiques des femmes par exemple vis-a-vis de la maternité. Des lors, la plupart
des femmes sont toujours victimes de discriminations, méme si c’est plutot de
facto que de jure.

De méme que les communautariens critiquent la conception d’un «moi
désengagé» (ou encore «désencombréy) présupposée par les théories libérales,
les féministes soulignent que idéal d’autonomie de I’éthique de la justice ou-
blie tout simplement les responsabilités des individus vis-a-vis des enfants et
des personnes dépendantes. Oubli qui s’explique par le fait qu’il s’agit de res-
ponsabilités assumées, jusqu’a il y a peu, exclusivement par des femmes confi-
nées dans la sphére privée. Dans ’exposé qu’il donne des points de vue com-
munautariens et féministes, Kymlicka met 'accent sur les critiques qu’ils
adressent a certains dogmes fondamentaux du libéralisme: la théorie de la
neutralité pour les premiers, la distinction sphére privée/sphére publique pour
les secondes. Treés ouvert a prendre en compte ces critiques, Kymlicka pré-
sente le libéralisme comme susceptible de nombreuses et profondes révisions
ce qui donne a son lecteur le sentiment qu’il n’a pas échappé a une tentation
de syncrétisme philosophique sans doute propre a son entreprise. On s’éton-
nera enfin que W. Kymlicka n’ait a2 aucun moment relevé le fait que la plupart
des théoriciens de la justice restent centrés sur les sociétés occidentales, oubli-
ant par-la méme la nécessité de concevoir une justice au niveau international
dans un monde de plus en plus interdépendant. ALAIN BOYER



274 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Carlos Valverde: Der Mensch als Person. Philosophische Anthropologie. Pa-
detborn: Bonifatius 1999. 394 S. (AMATECA. Lehtbilicher zur katholischen
Theologie 16).

«Wenn es eine philosophische Aufgabe gibt, deren Losung unser Zeitalter mit
einzigartiger Dringlichkeit fordert, so ist es die einer philosophischen Anthro-
pologie» — so schrieb Max Scheler im Jahre 1927 (Philosophische Weltan-
schauung; zit. 57). Der Fortgang des Jahrhunderts scheint dem Philosophen
mehr als Recht zu geben. «Mitten im Leben kann uns der Tod iberfallen und
die Hélle mit dem Teufel Mensch ... » — so beginnt die Aufschrift auf einem
kapellenartigen «Friedensmemorial» fiir die zahllosen Gewaltopfer des 20. Jaht-
hunderts, das ein Dozent der Theologischen Fakultit Freiburg geschaffen hat.
«Zutritt haben nur Wind, Regen, Schnee und kleine Tiere» (KIPA 22.08.1999),
wihrend der Mensch ausgeschlossen bleibt. Die Abdankung des Menschen zu-
gunsten der unberihrten Natur — ist das die Hoffnung fiir das neue Jahrtau-
send?

Optimistischer ist der Verfasser der hier vorgelegten Philosophischen An-
thropologie, der Jesuit Carlos Valverde, ¥1922, seit 1993 Professor fiir Meta-
physik und Geschichte der Philosophie am Theologischen Institut San Da-
maso in Madrid. Sein philosophischer Zugang will «von Liebe zum Menschen
getrageny» sein. «Auf Erden und nichst Gott gibt es nichts Heiligeres als den
Menschen, und nichts verdient soviel Respekt und soviel Fiirsorge wie er»
(11£). In der Einfithrung — und nicht nur hier — spricht der gliubige Christ
und tUberzeugte Jesuit. Bereits zu Beginn der Lektiire steht fest, daB3 sein Werk
untet mehteten methodischen Herausforderungen steht: 1. Die Rethe AMATE-
cA mochte im Stil von Lehrbiichern «das gesamte grundlegende Material» «in
knapper, zusammenfassender Form» (8) bieten, selbst um den Preis gewisser
Verkiirzungen. 2. Die philosophische Anthropologie ist Bestandteil einer Serie
zur katholischen Theologie, soll jedoch streng philosophisch vorgehen «im
Licht der natiirlichen Vernunft, die das Proprium der Philosophie ist» (15).
3. Angesichts der Differenzierung in eine physische, psychologische und theo-
logische Anthropologie, in Sozial- und Kulturanthropologie steht die philo-
sophische Anthropologie vor einer erheblichen Datenmenge, vor der Neigung
zu Reduktionen, schlieBlich unter einem gewissen Profilierungsdruck; sie hat
sich als integrierende und «kritische Instanz fir die positiven Anthropologien»
(17) zu erweisen. 4. Nicht zuletzt erfordert die Internationalitit der Reihe, die
auf Englisch, Italienisch, Franzésisch, Spanisch, Portugiesisch, Deutsch, Pol-
nisch und Russisch erscheint, eine interkulturell vermittelbare Darstellung des
Stoffes.

Der Verfasser wihlt eine phinomenologische Methode: «Eine existentielle
Phinomenologie, die beim psychologischen Ich ansetzt, um es sodann zu trans-
zendieren und zum ontologischen Ich zu gelangen, scheint die Untersu-
chungsmethode zu sein, die am ehesten einen Zugang zur menschlichen Wirk-
lichkeit verspricht» (20). Sein erkenntnistheoretischer Realismus erlaubt es
ihm, in weitem Umfang empirische Forschungsergebnisse zu integrieren und
zugleich an einer «metaphysischen Anthropologie» (vgl. 24) festzuhalten. Die
Verbindung zwischen Empirie und Metaphysik wird durch die transzendental-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 275

philosophische «Frage nach den Bedingungen der Moglichkeit und Erkenn-
barkeit» (22) der psychologischen und geschichtlichen Identitit in der Selbst-
wahrnehmung des Ich vermittelt. In der philosophischen Anthropologie ist
der Mensch zugleich Subjekt und Objekt der Wissenschaft. In diesem Vor-
gang kommt bereits die herausragende Stellung des Menschen unter allen Le-
bewesen zur Geltung: «Denn der Mensch, und nur e, ist dessen fihig, was
Thomas von Aquin die reditio completa subiecti in seipsum nannte» (De ver. I 9c.;
zit. 35; vgl. 211, Anm. 38).

«Der Mensch als Person» — dieser Titel gibt die philosophische Grundpo-
sition des Verfassers an. In Abgrenzung gegen das Individuum wie gegen das
Kollektiv versteht Valverde sich ausdriicklich als Vertreter eines Personalis-
mus. Er stellt den Personbegriff, der mit den klassischen Definitionen von
Boethius, Thomas von Aquin und Max Scheler eingefiihrt wird, ins Zentrum
seines Werkes in der Uberzeugung, «daB3 die philosophische Anthropologie heute
personalistisch geprigt sein muBl und dall der Personalismus die Philosophie
ist, die den iiberlegenen Wert der Person gegeniiber dem Individuum, gegen-
iiber dem Ding oder gegeniiber dem GattungsmiBigen und Impersonalen
vertritty (41). Als ihre wichtigsten Vertreter nennt Valverde: «Max Scheler,
Martin Buber, Emmanuel Mounier, Emmanuel Levinas, Jean Lacroix, Maurice
Nédoncelle, Paul Ricoeur, Gabriel Marcel, Pierre Teilhard de Chardin, Pedro
Lain Entralgo, Dietrich von Hildebrand, Karol Wojtyla, Jézef Tischnet» (344).
Ein bevorzugter Gewihrsmann fiir ihn ist allerdings der spanische Philosoph
Javier Zubiri; auch Martin Heidegger wird als impulsgebend fir personalisti-
sches Denken wiederholt angefiihrt (vgl. 93).

Die Entfaltung dieser Grundoptionen vollzieht sich lehrbuchgemill in
den klassischen Bereichen der Anthropologie: Den Auftakt bildet ein notge-
drungen sehr summarischer philosophiegeschichtlicher Uberblick vom «grie-
chischen Wunder» (59) bis ins 20. Jahrhundert. Ausfihrlich wird «Der Ursprung
des Menschen» in Auseinandersetzung mit den Evolutionstheorien diskutiert.
Das «Gesetz der Neuheit», das in der Evolution am Werke ist, «stellt uns
unstreitig vor eine Weisheit und eine iberlegene Schopfermacht, die das Sein
zur Existenz bringt» (106f.). Wir diirfen, ja miissen die metaphysische Fol-
gerung ziehen, daB die Evolution teleologisch ihren SchluBpunkt im Men-
schen findet. Um diese Uberzeugung zu sichern, «ist die Bezugnahme auf ein
Absolutes, ein letztes Du unumginglich; dieses mufBl imstande sein, allen Men-
schen die volle Personwerdung zu sichern, weil es selbst Fiille der Wahrheit
und Fille der Liebe ist» (132). In ein Argument ad hominem gewendet: «Hat die
Evolution — anthropomorph gesprochen — sich derart angestrengt, den Men-
schen auf die Erde zu bringen, nur um ihn dann zu zerstéren und zu vernich-
ten? Das ist undenkbar, weil es absurd wire» (136).

Die «Phinomenologie des menschlichen Verhaltens» arbeitet die Diffe-
renz zwischen Mensch und Tier heraus. Der Ubergang zum Hominiden miisse
sich als «Witkung der Causa prima, das heilt Wirkung einer creatio ex nihilo»
vollzogen haben, allerdings nicht durch ein duBleres Eingreifen, sondern als
«Etfillung einer biologischen Erfordernis der Keimzelle» (144). In den beiden
folgenden Kapiteln iiber Erkenntnis und Wille des Menschen kommt die Schu-



276 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

lung des Verfassers an Thomas von Aquin, gelesen allerdings durch die Brille
des Francisco Suarez SJ (vgl. 54f.; 226 mit Anm. 53) klar zum Ausdruck. Ein
gewisses Befremden lat sich nicht unterdriicken, wo der Verfasser — in einer
Reihe mit dominikanisch geprigtem Herausgebergremium — wie selbstver-
standlich den altehrwiirdigen Gnadenstreit zugunsten der jesuitischen Position
entscheidet: «Am iberzeugendsten scheint die Losung des Jesuiten Luis de
Molina (1535-1600): ... Der gottliche Beistand ist innerlich indifferent und
tiberldBt dem menschlichen Geschoépf die Bestimmung des Aktes, ohne dal3
damit der Wille ganz ein Wollen setzt» (256£.). Nzhil obstar?

Die Leib-Seele-Problematik 16st der Verfasser in Abgrenzung von Mo-
nismus und Dualismus «hylemorphistisch»: Leib und Seele sind «Koprinzipien
derselben Substanz, die die Person ist» (279). Nachdruck liegt auf dem philoso-
phischen Postulat einer geistigen, unsterblichen Seele als Bedingung der Mog-
lichkeit fiir eine «humanistische Anthropologie» (272). Schwerer fillt dem Au-
tor die philosophische Deutung der menschlichen Leiblichkeit, die einerseits
als «eine Komponente meines Ichs» (304) bezeichnet wird, andererseits «etwas
von Nicht-Ich» behilt. Wie er sich in diesem Zusammenhang auf Karl Rah-
ners «Geist in Welt» beruft, so folgt Valverde auch in der Deutung von «Leid
und Tod» einem jesuitischen Mitbruder: Pierre Teilhard de Chardin. Er teilt
dessen evolutionistische Interpretation: «Das Leid ist der Preis des Seins»
(319) in bezug auf die physischen Ubel in der Welt, will jedoch die Ubel det
Siinde als «nicht mediatisierbar» (320) von dieser Deutung ausnehmen. Bedin-
gung der Moglichkeit fiir die Sinnhaftigkeit des Leidens ist wiederum der «ver-
ntunftige Optimismus» (330), der aus philosophischen Griinden mit der Un-
sterblichkeit rechnet. Der Band wird abgerundet durch das Kapitel «Die
Person in der menschlichen Gemeinschaft». Der Personalismus erscheint hier
als einzig moglicher Ausweg aus den MiB3stinden in Politik und Gesellschaft:
«Wir haben Spezialisten fiir alles, aber wir haben wenig Personen. Diogenes
kénnte von neuem am hellen Mittag mit seiner Laterne auf den brodelnden
Marktplatz gehen und rufen: dch suche einen Menschem.» (339). Die ange-
fuhrten Beispiele schlieBen sich eng an die katholische Soziallehre an: Kritik
an Marxismus und Faschismus, aber auch am Kapitalismus, Hochschitzung
der Familie als Keimzelle des Staates, Recht auf Arbeit und gerechten Lohn,
Solidaritit und Subsidiaritit, natirliches Sittengesetz. Das Buch miindet in ein
zumindest theistisch gefaBtes Glaubensbekenntnis: «Gott ist der Schlissel fur
das menschliche Ritsel» (378), die Erfiilllung der Sehnsucht nach dem absolu-
ten Du. Das religiose Phinomen stiftet «unmittelbar menschliche Interkom-
munion» (384), im christlichen Bereich «Kirche» genannt.

Eine «streng philosophische» Anthropologie, die bei der christlichen Kir-
che anlangt? Ein «Lehrbuch» ist das Werk auf jeden Fall geworden: ein Lehr-
buch, dem viele Friichte der Bemithungen der Philosophie um den Menschen
zu entnehmen sind; ein Lehrbuch, das die Uneindeutigkeit des Sammelbegriffs
«Personalismus» offenkundig werden liBt: Selbst und gerade ein Personalist
konnte zweifellos Kritikpunkte finden: die mangelnde Wiirdigung menschli-
cher Leiblichkeit, die unklare Vermittlung zwischen der Hinordnung der Pet-
son auf Gemeinschaft und ihrer philosophisch stark betonten Selbstbeziig-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 277

lichkeit; die pauschale Verurteilung des Protestantismus (72f.; 384); die Abwe-
senheit der Mann-Frau-Beziehung; ein Lehrbuch der methodischen Schwierig-
keit einer philosophischen Anthropologie in der Theologie: Mul3 die Methodik
wirklich in einem doppelten «als ob» bestehen?: «als ob» wir von der Glau-
bensliberzeugung absehen kénnten und «als ob» die Annahme der Glaubens-
aussagen nur durch dullere, rein philosophische Argumente plausibel wiirde,
da die offenbarten Wahrheiten «ja jenseits des Rationalen stehen und iiber-
rational sind, dennoch aber ... die Zustimmung zu ihnen vernunftmiBig be-
grindbary ist (233). Diese Charakteristik der Fundamentaltheologie gemil3 der
apologetischen Methodik der Glaubwiirdigkeitsmotive ist bezeichnend. In
dem Versuch, die Offenbarung vor dem Vernunftzugriff zu schiitzen, tritt un-
versehens und vermutlich unbeabsichtigt ein offenbarungsfremdes theologi-
sches Konzept zutage: ein Gottesbild mit vielen Anklingen an die Physiko-
theologie, die von der ZweckmiBigkeit der Natur auf die héchste Weisheit der
causa prima zuriickschlieBen wollte. Wo bleibt die hochgemute Uberzeugung,
dal die christliche Offenbarung sich zwar nicht als Produkt menschlicher Ver-
nunft, aber als vernunftgemill erweisen 1iBt? AuBenstehende Leser/innen
merken die Absicht und sind verstimmt, die Studierenden der Theologie blei-
ben ratlos zwischen dem Glaubensbekenntnis und seiner methodischen Sus-
pendierung. Vielleicht finden sich ja Antworten in einem Band der Reihe AMA-
TECA uber «Theologische Anthropologien?

BARBARA HALLENSLEBEN

Klaus Obenauer: Thomistische Metaphysik und Trinititstheologie. Sein — Geist —
Gott — Dreifaltigkeit — Schopfung — Gnade. Miinster: Lit Verlag, 2000. 162 S.
(Philosophie 37).

Déja connu pour ses études trinitaires et bonaventuriennes, K. Obenauer pré-
sente un libre essai de théologie spéculative, occasionné par la discussion du
monumental ouvrage de M. Schulz (Sein und Trinitdt, St. Ottilien 1997). Hors
de toute perspective proprement historique, rédigé de fagon trés dense dans
un langage technique assez complexe qui n’en rend pas I'accés aisé, cet essai
veut s’inscrire dans la recherche contemporaine de ce qu’il est maintenant
convenu d’appeler une «ontologie trinitaire». La discussion est menée en deux
temps: métaphysique, puis trinitaire. La thése centrale de "ouvrage réside dans
la valeur et la nécessité d’une métaphysique de I’étre comme condition de
possibilité du discours théologique. Sur cette base, K. Obenauer présente une
critique et une réinterprétation de la pensée de Thomas d’Aquin, a I’école des
grands maitres du XXe siécle (Rahner, mais aussi Balthasar et d’autres théolo-
giens s’inscrivant dans I’héritage d’Hegel).

Sur le plan métaphysique, K. Obenauer reproche au «thomisme classique»
d’avoir négligé ou de n’avoir pas saisi que la dimension du non-étre de la
créature a son origine exemplaire en Dieu: ce thomisme est jugé victime d’une
compréhension déficiente du principe de non-contradiction (149-150). Klaus
Obenauer n’entend rejeter ici ni la détermination de la pensée par I’étre, ni
l'universalité exclusive de ’étre. Par non-etre (INicht-Sein), 1l faut entendre le



278 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

caractere limité de I’etre créé: I'étre créé integre formellement le non-étre en
tant qu’il est limité, en tant qu’il n’est que cet étre fini qui n’est pas un autre.
La finitude de I’étre créé signifie alors l'intégration formelle, dans cet étre
créé, du non-étre: le non-étre reléve ainsi de la formalité méme de ’étre créé
(15-31, 45-47, 60-62, 108-112, etc.). Par cette finitude, I’étre créé est orienté
et ouvert vers son sens originel (Ursinz) qui est la plénitude de la pure actua-
lité d’étre de Dieu (I'identité absolue de I’étre). D’une maniére qui s’inscrit
dans le prolongement de K. Rahner, K. Obenauer pose, en raison de la fini-
tude de I’étre créé intégrant le non-étre, un savoir humain pré-réflexif et pré-
thématique du sens original de I’étre (Dieu), que la métaphysique explicite et
thématise (31-41). Ce savoir est I’ouverture originaire, dans 1’étre humain fini
et intelligent, vers la plénitude sans mélange de Dieu: nous ne connaissons que
sur ’horizon de Dieu. Le fondement d’une telle démarche métaphysique ne
peut résider que dans l'intuition de soi, puisque c’est ici que Dieu apparait
comme le sens originel, la perfection d’étre sur laquelle notre étre fini est ou-
vert. Le chemin des «preuves de Dieu» se trouve donc réinterprété, dans cette
perspective, a partir de 'intuition du Je (du non-étre formellement constitutif
de l'étre fini), qui ouvtre I'accés a la perception de la causalité efficiente et
exemplaire de Dieu (41-48).

Du point de vue métaphysique, cette ontologie conduit a4 considérer Dieu
comme I’exemplaire de I’étre des créatures et comme I’exemplaire du non-étre
des créatures (62—69). Suivant K. Obenauer, le non-étre inscrit dans la forma-
lité de ’étre créé représente le mode déficient de ce qui, dans la formalité de
’étre pur (Dieu), n’appartient qu’a I’étre. Dieu pré-dépasse en lui, sur le mode
de l'identité d’étre, ’étre et le non-étre constitutifs des créatures. Considérée
principalement dans le cadre de la causalité exemplaire (la causalité efficiente
du créateur n’est pas exclue mais elle n’intervient pas ici au premier plan),
cette these signifie que ’exemplarité divine embrasse le non-étre et ’étre-autre
de la créature devant Dieu: cela nous renvoie a ’ouverture vers le sens originel
de I’étre.

C’est ic1 qu'intervient la théologie trinitaire. La réflexion commence par
une sévere critique adressée a la pensée trinitaire du «thomisme classique»: ce
dernier tendrait en réalité a faire disparaitre la distinction personnelle en Dieu,
conduisant ainsi a un certain unitarisme (73, cf. 159). La saisie thomiste du
double aspect constitutif de la relation (esse in et esse ad: Hin-Sein) releve en
définitive, pour K. Obenauer, d’une conception concurrentielle de 'unité et
de la pluralité. La relation divine doit plutot étre saisie comme la totale inclu-
sion réciproque de l'autre (75). La génération du Fils et la procession de I’Es-
prit sont ainsi deux processus qui, en accomplissant le méme étre, s’incluent
totalement (76). La relation qui constitue les personnes divines est donc com-
prise a la facon d’une «inclusion subsistante» (79). Pour signifier sans con-
currence 'identité par soi de I’essence avec la propriété personnelle des hypo-
stases, K. Obenauer parle du lien d’une unité non-exclusive: ’étre pur de
Dieu, en raison de sa propre identité d’étre, est identique aux processus qu’il
intégre en lui. La Trinité apparait comme un événement de totale inclusion
réciproque ne pouvant étre pensé que comme identité de ’étre pur et infini.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus Z19

Tres logiquement, cette saisie de I'intégration des relations dans la pure iden-
tité d’étre de ’acte divin conduit a cette affirmation étonnante: les trois pet-
sonnes ne se distinguent pas dazs I'unique acte de I’essence (I’essence n’est pas
ce qui constitue la distinction personnelle), mais elles se distinguent bien par
I'unique acte de l’essence, puisque cet acte embrasse les relative opposita, en
vertu de son identité méme (78). Dans la procession du Verbe et de ’Amour,
saisie comme la présence a soi de Dieu (Bei-Sich-Sein), K. Obenauer trouve
Iexpression de I’étre-autre de Dieu (Anders-Sein) et, en ce sens, d’'une forme
divine de non-étre (Nichz-Sein) sur le pur mode de I’étre, qui reléve de l'alté-
rité. Cette compréhension de l'altérité, sans poser de kénose intratrinitaire,
rappelle a certains égards la théologie trinitaire de Balthasar. L’altérité trini-
taire fournit le fondement ultime de la thése métaphysique indiquée plus haut.
Dieu est la cause exemplaire de I’étre et du non-étre des créatures, qu’il pré-
dépasse sur un mode trinitaire: Dieu est en lui-méme identité d’étre et altérité
d’etre (Trinité). L’altérité trinitaire signifie ainsi que Dieu posséde en lui-meé-
me la capacité d’intervenir dans la créature finie, dont il fonde par mode
exemplaire I’étre et le non-étre: étant Trinité, Dieu posséde en lui-méme la ca-
pacité d’entretenir avec la créature un rapport constitutif «quasi-formel» (111,
144). En d’autres termes, I’altérité trinitaire constitue le fondement de I’auto-
donation divine a un étre fini; cette auto-donation est le fondement d’un rap-
port de la personne divine, non seulement approprié mais formel ou quasi-
formel, envers la créature (110, 122-123).

La réflexion sur I'inhabitation trinitaire, enfin, se développe sur la base
d’une théologie de I'incarnation (Rahner), dans laquelle 'union hypostatique
est congue comme le rapport quasi-formel du divin envers le créé: Dieu con-
stitue la créature par sa propre actualité divine (123—-124). Dieu se fait «consti-
tutif» de la créature. Cette intervention de Dieu, constitutive et quasi-formelle,
concerne le plan de ’agir (les actes spirituels de ’homme), ainsi que le plan de
la substance créée ou s’enracine l’agir, et elle est encore plus profonde: elle
concerne l'esprit créé dans sa réalité méme, dans son donné fondamental (Ge-
gebenheif). La créature spirituelle est ainsi le lieu et le medium de 'auto-ac-
complissement de la pure actualité de Dieu (125). Quant aux actes théologaux,
il sont le lieu ou se développe ’auto-communication divine dans un rapport
constitutif quasi-formel: le Verbe est la cause quasi-formelle de notre connais-
sance de Dieu (foi et vision), le Saint-Esprit est la cause quasi-formelle de
notre amour (133). Cette perspective des actes n’épuise pas la profondeur du
rapport de Dieu aux créatures: pour K. Obenauer, I'inhabitation ne se réalise
pas seulement par I'intervention quasi-formelle du Fils et de I’Esprit dans les
activités spirituelles de ’homme: plus profondément que les actes, c’est la réa-
lité méme de P’esprit humain qui se trouve déterminée quasi-formellement par
la réalité de Dieu (136). Dans cette détermination quasi-formelle de I’esprit
humain par les relations trinitaires, le Fils et 'Esprit entretiennent une relation
réelle envers la créature (puisqu’il s’agit d’une constitution quasi-formelle, 145),
et conduisent les hommes au Pére (puisqu’il s’agit des relations d’origine). De
cette fagon, tant I'inhabitation par la grice que 'union hypostatique, et de fa-



280 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

¢on plus générale I’étre créé lui-méme, trouvent leur fondement dans I'inclu-
sion et dans l'altérité trinitaires.

L’essai de K. Obenauer, attaché a la pensée de Thomas d’Aquin, doit
beaucoup aux intuitions de Rahner et intégre de fagon critique plusieurs traits
de I’héritage hégélien en théologie et en métaphysique. Il souléve aussi de
nombreuses questions. On doit se demander en effet s’il n’y a pas une confu-
sion ou une ambiguité dans le rapprochement étroit du non-étre et de l'alté-
rité. Est-il légitime de considérer ’altérité (ne pas étre I’autre) comme un non-
etre? Méme en distinguant ce non-étre du néant, on peut avoir quelque peine a
y adhérer. L’étre imparfait n’est pas non-étre: il est étre limité, mais il est étre,
sans qu’on doive introduire le non-étre dans sa constitution formelle. L’étre
est acte: comment le non-étre (non-acte) peut-il intervenir dans la constitution
«formelle» de I’étre (en acte) créé? Il nous parait que la distinction réelle de
I’essence et de I’existence, intégrée dans une pleine métaphysique de la parti-
cipation, pourrait étre mieux capable de rendre compte de I’étre et de I'altérité
sans introduire le non-étre dans la constitution de I’étre créé. Le rapport que
’étre créé entretient avec le non-étre se situe en effet a2 un autre plan (création
ex nihilo). Si 'on accepte la notion thomasienne de création comme relation
catégoriale dans la créature, on peut avoir une semblable difficulté avec la
these d’un savoir pré-thématique de Dieu, et corrélativement avec la fondation
de la connaissance de Dieu dans la connaissance de soi. L’idée de «sens com-
muny», qui respecte ’acquisition de la connaissance par 'expérience du monde,
pourrait étre exploitée ici. Dans le domaine de la causalité de Dieu, K. Oben-
auer donne la premiére place a la considération de ’exemplarisme. On doit se
demander si, dans une théologie de la création, la causalité exemplaire ne de-
vrait pas étre mieux subordonnée a Iefficience (cf. 67—68), seule capable de
rendre compte du donné fondamental de la production ex #ihilo de I’étre créé.
L’activité de Dieu considérée en termes de constitution «quasi-formelle» tra-
verse tout I’ouvrage. Développée sur le modele de I'incarnation (Rahner), cette
thése métaphysique rappelle I'«actuation créée par I'acte incréé» de M. de La
Taille. Tout ’ordre surnaturel est posé avec I'union hypostatique (143); soit,
mais il ne ’est pas sur le mode de 'union hypostatique. Je me demande a cet
égard (constitution «quasi-formelle» par le Verbe divin de I’étre-homme de
Jésus, «extase d’étre»), s’il n’y a pas un profit a tirer ici de la doctrine de saint
Thomas sur 'esse secundarium dans le Christ. K. Obenauer écarte bien sar la
confusion panthéiste entre la créature et son Créateur, aussi bien que l'in-
troduction des créatures dans les processus trinitaires (146), mais il reste que
le passage de la causalité exemplaire de Dieu a la causalité ou constitution
formelle (Dieu «constitutifs de la créature) pose un énorme probléme. Je me
demande enfin si la pensée de Thomas d’Aquin sur la relation en Dieu n’est
pas plus riche que ne le dit K. Obenauer, et si elle n’est pas véritablement ca-
pable de rendre compte de l'unité et de la distinction en Dieu Trinité. Il
faudrait également recevoir, en ce domaine, la différence conceptuelle entre la
distinction des personnes et la constitution des personnes (Thomas d’Aquin).
Mais cela demanderait une étude plus approfondie de la nature de la relation.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 281

Le grand profit de l'essai de K. Obenauer consiste certainement dans
'articulation de ’altérité trinitaire avec la constitution du monde et de I’étre
créé, dans le domaine de ’exemplarité. Sous des apparences modestes, c’est la -
synthése d’une importante réflexion contemporaine sur 'unité et la différence
qui nous est présentée ici. La création, la diversité des créatures, notre étre
devant Dieu, trouvent leur source dans la distinction des personnes divines et
dans leurs relations. C’est un point fondamental ou la théologie bénéficie de la
métaphysique et se révele a son tour capable de prolonger la métaphysique,
dans le dialogue des disciplines.

GILLES EMERY OP

Michael Tavuzzi: Prierias. The Life and Works of Silvestro Mazzolini da Prierio,
1456-1527. Durham-London: Duke University Press 1997. 190 S. (Duke Mo-
nographs in Medieval and Renaissance Studies 16).

Luthers erster literarischer Gegner und Verfasser des «Dialogus» gegen die
AblaBthesen — viel mehr weil} selbst die Reformationsgeschichte iiber den hier
behandelten Dominikaner nicht zu sagen. Diese Forschungsliicke will Michael
Tavuzzi o.p., Professor fiir Philosophie am Angelicum in Rom und Mitglied
des Historischen Instituts der Dominikaner, schlieBen. Bei aller Bemiihung
um historisch differenzierte Urteile ist eine gewisse Sympathie fiir seinen Mit-
bruder nicht zu ibersehen, den er freundschaftlich bei seinem Vornamen «Sil-
vestro» nennt. Die Biographie folgt chronologisch dem Lebensweg des Prie-
rias und figt knappe Beschreibungen seiner zahlreichen und thematisch viel-
filtigen literarischen Werke ein. Die vielen Ritsel um seine Person, nicht zu-
letzt bedingt durch das voéllige Fehlen personlicher Aufzeichnungen, haben
dem Verfasser keine Ruhe gelassen: Er hat seine lingerfristigen Forschungen
unterbrochen, um sich Klarheit zu verschaffen. Dabei entstand nicht aur ein
Personlichkeitsportrit, sondern ein spannender Einblick «into the peculiar
wortld of the friars’ intelligentsia during the period immediately preceding the
Reformation» (vit).

Die vier Kapitel, begleitet von einem Werke-Verzeichnis, einem Anmer-
kungsteil mit reichen Quellen- und Literaturverweisen und einem Register,
folgen den Lebensetappen Silvestros: I. Predigerbruder, 1456-1487; II. Ma-
gister regens, 1487-1502; III. Prior und Generalvikar, 1503-1515; IV. Papstli-
cher Hoftheologe, 1515-1527. Drei Personlichkeiten kreuzen an entscheiden-
den Stellen seinen Weg und bestimmen in wesentlicher Hinsicht sein Schick-
sal: Sein ilterer Mitstudent Girolamo Savonarola, iber den er schweigt, weil er
vermutlich seinen unerbittlichen Reformeifer miBbilligt; Thomas de Vio Caje-
tan, der zum Konventualenzweig des Ordens gehorte und weit rascher Kar-
riere machte als Prierias: Magister der Theologie mit 25, Generalprokurator
mit 32, Ordensmagister mit 39, Kardinal im Alter von 48 — wihrend Silvestro
mit 42 Magister, mit 51 Generalvikar und mit 59 Jahren Pipstlicher Hoftheo-
loge wurde; schlieSlich Martin Luther, der von Prierias zunichst nur als Sto-
renfried in seinen thomistischen Forschungen empfunden wurde, nur fiir kur-



282 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

ze Zeit seine theologische Arbeit bestimmte (1518-1519/20) und doch so nach-
haltig sein Bild in der Geschichtsschreibung prigt.

Tavuzzi 148t bei aller niichternen Zurlickhaltung nicht nur ein chronologi-
sches Gerlst, sondern auch die geistige Entwicklung des Prierias deutlich wer-
den. Nicht aus dem vornehmen ligurischen Geschlecht der Di Prietios stammt
Silvestro, sondern aus «rather humble social origins» (2). Wie viele Ordens-
leute seiner Zeit wurde sein Beiname gemilB seinem Heimatort Priero in Pie-
mont zu seinem Namen schlechthin: Prierias. Silvestro trat — wie auch Savo-
narola — in den reformierten Zweig der Dominikaner ein: bei den Observan-
ten der Kongregation der Lombardei. Sein Ausbildungsweg verlief geradezu
idealtypisch: Noviziat in Savona, Grundstudium in Bologna und somit im
damaligen Zentrum des erneuerten Thomismus, erste Erfahrungen in der Leh-
re und ein zehnjihriger Einsatz als engagierter Prediger. Eine Predigtsamm-
lung (Rosa awurea), Heiligenlegenden (z.B. Gber Maria Magdalena und Agnes
von Montepulciano), erbauliche Schriften zur Spiritualitit und moraltheolo-
gische Hilfen fiir Prediger und Beichtviter machen einen groBen Teil seines li-
terarischen Werkes aus. Der Auftrag zum Weiterstudium in Bologna bestimm-
te ihn zum Magister der Theologie und zeigt die Wertschitzung, die thm seine
Oberen entgegenbrachten. Seit 1489 tGbernahm er Mitverantwortung fiir das
Studium generale in Bologna als Studentenmagister und unterrichtete in der
Folgezeit die jingeren Studenten in Logik, Astronomie und biblischer Theo-
logie, seit 1495 las er Uber die Sentenzen des Petrus Lombardus. Seine ersten
philosophischen Veroffentlichungen stammen aus dieser Zeit: Compendium dia-
lectice (1496) und Opus in Capreolum (1497) mit einer Apologia (1499) und Addi-
tiones (1497), die Silvestros Ruf als spekulativer Theologe bis nach Deutsch-
land begrindeten, so dal Karlstadt, Wimpina und Eck zu ihren Kennern zu
zihlen sind. Noch vor seinem formellen AbschluB} als Magister wurde Prierias
zum Magister regens des Studium generale in Bologna ernannt und war dort
mit Erfolg und piadagogischem Geschick titig (1499-1502).

Seit 1503 wirkte Prierias als Prior in Mailand, Verona und Genua, bis er
1508 zum Generalvikar der Reformkongregation der Lombardei gewidhlt wur-
de (1508-1510). Damit erhielt er Autoritit iiber etwa 1000 Predigerbriider so-
wie eine weitgehende Unabhingigkeit von den héheren Ordensinstanzen — bis
Cajetan in seiner Eigenschaft als Ordensmagister diese Privilegien durch Papst
Alexander VI. widerrufen lieB. Zugleich wurde Prierias als Inquisitor in Brescia
und Crema eingesetzt. Auch theologisch beschiftigte er sich zeitlebens inten-
siv mit Fragen der Hexerei; seine Aufmerksamkeit fir die Naturmagie 1it da-
bei auf einen Zusammenhang mit philosophischen Debatten der Zeit tiber das
Naturverstindnis schlieBen. Seine vergeblichen Bemiihungen um die Reform
des Konventes Sant’ Eustorgio und dessen Inkorporation in die Kongregation
der Lombardei geben Einblick in eine undurchsichtige Verknipfung der Or-
densreform mit politischen Interessen. Der Schweizer Kardinal Matthias Schi-
ner, der mit einem Heer von Schweizer Soldnern (vermutlich mit Huldrych
Zwingli als Truppenkaplan) in Mailand einriickte, ordnete schlieBlich die Rick-
erstattung von Sant’ Eustorgio an die Konventualen an. In der Folgezeit wur-
de Prierias von einem verantwortungsvollen Posten zum nichsten gerufen:



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 283

Magister regens in Bologna (1510-11), Prior des Konvents San Domenico in
Bologna (1510-12), Inquisitor in Mailand, Piacenza und Lodi, wo Prierias ge-
gen den Konziliarismus des Gegenkonzils von Pisa titig wurde, Prior in Cre-
mona (1512—-14) und Venedig (1514-16). In der Vorrede zu einem seiner astro-
nomischen Werke taucht am 31. Juni 1513 erstmals Silvestros Wunsch auf,
nach Rom berufen zu werden.

Dieser Wunsch wurde erfiillt mit der Ernennung zum Professor an der
Universitit Sapienza als Nachfolger des Nikolaus von Schénberg und kurz
darauf zum Pipstlichen Hoftheologen, der traditionell aus den Predigerbrii-
dern gewihlt wird. Drei Pipsten, Leo X., Hadrian VI. und Clemens VIIL,, stell-
te er seine Dienste zur Verfigung. Seine alltiglichen Aufgaben — Buchzensor
und Inquisitor fiir Rom, Aufsicht uber die Predigten am Papsthof — lieBen
Prierias durchaus Zeit fiir eigene Forschungen. Er veroffentlichte seine Haupt-
werke Conflatum ex S. Thoma (1519), einen unvollstindigen Kommentar zur
Summa theologiae des Thomas von Aquin zur Verteidigung gegen Fehldeutun-
gen unter den Thomisten selbst, v.a. durch Cajetan, und De strigimagarum dae-
monumqgue mirandis (1521). Mit Giberzeugenden Griinden schreibt Tavuzzi wei-
terhin das bislang Cajetan zugesprochene Memorandum Consilium datum Sum-
mo Pontifici super reformatione ecclesiae Prietias zu. Die Konfrontation mit der
reformatorischen Bewegung erschien thm zunichst als unerwiinschte Ablen-
kung, der es sich moglichst schnell zu entziehen galt. Zunichst schadigte seine
kritische Stellungnahme im Reuchlin-ProzeB seinen Ruf in Humanistenkreisen
in Deutschland. Den an sich wohlwollenden Austausch mit Erasmus brach er
ab, sobald klar wurde, daB der Humanist nicht als Verbundeter im offenen
Kampf gegen Luther zu gewinnen war. Die Auseinandersetzung um die Un-
sterblichkeit der Seele lieB seine Gegnerschaft zu Cajetan voll ausbrechen:
Pietro Pomponazzi hatte die Uberzeugung vertreten, dall Aristoteles aus phi-
losophischen Griinden die Seele fur sterblich erkldrt habe. Dies widersprach
der Anordnung des V. Laterankonzils 1513, daB auch die Lehrer der Philoso-
phie die Wahrheit der christlichen Lehre von der Unsterblichkeit der Seele zu
verteidigen hitten. Da Cajetan dies als unzulissige Einschrinkung philosophi-
scher Freiheit ablehnte und nun Ordensmagister war, sah sich Prierias auller-
stande, gegen Pomponazzi vorzugehen; er warf Cajetan vor, die Ursache fiir
Pomponazzis Fehlurteil zu sein. Sein Schiiler Bartolomeo de Spina unter-
stutzte thn und setzte die Attacken gegen Cajetan auch nach Silvestros Tod
fort.

Die Mitwirkung von Prierias am LutherprozeB versucht Tavuzzi differen-
zierter zu beurteilen als die bisherige Forschung: Einerseits nimmt er ihn ge-
gen den Vorwurf theologischer Inkompetenz entschieden in Schutz: Die Zu-
spitzung der Diskussion auf die papstliche Vollmacht zeige vielmehr das an-
gemessene theologische Gespiir, die entscheidende Kontroverse auf dem Ge-
biet der Ekklesiologie zu sehen. Luther selbst sei durch die Schriften des Prie-
rias auf die Schlusselfrage der Kirche als regula fidei gestoBen. Andererseits
kann auch Tavuzzi ihn nicht vom Vorwurf freisprechen, unbedacht Luthers
Thesen als conclusiones behandelt und pauschal als hiretisch verworfen zu ha-
ben: «a serious mishandling of the Luther affair at its very beginningy» (112).



284 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Der Autor vermutet, daB Prierias von seiner Geschichte eingeholt wurde: Er
beurteilte Luther nicht als einen ernstzunehmenden theologischen Gesprichs-
partner, sondern in einer Parallele zu Savonarola als einen aufsissigen Ot-
densmann, der mdglichst rasch durch disziplinarische MaBnahmen zum
Schweigen gebracht werden mufBite, um Schlimmeres zu verhiiten.

Eine besondere Forschungsleistung vollbringt Tavuzzi in der Klirung der
Umstinde von Silvestros Tod: Offenkundig wurde der Pipstliche Hoftheologe
wegen Alter und Krankheit spitestens seit 1524 in seinem Amt von Tommaso
Radini Tedeschi vertreten. Doch die Quellen zeigen, daBl er Mitte des Jahres
1527 noch am Leben war. Ein gewaltsamer Tod zusammen mit seinem Stell-
vertreter wihrend des Sacco di Roma ist nicht unwahrscheinlich und macht
auch das Fehlen einer Grabstitte und einer ordnungsgemiBen archivarischen
Ubetlieferung plausibel.

Tavuzzi bringt nicht nur Licht in bislang ungeklirte Einzelheiten der Le-
bensgeschichte des Silvestro da Prierio. Er rittelt vor allem an dem Klischee
der in sterilen Spitzfindigkeiten erstarrten, reformunwilligen Theologie der
Vorreformationszeit. Die spannende Lektire ermoglicht im historischen
Kontext die Einfilhlung in das Lebenswerk des Prierias in seiner Redlichkeit,
ja in seiner uberdurchschnittlichen Qualitit, wie auch in seiner Gebrochen-
heit. Nicht zuletzt lenkt der Autor den Blick ausdriicklich auf die vielen offe-
nen Fragen der Forschung, insbesondere in der theologischen und philosophi-
schen Deutung der Schriften des Prierias. Seine Biographie wird bis auf weite-
res den zuverldssigen und anregenden Bezugspunkt solcher Forschungen bil-
den.

BARBARA HALLENSLEBEN

Bernhard Alfred R. Felmberg: Die Ablafitheologic Kardinal Cajetans (1469—
1534). Leiden-Boston-Koln 1998. 444 S. (Studies in Medieval and Reforma-
tion Thought 66).

Ein evangelischer Theologe, der mit einer Arbeit Giber die AblaBtheologie von
einer Katholisch-Theologischen Fakultit eine Auszeichnung fir seine «her-
vorragende wissenschaftliche Arbeit auf dem Gebiet der oSkumenischen
Theologie» erhilt (Regensburg 1997) — das weckt Aufmerksamkeit. Gerade der
AblaB wird ja in jingster Zeit von protestantischen Theologen als ernsthafte
Infragestellung der «Gemeinsamen Erklirung zur Rechtfertigungslehre» ge-
wertet. Felmbergs Arbeit entstand unter Leitung von Kurt-Victor Selge und
wurde 1996 von der Theologischen Fakultit der Humboldt-Universitit Berlin
als Dissertation angenommen. Seine Zuwendung zum Werk Cajetans ist von
einem bemerkenswerten Wohlwollen und einer groBen Bereitschaft zur Ein-
fiihlung in dessen Denkweise und Denkentwicklung getragen. Cajetans Ablal3-
theologie ist «in ihrer geschichtlichen Situation Ausrufezeichen eines reform-
theologischen Geistes» (386), dessen «Arbeitsweise immer wieder scheinbar
vorgegebene Grenzen zum Fallen bringt», dessen «argumentatorische Weit-
sicht vor systematischer Engfihrung bewahrt» (82). «Durch Cajetan erlebte
die AblaBtheologie nicht nur ihre scholastisch-theologisch fundierteste Form



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 285

und erreichte wnbestritten das hochste theologische Niveaw, sondern sie wuz-
de in ihrem wesentlichen Kern dutch seine Intervention mit der Dekretale
«Cum postquamy offiziell durch Leo X. dogmatisiert und gewann damit ekkle-
siologisches Interesse»; so «hat Cajetan die bedeutendste Stimme erhalten, die
sich je auf katholischer Seite zum Thema Ablal zu Wort gemeldet hat» (6).
Mit Recht betrachtet der Autor es als einen Mangel, daB Cajetans AblaBtheo-
logie «bisher in der Forschungsgeschichte nicht ausreichend gewilirdigt wor-
den» ist (4).

Auf eine «Gemeinsame Erklirung zur AblaBlehre» lauft Felmbergs Dis-
sertation allerdings nicht hinaus. Cajetan erscheint als der Reformer innerbalb
eines Systems, das Luther «fir nicht reformfihigy (386) erklirt und verldBt.
«Luther hatte eben nicht nur die krankhaften Symptome einer AblaBtheologie
ins Auge gefalit, gegen die sich ja auch Cajetan immer wieder wenden konnte,
sondern das grundsitzlich Falsche dieser Lehre ins Visier genommen» (345).
Die AblaBdiskussion verspricht folglich AufschluBl iiber den Ubergang von
der Reform zur Reformation, von der Erneuerung der einen Kirche zur «neu-
en Kirchen: hoc enim est novam ecclesiam construere, hielt Cajetan 1518 Luthers
Lehre von der Rechtfertigungsgewillheit entgegen. Es ist unbestreitbar das
Verdienst des Verfassers, diesen Weg minutiés anhand der Quellen nachge-
zeichnet zu haben.

«Wie aber werden aus den unniitzen Knechten [vgl. Lk 17,10] nitzliche
Heilige»?» (322) — so lautet die theologische Grundfrage, die je verschieden
beantwortet wird: Auf Erden gar nicht, sondern erst nach dem Tod im Him-
mel — so Luthers entschiedene Antwort, denn Gottes Handeln ist «zotaliter ali-
ter» (287) als das menschliche und auch als das kirchliche. Durch die Gnade -
so Cajetans Antwort, denn Gottes rechtfertigendes Handeln vollzieht sich im
Menschen selbst; in der sakramentalen Gemeinschaft der Kirche nimmt das
gottliche Handeln geschichtliche Gestalt an. Wo diese Differenz beriihrt wird,
kann der Verfasser Verstindnislosigkeit und Ablehnung nicht verbergen: «Die
gottliche Gnade tritt bei Luther eben nicht als helfende Hand dem Werk des
freien Willens zur Seite, um es zu einem Wiirdigkeitsverdienst aufzuwerten,
das vor Gott Gerechtigkeit findet, sondern dieses Werk erfihrt seine von der
Siinde durchwirkte Begrenzung durch das im Glauben erkannte opus alienum
Christi. Dies ist das einzige Verdienst des Christen. Es besteht darin, dieses
fremde Werk Christi, das auf die eigene Ohnmacht verweist, anzuerkennen»
(320). Hier wird die spitere lutherische Schulbildung zur Hermeneutik det
damaligen Kontroverse, «weil alles, was Gottliches und Menschliches mitein-
ander vermengt, spiter, als die reformatorischen Gedanken reif wurden, un-
bedingt verworfen wurde» (L. Pinomaa; zit. 337). Gott oder Mensch, der un-
nitze Knecht des Evangeliums oder der Heilige — die Wahrnehmung des Ver-
fassers ist so stark und selbstverstindlich von seiner Glaubenstradition ge-
prigt, daBB zu Cajetans explizitem Verstindnis des Heiligen a/s des unniitzen
Knechts (vgl. De indulgentiis; Corpus Catholicorum 42, 169 und 178) keine
Briicke flihrt. «Cajetan und Luther hatten also einen grundverschiedenen
Glaubensbegriff» (374). Diese Perspektive des Verfassers ist bei der Lekture
seiner Quelleninterpretationen zu berticksichtigen.



286 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Die Atbeit ist chronologisch aufgebaut. In Kapitel 1, «Die geschichtliche
Situation des Ablasses zu Beginn des 16. Jahrhunderts», setzt Felmberg die
Lehre der Universititen bzw. Theologen, die implizite Theologie der AblaB3-
instruktionen und die konkrete AblaBpraxis vor Ort zueinander in Beziehung.
Er korrigiert dabei «die seit Nikolaus Paulus oft rezipierte Meinung, daB die
AblaBlehre zu Beginn der Reformationszeit korrekt gewesen sei» (59) und nur
die Instructio Summaria des Erzbischofs Albrecht von Mainz Ubertreibungen
und Einseitigkeiten aufgewiesen habe. In Theologie und Praxis der Zeit weist
Felmberg die Gefahr der «billigen Gnade» auf (vgl. 53, 333), die dem finanzi-
ellen Zweck der AblaBausschreibung, dem Bau des Petersdomes, Vorrang vor
den seelsorglichen Anliegen gegeben habe.

Noch bevor Cajetan Kenntnis von Luthers AblaBthesen erhielt, reagierte
er selbst auf die MiBBstinde mit seinem Traktat De indulgentiis (8. 12. 1517),
dem das zweite Kapitel gewidmet ist. Thm lag daran, «die Verkiindigung der
Kirche zu retten, damit sie wahrhaftig sei, und die Gliubigen zu nihren mit
dem Brot der Einsicht» (Oportet enim et ecclesiae praedicationem salvare, ut vera est
et fideles pascere pane intellectus; zit. 156f.). Sein Traktat schlieBt sich der histori-
schen Kritik des Durandus de Sancto Porciano an: Die Heilige Schrift und die
Kitchenviter erwahnen den AblaB nicht. Doch folgt fir Cajetan daraus nicht
die Ablehnung der kirchlichen Lehre. Wie Felmberg richtig bemerkt, sieht der
Dominikanertheologe die Kirche als den mystischen Leib Christi (vgl. 179).
Die Lehre der Kirche, z.B. iber den AblaB, witd zuriickgebunden an den sen-
sus communis, den Cajetan versteht als «Geschenk des Heiligen Geistes, der
eine geistliche Verbindung (co//igatio) aller Teile der Kirche» bewirkt» (20). Das
jurisdiktionelle Handeln der Kirche wird unter den kritischen MaBistab ge-
stellt, diesem geistlichen Geschehen zu dienen. Die von der Kirche auferleg-
ten Strafen, die durch den Ablal gel6st werden, sind daher nicht rein mensch-
lichen Rechts, wie Luther meinte, sondern sie sollen «den gottlichen Strafen
thre kanonische Form» vetlethen (292); ridiculum quippe esset semel confiteri, ut
obediatur Deo, et iterum ut obediatur Ecclesiae (zit. 290). Alle Reformanliegen Ca-
jetans wurzeln in diesem sakramentalen Verstindnis kirchlichen Handelns —
auch uber die Einzelsakramente hinaus: Er folgert aus diesem Ansatz, «dall
auch zum Erwerb eines AblaBbriefes der Stand der Gnade gefordert werden
muBte» (53); daB fir die Erteilung eines Ablasses nicht ein beliebiger, sondern
ein hinreichender Grund (causa sufficiens; 168) erforderlich ist; daB der Ablal3
sich allein auf die vom Beichtvater auferlegte BuBSe bezieht; daBB die Poniten-
ten condignas poenitentias (142) zu verrichten haben; dall sich der Nutzen des
Ablasses nicht aus der GroBe der Leistung, sondern aus dem Wert fir die
kirchliche Gemeinschaft ergibt; da die AblaBspender, sogar der Papst, in
AblaBfragen irren kénnen (171).

Das Hauptkapitel der Arbeit ist den «Auseinandersetzungen um den
AblaB zwischen Cajetan und Luther auf dem Augsburger Reichstag 1518» ge-
widmet, die Felmberg in den Kontext der heiklen politischen Mission Cajetans
zur Sicherung einer Kreuzzugssteuer und zur Vorbereitung der Kaiserwahl
einordnet. In theologischer Hinsicht mochte er stirker als die ubrige For-
schung den AblaB als «den eigentlichen Brennpunkt der Augsburger Traktate»



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 287

sehen (vgl. 220f.). Zunichst fallen die verbliffenden Umkehrungen auf: Lu-
ther, dem die HeilsgewiBheit im Glauben zum Ketn seines Bekenntnisses
wird, schlieBt fiir das Fegefeuer diese HeilsgewiBheit aus, wihrend Cajetan
den Verstorbenen im Fegefeuer die GewiBheit ihrer Errettung zuspricht.
Waihrend die kirchliche Praxis der Ablasse fir Verstorbene davon ausgeht, dal3
im Fegefeuer kein verdienstliches Handeln mehr méoglich ist, spricht Luther in
dieser Zeit «vom Fegefeuer als letzter Instanz menschlicher Heiligung» (242),
die den Rest der Furcht vertreibt und die Liebe vollendet. Der Handlungs-
spielraum Cajetans war zwar aus politischen Griinden in der causa Lutheri stark
eingeschrinkt, doch hat Felmberg ohne Zweifel recht, daB der Kardinal in
Augsburg als «offizieller Vertreter der katholischen Lehre» auftrat und nicht
«die Freiheit wissenschaftlicher Erorterung» pflegen konnte (293).

Um so spannender ist das vierte und letzte Kapitel, in dem Felmberg in
«Cajetans AblaBtheologie in den Jahren 1519-1522» Spuren von Luthers Ein-
fluB findet. Et zieht dabei insbesondere den Traktat De Indulgentia plenaria con-
cessa defunctis aus dem Jahr 1519 heran, der als Anhang abgedruckt ist, sowie
den Kommentar zur Tertia Pars dexr Summa Theologiae (1522). Tatsichlich kann
der Versuch, den Ablal nun aus der Heiligen Schrift zu begriinden, als Frucht
der Auseinandersetzungen mit Luther gelten. Cajetan sieht sich nicht zuletzt
genotigt, auf den Einwand des Reformators einzugehen, dall der fiirbittweise
erlangte AblaB fiir die Verstorbenen, der nicht kraft kirchlicher Jurisdiktion
wirkt, «der reinen schlisselgewaltfreien Firbitte» (283) tduschend dhnlich sei.
Wihrend er bislang die zuverlissige Wirksamkeit des Ablasses per modum suf-
Jfragii herausgestellt habe, betone er nun, daB dieser AblaB «nur den Verstor-
benen, die thn im Leben verdient haben», niitze (358): cum non orante Ecclesia
sed operante deo liberentur (zit. 365). Felmberg meint hier von einer «gnaden-
theologischen Wende» sprechen zu mussen (361; 396), die vermutlich eher
eine neue Akzentuierung in einer verinderten Gesprichssituation darstellt.

Alle Versuche, eine «Okumenische Kirchengeschichte» zu schreiben, ha-
ben sich bislang als miihevoll und konflikttrichtig erwiesen, zugleich aber als
fruchtbare Wege Okumenischer Anniherung. Bei einem Thema, das so un-
mittelbar mit den Ursachen der Kirchenspaltung verkniipft ist, konnen abwei-
chende Deutungen kaum ausblieben. So ist dem Verfasser zunichst fir den
Mut und die Ausdauer zu danken, sich auf einen Autor einzulassen, der auch
fur die Forschung im katholischen Bereich nicht leicht zu erschlieBen ist.
Diese Rezension will nicht mehr als ein Korreferat sein, das nicht Differenzen
verfestigen, sondern dazu ermutigen mochte, die damals gescheiterte Begeg-
nung zwischen Cajetan und Luther hinsichtlich ihrer Bekenntnisinhalte zu ei-
nem einigenden Ergebnis zu fithren. Die wissenschaftliche Sorgfalt ist ein un-
verzichtbarer Aspekt dieses Weges. Deshalb hier einige kleinere Korrekturen:
Johannes Eck war kein Dominikaner (vgl. 90); Joseph (nicht Jirgen) Lortz
(294); Bernhard Koétting (nicht Koéthing; 318). Auf Seite 156 sind die FuBno-
ten 259-262 ausgefallen; der 15. Traktat Cajetans heillt De effectu excommunica-
tionis (vgl. 222); Cajetans Traktat De indulgentiis von 1517 wurde nicht erst
1529, sondern bereits in der Ausgabe Rom 1523 abgedruckt (vgl. S. 8, Anm. 24).

BARBARA HALLENSLEBEN



288 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Denise Buser/Adrian Loretan (Hgg.): Gleichstellung der Geschlechter und die
Kirchen. Ein Beitrag zur menschenrechtlichen und 6kumenischen Diskussion.
Freiburg/Schweiz: Universititsverlag 1999. 215 S. (Freiburger Veroffentli-
chungen zum Religionsrecht 3).

Wissenschaft ist die Kunst, die richtigen Fragen zu stellen. Denn die Perspek-
tive der Frage entscheidet iber die Reichweite der Antwort. Dies gilt auch fiir
die Theologie. In dem hier vorgelegten Berichtsband einer Interdiszipliniren
Tagung des Lehrstuhls fiir Kirchenrecht und Staatskirchenrecht der Theologi-
schen Fakultit der Universitiren Hochschule Luzern am 18. April 1998 wird
eine Frage gestellt und eine methodische Perspektive gewihlt. Die Frage ist
enger, als der Titel angibt: Letztlich geht es nicht um die «Gleichstellung der
Geschlechter» im allgemeinen, sondern um die Weihe von Frauen zum prie-
sterlichen Dienst. Die methodische Perspektive ist im Untertitel angespro-
chen: «menschenrechtlich und 6kumenisch». Die menschenrechtliche Sicht
meint den Grundsatz der Gleichstellung von Mann und Frau. In ékumeni-
scher Perspektive wird die Antwort verschiedener christlicher Traditionen auf
«die menschenrechtliche Herausforderung der Zulassung zu ihren Amterny
(10) verglichen. Die Argumentation bzw. die unausgesprochen tragende Plau-
sibilitit besteht in einem recht einfachen Syllogismus und wiederholt sich in
fast allen Beitragen: 1. Die Zulassung zu Sffentlichen Amtern ohne Ansehen
des Geschlechts ist ein Menschenrecht. 2. Die romisch-katholische Kirche
liBt Frauen nicht zum sakramentalen Weiheamt zu. 3. Ergo: Das Amtsver-
standnis der romisch-katholischen Kirche verstof3t gegen die Menschenrechte.
Man muB eben nur die richtigen Fragen stellen: «Viel ist schon gewonnen,
Uberhaupt menschenrechtlich-theologisch fragen zu lernen» (12). Die ublichen
Komplikationen scheinen sich aufzulosen: die Praxis Jesu, die Tradition det
Kirche, die lehramtlichen Erklirungen. Als Zusatzhypothese mufl nur noch ei-
ne anachronistische Inkonsequenz in der Lehre der Kirche angenommen wet-
den, die doch dutchaus fiir die gleiche Wiirde der Frau eintritt.

Die Konsequenzen werden nicht ganz so scharf gezogen wie der Syllo-
gismus selbst. Denn erstens tritt ein Widerstand innerhalb des Rechts selbst
zutage: das in der Religionsfreiheit verankerte Selbstbestimmungsrecht der
Kirchen, ihre Angelegenheiten ohne staatliche Einmischung zu regeln. Die
Beitrige argumentieren auf dem Hintergrund des schweizerischen Staatskir-
chenrechts: Rechtlich kann der Widerspruch der katholischen Kirche zum eid-
gendssischen Gleichstellungsgesetz nur «von der Verursacherin selbst beho-
ben werden» (30); moralisch ist diese allerdings dazu gendtigt, um ihrer 6f-
fentlich-rechtlichen Anerkennung zu entsprechen und um ihre Mitglieder aus
Gewissensnot zu beftreien. Ein zweites Zugestindnis tritt hinzu: Auch in den
reformierten Kirchen zeigt sich ein «Verzug» (124) in der Umsetzung der prin-
zipiell anerkannten Gleichstellung. Man mul} einfach Geduld haben, die vor-
handenen kirchlichen Amter fiir Frauen ausschépfen, als ersten Schritt das
Diakonat der Frauen erstreben. Damit ist die argumentative Grundstruktur
der Tagung skizziert — was nicht ausschlieBt, daB einzelne Beitrige darliber
hinaus gehen. Diese Konzeption weist aber zumindest in drei Punkten erheb-
liche Defizite auf: 1. im Bereich der Sakramententheologie und der theologi-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 289

schen Anthropologie; 2. in der Reflexion kirchlicher Entscheidungsprozesse
im Horizont der Okumene; 3. in der Bestimmung des Verhiltnisses von Kir-
che und Recht.

Zu 1.: Bleiben wir bei der formalen Logik: Die Giltigkeit eines Syllogis-
mus hingt davon ab, dal der Mittelbegriff univok verwendet wird. Gerade das
aber ist it Falle des «Amtes» fraglich: Die Primisse beinhaltet, dal} das Amt
ein Privileg ist, das eine wie immer geartete Steigerung von Kompetenz inner-
halb der jeweiligen Gemeinschaft bedeutet. Der Sprachgebrauch bewegt sich
fast durchgingig in diesem Bezugssystem von Macht und Einflu}: Zulassung,
AusschluB, Uber- und Unterordnung ... Die Theologie des Weihesakraments
spricht dagegen von der sakramentalen Weihe als einer Enteignung des mensch-
lichen Handelns zugunsten des Wirkens Jesu Christi, also von einer Minde-
rung von Kompetenz und Selbstverfiigung. Was der Priester als Priester tut,
ist nicht sein Werk, sondern Handeln Jesu Christi durch thn. Was die Gliu-
bigen in der Mitwirkung mit der Gnade des Heiligen Geistes tun, ist sehr wohl
ihr eigenes Tun in etldster Freiheit. Hier endet auf jeden Fall die theologische
Reichweite der 6kumenischen Perspektive, wie sie in der Konzeption der Ta-
gung angezielt ist. Das Amt in der reformierten Tradition wird nicht als Sak-
rament verstanden. Die Weihe als Sakrament in der katholischen und ortho-
doxen Sicht zieht die Frage nach der geweihten Person nach sich. Diejenigen
christlichen Traditionen, die die Geschlechterdifferenz in der sakramentalen
Symbolik der Weihe berlicksichtigen, halten zumindest die Frage offen, ob
Mann- und Frau-Sein abgesehen von ihren biologischen und soziologischen
Aspekten auch eine theo-logische Bedeutung haben. Die orthodoxe Theologie
eines Sergij Bulgakov etwa bietet den spannenden theologischen Versuch, die
Doppelgestaltigkeit der Selbstoffenbarung des Vaters im Sohn und im Heili-
gen Geist als Urbild der Doppelgestaltigkeit der Schopfung des Menschen als
Mann und Frau zu deuten. Diese theologische Anregung erinnert nicht zuletzt
daran, daB die westliche Tradition in ihrer Konzentration auf die Christusre-
prisentation die Frage nach dem Wirken des Heiligen Geistes in den Sak-
ramenten stark vernachlissigt hat. Die Weihe als sakramentale ordinatio zum
Dienst hat die Weihe als consecratio eines gottgeweihten Lebens zuriicktreten
lassen. In den Beitridgen der hier dokumentierten Tagung wird nur die Skepsis
artikuliert: «Die Betonung der Gleichwertigkeit von Frauen unter gleichzeiti-
ger Beschreibung ihrer Andersartigkeit stellt unter den gegenwirtigen gesell-
schaftlichen Verhiltnissen faktisch eine Abwertung von Frauen dam (153).
Eine spezifisch theologische Hilfe zum Selbstverstindnis der Frau als Frau in
Kitche und Gesellschaft wird nicht geboten. Ist etwa die Suche nach frauen-
spezifischen Lebens- und Glaubensformen fiir Theologinnen aber nicht theo-
logisch relevant? Die berechtigte Sorge vor einer Verwechslung der Ge-
schlechterdifferenz als Ordnung Gottes mit gesellschaftlichen Rollenzwingen
(vgl. 146) verdringt die Suche nach deren Bedeutung vom Evangelium her.

Zu 2.: In einem wohltuenden Kontrast zu den ubrigen Beitrigen steht det
Artikel eines Professors der Christkatholischen Fakultit in Bern. Ausgehend
von den Ergebnissen der Orthodox-Altkatholischen Konsultation zur Stellung
der Frau in der Kirche und zur Frauenordination (vgl. IKZ 88, 1998, Heft 2)



290 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

benennt er die wahre 6kumenisch-theologische Problematik: Es ist det kirchli-
che «Legitimationsnotstand» angesichts einer offenkundigen «Neuerungy» (197),
die sich weder auf die Autoritit der Heiligen Schrift und der Alten Kirche
noch — angesichts der Kirchenspaltung — auf einen wirklich «katholischen»
consensus fidelium stitzen kann. In dieser Situation bleibt selbst das minimale
Ziel, «daB die Offnung des dreifachen kirchlichen Amtes fiir Frauen nicht ein
(weiterer) kirchentrennender Grund ist» (198), vieldeutig im Hinblick auf die
Handlungskonsequenzen. In den Ubrigen Beitrigen beschrinkt sich die ku-
menische Sicht auf empirische Vergleiche, in denen fast notgedrungen die
protestantische Praxis der Frauenordination als normativ fiir die rémisch-ka-
tholische Kirche erscheint. Okumene als Suche nach dem kleinsten gemein-
samen, in diesem Falle staatlich-rechtlich akzeptablen Nenner in einer Situa-
tion theologischer Uneinigkeit?

Zu 3.: Kann das Recht den theologischen Dissens in Fragen der Okumene
aufheben? Das ist bereits im Hinblick auf das Kirchenrecht fraglich: In der
romisch-katholischen Kirche hat das Recht selbst theologische Qualitit, es hat
der sakramentalen Gestalt der Kirche zu entsprechen. Die kirchlichen Ge-
meinschaften der Reformation verstehen ihre Rechtsordnung als «Menschen-
satzungen», die sich eng an das staatliche Recht anlehnen konnen, ja miissen.
Diese Differenz wird im vorliegenden Band nicht bedacht. Folglich wird Un-
vergleichbares miteinander verglichen: Das Amt der reformierten Pastorin
entspricht theologisch weniger dem geweihten Priester als vielmehr dem Amt
der katholischen Pastoralreferentin; hier sieht es mit der Gleichstellung schon
weit besser aus. Nimmt man schlieBlich das ganze Gottesvolk in den Blick, so
fordert die Statistik beachtliche Ergebnisse zu Tage: «Steigen die Frauenan-
teile in den kirchenpolitischen Gremien in demselben Mass, wie sie es in den
letzten Jahren getan haben, so wird das Kirchenvolk in absehbarer Zeit Gber
eine Minner- anstatt eine Frauenquote abstimmen missen» (108). Noch klarer
als im Kirchenrecht zeigt sich die Unzulinglichkeit der Argumentation im
Blick auf das staatliche Recht: Im staatlichen Bereich ist der Grundsatz der
Gleichstellung geprigt durch den Verzicht auf eine inhaltliche Bestimmung
der Geschlechterdifferenz angesichts der weltanschaulichen Neutralitit des
Staates. Die Frage lautet also, ob und wie das christliche Bekenntnis den Biir-
ger/innen Hilfen bietet, um eine positive Wertsetzung und Sinndeutung ihrer
konkreten Existenz als Mann und Frau vorzunehmen.

Bilanz: Die Beitrige der Tagung stehen in der Gefahr, aus der sinnvollen
Beschrinkung auf die (menschen)rechtliche Perspektive eine methodisch-
theologische Reduktion werden zu lassen. Die entscheidende theologische
Frage bleibt weiterhin offen: Wird das Menschenrecht der Gleichstellung durch
die Bindung der sakramentalen Weihe an eine sakramentale Symbolik der
Geschlechter prinzipiell verletzt oder nicht? Zur Klirung ist tatsichlich noch
viel Arbeit zu leisten — in der Theologie wie im Leben der Kitche. Dieser Pro-
zeB sollte auf einem hohen und theologisch differenzierten Niveau begleitet
werden. MiBte nicht z.B. das kritische Potential der Sakramententheologie ge-
geniiber dem neuzeitlichen biirokratischen Amtsverstindnis entschiedener
freigesetzt werden? Wie muBl — von der Auswahl und Ausbildung der Kandi-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 291

dat(inn)en bis zur «Amtsrausiibung in der Gemeinde eigentlich das Priester-
tum gelebt werden, das sich als radikale Enteignung in den priesterlichen
Dienst Jesu Christi am Priestertum aller Getauften versteht? Die eigentliche
«Gleichstellung» im Volke Gottes bleibt die gemeinsame Berufung aller
Getauften zur Heiligkeit. Sie geht einher mit der erfrischenden Vielfalt der
Charismen. Die sikularen Kategorien amtlicher Uber- und Unterordnung im
kirchlichen Dienst an der Welt und im sakramentalen Dienst innerhalb der
Kirche missen sich dem Evangelium gemil radikal umkehren. Auch in die-
sem Sinne gilt die Frage einer reformierten Pfarrerin (147): «Wire es nicht
schade, wenn die Frau «blof in bestehende Strukturen von Amt und Gemein-
de integrierty wiirde und die (Reformation der Kirche ... unvollendet> bliebe?r»

BARBARA HALLENSLEBEN

Josef Romelt: Freiheit, die mehr ist als Willkiir. Christliche Ethik in zwischen-
menschlicher Beziehung, Lebensgestaltung, Krankheit und Tod (= Handbuch
der Moraltheologie Bd. 2). Regensburg: Verlag Friedrich Pustet 1997, 320 S;
~ Ders.: Jenseits von Pragmatismus und Resignation. Perspektiven christlicher Ver-
antwortung fur Umwelt, Frieden und sozialer Gerechtigkeit (= Handbuch der
Moraltheologie Bd. 3), Regensburg: Verlag Friedrich Pustet 1999, 365. S.

Der erste Band dieses auf drei Binde angelegten, in der Konzeption klassisch
angelegten Handbuches hat sich fundamentalethischen Fragestellungen ge-
widmet (vgl. Besprechung FZPhTh 44 [1997] 201f). Im zweiten Band liegt
detr Schwerpunkt auf individualethischen Problemen, im dritten auf sozial-
ethischen Themen.

Der zweite Band bietet in fiinf Teilen und zehn Kapiteln eine moraltheo-
logische Diskussion und Auseinandersetzung mit exponierten Themen im Le-
bensentwurf des Einzelnen. Ausgehend von der Tatsache, daB3 die heutige Ge-
sellschaft gegeniiber diesen komplexen Fragen mit «Privatisierung» und «Ver-
meidungsstrategien» reagiert (5), versucht das Werk, zu einem menschlichen,
reifen und umfassenden Lebensentwurf einzuladen (vgl. z.B. 21, 260). «Es
geht immer mehr um eine Revision illusionirer Einseitigkeiten, die Verarbei-
tung unvermeidlicher Konflikte determinierter Symbiose und Relativitit, um
die Uberwindung des ins Extreme geratenen Individualismus und um die Su-
che nach neuen Quellen der Solidaritit» (14).

Teil A diskutiert unter dem Titel «Lebensentwurf und Verantwortungy»
angesichts verinderter Bedingungen in Berufswahl, Partnerwahl und Familie,
Freizeit und Gesundheit die Gestaltungsmoglichkeiten eines personlichen,
stimmigen und konsequenten Lebensentwurfes. Aus der Perspektive theologi-
scher Ethik betont Rémelt die Verantwortung des Einzelnen fiir eine reife Le-
benskultur, was aus dieser Perspektive eine «ganzheitliche Mehrdimensionalitit»
meint, in der «Befriedigung und Verzicht, Erfiillung und Versagung, Leidiiber-
windung und Leidakzeptanz eine Rolle spielen» (26f.).

Teil B («Liebe als gelingende Intimitit») bietet in einem ersten Kapitel
eine Darstellung des gegenwirtigen gesellschaftlichen Umgangs mit Sexualitit



292 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

und Partnerschaft und betont einerseits die wohltuende Befretung von obsolet
gewordenen gesellschaftlichen Normen, Angsten und religidsem Gewissens-
druck, thematisiert andererseits aber auch wohltuend realititsnah neue Proble-
me (Konformititsdruck und Orientierungsunsicherheiten in der jingeren Ge-
neration, Ambivalenz zwischen verliBlicher Geborgenheit und Ungebunden-
heit usw). Der Autor fiigt ein ausfithtliches Kapitel zum Thema der Homo-
sexualitit ein, worin er mit hatnickigen Vorurteilen aufriumt, die biblische
Problematik auf dem Hintergrund neuerer textkritischer Analysen ins richtige
Licht riickt (49) und die Schwierigkeit einer sachgerechten ethischen Bewer-
tung betont. Die kirchliche Stellungnahme wird dargestellt, aber nicht bewez-
tet; sie steht dadurch in einer gewissen Spannung zur eingeforderten Maxime,
wonach auch homotrope Beziehungen letztlich an der «in ihr und mit ihr ge-
lebten Liebe» gemessen werden sollen. Insgesamt plidiert Romelt fiir eine ver-
stirkte Integrierung von Geschlechtlichkeit und Sexualitit in das Gesamt von
Person und deren Lebensgestaltung, um so einen ReifungsprozeB des Men-
schen zu ganzheitlicher sozialer Kompetenz in Hingabe- und Autonomiefi-
higkeit zu ermdglichen (54).

Ein anschlieBendes Kapitel interpretiert die menschliche Liebe im «Hori-
zont der Zuwendung Gottes». Der Autor kniipft bei biblischen («optimisti-
schen») Aussagen uber Liebe und Sexualitit an und thematisiert anschlieBend
die theologischen Gehalte der Sakramentalitit ehelicher Liebe. Romelt entfal-
tet den Gedanken der Sakramentalitit am Axion: «Weil Gott die Liebe schiitzt,
kann die Dialektik menschlicher Liebe [...] uber ihre anthropologisch-imma-
nenten Sinndimensionen hinaus eine Lebensfulle ausdrucken, in der auch die
Transzendenzverwiesenheit des Menschen in eine besondere Dichte kommt
und eine Semantik der Nihe Gottes erschlossen wird» (77f.). Ein wichtiger Ex-
kurs liefert die exegetischen und dogmengeschichtlichen Bausteine flir das
Verstindnis der «Unaufloslichkeit der Ehe», seine Ergiebigkeit erweist sich in
der Thematisierung der Spannung von gesellschaftlicher Realitit, theologi-
scher Interpretation und rechtlichen Positionen einetseits und in der realisti-
schen Einschitzung der ethischen und praktischen Probleme von Scheidung
und Wiederverheiratung andererseits.

Teil C befal3t sich mit dem «Wagnis Familie». Nach einem geschichtlichen
Riickblick und einer Darstellung der Pluralitit heutiger Lebensformen stellt
Romelt explizit die Frage nach dem Sinn christlicher Familienwerte und rest-
miert niichtern: «Theologische Reflexion scheint auch hier Mut machen zu
mussen [...] zu einer realistischen Kultur der Belastungen, die das familidre Le-
ben mit sich bringt» (124). Der Frage des Kinderwunsches bzw. der Verhi-
tung einerseits und technischen Fruchtbarkeitshilfen andererseits widmet der
Autor viel Raum, und es gelingt ihm hier ausgezeichnet, die heutigen Wi-
derspriichlichkeiten aufzuzeigen und Orientierungshilfen zu benennen. Es
folgt im Sinne der «Konigsteiner-Erklirung» der deutschen Bischofe ein Pli-
doyer fiir eine im Gewissen der Paare verankerte Elternschaft. Das Kapitel
tiber den Schwangerschaftsabbruch mindet in der Forderung nach einer inte-
grierten Beratungs- und Strafrechtskultur mit dem Ziel einer menschenwiirdi-
gen Bewiltigung des Konfliktes. Im weiteren unterstreicht der Autor die Wich-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 293

tigkeit des «Familien-Raumes» flir das Heranwachsen von Kindern, themati-
siert aber auch das distere und viele Familien belastende Kapitel der korperli-
chen (psychischen?) Gewalt.

Ein weiterer Themenschwerpunkt beschiftigt sich mit der «Freizeit»
(186ff.). Auch hier plidiert Romelt fiir eine Gestaltung, die den Konflikt mit
den komplexen Anforderungen moderner Gesellschaft nicht scheuen darf, da-
bei aber kluges Abwigen erfordert (vgl. 186). Das Thema der zu suchenden
Balance (Mesotes) zieht sich wie ein roter Faden durch den ganzen Band (vgl.
z.B. 200). Ein kurzer Blick auf die ersttestamentliche Sicht der «Freizeit» und
eine Auseinandersetzung mit dem Begriff der Freizeit als Sozialzeit runden
das Kapitel ab. Unter dem Titel «Geistliche Gemeinschaft gegen Isolation und
Verlorenheit in der funktionalen Welt» zeigt ROmelt Ansitze realistischer
christlicher Bewiltigung des modernen Lebens auf, die «der bloBen Leidver-
meidung und -verdringung gegenwirtiger Gesellschaft Widerstand leistet»
(195).

Teil D beschiftigt sich mit dem breiten Thema der «Lebensbegrenzung»
(Krankheit, Leiden, Tod). Fir Romelt ist die reife, personal integrierte Le-
benskultur die Grundlage fur die Bewaltigung von Lebenskontingenzen. Nicht
bloB Krankheit im allgemeinen, sondern auch Suchtproblematik und Aids
(leider wird das Thema nur mit Blick auf Nordwesteuropa beleuchtet) werden
diskutiert. Das zweite Kapitel befalt sich kritisch mit den Chancen und Gren-
zen der modernen Medizin. Der Autor gibt zu bedenken, dal sich aus der
christlichen Glaubenskultur ein «gelassener Umgang mit den modernen Mog-
lichkeits- und Grenzerfahrungen moderner Medizin» (216) erschlieBen liBt
und fordert konkrete Bestimmungen (Festlegung nicht zu manipulierender
Grundstrukturen menschlichen Daseins, sinnvolle Bestimmung des Todes,
umfassende Beschreibung der kulturellen Faktoren von Leidiiberwindung und
Leidakzeptanz, eine Kasuistik der VerhaltnismiBigkeit der Mittel). Romelt be-
spricht exemplarisch das Feld der Gentherapie und der Organtransplantation.
Die Ausfithrungen beinhalten eine die wesentlichen Themen umfassende Pro-
blemanzeige mit entsprechenden ethischen Losungsperspektiven, jedoch ohne
daBl spezielle Fragen (Xenotransplantation, Hirntodkriterium ect.) dem Wis-
senstand entsprechend diskutiert werden. Die Bemerkungen werden iiberge-
fihrt in einige Grundiberlegungen zum Krankheitsbegriff (inklusive histori-
sche Rickblende), zu den Grenzen medizinischer Machbarkeit und zur Pro-
blematik der 6konomischen Situation im Gesundheitswesen, wobei wohl die
spannungsreiche Problematik zwischen Spitzenmedizin und Grundversorgung
zu kurz kommt. Das dritte Kapitel schlieBlich widmet sich dem Tod des Men-
schen und den gesellschaftlichen Umgangsstrategien. Aktive und passive Ster-
behilfe und damit verbunden eine christliche Sterbekultur werden themati-
siert, erstaunlicherweise nicht aber ihr vorausgehende und sie prigende geria-
trische Aspekte der dlteren Bevolkerung.

Der sehr kurze, abschlieBende Teil E (283ff) bespricht die «spirituelle
Dimension» christlicher Lebenfithrung (Gebet, Gotteserfahrung) nicht blof3
im Sinne der Selbstvergewisserung und der Kontingenzbewiltigung, sondern
auch als Auslotung letzter anthropologischer Moglichkeiten.



294 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Dieser zweite Band ist Teil eines Handbuches besonderer Art, indem er
nicht blo kenntnisreich in die verschiedenen Themenbereiche kurz einfiihrt
und Grundorientierungen vermitteln will, sondetn weil er den Leser/die Lese-
rin auf Schritt und Tritt ohne moralisches Pathos anhilt, mit der modernen
Lebenskultur kritisch umzugehen und das Leben ohne Flucht und Verdrin-
gungen in Annahme und Auseinandersetzung mit der modernen Lebenskultur
und ihren komplexen Problemen in eine stimmige Balance zu bringen.

Der dritte, abschlieBende Band des Kompendiums tragt den leitbildhaften Ti-
tel «Jenseits von Pragmatismus und Resignation. Perspektiven christlicher Ver-
antwortung fiir Umwelt, Frieden und soziale Gerechtigkeit». Die beiden wirt-
schaftsethischen Kapitel (220-312) stammen aus der Feder von Michael
Schramm.

Teil A beleuchtet unter dem Titel «Von der personlichen zur sozialen
Verantwortung» das Wesen von Gesinnungsethik und Verantwortungsethik.
Es stellt sich die Aufgabe, «das individualethische Paradigma durch einen An-
satz zu erginzen, der den Eigengesetzlichkeiten der gesellschaftlichen Sekto-
ren ... in thren Uberindividuellen, strukturellen und globalen Dimensionen ge-
recht wird» (24). Der Term der Verantwortungsethik prigt das ganze Kapitel,
allerdings wird in einem ersten Durchgangs durch die drei groBen Themen
Frieden, Okologie und Wirtschaft sogleich auf die Probleme hingewiesen, die
«strukturelle Verantwortung» angemessen in gesellschaftliche Handlungsan-
weisungen Ubersetzen zu kénnen. Primir gilt es aber, sich mit den Eigenge-
setzlichkeiten der einzelnen Systeme vertraut zu machen, wenn man meliori-
sierend in sie eingreifen will.

Teil B setzt sich mit der politischen Ordnung der Gesellschaft auseinan-
der. Romelt fithrt kurz in die Geschichte der Entwicklung der Demokratie
(«Kultur der Freiheit») ein und erldutert die Elemente moderner demokrati-
scher Kultur. Es folgen ein Abri3 iber die lehramtlichen Verlautbarungen zur
Demokratie und ein Exkurs zu biblischen Aussagen. Der Sozialethik komme
es vor allem zu, die Erginzungsbediurftigkeit und Begrenztheit demokratischer
Lebensform zu thematisieren (58f.).

Teil C steht unter dem Titel «6kologische Herausforderung». Einleitend
werden die Fakten heutiger 6kologischer Probleme niichtern und klar bilan-
ziert. In knapper Form werden die vier in den letzten Jahren entwickelten
oko-ethischen Ansitze referiert (Anthropozentrik, Pathozentrik, Biozentrik,
Physiozentrik), um dann zur christlichen Schopfungstheologie tberzuleiten.
Im vierten, sehr eigenstindigen Kapitel wird der eigene Ansatz an Einzelthe-
men konkretisiert. Romelt beginnt mit der Pflanzenwelt und umreiBt kurz die
Unterschiede von Zichtung und gentechnischen Eingriffen an Pflanzen. Das
Ziel der Pflanzengentechnologie wird vom Autor mit der Lésung des Pro-
blems der Welternihrung angegeben und ethisch positiv bewertet (103). Ez-
fahrungsgemal} scheiden sich die Geister an der konreten Einschitzung, die
gerade hier die Skeptiker auf den Plan rufen dirfte. Die Gegenindikationen zu
gentechnologischen Verinderungen an Pflanzen liegen nach Roémelt in der
Gefahr, «den 6kologischen Rahmen natiirlicher Balancen» (104) zu sprengen,
und in der Unsicherheit der Folgenabschitzung. Das tierethische Kapitel fillt



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 295

notgedrungen kurz aus. Wer eine eindeutige Monierung traditioneller moral-
theologischer Engfiihrungen vermilt (z.B. Ubernahme des rémischen Sachen-
rechts fir Tiere), nimmt anerkennend die systematischen Bemerkungen zur
«Wiirde des Tieres» und die daran anschlieBenden moraltheologischen Postu-
late zur Kenntnis (Tierhaltung, Tierexperimente, Tierzucht, wie steht es mit
der Konsumhaltung?). Als dritter Bereich erfolgt eine Besprechung der Pro-
bleme der Okosphire (Abnahme der Ackerbodenqualitit und -quantitit, Treib-
hauseffekt, Ozonloch, u.a.). Romelt ist bestrebt, die vielen naturwissenschaft-
lichen Details knapp und doch verstindlich wiederzugeben. Die Folgen und
Handlungsperspektiven (Verbote, Grenzwerte, Lenkungsinstrumente) werden
aufgezeigt. Teil C schlieBt mit einem Exkurs zur Problematik des Bevol-
kerungswachstums, der durch klare Fakten und Argumente tberzeugt und ei-
nen guten Uberblick vermittelt. Fiir Romelt ist klar, daB im Rahmen gesamt-
menschlicher, sozialer und wirtschaftlicher MaBnahmen «auch der Zugang zu
empfingnisverhiitenden Mitteln er6ffnet» werden muld (151).

Teil D trigt die Uberschrift «Hoffnung auf Frieden». Im fiinften Kapitel
wird weit zuriick geblendet. Von der bellum-iustum-Theorie des Thomas von
Aquin witd Gber die Ideen Kants bis zu den Urspriingen des humanitiren Vol-
kerrechts ein weiter Bogen gespannt bis in die heutige Zeit, die angesichts ge-
walttitiger Entwicklungen groBe Ratlosigkeit und Hilflosigkeit zuriicklassen
(175). Der Autor versucht auf dem Hintergrund einer realistischen Diagnose,
Wege zu einem «gerechten Frieden» aufzuzeigen. Es werden die Wichtigkeit
der Diplomatie und der UNO betont, sowie verschiedene «Reaktionsméglich-
keiten» wie Boykott eines Landes, Blauhelm-Einsitze etc. kurz beleuchtet. Der
realititsnahe Abschnitt weist auf viele anstehende Aufgaben hin, verliduft sich
aber notgedrungen im Vagen, wenn es um friedensethische Dringlichkeiten —
gerade auch im Hinblick auf friedenssichernde MaBnahmen der GroBmichte —
geht. Das Axiom «Gerechtigkeit schafft Frieden» verweist auf die Notwendig-
keit demokratischer Strukturen und erinnert an die Aufgabe der Sozialethik,
die differenzierte globalisierte Zivilisation aus dem «Ja zur Sachgerechtigkeit»
und dem «Impuls zur humanisierenden Kultivierung» (195 und 215) kritisch
zu hinterfragen. Diese beiden Anliegen ziehen sich wie ein roter Faden durch
Romelts Werk.

Teil E: Das letzte Drittel des Buches widmet sich der Wirtschaftsethik. In
Kapitel VII zeigt Schramm die Felder theologischer Wirtschaftsethik auf und
geht insbesondere auf die traditionellen Kategorien der katholischen Sozial-
lehre ein (Solidaritit, Personalitit, Subsidaritit). Wie ist nun aber das Verhilt-
nis von Moral und Wirtschaft zu denken? Schramm spielt verschiedene Mog-
lichkeiten durch (233-236) und plidiert fur das «Konzept einer (nur) weitge-
henden Ubersetzbarkeit von Ethik und Okonomik als fortwihrender Gestal-
tungsaufgabe» (235). Der Nutzen der Theologie fir die Wirtschaft besteht in 1h-
rer «kKompetenz, Ersatztheologien in wirtschaftspolitischen Konzepten zu dia-
gnostizieren und theologisch zu kritisieren» (237). Der Theologie und den
Kirchen kommt somit eine wichtige Systemwarnfunktion zu. Kapitel VIII ge-
staltet sich im ersten Teil als ein Plidoyer fur die soziale Marktwirtschaft. Ex-
emplarisch werden die Probleme der Kranken- und Rentenversicherung be-



296 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

sprochen, und kurz die wichtigsten Forderungen umrissen. Die Thematik der
Arbeitslosigkeit wird ausfihrlich behandelt, und anhand eines 5-Punkte-Pro-
gramms (255) die wichtigsten MaBnahmen gefordert. Gute Grafiken erldutern
komplexe Strategien wie z.B. die Idee des «Biirgergeldes». Es folgt eine ethi-
sche Beleuchtung der Familienpolitik. Schramm bringt die verinderten Rah-
menbedingungen gut auf den Punkt («Kind als Armutsrisiko») und honoriert
den enormen Familienbeitrag an das Humanvermégen. Der letzte Abschnitt
dieses Teils steht unter der Uberschrift «Okologisierung des Marktes». Leider
148t es Schramm bei einer kurzen Darstellung grundsitzlich moglicher MaB-
nahmen (Steuern, Umweltzertifikate etc.) bewenden.

Teil F schligt den Bogen zur globalen sozio-6konomischen Situation. Im
neunten Kapitel wird unter dem Titel «Eigeninteresse oder Solidaritit?» der
Begriindung globaler Kooperation (ein Grundanliegen von F. Hengsbach)
nachgegangen. Die Grundfragen werden klar exponiert, die anschlieBenden
Ausfiihrungen tber die «Solidarititsmoral» sind aber sehr knapp gehalten. Um
so ausfiihrlicher gestaltet sich das anschlieBende letzte Kapitel «Reform der
weltwirtschaftlichen Rahmenregeln». Der Autor vertritt seinen sozial-liberalen
Standpunkt klar und offen. Die Einschitzung der Folgen des Kolonialismus
ist — wie die Frage nach den Strategien der Multis oder die Problematik der
Rohstoffabhingigkeiten — letztliche ein Standpunktfrage. Ebenfalls am Stand-
punkt entscheidet sich schlieBlich die Frage, wie viel Gewicht man den Se-
kundireffekten in den Schwellenlindern und den Drittweltlindern (Mono-
kulturen, Arbeitsbedingungen, Monetarismus) zuzubilligen bereit ist. Nach ei-
nem Uberblick {iber die Verschuldungsproblematik schlieBt Schramm mit sozial-
ethischen Forderungen fiir eine Reform der Weltwirtschaftsordnung.

Der dritte Band lost die zwei Stichworte «Jenseits von Pragmatismus» und
«Perspektiven christlicher Verantwortung» ein. Die gesellschaftliche, ékono-
mische und 6kologische Bilanz konnte leicht in die Resignation fithren. Statt-
dessen wird sie an ethische Dringlichkeiten, an christliche Weltverantwortung
und an das christliche Hoffnungspotential zuriickgebunden. Rémelt setzt in ei-
nem guten und konstruktiven Sinne die Tradition der Kompendien fort. Das
Werk vermittelt dem Leser/der Leserin — dies ist sozusagen seine Chance — ei-
nen ersten orientierenden Uberblick aus einer weltnahen, nicht ideologisch
Uiberhohten moraltheologischen Perspektive. Knappheit und Komplexititsre-
duktionen haben auch ihren Preis. Sie rufen nach Vertiefung. Die reichlichen
Literaturhinweise sind die Ermoglichung dazu.

ADRIAN HOLDEREGGER

Adrian Holderegger (Hg.): Das mediginisch assistierte Sterben. Zur Sterbebilfe
aus mediginischer, ethischer, juristischer und theologischer Sicht. Freiburg 1.Ue: Uni-
versititsverlag; Freiburg 1.Br.: Herder 1999. 424 S. [2., erweiterte Aufl. Feb-
ruar 2000]. (Studien zur theologischen Ethik 80).

Die Diskussion dariiber, was menschenwiirdiges Sterben bedeutet, wird ge-
genwirtig nicht nur in Fachkreisen, sondern auch in der Offentlichkeit bis in
den Bereich der Gesetzgebung hinein intensiv gefiihrt. Wie notwendig diese



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 297

Debatte ist, wie komplex aber auch die zu berlicksichtigenden medizinischen,
ethischen, juristischen und theologischen Aspekte sind, zeigt der vorliegende
interdisziplinire Sammelband. Seine Beitrige geben einen umfassenden Uber-
blick Gber die internationale Diskussion. Deutlich werden nicht nur beste-
hende kulturelle und rechtliche Unterschiede, sondern auch die Bandbreite
der Positionen innerhalb der verschiedenen Disziplinen etwa zur Frage der
freiwilligen Euthanasie oder zum medizinisch assistierten Suizid.

Diese Streitfragen werden in den weiteren Zusammenhang des medizi-
nisch assistierten Sterbens gestellt. Mit Ausnahme von Unfallopfern, Gewalt-
verbrechen oder unvorhersehbaren natiirlichen Todesfillen befinden sich die
meisten Sterbenden in drztlicher Behandlung. Ein GroBteil von ihnen stirbt
im Krankenhaus. Das durch medizinische Interventionen begleitete Sterben
ist also in der westlichen Welt der Regelfall. Daher greifen, wie A. Holderegger
im Vorwort zutreffend feststellt, jene Einschitzungen zu kurz, die in den De-
batten tiber Sterbehilfe und Euthanasie «nur Indizien eines Verfalls kultureller
Standards und iiber Jahrhunderte hinweg hochgehaltener moralischer Uber-
einkiinfte erblicken wollen» (13). Es ist vielmehr notwendig zu priifen, wie
weit die Anwendung des heutigen Potentials medizinischer Moglichkeiten in
bestimmten Situationen tiberhaupt sinnvoll ist und wo die humanen Grenzen
der modernen Medizin liegen. Hierbei besteht ein Konflikt zwischen dem
Selbstbestimmungsrecht des Patienten, der Fursorgepflicht des Arztes und
dem Menschenrecht auf Leben, aus welchem das gesetzlich verankerte Verbot
jeder absichtlichen To6tung folgt. Diejenigen Beitrige des Buches, die sich mit
diesem Konflikt befassen, zeigen freilich, dafl die Fortschritte der Intensivme-
dizin allenfalls der AnlaB3, aber nicht der eigentliche Grund fiir die neue Eu-
thanasiedebatte sind. Gleiches gilt fiir die Diskussion um die ethische Rele-
vanz der Unterscheidung zwischen Tun und Unterlassen. Die Argumente, mit
denen ethisch und rechtlich fir die Legalisierung der freiwilligen Euthanasie
oder auch der irztlichen Beihilfe zum Suizid plidiert wird, zeigen, daB} sich
keineswegs nur der medizinisch-technische, sondern auch der geistesgeschicht-
liche Kontext verindert hat. Davon bleibt auch das irztliche Standesethos
nicht unberithrt. Der gesellschaftliche Pluralismus zieht einen Pluralismus von
Moral und Ethik nach sich, der die medizinethische, aber auch die politische
und juristische Konsenssuche erheblich erschwert. Umso schwieriger wird es,
im ethischen Diskurs dezidiert theologisch zu argumentieren. Das trifft z.B.
auf die Maxime der Unantastbarkeit nicht nur fremden, sondern auch des ei-
genen Lebens zu, die aus der Gottebenbildlichkeit als theologischer Bestim-
mung der menschlichen Wiirde folgt und auch unter den Begriffen «Unverfig-
barkeit» oder «Heiligkeit» menschlichen Lebens diskutiert wird. Trotz der in
den vergangenen Jahren und auch in verschiedenen Beitrigen des votliegen-
den Buches geleisteten theologischen Denkarbeit bleibt die Idee, dafl die
Verdanktheit des eigenen Lebens die menschliche Autonomie sowohl begriin-
det als auch sittlich begrenzt, wie Holderegger einriumen muB, «nur schwer
zu vermitteln» (14).

Das Buch gliedert sich in fiinf Teile. Der erste Hauptteil (19-119) ist den
philosophisch-ethischen Aspekten des Themas gewidmet. J.-P. Wils zeichnet



298 Besprechungen — Rezenstionen — Comptes-Rendus

in seinem Aufsatz die Geschichte des Sterbens bzw. seiner anthropologischen
und ethischen Deutungen von der Antike bis zur Neuzeit nach (21-36).
L. Siep und M. Quante (37-55) gelangen zu dem Fazit, daBl sich «ein unbe-
dingtes Verbot von Tétungshandlungen, die dem ernsthaften, begriindeten,
klar erkennbaren und unwiderruflichen Willen eines zum Sterben entschlosse-
nen Menschen entsprechen, nicht rechtfertigen» 1aBt (52). Das gelte auch fiir
das drztliche Standesethos, wenngleich die Autoren die ethische Zulissigkeit
freiwilliger Euthanasie aber auf «Extremsituationen» (55) beschrinkt wissen
wollen. Der Frage, ob der Unterschied zwischen Toéten und Sterbenlassen
noch sinnvoll und ethisch relevant ist, geht W. Woalbert nach (56-75). Seine
Uberlegungen laufen auf die These hinaus, daB3 der Unterschied zwischen Tun
und Unterlassen nicht kategorisch, jedoch relativ und kontextbezogen von
ethischer Signifikanz ist (75). Aus einer utilitaristischen, genauer gesagt kon-
sequentialistischen Position heraus argumentiert dagegen [.-C. Wolf (76-97),
daBl zwischen direkter und indirekter T6tung und damit auch zwischen indi-
rekter und direkter Euthanasie moralisch kein prinzipieller Unterschied be-
steht. Entscheidend sei, ob eine gute Absicht auch aus der Sicht des Betroffe-
nen und seiner Interessenlage zu guten Folgen fihre. Mit den standesethi-
schen Aspekten des medizinisch assistierten Sterbens befallt sich B. Schine-
Seifert (98—119). Auch sie kann zwischen freiwilliger aktiver Euthanasie, indi-
rekter Euthanasie und Beihilfe zum Suizid keinen initrinsischen moralischen
Unterschied erkennen (116). AuBerdem bestreitet sie, daB die aktive Beendi-
gung menschlichen Lebens oder die Beihilfe hierzu in jedem Fall unirztlich
ist. Die Verfasserin plidiert dafiir, unter genau definierten Bedingungen die
arztliche Suizidbeihilfe und folglich das Aussetzen der gegenliufigen Garan-
tenpflicht «in Extremfillen» (118) rechtlich freizugeben.

Der zweite Haupteil (121-229) geht auf theologisch-ethische Aspekte ein.
Zu Wort kommen ausschlieBlich katholische Autoren. Es wire interessant
gewesen, auch eine evangelische Stimme zu horen. A. Holderegger (123-137)
und R.M. Gula (138-156) geben in ihren Beitrigen ein umfassenden Uber-
blick tber die Euthanasie-Diskussion in den USA. Die ethischen Perspektiven
und Wertpositionen, die in der amerikanischen Debatte vertreten werden, wi-
dersprechen einander z.T. erheblich. Das amerikanische Beispiel zeigt aber
auch, wie aporetisch die ethische Debatte wird, wenn in einer pluralistischen
Gesellschaft eine Gesamtperspektive nicht mehr von allen Gruppen und Indi-
viduen geteilt wird. J.F. Keenan (157-174) untersucht die Funktion von Fall-
studien in der amerikanischen Debatte tiber die drztliche Suizidbeihilfe. K.
Demmer (175-191) stellt Uberlegungen an, wie die Gesichtspunkte einer dezi-
diert theologischen Anthropologie in die ethischen Debatten einer pluralisti-
schen Gesellschaft eingebracht werden kénnen. Um der Solidaritit mit den
Schwachen willen, zu denen die Sterbenden zihlen, plidiert Demmer fiir den
Mut zur normativen Festschreibung (181ff.), aber auch fiir Entlastung von
moralischem Rigorismus durch ethische Kasuistik (185ff.). Den Konflikt zwi-
schen dem Selbstbestimmungsrecht und dem unbedingten Lebensschutz dis-
kutiert Th.R. Kopfensteiner (192-207) anhand der Begriffe «Heiligkeit des
Lebens» und «Lebensqualitit». Mit theologischen Argumenten plidiert er fiir



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 299

Hilfe zu einem menschenwiirdigen Sterben, bei dem weder das menschliche
Leben willkiirlich abgekiirzt, noch sinnlos und um den Preis vermeidbaren
Leidens verlingert wird. Das Problem des Leidens, sein Begriff und seine Sinn-
gebung stehen im Mittelpunkt der Erorterungen von M.M. Mendiola (208-
229). Seiner Ansicht nach kann, innerhalb enger Grenzen, drztliche Beihilfe
zum Sterben bzw. Suizid auch aus theologischer Sicht im Einzelfall «eine mo-
ralisch legitime Antwort auf das Ausmall des Leidens als auch auf die empfun-
dene Sinnlosigkeit des Leidens darstellen» (221).

Der dritte Hauptteil behandelt medizinische Aspekte. U. Wiesing (233-
246) weist auf die Wandelbarkeit des drztlichen Standesethos hin und hilt, wie
schon B. Schone-Seifert in threm Beitrag, die Behauptung, dal} aktive Ster-
behilfe grundsitzlich unirztlich sei, nicht fiir stichhaltig. Mit Problemen des
medizinisch assistierten Sterbens im Bereich der Geriatrie befal3t sich Ch.
Chappuis (247-262). Die Sinnhaftigkeit der Unterscheidung zwischen aktiver
und passiver Sterbehilfe diskutiert D. Scheidegger (263—-271) am Beispiel der
Intensivmedizin und plidiert entschieden gegen die Zulissigkeit aktiver Ster-
behilfe. G. Wobker und W.J. Bock (272-294) diskutieren medizinethische
Probleme des apallischen Syndroms.

Die juristischen Aspekte sind Thema des vierten Hauptpteils (295-370).
H.G. Koch (297-327) schildert die deutsche Rechtslage und diskutiert ak-
tuelle Rechtsfragen. In die Schweizer Diskussion fihrt F. Riklin (328-350)
ein. Mit der niederlindischen Situation setzt sich M. Zimmermann-Acklin
(351-370) kritisch auseinander. Der funfte Hauptteil (371-422) dokumentiert
die wichtigsten institutionellen Richtlinien, Texte zur aktuellen Rechtslage in
der Schweiz, in Deuschland und Osterreich sowie eine Reihe von kirchlichen
Verlautbarungen.

Das empfehlenswerte Buch bietet einen umfassenden Uberblick iiber die
aktuelle Diskussion, zeigt aber auch, dall weder ethisch noch theologisch von
einem Konsens in den Fragen des medizinisch assistierten Sterbens gespro-
chen werden kann. Dal3 die aktive Sterbehilfe nach wie vor in den meisten
Lindern verboten ist, kann ethisch nicht beruhigen. Die Beitrige des vorlie-
genden Buches verdeutlichen den Spannungsbogen, der zwischen umfassen-
dem Lebensschutz und der Sensibilitit fiir den unter Umstinden bedriicken-
den Einzelfall besteht, der jedoch nicht zugunsten nur einer Seite aufgelost
werden darf (Holderegger, 18). Verschiedene Beitrige lassen aber einen gewis-
sen Trend erkennen, bei ethisch unterschiedlicher Begriindung insgesamt zu
einer positiveren Sicht wenn nicht der freiwilligen Euthanasie, so doch der
arztlichen Suizidbeihilfe zu gelangen. Offenbar befindet sich auch das drztli-
che Standesethos in einer Umbruchssituation. Umso wichtiger ist es, dal sich
auch die Theologie — und zwar okumenisch — an der Debatte aktiv beteiligt.
Sie muB} sich hierbei vor votrschnellen Verdikten hiiten, ohne deshalb norma-
tive Grundeinsichten des christlichen Glaubens preiszugeben. Zur Verbesse-
rung ihrer interdiszipliniren Gesprichsfihigkeit leistet der vorliegende Band
einen wichtigen Beitrag.

ULRICH H.]. KORTNER



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

