
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

Dominic O'Meara: Vlotin, Traité 51 [I 8], Paris: Les Editions du Cerf 1999.
191 p. (Les Écrits de Plotin, t. 5).

1988 erschien der erste Band der von P. Hadot geplanten und geleiteten
französischen Gesamtübersetzung der plotinischen Schriften in chronologischer
Reihenfolge. Jetzt liegt von O'Meara als fünfter Band dieser Reihe die
einundfünfzigste Schrift Plotins vor (I 8 [51]). Sie befaßt sich mit der Frage, was das

Übel sei und woher es komme. Die französische Übersetzung des Textes (55-
86) bildet das Hauptstück des Buches. Ihr geht eine Einführung über Datum,
Struktur und Thema der Schrift voraus, und es folgt ihr ein ausführlicher
Kommentar (87-164). Bibliographien zu antiken und modernen Autoren, zwei
Indices auctorum, ein Index graecitatis, ein allgemeiner Sachindex, Angaben
über die Handschriften, bisherige Übersetzungen sowie sprachlich-grammatische

Arbeiten und Hilfsmittel (46f.), und schließlich (52-53) das Verzeichnis
der 23 Textänderungen gegenüber den zwei Ausgaben von Henry-Schwyzer
(auch dann, wenn die Editio maior der Editio minor vorgezogen ist und
umgekehrt) zeugen von der Umsicht des Autors und geben dem Leser ein
erstklassiges Arbeitsinstrument in die Hand.

Der Verfasser ist für diese Arbeit bestens vorbereitet, nicht nur durch
seine Darstellung der plotinischen Philosophie im Ganzen (Plotinus, An
Introduction to the Enneads, Oxford 1991) und durch den im Sommer 1995 in
Bochum gehaltenen Vortrag zur jetzt anzuzeigenden Schrift (in: Piaton in der
abendländischen Geistesgeschichte, hrsg. von Th. Kobusch und B. Mojsisch,
Darmstadt 1997, 33—47), sondern auch durch zahlreiche weitere Publikationen
zu Plotin und zum Neuplatonismus (cf. D. O'Meara, The Structure of Being
and the Search for the Good. Essays on Ancient and Early Medieval Plato-
nism, 1998).

O'Meara versucht, dem strengen Text (14: texte plutôt scolaire) eine

lebendigere Note zu geben, indem er mit Anführungsstrichen Fragen oder
Einwände eines fiktiven Gesprächspartners hervorhebt, die den Antworten Plotins

jeweils den Anlaß geben. Das Verfahren ist zwar leserfreundlich, aber
doch nicht ganz unproblematisch. Es ist jedenfalls nicht Wiedergabe des Textes,

sondern Interpretation. Es gäbe wohl Stellen, die ein anderer Leser im
gleichen Sinne kennzeichnen möchte (z.B. 6. 17f.; 12. lf.), oder Stellen, die er
nicht als Einwände und Widerlegungen, sondern eher als Reflexionen mit
zugehörigen Klärungen verstehen möchte. Im weiteren Fortgang des Textes wird
dieses Mittel denn auch seltener eingesetzt. Eingreifender jedoch ist die
Großschreibung gewisser Substantive (z.B. 55f.: les Formes, le Bien, l'Intellect;
l'être als Übersetzung von otiota und auch l'âme hingegen werden nie groß
geschrieben). Traditionell evoziert diese Schreibung Gott. Das ist vom Verf.
beabsichtigt (103). Auch dieses Mittel ist allerdings nicht bis zum Ende
durchgehalten, im Schlußwort (85) heißt es nur «le bien sans mélange».



260 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

Die mehrfache übersichtüche Darstellung des Gedankengangs der Schrift
stellt eine besondere Qualität des Buches dar. Der Gedankengang des Traktates

wird ein erstes Mal in der Einleitung (15—21), dann im Plan du traité
dargestellt (49—51). Hier wird auch die eigene Gliederung sichtbar, welche die
traditionelle Kapiteleinteilung (von Marsilius Ficinus) oft überlagert. Leider wird
in der Übersetzung die hier verwendete Numerierung nicht konsequent
durchgehalten. Eine dritte Übersicht erhält der Leser schließlich in den kursiv
gedruckten Einleitungen zu den von O'Meara bestimmten Hauptteilen der
Schrift. Alle diese Gliederungen sind äußerst hilfreich und bringen eine

Ordnung; von ihr ausgehend, kann der Leser versuchen, zu einem eigenständigen
Verständnis des Textes zu gelangen.

Der informative und überlegte Kommentar zum einzelnen enthält nicht
nur Belege und Überlegungen, mit denen O'Meara seine Zusammenfassung
stützt, sondern auch Hinweise auf weitere Textstellen bei Plotin und anderen
Philosophen, im besonderen natürlich zu Piaton und Aristoteles. Besonders
sorgfältig wird die Kritik Proklos' an der Auffassung des Bösen Plotins
behandelt (30-36). Nach Proklos kann es kein gemeinsames allgemeines Böses
über den vielen Arten des Bösen geben. Die Materie sei zwar für die Realisierung

des mundus sensibilis notwendig (unter Hinweis auf Piatons Timaios), aber
gerade nicht insofern sie das Böse sei. Der Sturz der Seele gehe ihrem Bezug
zur Materie voraus. Das Böse qua Gegensatz zum absolut bestimmten Guten
sei das absolut Bestimmungslose. Als solches aber sei es weder erkennbar,
noch könne es Wirkung haben. Wenn die Materie das absolut Böse sei,
verschwinde die menschliche Verantwortlichkeit; diese müsse aber gewahrt bleiben.

Nach O'Meara besteht die Hauptthese des Traktates darin, daß die Materie

Grund des Bösen in der Welt sei; allerdings sei sie zum Aufbau der Welt
doch notwendig. Das Böse entspringe weder unserem eigenen menschlichen
Wesen, noch sei es die Folge des Wirkens der Gestirnsgötter (Kap. 5). Das
Böse in der Seele sei deshalb keine Grundgegebenheit, sondern eine Folge eines

ursprünglicheren Bösen, der Materie. Indem Plotin die Materie als absolutes
Übel bezeichne, stelle er sich aber in Gegensatz zu seiner Darstellung in V 1

[10], wo die Seele der Grund des Bösen sei (38). Deshalb sei es Plotin in dieser

Schrift nicht gelungen, eine ausgewogene Darstellung des Problems zu
geben (39). Eine Gesamtsicht müßte — Überlegungen von O'Brien im «Cambridge

Companion to Plotinus», 1996, folgend - ergeben, daß die Materie
zwar die notwendige Bedingung für das Böse sei, doch erst zusammen mit der

übermäßigen Neigung der Seele zum Körper die hinreichende Bedingung für
das Böse abgebe (38).

Trotz aller Sympathie für den Autor kommt O'Meara damit letztlich zu
einem negativen Urteil über die Schrift. Er ist geneigt, die letzten Schriften
Plotins für primär moralisch motiviert zu halten. Der alte, schwerkranke und
einsame Plotin denkt kurz vor seinem Tod nochmals über sein Verhalten und
das Verhalten der Menschen im ganzen nach (13). Das ist psychologisch
plausibel; trotzdem scheint der Text die Einsicht zu vermitteln, daß das morali-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 261

sehe und psychologische Gute und Böse gegenüber einem primären Guten
und Bösen sekundär ist.

Dieses Thema, To kcckov, le mal, hat die Menschen immer schon
beschäftigt. Aber was ist hier damit gemeint? Ist es das Übel, das Böse, das

Schlechte? Insofern von ihm ausdrücklich als dem Gegensatz des ayaflov, des

Guten, gesprochen wird, würde man das Böse damit meinen. Wir müßten aber

hinzufügen, daß damit ein Böses sozusagen «im außermoralischen Sinn»
gemeint ist, denn Plotin macht klar, dass er mit dem JtgCüTOV kciköv, dem ersten
Übel, so wenig das moralisch Böse meint wie mit dem JtgcoTov àyct&ôv, dem
Ersten Guten, das moralisch Gute. Das Gute und das Böse sind hier keine
ethischen Themen. Dem Ersten Guten ist übrigens die Schrift I 7 [54] gewidmet

(drei Druckseiten). Wohl aus Gründen der Arbeitsteilung wird sie aber
trotz des gemeinsamen Hinweises auf Met. XII 7, 1072bl4 (I 8 2, 2-3 I 7, 1,

21) nicht als Folie für das Thema verwendet.
Das traditionelle Verständnis der Plotinischen Philosophie hat das

Dilemma, entweder annehmen zu müssen, daß alles Seiende vom Guten ausgehe
(Emanation), also auch das Böse, oder dann, daß das Böse ein vom Guten
unabhängiges Prinzip sei, woraus ein gnostischer Dualismus folgt (34). Gerade
daran, daß Plotin diesen nicht zu überwinden vermocht habe, knüpft sich
O'Mearas Kritik.

Das Dilemma hängt allerdings mit der Auffassung zusammen, daß Plotins
Denken als ein Denken der Rekonstruktion der Welt zu verstehen sei. Danach
setzt Plotin das Eine an, um nach gewissen Prinzipien alles was ist, daraus zu
deduzieren. Stellen, die man gern so versteht, könnten aber auch bloß eine
behelfsmäßige Ausdrucksweise für etwas schwer Sagbares oder gar Unsagbares
sein. Es geht letztlich um die Entscheidung, ob wir Plotin für einen
konstruktiven oder für einen analytischen Denker halten. Ist es letztlich das

Anliegen der Plotinischen Philosophie, die Schöpfung Gottes in Gedanken zu
wiederholen, oder ist ihr Zweck, das, was wir vor uns sehen, erfahren und
denken, zu analysieren, uns unsere Meinungen verständlich zu machen, ohne
sie deswegen auch schon zu behaupten? Was in der zweiten Weise mitzuteilen
wäre, wäre nur das Resultat einer Analyse, die zur Einsicht geführt hat, daß
die Einheit in je verschiedenen Weisen (die sogenannten Hypostasen), je nach
der in Betracht gezogenen Wirklichkeit, als Bedingung unseres Denkens und
Seins anzuerkennen ist.

Versuchen wir, mit Hilfe O'Mearas nochmals den Gedankengang der
Schrift durchzugehen im Hinblick auf die Titelfrage, was das Übel sei und
woher es komme. Dieser Durchgang soll zur Entscheidung beitragen, ob die
negative Wertung von O'Meara zwingend beibehalten werden muß oder nicht.

Plotin setzt mit der Frage nach dem Wesen und dem Bestand des Bösen
ein. Er faßt das Böse zunächst als Gegensatz zum Guten (Kap. 1). Es wird
deshalb nötig, das Gute darzustellen (Kap. 2). Das Gute aber ist vom Nus her
zu verstehen, denn der Nus ist die Erste Wirklichkeit des Guten, er ist das

primäre Heraustreten des Guten aus sich selbst. Um den Nus seinerseits
«tanzt» die Seele, weiter abständig vom Guten.



262 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Was findet sich nun auf der Gegenseite des Guten? Ist das Böse das

schlicht Nichtseiende? Piatons Sophistes lehrt, daß das Nichtseiende nie das

Nichtseiende schlechthin ist, sondern nur das Différente (3, 7), das Bild des

Seienden. Das ist nun, in noch weiterer Entfernung vom Guten, d.h. in noch
geringerer Form der Einheit, das Materielle, aus dem wir fliehen sollen. Bis
Kap. 3 sind die Überlegungen zum kciköv rein formal. Erst von Kap. 4 an
fängt die Hyle an, als Inhalt dafür eingesetzt zu werden. Definitiv festgemacht
wird sie als JtavTeXcoç èLLeotov in 5,8.

Wie auch immer das Übel inhaltlich bestimmt ist, es scheint unvermeidbar
zu sein. Deshalb fragt Plotin in Kap. 6 unter Bezug auf Theaitet 176a5-8, was
im Satz, das Übel sei notwendig, «notwendig» heiße. Aus den Überlegungen
folgt 7, 16-23, daß das eigentliche Wesen des ersten kciköv die Notwendigkeit
ist, daß dem Ersten, dem Guten, ein Zweites, Drittes und weiteres folgt.
Erster Grund des Bösen ist die Notwendigkeit der EKßaaiq, tutößaotg und àtto-
araaiç. Als letztes in der Reihe dieser «Abstände» erscheint die Hyle. Doch ist
weder sie ihr eigener Grund, noch ist das Gute ihr Grund, sondern eben die

Notwendigkeit des Hervor- oder Herausgehens aus dem Guten. Das sagt Plotin

schon in 2, 27: Die Seele tanzt um den Nus, so realisiert sich das glückliche

Leben der Götter, «und, wenn sie dabei stehen gebheben wäre, gäbe es

kein Übel ». Plotin wiederholt den Gedanken 4, 25—32 und in der eben
referierten Stelle 7, 16—22.

Zwar wird die Hyle als Erstes Übel und als Grund des Übels für die Seele

bezeichnet (z.B. 14, 49). Dieser Widerspruch zur eben als «Erster Grund des
Übel» bezeichneten Notwendigkeit der fe'Kßaoiq löst sich auf, wenn man sich
Rechenschaft darüber gibt, daß das Erste immer Erstes in einer Reihe ist und
daß es mehr als eine Reihe und mehr als einen Zusammenhang gibt. Von
welcher Reihe man je spricht, ist von den jeweiligen Bedürfnissen abhängig. Insofern

kann durchaus die Hyle der Erste Grund des Übels für unsere Seele sein
und dennoch selbst ihren Grund in der Notwendigkeit der EKßaotq haben. In
jeder der Hypostasen als Wirklichkeits- oder Einheitsweisen sind je eigene
Formen des Übels (und des Guten) festzustellen. Seine hyletische Form läßt
sich etwa der ethischen gegenüberstellen. In diesem Sinn kann relativerweise
Hyle auch als prioritär bezeichnet werden. Trotzdem ist sie kein Erstes schlechthin

(15, 23—28). Sie bleibt in den Fesseln des Guten. Vielleicht ist das mehr als

ein versöhnliches Bild zum Schluß (21, 163: belle image).

Erwin Sonderegger

Nicole Bériou: L'avènement des maîtres de la Parole. La prédication à Paris aux
XIII» siècle. 2 Bände. Bd. I: XIII+608 S., Bd. II: 609-954 S., Turnhout:
Brepols Publishers 1998. (Coll. des Etudes Augustiniennes. Série Moyen Age
et Temps Modernes, 31).

Das Studium der mittelalterlichen Predigt hat in den letzten Jahren an Profil
und Intensität deutlich zugenommen. Vor allem das Interesse von Historikern
und Historikerinnen an den in der Vergangenheit meist unter vornehmlich



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 263

theologischen Fragestellungen untersuchten mittelalterlichen Predigttexten hat
dazu beigetragen, die Predigtforschung als einen integralen Bestandteil der
Mittelalterforschung zu etablieren. Trotz der Fülle der überlieferten Sermo-
nesliteratur des Mittelalters hat sich die historische Forschung allerdings lange
Zeit schwer getan mit der Interpretation von Predigttexten. Dies hängt unter
anderem damit zusammen, daß die erhaltenen Texte meist losgelöst von ihrem
historischen Predigtkontext überliefert wurden; d.h. der Rückschluß von den
Quellen auf die konkreten historischen Situationen, in welchen die Predigten
gehalten wurden, ist meist nur indirekt möglich. Das Bedürfnis, die überlieferten

Texte mit konkreten Predigtsituationen zusammenzuführen, liegt denn
auch im Mittelpunkt der vorliegenden Arbeit.

Kernpunkt der Studie sind eine Anzahl von reportationes, d.h. Mitschriften
von Predigten, die während des 13. Jahrhunderts in verschiedenen Pariser
Kirchen gehalten wurden. Die meisten dieser reportationes wurden von Studenten
der Universität angefertigt, die so Predigtbeispiele und -vorlagen für den eigenen

Gebrauch sammelten. Neben den eigentlichen Predigttexten notierten die
Verfasser der reportationes mitunter auch Ort, Zeit, Publikum und andere
Umstände einer Predigt. Deshalb erlauben diese Texte einen Einblick in die
konkrete Kommunikation der «prédication effective à Paris au XIIIe siècle» (so
der Titel von Bérious Thèse d'État, Université Paris IV, 1996, die der
vorliegenden Arbeit zugrunde hegt). Dennoch müssen die Texte unter diesem
Gesichtspunkt mit Vorsicht analysiert werden, da aus den knapp gehaltenen
Mitschriften der reporteurs wiederum neue Texte entstanden, deren genaues
Verhältnis zum gesprochenen Text nicht immer klar zu eruieren ist. In den Worten

Bérious: «Toute reportation est donc un document singulier, dont on ne

peut jamais préjuger de la fidélité aux paroles qu'elle prétend rapporter» (104).
Dennoch sind die Pariser reportationes hervorragende und mit wenigen
Ausnahmen einmalige Quellen für die Praxis der Predigt im 13. Jahrhundert. Mit
Hilfe einer detaillierten Rekonstruktion des Pariser Umfeldes, in dem die
untersuchten Predigten gehalten wurden und die reportationes entstanden, gelingt
es Bériou deshalb auch, einen überaus wichtigen Beitrag zur Entwicklung und
Wirkungsweise der mittelalterlichen Predigt überhaupt zu liefern.

In einem ersten Kapitel zeichnet Bériou die Anfänge der Pariser
Predigtreformbewegung am Ende des 12. und zu Beginn des 13. Jahrhunderts nach.
Vor allem dem Einfluß von Maurice von Sully und Pierre le Chantre ist es

zuzuschreiben, daß zu Beginn des 13. Jahrhunderts in Paris eine systematische
Reformbewegung entstand; diese gab durch die Förderung der Herstellung
von Pastoral- und Predigthandbüchern insbesondere der Pastoralpredigt einen
neuen Kommunikations s til und ein neues Prestige. Wie bereits aus anderen
Studien bekannt, spielte Paris mit seiner Universität und internationalen
Studentenschaft in dieser Hinsicht eine Vorreiterrolle und wirkte als Katalysator
für große Teile Europas.

Im %weiten Kapitel beschreibt Bériou das Genre der reportationes in seiner
historischen Entwicklung, diskutiert die quellenkritischen Aspekte der Pre-
digtmitschriften und zeigt ihren Ort in der Pariser Lebenswelt des 13.
Jahrhunderts auf. Dabei zeigt die Autorin, daß die eigentliche Blütezeit der repor-



264 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

tationes die Jahre 1250—80 waren, als diese Technik vor allem am Collège de la
Sorbonne gefördert wurde. Eigentlicher Antrieb war in der Regel das Bedürfnis

einzelner (meist Säkular-)Kleriker, Material für ihre eigene Pastoralpredigten
zu sammeln, zu einer Zeit, als Predigthandbücher im allgemeinen noch

nicht sehr weit verbreitet waren.
Im dritten Kapitel erläutert Bériou den neuen Predigt- und Exegesestil, der

sich in vielen Predigttexten des Pariser Umfeldes im fortschreitenden 13.
Jahrhundert beobachten läßt. Der Übergang vom alten Predigtstil, der sich durch
die systematische Erklärung einer ganzen Bibelstelle auszeichnet, zu einem
neuen Predigtstil, der meist nur von einzelnen Stichworten der gewählten
Bibelpassage ausgeht, wurde durch die neuen Kompositionstechniken für
Predigten und thematisch aufgebaute Predigthilfen wie z.B. distinctiones
unterstützt. Es ist dieser neue Predigtstil, der - in den Worten der Autorin - die
Vertreter des neuen Typs des Predigers, die «nouveaux maîtres de la Parole»
(213), hervorbrachte.

In den Kapiteln 4-7 präsentiert Bériou eine weitausholende Fallstudie zu
einer einzelnen Sammlung von reportationes, die von Raoul de Chäteauroux,
einem sonst unbekannten Mitglied des Collège de la Sorbonne, in den Jahren
1272—1273 in verschiedenen Pariser Kirchen mitgeschrieben wurden. Das
Material, das Raoul de Chäteauroux in dieser Zeit aufzeichnete, kompilierte er in
zwei Sammlungen; in der ersten ordnete er ganze Predigttexte streng
chronologisch nach den Daten des liturgischen Kalenders, in der zweiten führte er
meist kürzere Predigtfragmente oder collationes, aber auch einzelne distinctiones
oder Zitate nach alphabetisch geordneten thematischen Stichworten auf. Im
vierten Kapitel analysiert die Autorin die eigentlichen Umstände der
aufgezeichneten Predigten: Orte, Daten, Prediger, Publikum, Sprache, liturgischer
Rahmen. Als auffallend und zugleich charakteristisch für die Predigten in den
Pariser Kirchen des 13. Jahrhunderts stellt sich dabei heraus, daß der größere
Teil der Predigten auch außerhalb der Bettelordenkirchen von Dominikanern
und Franziskanern gehalten wurden. Außerdem scheinen Frauen ein wichtiges
— weil oft angesprochenes — Element des Predigtpublikums gewesen zu sein.

Im fünften Kapitel untersucht Bériou, inwieweit die Predigten sich mit
speziellen Anliegen an einzelne gesellschaftliche Gruppierungen wandten.
Obwohl die meisten Predigten vor einem gemischten Publikum aus Laien und
Klerikern, Männern und Frauen, aus Mitgliedern der verschiedensten Gruppen

des städtischen Umfelds gehalten wurden, werden mitunter spezifische
Gruppierungen — die Frauen, Ehepaare, Witwen, Arme, Reiche, Kleriker,
Mönche, Nonnen, Kaufleute — und marginialisierte Gruppen — wie Juden,
Häretiker - direkt angesprochen. Die Autorin weist aber ausdrücklich darauf hin,
daß die Botschaft der Prediger nicht vornehmlich an soziale Gruppierungen
gerichtet war (341); die Kriterien waren vielmehr theologisch-spirituelle, sie

wandten sich darum an Sünder, Unschuldige, Büßer, Gute, Irrende usw.
Im sechsten Kapitel widmet sich Bériou den Grundzügen der religiösen

Botschaft, die die Pastoralpredigten von 1272—1273 ausmachten. Bériou
charakterisiert diese Botschaft als «une explication limitée, mais solide, de la foi»
(474). Ausgehend von den pastoraltheologischen Vorschriften des Vierten La-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 265

terankonzils und ausgerichtet an den liturgischen Rhythmen des Kirchenjahres,
behandeln die Prediger grundlegende Themen der Heilsbotschaft. Hauptthema

war hier vor allem das Leben in der Nachfolge Christi, das im 13.
Jahrhundert auch in der Pastoraltheologie ein immer wichtigeres Modell christlicher

Lebens Orientierung wurde.
Im siebten und letzten Kapitel analysiert Bériou die katechetischen

Aspekte der untersuchten Predigten. Wichtig ist dabei vor allem die Tatsache,
daß die Pastoralpredigt für weite Teile der damaligen Gesellschaft der
vornehmliche Weg zur Bibelkenntnis war. Die Präsentation der Botschaft der
Heiligen Schrift in den mittelalterlichen Predigten ist deshalb von einschneidender

Bedeutung für den religiösen Horizont der damaligen Gesellschaft. In
Bérious Worten: «Il est certain, en tout cas, que l'alchimie des savoirs
pratiquées par les prédicateurs a contribué à forger la culture de leur temps» (595).
Die Autorin zeigt, wie vor allem die Botschaft des richtigen Handelns («ce

qu'il faut faire») dem Publikum in einem sorgfaltigen Diskurs vorgetragen
wurde; scholastische Exegese wurde mit Bildern der konkreten Lebenswelt
und der damaligen Erzählkultur zu gut faßbaren und verständlichen
Handlungsanweisungen verschmolzen und vermochte somit das Denken und die
kulturellen Praktiken der damaligen Gesellschaft zu formen.

Begleitet wird Bérious Analyse von einer Vielzahl von Appendices im %weiten

Band der Studie, in denen die Autorin ihr umfangreiches Quellenmaterial
präsentiert und statistisch auswertet. Dabei wäre es angesichts der gänzlich
unveröffentlichten Quellen wünschenswert, daß mehr eigentliche Predigttexte
(ev. in Form von Regesten) der Leserschaft zugänglich gemacht worden
wären. Im sonst sorgfältig erstellten Dokumentarband wirkt einzig irritierend,
daß in der ausführlichen Bibliographie mehrere der im Text zitierten Arbeiten
nicht aufgeführt werden.

Mit der vorhegenden Arbeit hat Nicole Bériou, seit langem eine der aus-
gewiesensten Kennerinnen der Predigt des Mittelalters, eine magistrale Arbeit
vorgelegt, deren erstaunliche inhaltliche Dichte und analytische Tiefe in einer
kurzen Besprechung, wie sie hier vorgenommen wurde, nicht adäquat
beschrieben werden kann. Bérious Arbeit bringt die mediävistische Predigtforschung

jedenfalls einen großen Schritt vorwärts, weil hier zum ersten Mal eine
fundierte Analyse der Modalitäten der «prédication effective», untersucht an
einem räumlichen und zeitlichen Brennpunkt der Entwicklung der mittelalterlichen

Predigt, vorliegt.
Christoph T. Maier

Jean-Luc Gouin: Hegel ou de la raison intégrale. Suivi de «aimer penser mourir»:
Hegel, Nietzsche, Freud en miroirs. Eds Bellarmin, Québec 1999. 223 p.

Absicht dieser Studie ist es, dem Leser den «globalen Sinn» von Hegels Denken

nahezubringen und auf diese Weise in dessen Philosophie einzuführen
(27). Allerdings will der Autor sie dabei nicht als Einführung der üblichen Art
verstanden wissen. So wird kein werkgeschichtlicher Abriß, kein Überblick
über die Denketappen des großen Philosophen präsentiert. Und auch eine



266 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

Einführung des Typs <Hegel verstehen), eine problematisierende Erklärung
zentraler Hegelscher Denkfiguren, steht nicht eigentlich zur Diskussion. Die
Studie führt vielmehr dergestalt in Hegel ein, daß sie ihn in verschiedenen
Facetten als fruchtbaren und aktuellen Denker einer «integralen Vernunft»
porträtiert. Sich mehr als Entdecker denn als Interpret des Philosophen verstehend,

legt es der Autor zudem keineswegs darauf an, mit den gelehrten
Gesamtdarstellungen und Spezialmonographien zu Hegel in Konkurrenz zu treten

(25). Schon eher ist es die Opposition gegen diese, welche ihn antreibt.
Hegels Vernunftauffassung soll als eine Denkform begreiflich gemacht werden,

die dem vernunftbegabten Gemeinsinn nicht weniger eigen ist als der
virtuosen Spekulation.

Das Hegeische Konzept der Vernunft, welches der Autor durch die vier
Kapitel, den Epilog und den Anhang seiner Studie hindurch mit großem
Engagement und mit Sinn für die poetisch-spielerische Dimension in Hegels
philosophisch-ernster Begriffsarbeit wiedergibt, kontrastiert mit dem Bild jener
hybriden Philosophenvernunft, welches die vehemente Kritik sowohl der
Linkshegelianer als auch, in unserem Jahrhundert, der Positivisten und
kritischen Rationalisten auf den Plan rief. Hegels Vernunft ist nicht die Vernunft
des berühmt-berüchtigten Idealismus, der das Konkrete in Abstraktionen
verwandelt, der das Denken der Realität zur Realität des Denkens verflüchtigt. Die
Sache verhält sich umgekehrt. Hegel ist der Denker der konkreten Wirklichkeit.

Sein Konzept der Vernunft besticht durch das Bestreben, die Realität aus
sich selbst heraus zu denken, soll es doch im Gegenzug gegen subjektive,
abstrakte Formen des Philosophierens und gegen deren abstraktes Fordern
emphatisch darum gehen, dasjenige zu verstehen, was ist. (41ff.). Aus der Optik
des Autors ist Hegels absolute Vernunft bzw. Vernunft der Totalität darüber
hinaus auch keineswegs die von seinen Antipoden perhorreszierte Vernunft
einer dogmatischen metaphysischen Wahrheit bzw. Vernunft einer totalitären,
indifferenzierenden Vereinheitlichung. Hegels absolute Vernunft ist, so die

Gegendarstellung von Gouin, erstens die auf sich gestellte, die autonome

Vernunft, mithin nicht der absolute Standpunkt, der die Sache von außen
betrachtet. Zweitens ist sie die Vernunft, deren Wahrheitskriterium die gelungene

Herausbildung eines kohärenten Konnexes von Bestimmungen ist, nicht
die Übereinstimmung mit einem lokalisierbaren, isolierbaren Wesen oder
Gegenstand (122f.). Und was den totalisierenden, identifizierenden Charakter
dieser Vernunft betrifft, zeichnet sie sich trotz (oder vielmehr: wegen) ihrer
identitätsphilosophischen Gestalt durch eine Reflexion auf den Reichtum, die
Individualität und die Differenz der Weltphänomene aus. Sie befreit die Welt
vom Chaos, ohne sie in ihren disparaten Erscheinungsweisen zu reduzieren
(97f.).

Zweifellos wirkt Gouins Kontrastbild einer realen, konkreten und
differenzbewußten Vernunft Hegels — ein Kontrastbild, an dem freilich schon
einige ältere Hegel-Darstellungen (man denke allem voran an das vom Autor
häufiger zitierte Buch «Vernunft und Revolution» von H. Marcuse) wie auch

neuere Studien zum jungen Hegel herum skizziert haben - erfrischend
angesichts der sich nach wie vor hartnäckig haltenden Vorurteile Hegel gegenüber.



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus 267

Und es ist auch legitim, dieses Gegenbild mit Gouin nicht auf die Jugendperiode

Hegels zu beschränken. Die These, wonach dieser Philosoph ein Denker
der konkreten Wirklichkeit ist, läßt sich durchaus auch für die reife und späte
Phase des enzyklopädischen Systemdenkens erhärten. Zwar bleibt Hegel hier
hinter der von seinen linkshegelianischen Schülern ausgebildeten nominalisti-
schen Strategie der Verabschiedung abstrakter Begriffe und Wirklichkeiten
weit zurück. Aufgrund der immensen Aufnahme einzelwissenschaftlicher Daten,

durch die sich sein System auszeichnet, übertrifft er dennoch hinsichtlich
der Darstellung einer vielfältigen, konkreten Wirklichkeit in vielen Bereichen
die nominalistischen Herausforderer. Allerdings gilt es die realistische,
differenzbewußte Perspektive in Hegels Vernunftkonzept am Ende immer auch zu
relativieren. Es handelt sich um einen bestimmten Gegenstand und Bereich
der Realität, dem Hegel sich mit dem konkreten Denken nähert, zumal es ein
bestimmter - organologischer — Typus der Vernunft ist, unter welchem die

vernünftige Wirklichkeit betrachtet wird. Dies bedenkt Gouin zu wenig, wenn
er allen Ernstes behauptet, bei Hegel sei der Standpunkt der Vernunft nicht
als «Option» des Philosophierens zu verstehen, sondern als Denkenmüssen
der vernünftigen Wirklichkeit (51). Eine Hegeische Kehre dahingehend, daß
die vernünftige Wirklichkeit sich ihren Philosophen wählt, der sie auszusprechen

vermag, würde nur die eine Form von abstrakter Realität durch eine
andere ersetzen.

Besondere Beachtung verdient das im ^weiten Kapitel anhebende Bemühen,
die Struktur von Hegels Konzept der Vernunft kenntlich zu machen. Gouin
beschreibt diese Struktur, Hegels (dialektische Methode), als Komplex von
«Subjekt-Negatitivät-Resultat-Versöhnung» («Sujet-négativité-résultat-réconci-
liadon», 59ff.) Das vernünftige Erkennen einer Sache ist ein fortschreitendes,
totalisierendes Bestimmen einer ersten, einfachen Vorstellung von dieser
Sache. Im Wege des Fortschreitens wird die Vorstellung (das zu entdeckende
Subjekt) sukzessive negiert und zugleich bestimmt. Es entsteht eine (Bestimmung)

der Sache, die Hegel bekanntlich, in Umdeutung von Spinozas (omnis
determinatio est negatio), als doppelte Negation oder absolute Negativität
erörtert und praktiziert (69). Im Resultat des Bestimmens, das als Rückkehr zu
sich oder Versöhnung deutbar ist, zumal es um ein immanentes Bestimmen der
ersten Vorstellung geht und die bestimmende Instanz kein Subjekt außerhalb
dieser Vorstellung ist, kann sodann erst von einer erkannten Sache die Rede
sein. Mit dieser Struktur wird demnach kein Modell einer Erkenntnis aus
einem wahren Ersten propagiert. Vielmehr herrscht die Annahme vor, daß von
einer evidenten Vorstellung zu deren Begriffensein zu schreiten ist. Gouin
erläutert die nämliche Struktur der Vernunft gleichfalls im Blick auf Hegels
«spekulativen Satz» und folgt der Ansicht, die Hauptfunktion eines Satzes
bestehe darin, das Subjekt durch ein fortschreitendes Bestimmen im Prädikat
begreiflich zu machen (63ff.). Auch wenn Gouins Rekonstruktion von Hegels
Vernunftstruktur im Detail mangelhaft oder fragwürdig bleibt (das für das

Verständnis von fortschreitender Bestimmung unentbehrliche Moment des

antinomischen Widerspruchs bleibt so gut wie unberücksichtigt; der spekulative
Satz wird anhand von Beispielen entfaltet, die der Vorstellung des anreichern-



268 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

den Bestimmens des Subjekts durch das Prädikat nach dem Vorbild von Leibniz'

«praedicatum inest subjecto» angemessen sind, nicht aber Hegels
pointiertem Verständnis des verschwindenden Ubergehens des Subjekts in das

Prädikat), vermag sie insgesamt doch seiner Ansicht, Hegels Denken sei dem
vernunftbegabten Gemeinsinn zugänglich, Plausibilität zu verleihen. Jedenfalls
verdeutlicht sie, daß es sich bei der nämlichen Struktur um die schrittweise
Entfaltung eines Denkprozesses handelt, den wir alle erfahrend durchlaufen,
wenn wir es mit dem Kennenlernen, Begreifen einer Sache zu tun haben. Was

man bei Gouin allerdings auch in diesem Punkt vermißt, ist die Erörterung
der Frage, ob Hegels Vernunftstruktur in ihrer Integrations fähigkeit nicht
womöglich an Grenzen stößt. In Hegels Struktur der Vernunft spiegelt sich ein

auslegendes, verstehendes Erkennen, ein Erkennen, das sich von der Form
der gegenstandskonstitutiven Verstandeserkenntnis klar distanziert. Eine Folge

dieser Absetzung ist letztlich aber gerade, daß nicht mehr dargestellt werden

kann, daß, wie Hegel es unterstellt, die Verstandeserkenntnis lediglich ein
Derivat der Vernunfterkenntnis ist.

In Hegels philosophischem System ist die logische Struktur der Vernunft
in zahlreiche reale, natur- und geistphilosophische, Gegenstandsbereiche
eingebettet. Im dritten Kapitel beleuchtet der Autor Aspekte jenes Teilbereichs des

Geistsystems, den Hegel «objektiven Geist» nennt. Entlang der Stichworte
«Geist», «Staat» und «Freiheit» legt der Autor dar, daß die Bestimmung des

Subjektes seine Eingliederung in Recht und Staat ist und daß das Subjekt erst
dadurch zu seiner wirklichen Freiheit gelangt. Damit wird nicht zuletzt die seit
jeher beunruhigende Frage berührt, in welcher Weise Hegel Freiheit und
Verstaatlichung des Subjekts zu verbinden vermag. An dieser Stelle weist der
Autor zu Recht daraufhin, daß der klassische Vorwurf, der (preußische
Staatsphilosoph) lasse die Individuen am Staat zerschellen, in Hegels Texten wenig
Nahrung findet (102ff.). Hegel verteidigt, wie der Autor durch eine stattliche
Reihe von Zitaten belegt, keine Freiheit der Individuen, die faktisch die Freiheit

von Geist und Staat bedeutet, sondern die wirkliche Freiheit der
Individuen (und zwar aller Individuen), die Freiheit, die kraft des Rechtes und
Staates gewährt wird (97ff.). Natürlich sind damit die Würfel im Auslegungsstreit

um Hegels Verhältnis von Freiheit und Staat noch nicht gefallen. Wird
Hegels Verteidigung der Freiheit der Individuen nicht durch sein konkretes
Staatskonzept, das mit seiner allgemeinen Idee des Staates einhergeht,
dennoch beeinträchtigt? Nicht nur der Staat allgemein, sondern auch und
insbesondere die bestimmte Qualität des Staates ist doch dafür ausschlaggebend,
daß und in welchem Ausmaß die individuelle Freiheit sich entfalten kann. Und
diesbezüglich hat Hegel — was der Autor kaum thematisiert — seit der späten
Jenaer Zeit durch sein konkretes Staatskonzept zumindest der individuellen
Freiheit in der Gestalt einer demokratischen, intersubjektiven Willensbildung
Grenzen gesetzt. Auf einen vergleichbaren Sachverhalt wäre im Bezug auf Hegels

konkretere Einlassungen zum Freiheitsverständnis aufmerksam zu
machen. Wie Gouin erwähnt, plädiert Hegel für eine Freiheit, die jedwede
Willkürfreiheit oder Wahlfreiheit verschmäht (99f.). Die Hegel zufolge richtig
verstandene Freiheit besteht erstens im beschließenden Willen und zweitens im wis-



Besprechungen — Rezensionen - Comptes-Rendus 269

sentlich beschließenden Willen, im Willen, der sich zum Wissen des Beisich-
seins des Subjekts erhoben hat. Nun ist Wählenkönnen zwar nicht das Ziel
der Freiheit, aber doch deren unentbehrliche Voraussetzung. Es erhebt sich
deshalb die Frage, ob Hegel das befreite Individuum nicht gleichzeitig durch
eine Art Fatalismus der gewußten Freiheit einengt.

Hegels Konzept der Vernunft umgreift von Anbeginn mehr als jene
globale vernünftige Wirklichkeit, die im enzyklopädischen System der Logik
sowie der Natur- und Geistphilosophie abgebildet wird. Hegel kennt auch eine

Vernunft, die sich als Denken des Leibes, der Liebe, kurz: des Lebens, zu
erkennen gibt. Zu diesem Typus von Vernunft, der mit Brechungen ins System
aufgenommen wird, äußert der Autor sich hauptsächlich im vierten Kapitel und
den daran angehängten Teilen. Dabei zeichnet er angesichts dieser <anderen>

Vernunft eine integrale Hegeische Vernunft nach, die nicht nur kein geschlossenes

System kennt, sondern ihre Systemform auch so weit ins Offene treibt,
daß sie eine Verbindung von «System» und «Nicht-System» postuliert (131).
Und schließlich fehlt auch der Hinweis auf jene Hegeische Vernunft nicht, die
sich bewußt ist, einem Bedürfnis nach Vereinigung zu gehorchen und in der
Gestalt als wissenschaftliches System auf den existentiellen Horizont von
Liebe, Tod und Seligkeit angewiesen zu sein (185f.). Es ist unbestritten, daß

Hegel auch mit dieser Seite der Vernunft vertraut ist und daß er sie zuweilen
wie die Romantiker, Nietzsche und Freud entlarvungspsychologisch gegen das

abstrakte Denken einsetzt. Doch ist dies nur die eine Wahrheit über Hegel.
Die andere Wahrheit, die Bataille, Derrida u.a. ausgesprochen haben, ist, daß

er sich von dieser <anderen> Seite der Vernunft immer auch entfernt. Gouin ist
nicht frei von der Neigung, diese Ambivalenz in Hegels Denken abzuschatten.
Desgleichen ist er häufig versucht, Hegeische Denkkontexte und Denkschattierungen

mit Hegels Denken als solchem zu vermischen. Daß die eine von
Hegels vereinigungsphilosophischen Wurzeln die negative Theologie des Neu-
platonismus ist, ist ebenso offensichtlich wie die Tatsache, der zufolge Hegel
seine Identitätsphilosophie in engem Bezug zur ästhetischen Vernunft Schillers,

Hölderlins und der Frühromantiker ausbildet. Und nicht zu bestreiten ist
dabei auch, daß diese Kontexte, am einhelligsten in der Lebensphilosophie der
Frankfurter Jahre, Inhalt und Form von Hegels Philosophie prägen. Wenn
man Hegels Philosophie gesamthaft betrachtet, sind sie aber Anstöße, die
immer auch abgestoßen worden sind. Hegel hat zwar sein Systemvorhaben durchaus

mit der Aufgabe verbunden, auch dessen Negationen zu integrieren. Aber
Hegel ist nicht F. Schlegel geworden, der zugleich ein System und kein System
haben wollte. Hegel ist kein Gegner, aber als Kritiker <erbaulichen>
Philosophierens eben auch nie ein Freund der Liebesphilosophie geworden.

Martin Bondeli



270 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Will Kymlicka: Les théories de la justice: Une introduction. Paris: Eds La Découverte

1999.363 p.

La traduction du livre de W. Kymlicka dont la première édition en anglais
parue sous le titre Contemporary Political Philosophy: An Introduction date de 1990,
rend enfin accessible en français un ouvrage d'introduction aux débats anglo-
saxons de philosophie politique. D'une facture remarquable, le livre de Will
Kymlicka donne un aperçu très saisissant de la richesse et de la diversité de la
discussion postérieure à la parution en 1971 de A Theory of justice (—TJ) de

John Rawls. L'oeuvre de J. Rawls, de même que dans une moindre mesure
celle de Ronald Dworkin, sert d'ailleurs de fil rouge, de contrepoint, à l'examen

successif des principales thèses des utilitaristes (chap. 1), des libertariens
(chap. 3), des marxistes (chap. 4), des communautariens (chap. 5) et des
féministes (chap. 6), le chapitre 2 étant précisément consacré à la présentation des

versions respectives de la théorie de la justice de ces deux grandes figures du
libéralisme que sont J. Rawls et R. Dworkin.

Le travail de traduction mené par Marc Saint-Upéry sert agréablement
l'ouvrage de W. Kymlicka dont il restitue en français la cohérence et la clarté,
à la différence de certaines traductions récentes qui contribuent plutôt à

obscurcir le texte original. Nous n'aurons sur ce point qu'un seul regret: la
traduction française ne reprend malheureusement pas l'index de l'édition originale
pourtant bien utile.

M. Saint-Upéry a bien sûr pu tirer profit des traductions existantes

comme par exemple celles de l'oeuvre de J. Rawls réalisées par Catherine Au-
dard qui est par ailleurs l'une des principales spécialistes francophones de la

philosophie politique anglo-saxonne. Outre C. Audard, peu nombreux sont les

philosophes francophones continentaux à posséder une connaissance étendue
des débats anglo-saxons dans le domaine de la théorie politique. L'un des

rares ouvrages en français qui puisse être cité comme présentant quelques
similitudes avec celui de W. Kymlicka, est le recueil d'articles de Philippe Van Pa-

rijs publié sous le titre Qu'est-ce qu'une sociétéjuste? Introduction à la pratique de la

philosophie politique (La couleur des idées, Seuil 1991). Toutefois, Ph. Van Pa-

rijs n'y évoque que brièvement la controverse entre libéraux et communautariens

et ne dit mot des critiques féministes à l'encontre des théories de la
justice. Son ouvrage est centré sur l'utilitarisme, J. Rawls, le marxisme et le liber-
tarisme. L'ouvrage d'introduction de W. Kymlicka a ainsi l'avantage décisif de

constituer une présentation très complète, même si non exhaustive (on notera
au passage l'absence du républicanisme de Q. Skinner, P. Pettit, etc.), des

principaux courants et enjeux de la philosophie politique anglo-saxonne de la

fin du vingtième siècle. Mais surtout, et c'est là sans doute la principale qualité
de son livre, W. Kymlicka ne se limite pas à un simple inventaire. Il rend

compte d'un débat vivant et en reconstruit la dynamique, démontrant in vivo

comment se pratique la philosophie politique de style analytique.
Si l'on reprend l'ouvrage de Kymlicka au fil de ses chapitres, force est de

constater tout d'abord le remarquable emboîtement argumentatif de ses

différentes parties. Toutefois, le premier chapitre pâtit quelque peu de cette belle
construction d'ensemble en donnant un aperçu peut-être un peu partial de



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 271

l'utilitarisme. Pour l'essentiel, il reprend les critiques de l'utilitarisme de

J. Rawls et B. Williams.
A la suite de Rawls, Kymlicka présente l'utilitarisme comme fonctionnant

dans notre société «comme une espèce d'arrière-fond idéologique tacite» (17).
Alors qu'à l'origine (chez J. Bentham, J.S. Mill, etc.), l'utilitarisme «se caractérisait

par sa critique radicale de la société anglaise» (57), cette doctrine réformiste

semble bien avoir fourni au vingtième siècle une justification au
conformisme. Kymlicka distingue deux types d'arguments en faveur de la
maximisation de l'utilité, si l'on conçoit celle-ci comme un «critère de la validité
morale» (41): (1) L'utilitarisme prend en compte de manière égale les intérêts
de chacun. C'est alors une doctrine égalitariste pour laquelle la maximisation
de l'utilité n'est que dérivée. (2) L'utilitarisme est une doctrine téléologique
qui considère comme prioritaire la maximisation du bien et non plus l'égale
considération des intérêts de chacun. En ce cas, les êtres humains sont perçus
«comme des producteurs ou des consommateurs potentiels du bien à

maximiser, et notre obligation morale concerne ce bien, et non pas les individus»
(46). Mais, du coup, l'utilitarisme n'est plus véritablement une doctrine
morale.

J. Rawls (TJ, §§ 5—6) juge que l'utilitarisme est fondamentalement une
théorie du type (2) et présente sa propre théorie comme une alternative
globale à l'utilitarisme dans la mesure où elle est fondée sur la priorité du juste
sur le bien. Mais, selon Kymlicka, même si, par hypothèse, l'on devait admettre

la version (1) de l'utilitarisme comme une forme de moralité plausible, elle
se verrait confrontée à des difficultés qu'elle ne pourrait résoudre de façon
satisfaisante. Car, l'utilitarisme peine à reconnaître la valeur des relations
privilégiées et interprète l'égalité de traitement comme «l'agrégation des

préférences préexistantes» (54). Ainsi, les préférences externes des individus (i.e.
celles qui portent sur les biens dont devrait disposer autrui) sont prises en
compte dans le calcul de l'utilité, même si elles sont discriminatoires (ex.: si
elles impliquent que les personnes de couleur ne devraient pas disposer des
mêmes ressources que les autres). Il en va de même des préférences égoïstes
(ex.: prétendre aux quelques biens de son voisin vivant dans la misère, alors
qu'on vit soi-même déjà dans l'opulence). Selon Kymlicka, ce sont là les

conséquences paradoxales du respect des préférences de chacun défendu par
l'utilitarisme.

Kymlicka considère qu'il manque à l'utilitarisme une «théorie des justes
parts» lui permettant d'exclure certaines préférences illégitimes et garantissant
effectivement à chacun une égale considération. Rawls satisfait à cette
exigence dans la mesure où, dans la position originelle, les individus placés sous
le voile d'ignorance ne prendraient jamais le risque d'être le jouet des

préférences égoïstes ou discriminatoires d'autrui, si l'on suppose que ce sont des

agents rationnels. Car, ignorant leur place dans la collectivité, ils ne peuvent
choisir que des principes qui garantissent à chacun une égale considération, ce
chacun pouvant être eux-mêmes. Dès lors, la théorie de la justice de Rawls
vise à compenser les inégalités non méritées, c'est-à-dire celles qui n'ont pas
de pertinence morale dans la mesure où elles sont le fruit de circonstances qui



272 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

échappent au contrôle des individus (ex.: les origines sociales ou ethniques).
Toutefois, Rawls ne prévoit pas de compenser les handicaps naturels et ne
distingue pas clairement «les inégalités qui découlent de choix différents de

celles qui découlent de circonstances différentes» (101). La théorie de R. Dwor-
kin qui repose sur un système d'enchères et d'assurance, tente de répondre à

ces difficultés de façon plus satisfaisante, tout en soulignant les limites de ce

qu'il est possible de faire. En effet, il existe une tension entre le souhait de
tenir compte «des différences d'aspirations» des individus et le souhait de

compenser les inégalités de circonstances dans leur situation initiale (99). On ne

peut qu'aspirer à trouver la moins mauvaise solution sans jamais parvenir à

une solution totalement fidèle à l'idéal.
Les libertariens considèrent quant à eux que traiter les individus comme

des égaux implique de respecter leurs droits — en premier Heu leurs droits de

prospérité - et non pas de corriger les inégalités. Ils ont en effet pour caractéristique

commune d'accepter les mécanismes du marché comme intrinsèquement

justes et de rejeter toute idée de fiscahté redistributive. Dans le chapitre
qu'il leur consacre, KymHcka se concentre pour l'essentiel sur les thèses de

R. Nozick. Toute fiscalité redistributive aux dépens des plus aptes et au bénéfice

des plus défavorisés impliquerait aux yeux de Nozick de ne pas respecter
l'égalité morale des individus. Reprenant la formule kantienne, Nozick juge en
effet que pour considérer les individus comme des «fins en soi» et non comme
de simples moyens, il faut reconnaître en chacun le seul propriétaire légitime
de soi-même, de ses capacités, ainsi que des ressources auxquelles il a pu
accéder grâce à ses capacités. Dès lors, les droits de propriété que détient un
individu deviennent absolus. Toute intervention coercitive de l'Etat portant
atteinte à ces propriétés est considérée comme abusive, parce qu'irrespectueuse
de la «propriété de soi» et de ses capacités de chaque individu.

Si Kymlicka a choisi de présenter successivement les points de vue des H-

bertariens et des marxistes, c'est que, même s'ils défendent des thèses
diamétralement opposées, ils partagent certains traits philosophiques communs. Cela

est évident s'agissant d'un des aspects fondamentaux du marxisme, sa théorie

de l'exploitation. Par exploitation, les marxistes entendent le mécanisme

par lequel le capitaüste s'approprie une partie de la plus-value produite par le

travail de l'ouvrier. Toutefois, considérer l'exploitation comme l'archétype de

l'injustice, ainsi que c'est le cas pour le marxisme classique, imphque de se
référer explicitement ou non à quelque chose comme l'idée Hbertarienne de

«propriété de soi». Car, l'ouvrier est de ce point de vue le seul propriétaire
légitime de ce qu'il produit, puisqu'il est le seul propriétaire légitime de soi et de

ses capacités. Ainsi que le démontre KymHcka, les marxistes analytiques
anglo-saxons - au premier rang desquels G.A. Cohen et J. Roemer - ont tenté
de reconstruire différents volets de la théorie marxiste (la théorie de

l'exploitation, de l'aliénation, des besoins). Toutefois, KymHcka juge qu'ils butent
sur des difficultés qui tiennent à leur présupposé initial quant à la «centralité
du travail» et de la production des ressources plutôt que de la distribution
(215). De ce fait, ils peinent à reconnaître en théorie nombre d'injustices qui
ne sont pas uniquement générées par des rapports salariaux oppressifs. Dans



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 273

la société moderne, c'est le cas des injustices dont peuvent être l'objet certains

groupes ethniques, les mères célibataires, les immigrés, les homosexuels, les

handicapés et les personnes âgées.
Comme on le voit, utilitaristes, libéraux, libertariens et marxistes divergent

quant à la façon dont il convient de considérer les individus comme des

égaux. Cette question essentielle traverse l'ensemble de l'ouvrage de Kymlicka
jusqu'au chapitre final consacré au féminisme. En effet, les féministes ont mis
le doigt sur une inconséquence commise par la plupart des philosophes politiques

qui consiste à négliger les injustices induites par la différenciation
traditionnelle des rôles sexuels. Afin de garantir l'égalité entre les sexes, ils se sont
généralement contentés de faire appel au «critère de différence» en vertu
duquel les seules discriminations acceptées sont celles qui se fondent sur des

«différences sexuelles pertinentes». Ainsi par exemple, la non-mixiété des
toilettes. publiques et des compétitions sportives peut être justifiée en vertu de
différences sexuelles (physiques) pertinentes (257-258). Mais surtout, le «critère

de différence» permet de garantir l'accès des femmes aux mêmes avantages

que les hommes, en particulier en matière d'éducation, dans la mesure ou
il n'existe pas de différence sexuelle pertinente (sur le plan intellectuel) qui
puisse justifier des discriminations. Toutefois, ce critère est insatisfaisant dans
la mesure où il ne fait que rendre possible en droit l'accès à toutes les positions

sociales sans résorber pour autant d'importants foyers d'inégalité. Pour
les féministes, il faut remonter en amont aux sources de l'inégalité, soit à la

conception des rôles sociaux et non pas seulement aux modalités d'accès aux
positions sociales. Etant donné que les rôles ont été conçus par les hommes
en fonction de leurs intérêts, ils ne prennent pas en compte les intérêts
spécifiques des femmes par exemple vis-à-vis de la maternité. Dès lors, la plupart
des femmes sont toujours victimes de discriminations, même si c'est plutôt de

facto que dejure.
De même que les communautariens critiquent la conception d'un «moi

désengagé» (ou encore «désencombré») présupposée par les théories libérales,
les féministes soulignent que l'idéal d'autonomie de l'éthique de la justice
oublie tout simplement les responsabilités des individus vis-à-vis des enfants et
des personnes dépendantes. Oubli qui s'explique par le fait qu'il s'agit de

responsabilités assumées, jusqu'à il y a peu, exclusivement par des femmes confinées

dans la sphère privée. Dans l'exposé qu'il donne des points de vue
communautariens et féministes, Kymlicka met l'accent sur les critiques qu'ils
adressent à certains dogmes fondamentaux du libéralisme: la théorie de la
neutralité pour les premiers, la distinction sphère privée/sphère publique pour
les secondes. Très ouvert à prendre en compte ces critiques, Kymlicka
présente le libéralisme comme susceptible de nombreuses et profondes révisions
ce qui donne à son lecteur le sentiment qu'il n'a pas échappé à une tentation
de syncrétisme philosophique sans doute propre à son entreprise. On s'étonnera

enfin que W. Kymlicka n'ait à aucun moment relevé le fait que la plupart
des théoriciens de la justice restent centrés sur les sociétés occidentales, oubliant

par-là même la nécessité de concevoir une justice au niveau international
dans un monde de plus en plus interdépendant. Alain Boyer



274 Besprechungen — Rezensionen - Comptes-Rendus

Carlos Valverde: Der Mensch als Person. Philosophische Anthropologie.
Paderborn: Bonifatius 1999. 394 S. (amateca. Lehrbücher zur katholischen
Theologie 16).

«Wenn es eine philosophische Aufgabe gibt, deren Lösung unser Zeitalter mit
einzigartiger Dringlichkeit fordert, so ist es die einer philosophischen
Anthropologie» - so schrieb Max Scheler im Jahre 1927 (Philosophische
Weltanschauung; zit. 57). Der Fortgang des Jahrhunderts scheint dem Philosophen
mehr als Recht zu geben. «Mitten im Leben kann uns der Tod überfallen und
die Hölle mit dem Teufel Mensch » — so beginnt die Aufschrift auf einem
kapellenartigen «Friedensmemorial» für die zahllosen Gewaltopfer des 20.
Jahrhunderts, das ein Dozent der Theologischen Fakultät Freiburg geschaffen hat.
«Zutritt haben nur Wind, Regen, Schnee und kleine Tiere» (KIPA 22.08.1999),
während der Mensch ausgeschlossen bleibt. Die Abdankung des Menschen

zugunsten der unberührten Natur - ist das die Hoffnung für das neue Jahrtausend?

Optimistischer ist der Verfasser der hier vorgelegten Philosophischen
Anthropologie, der Jesuit Carlos Valverde, *1922, seit 1993 Professor für
Metaphysik und Geschichte der Philosophie am Theologischen Institut San Dä-
maso in Madrid. Sein philosophischer Zugang will «von Liebe zum Menschen

getragen» sein. «Auf Erden und nächst Gott gibt es nichts Heiligeres als den
Menschen, und nichts verdient soviel Respekt und soviel Fürsorge wie er»
(11 f.). In der Einführung — und nicht nur hier — spricht der gläubige Christ
und überzeugte Jesuit. Bereits zu Beginn der Lektüre steht fest, daß sein Werk
unter mehreren methodischen Herausforderungen steht: 1. Die Reihe AMATECA

möchte im Stil von Lehrbüchern «das gesamte grundlegende Material» «in

knapper, zusammenfassender Form» (8) bieten, selbst um den Preis gewisser
Verkürzungen. 2. Die philosophische Anthropologie ist Bestandteil einer Serie

zur katholischen Theologie, soll jedoch streng philosophisch vorgehen «im
Licht der natürlichen Vernunft, die das Proprium der Philosophie ist» (15).
3. Angesichts der Differenzierung in eine physische, psychologische und
theologische Anthropologie, in Sozial- und Kulturanthropologie steht die
philosophische Anthropologie vor einer erheblichen Datenmenge, vor der Neigung
zu Reduktionen, schließlich unter einem gewissen Profilierungsdruck; sie hat
sich als integrierende und «kritische Instanz für die positiven Anthropologien»
(17) zu erweisen. 4. Nicht zuletzt erfordert die Internationalität der Reihe, die
auf Englisch, Italienisch, Französisch, Spanisch, Portugiesisch, Deutsch,
Polnisch und Russisch erscheint, eine interkulturell vermittelbare Darstellung des

Stoffes.
Der Verfasser wählt eine phänomenologische Methode: «Eine existentielle

Phänomenologie, die beim psychologischen Ich ansetzt, um es sodann zu trans-
zendieren und zum ontologischen Ich zu gelangen, scheint die
Untersuchungsmethode zu sein, die am ehesten einen Zugang zur menschlichen
Wirklichkeit verspricht» (20). Sein erkenntnistheoretischer Realismus erlaubt es

ihm, in weitem Umfang empirische Forschungsergebnisse zu integrieren und
zugleich an einer «metaphysischen Anthropologie» (vgl. 24) festzuhalten. Die
Verbindung zwischen Empirie und Metaphysik wird durch die transzendental-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 275

philosophische «Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit und Erkennbarkeit»

(22) der psychologischen und geschichtlichen Identität in der
Selbstwahrnehmung des Ich vermittelt. In der philosophischen Anthropologie ist
der Mensch zugleich Subjekt und Objekt der Wissenschaft. In diesem
Vorgang kommt bereits die herausragende Stellung des Menschen unter allen
Lebewesen zur Geltung: «Denn der Mensch, und nur er, ist dessen fähig, was
Thomas von Aquin die reditio compléta subiecti in seipsum nannte» (De ver. I 9c.;
zit. 35; vgl. 211, Anm. 38).

«Der Mensch als Person» — dieser Titel gibt die philosophische Grundposition

des Verfassers an. In Abgrenzung gegen das Individuum wie gegen das

Kollektiv versteht Valverde sich ausdrücklich als Vertreter eines Personalismus.

Er stellt den Personbegriff, der mit den klassischen Definitionen von
Boethius, Thomas von Aquin und Max Scheler eingeführt wird, ins Zentrum
seines Werkes in der Überzeugung, «daß die philosophische Anthropologie heute
personalistisch geprägt sein muß und daß der Personalismus die Philosophie
ist, die den überlegenen Wert der Person gegenüber dem Individuum, gegenüber

dem Ding oder gegenüber dem Gattungsmäßigen und Impersonalen
vertritt» (41). Als ihre wichtigsten Vertreter nennt Valverde: «Max Scheler,
Martin Buber, Emmanuel Mounier, Emmanuel Levinas, Jean Lacroix, Maurice
Nédoncelle, Paul Ricoeur, Gabriel Marcel, Pierre Teilhard de Chardin, Pedro
Lain Entralgo, Dietrich von Hildebrand, Karol Wojtyla, Jözef Tischner» (344).
Ein bevorzugter Gewährsmann für ihn ist allerdings der spanische Philosoph
Javier Zubiri; auch Martin Heidegger wird als impulsgebend für personalisti-
sches Denken wiederholt angeführt (vgl. 93).

Die Entfaltung dieser Grundoptionen vollzieht sich lehrbuchgemäß in
den klassischen Bereichen der Anthropologie: Den Auftakt bildet ein
notgedrungen sehr summarischer philosophiegeschichtlicher Überblick vom
«griechischen Wunder» (59) bis ins 20. Jahrhundert. Ausführlich wird «Der Ursprung
des Menschen» in Auseinandersetzung mit den Evolutionstheorien diskutiert.
Das «Gesetz der Neuheit», das in der Evolution am Werke ist, «stellt uns
unstreitig vor eine Weisheit und eine überlegene Schöpfermacht, die das Sein

zur Existenz bringt» (106f.). Wir dürfen, ja müssen die metaphysische
Folgerung ziehen, daß die Evolution teleologisch ihren Schlußpunkt im
Menschen findet. Um diese Überzeugung zu sichern, «ist die Bezugnahme auf ein
Absolutes, ein letztes Du unumgänglich; dieses muß imstande sein, allen
Menschen die volle Personwerdung zu sichern, weil es selbst Fülle der Wahrheit
und Fülle der Liebe ist» (132). In ein Argument ad hominem gewendet: «Hat die
Evolution - anthropomorph gesprochen - sich derart angestrengt, den
Menschen auf die Erde zu bringen, nur um ihn dann zu zerstören und zu vernichten?

Das ist undenkbar, weil es absurd wäre» (136).
Die «Phänomenologie des menschlichen Verhaltens» arbeitet die Differenz

zwischen Mensch und Tier heraus. Der Übergang zum Hominiden müsse
sich als «Wirkung der Causa prima, das heißt Wirkung einer creatio ex nihilo»

vollzogen haben, allerdings nicht durch ein äußeres Eingreifen, sondern als

«Erfüllung einer biologischen Erfordernis der Keimzelle» (144). In den beiden

folgenden Kapiteln über Erkenntnis und Wille des Menschen kommt die Schu-



276 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

lung des Verfassers an Thomas von Aquin, gelesen allerdings durch die Brille
des Francisco Suarez SJ (vgl. 54f.; 226 mit Anm. 53) klar zum Ausdruck. Ein
gewisses Befremden läßt sich nicht unterdrücken, wo der Verfasser - in einer
Reihe mit dominikanisch geprägtem Herausgebergremium - wie selbstverständlich

den altehrwürdigen Gnadenstreit zugunsten der jesuitischen Position
entscheidet: «Am überzeugendsten scheint die Lösung des Jesuiten Luis de

Molina (1535-1600): Der göttliche Beistand ist innerlich indifferent und
überläßt dem menschlichen Geschöpf die Bestimmung des Aktes, ohne daß

damit der Wille ganz ein Wollen setzte (256f.). Nihil obstat?

Die Leib-Seele-Problematik löst der Verfasser in Abgrenzung von
Monismus und Dualismus «hylemorphistisch»: Leib und Seele sind «Koprinzipien
derselben Substanz die die Person ist» (279). Nachdruck liegt auf dem
philosophischen Postulat einer geistigen, unsterblichen Seele als Bedingung der
Möglichkeit für eine «humanistische Anthropologie» (272). Schwerer fällt dem Autor

die philosophische Deutung der menschlichen Leiblichkeit, die einerseits
als «eine Komponente meines Ichs» (304) bezeichnet wird, andererseits «etwas

von Nicht-Ich» behält. Wie er sich in diesem Zusammenhang auf Karl Rahners

«Geist in Welt» beruft, so folgt Valverde auch in der Deutung von «Leid
und Tod» einem jesuitischen Mitbruder: Pierre Teilhard de Chardin. Er teilt
dessen evolutionistische Interpretation: «Das Leid ist der Preis des Seins»

(319) in bezug auf die physischen Übel in der Welt, will jedoch die Übel der
Sünde als «nicht mediatisierbar» (320) von dieser Deutung ausnehmen. Bedingung

der Möglichkeit für die Sinnhaftigkeit des Leidens ist wiederum der
«vernünftige Optimismus» (330), der aus philosophischen Gründen mit der
Unsterblichkeit rechnet. Der Band wird abgerundet durch das Kapitel «Die
Person in der menschlichen Gemeinschaft». Der Personalismus erscheint hier
als einzig möglicher Ausweg aus den Mißständen in Politik und Gesellschaft:
«Wir haben Spezialisten für alles, aber wir haben wenig Personen. Diogenes
könnte von neuem am hellen Mittag mit seiner Laterne auf den brodelnden
Marktplatz gehen und rufen: <Ich suche einen Menschern.» (339). Die
angeführten Beispiele schließen sich eng an die katholische Soziallehre an: Kritik
an Marxismus und Faschismus, aber auch am Kapitalismus, Hochschätzung
der Familie als Keimzelle des Staates, Recht auf Arbeit und gerechten Lohn,
Solidarität und Subsidiarität, natürliches Sittengesetz. Das Buch mündet in ein
zumindest theistisch gefaßtes Glaubensbekenntnis: «Gott ist der Schlüssel für
das menschliche Rätsel» (378), die Erfüllung der Sehnsucht nach dem absoluten

Du. Das religiöse Phänomen stiftet «unmittelbar menschliche Interkom-
munion» (384), im christlichen Bereich «Kirche» genannt.

Eine «streng philosophische» Anthropologie, die bei der christlichen Kirche

anlangt? Ein «Lehrbuch» ist das Werk auf jeden Fall geworden: ein
Lehrbuch, dem viele Früchte der Bemühungen der Philosophie um den Menschen
zu entnehmen sind; ein Lehrbuch, das die Uneindeutigkeit des Sammelbegriffs
«Personalismus» offenkundig werden läßt: Selbst und gerade ein Personalist
könnte zweifellos Kritikpunkte finden: die mangelnde Würdigung menschlicher

Leiblichkeit, die unklare Vermittlung zwischen der Hinordnung der Person

auf Gemeinschaft und ihrer philosophisch stark betonten Selbstbezüg-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 277

lichkeit; die pauschale Verurteilung des Protestantismus (72f.; 384); die
Abwesenheit der Mann-Frau-Beziehung; ein Lehrbuch der methodischen Schwierigkeit

einer philosophischen Anthropologie in der Theologie: Muß die Methodik
wirklich in einem doppelten «als ob» bestehen?: «als ob» wir von der
Glaubensüberzeugung absehen könnten und «als ob» die Annahme der Glaubensaussagen

nur durch äußere, rein philosophische Argumente plausibel würde,
da die offenbarten Wahrheiten «ja jenseits des Rationalen stehen und
überrational sind, dennoch aber die Zustimmung zu ihnen vernunftmäßig
begründbar» ist (233). Diese Charakteristik der Fundamentaltheologie gemäß der
apologetischen Methodik der Glaubwürdigkeitsmotive ist bezeichnend. In
dem Versuch, die Offenbarung vor dem Vernunftzugriff zu schützen, tritt
unversehens und vermutlich unbeabsichtigt ein offenbarungsfremdes theologisches

Konzept zutage: ein Gottesbild mit vielen Anklängen an die Physiko-
theologie, die von der Zweckmäßigkeit der Natur auf die höchste Weisheit der
causa prima zurückschließen wollte. Wo bleibt die hochgemute Uberzeugung,
daß die christliche Offenbarung sich zwar nicht als Produkt menschlicher
Vernunft, aber als vernunftgemäß erweisen läßt? Außenstehende Leser/innen
merken die Absicht und sind verstimmt, die Studierenden der Theologie bleiben

ratlos zwischen dem Glaubensbekenntnis und seiner methodischen
Suspendierung. Vielleicht finden sich ja Antworten in einem Band der Reihe AMA-
TECA über «Theologische Anthropologie»?

Barbara Hallensleben

Klaus Obenauer: Thomistische Metaphysik und Trinitätstheologie. Sein — Geist -
Gott — Dreifaltigkeit - Schöpfung - Gnade. Münster: Lit Verlag, 2000. 162 S.

(Philosophie 37).

Déjà connu pour ses études trinitaires et bonaventuriennes, K. Obenauer
présente un libre essai de théologie spéculative, occasionné par la discussion du
monumental ouvrage de M. Schulz (Sein und Trinität, St. Ottilien 1997). Hors
de toute perspective proprement historique, rédigé de façon très dense dans

un langage technique assez complexe qui n'en rend pas l'accès aisé, cet essai

veut s'inscrire dans la recherche contemporaine de ce qu'il est maintenant
convenu d'appeler une «ontologie trinitaire». La discussion est menée en deux

temps: métaphysique, puis trinitaire. La thèse centrale de l'ouvrage réside dans
la valeur et la nécessité d'une métaphysique de l'être comme condition de

possibilité du discours théologique. Sur cette base, K. Obenauer présente une
critique et une réinterprétation de la pensée de Thomas d'Aquin, à l'école des

grands maîtres du XXe siècle (Rahner, mais aussi Balthasar et d'autres théologiens

s'inscrivant dans l'héritage d'Hegel).
Sur le plan métaphysique, K. Obenauer reproche au «thomisme classique»

d'avoir négligé ou de n'avoir pas saisi que la dimension du non-être de la
créature a son origine exemplaire en Dieu: ce thomisme est jugé victime d'une
compréhension déficiente du principe de non-contradiction (149—150). Klaus
Obenauer n'entend rejeter ici ni la détermination de la pensée par l'être, ni
l'universalité exclusive de l'être. Par non-être (Nicht-Sein), il faut entendre le



278 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

caractère limité de l'être créé: l'être créé intègre formellement le non-être en
tant qu'il est limité, en tant qu'il n'est que cet être fini qui n'est pas un autre.
La fïnitude de l'être créé signifie alors l'intégration formelle, dans cet être
créé, du non-être: le non-être relève ainsi de la formalité même de l'être créé

(15-31, 45-47, 60-62, 108-112, etc.). Par cette finitude, l'être créé est orienté
et ouvert vers son sens originel (Ursinn) qui est la plénitude de la pure actualité

d'être de Dieu (l'identité absolue de l'être). D'une manière qui s'inscrit
dans le prolongement de K. Rahner, K. Obenauer pose, en raison de la
finitude de l'être créé intégrant le non-être, un savoir humain pré-réflexif et
préthématique du sens original de l'être (Dieu), que la métaphysique explicite et
thématise (31-41). Ce savoir est l'ouverture originaire, dans l'être humain fini
et intelligent, vers la plénitude sans mélange de Dieu: nous ne connaissons que
sur l'horizon de Dieu. Le fondement d'une telle démarche métaphysique ne

peut résider que dans l'intuition de soi, puisque c'est ici que Dieu apparaît
comme le sens originel, la perfection d'être sur laquelle notre être fini est
ouvert. Le chemin des «preuves de Dieu» se trouve donc réinterprété, dans cette
perspective, à partir de l'intuition du Je (du non-être formellement constitutif
de l'être fini), qui ouvre l'accès à la perception de la causalité efficiente et

exemplaire de Dieu (41-48).
Du point de vue métaphysique, cette ontologie conduit à considérer Dieu

comme l'exemplaire de l'être des créatures et comme l'exemplaire du non-être
des créatures (62-69). Suivant K. Obenauer, le non-être inscrit dans la formalité

de l'être créé représente le mode déficient de ce qui, dans la formalité de

l'être pur (Dieu), n'appartient qu'à l'être. Dieu pré-dépasse en lui, sur le mode
de l'identité d'être, l'être et le non-être constitutifs des créatures. Considérée
principalement dans le cadre de la causalité exemplaire (la causalité efficiente
du créateur n'est pas exclue mais elle n'intervient pas ici au premier plan),
cette thèse signifie que l'exemplarité divine embrasse le non-être et l'être-autre
de la créature devant Dieu: cela nous renvoie à l'ouverture vers le sens originel
de l'être.

C'est ici qu'intervient la théologie trinitaire. La réflexion commence par
une sévère critique adressée à la pensée trinitaire du «thomisme classique»: ce
dernier tendrait en réalité à faire disparaître la distinction personnelle en Dieu,
conduisant ainsi à un certain unitarisme (73, cf. 159). La saisie thomiste du
double aspect constitutif de la relation (esse in et esse ad: Hin-Sein) relève en
définitive, pour K. Obenauer, d'une conception concurrentielle de l'unité et
de la pluralité. La relation divine doit plutôt être saisie comme la totale inclusion

réciproque de l'autre (75). La génération du Fils et la procession de l'Esprit

sont ainsi deux processus qui, en accomplissant le même être, s'incluent
totalement (76). La relation qui constitue les personnes divines est donc comprise

à la façon d'une «inclusion subsistante» (79). Pour signifier sans
concurrence l'identité par soi de l'essence avec la propriété personnelle des

hypostases, K. Obenauer parle du lien d'une unité non-exclusive: l'être pur de

Dieu, en raison de sa propre identité d'être, est identique aux processus qu'il
intègre en lui. La Trinité apparaît comme un événement de totale inclusion
réciproque ne pouvant être pensé que comme identité de l'être pur et infini.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 279

Très logiquement, cette saisie de l'intégration des relations dans la pure identité

d'être de l'acte divin conduit à cette affirmation étonnante: les trois
personnes ne se distinguent pas dans l'unique acte de l'essence (l'essence n'est pas
ce qui constitue la distinction personnelle), mais elles se distinguent bien par
l'unique acte de l'essence, puisque cet acte embrasse les relative opposita, en
vertu de son identité même (78). Dans la procession du Verbe et de l'Amour,
saisie comme la présence à soi de Dieu (Bei-Sich-Sein), K. Obenauer trouve
l'expression de l'être-autre de Dieu (Anders-Sein) et, en ce sens, d'une forme
divine de non-être (Nicbt-Sein) sur le pur mode de l'être, qui relève de l'alté-
rité. Cette compréhension de l'altérité, sans poser de kénose intratrinitaire,
rappelle à certains égards la théologie trinitaire de Balthasar. L'altérité trini-
taire fournit le fondement ultime de la thèse métaphysique indiquée plus haut.
Dieu est la cause exemplaire de l'être et du non-être des créatures, qu'il
prédépasse sur un mode trinitaire: Dieu est en lui-même identité d'être et altérité
d'être (Trinité). L'altérité trinitaire signifie ainsi que Dieu possède en lui-même

la capacité d'intervenir dans la créature finie, dont il fonde par mode
exemplaire l'être et le non-être: étant Trinité, Dieu possède en lui-même la
capacité d'entretenir avec la créature un rapport constitutif «quasi-formel» (111,
144). En d'autres termes, l'altérité trinitaire constitue le fondement de l'auto-
donation divine à un être fini; cette auto-donation est le fondement d'un
rapport de la personne divine, non seulement approprié mais formel ou quasi-
formel, envers la créature (110, 122-123).

La réflexion sur l'inhabitation trinitaire, enfin, se développe sur la base
d'une théologie de l'incarnation (Rahner), dans laquelle l'union hypostatique
est conçue comme le rapport quasi-formel du divin envers le créé: Dieu
constitue la créature par sa propre actualité divine (123—124). Dieu se fait «constitutif»

de la créature. Cette intervention de Dieu, constitutive et quasi-formelle,
concerne le plan de l'agir (les actes spirituels de l'homme), ainsi que le plan de
la substance créée où s'enracine l'agir, et elle est encore plus profonde: elle

concerne l'esprit créé dans sa réalité même, dans son donné fondamental
(Gegebenheit). La créature spirituelle est ainsi le heu et le medium de l'auto-ac-
complissement de la pure actualité de Dieu (125). Quant aux actes théologaux,
il sont le lieu où se développe l'auto-communication divine dans un rapport
constitutif quasi-formel: le Verbe est la cause quasi-formelle de notre connaissance

de Dieu (foi et vision), le Saint-Esprit est la cause quasi-formelle de

notre amour (133). Cette perspective des actes n'épuise pas la profondeur du

rapport de Dieu aux créatures: pour K. Obenauer, l'inhabitation ne se réalise

pas seulement par l'intervention quasi-formelle du Fils et de l'Esprit dans les
activités spirituelles de l'homme: plus profondément que les actes, c'est la réalité

même de l'esprit humain qui se trouve déterminée quasi-formellement par
la réalité de Dieu (136). Dans cette détermination quasi-formelle de l'esprit
humain par les relations trinitaires, le Fils et l'Esprit entretiennent une relation
réelle envers la créature (puisqu'il s'agit d'une constitution quasi-formelle, 145),
et conduisent les hommes au Père (puisqu'il s'agit des relations d'origine). De
cette façon, tant l'inhabitation par la grâce que l'union hypostatique, et de fa-



280 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

çon plus générale l'être créé lui-même, trouvent leur fondement dans l'inclusion

et dans l'altérité trinitaires.
L'essai de K. Obenauer, attaché à la pensée de Thomas d'Aquin, doit

beaucoup aux intuitions de Rahner et intègre de façon critique plusieurs traits
de l'héritage hégélien en théologie et en métaphysique. Il soulève aussi de

nombreuses questions. On doit se demander en effet s'il n'y a pas une confusion

ou une ambiguïté dans le rapprochement étroit du non-être et de l'altérité.

Est-il légitime de considérer l'altérité (ne pas être l'autre) comme un non-
être? Même en distinguant ce non-être du néant, on peut avoir quelque peine à

y adhérer. L'être imparfait n'est pas non-être: il est être limité, mais il est être,
sans qu'on doive introduire le non-être dans sa constitution formelle. L'être
est acte: comment le non-être (non-acte) peut-il intervenir dans la constitution
«formelle» de l'être (en acte) créé? Il nous paraît que la distinction réelle de

l'essence et de l'existence, intégrée dans une pleine métaphysique de la
participation, pourrait être mieux capable de rendre compte de l'être et de l'altérité
sans introduire le non-être dans la constitution de l'être créé. Le rapport que
l'être créé entretient avec le non-être se situe en effet à un autre plan (création
ex nihilo). Si l'on accepte la notion thomasienne de création comme relation
catégoriale dans la créature, on peut avoir une semblable difficulté avec la
thèse d'un savoir pré-thématique de Dieu, et corrélativement avec la fondation
de la connaissance de Dieu dans la connaissance de soi. L'idée de «sens

commun», qui respecte l'acquisition de la connaissance par l'expérience du monde,
pourrait être exploitée ici. Dans le domaine de la causalité de Dieu, K. Obenauer

donne la première place à la considération de l'exemplarisme. On doit se

demander si, dans une théologie de la création, la causalité exemplaire ne
devrait pas être mieux subordonnée à l'efficience (cf. 67-68), seule capable de

rendre compte du donné fondamental de la production ex nihilo de l'être créé.

L'activité de Dieu considérée en termes de constitution «quasi-formelle»
traverse tout l'ouvrage. Développée sur le modèle de l'incarnation (Rahner), cette
thèse métaphysique rappelle l'«actuation créée par l'acte incréé» de M. de La
Taille. Tout l'ordre surnaturel est posé avec l'union hypostatique (143); soit,
mais il ne l'est pas sur le mode de l'union hypostatique. Je me demande à cet
égard (constitution «quasi-formelle» par le Verbe divin de l'être-homme de

Jésus, «extase d'être»), s'il n'y a pas un profit à tirer ici de la doctrine de saint
Thomas sur l'esse secundarium dans le Christ. K. Obenauer écarte bien sûr la

confusion panthéiste entre la créature et son Créateur, aussi bien que
l'introduction des créatures dans les processus trinitaires (146), mais il reste que
le passage de la causalité exemplaire de Dieu à la causalité ou constitution
formelle (Dieu «constitutif» de la créature) pose un énorme problème. Je me
demande enfin si la pensée de Thomas d'Aquin sur la relation en Dieu n'est

pas plus riche que ne le dit K. Obenauer, et si elle n'est pas véritablement
capable de rendre compte de l'unité et de la distinction en Dieu Trinité. Il
faudrait également recevoir, en ce domaine, la différence conceptuelle entre la
distinction des personnes et la constitution des personnes (Thomas d'Aquin).
Mais cela demanderait une étude plus approfondie de la nature de la relation.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 281

Le grand profit de l'essai de K. Obenauer consiste certainement dans

l'articulation de l'altérité trinitaire avec la constitution du monde et de l'être
créé, dans le domaine de l'exemplarité. Sous des apparences modestes, c'est la

synthèse d'une importante réflexion contemporaine sur l'unité et la différence
qui nous est présentée ici. La création, la diversité des créatures, notre être
devant Dieu, trouvent leur source dans la distinction des personnes divines et
dans leurs relations. C'est un point fondamental où la théologie bénéficie de la

métaphysique et se révèle à son tour capable de prolonger la métaphysique,
dans le dialogue des disciplines.

Gilles Emery op

Michael Tavuzzi: Prierias. The Life and Works of Silvestro Ma^olini da Prierio,
1456-1527. Durham-London: Duke University Press 1997. 190 S. (Duke
Monographs in Medieval and Renaissance Studies 16).

Luthers erster literarischer Gegner und Verfasser des «Dialogus» gegen die
Ablaßthesen - viel mehr weiß selbst die Reformationsgeschichte über den hier
behandelten Dominikaner nicht zu sagen. Diese Forschungslücke will Michael
Tavuzzi o.p., Professor für Philosophie am Angelicum in Rom und Mitglied
des Historischen Instituts der Dominikaner, schließen. Bei aller Bemühung
um historisch differenzierte Urteile ist eine gewisse Sympathie für seinen
Mitbruder nicht zu übersehen, den er freundschaftlich bei seinem Vornamen
«Silvestro» nennt. Die Biographie folgt chronologisch dem Lebensweg des Prierias

und fügt knappe Beschreibungen seiner zahlreichen und thematisch
vielfältigen literarischen Werke ein. Die vielen Rätsel um seine Person, nicht
zuletzt bedingt durch das völlige Fehlen persönlicher Aufzeichnungen, haben
dem Verfasser keine Ruhe gelassen: Er hat seine längerfristigen Forschungen
unterbrochen, um sich Klarheit zu verschaffen. Dabei entstand nicht nur ein

Persönlichkeitsporträt, sondern ein spannender Einblick «into the peculiar
world of the friars' intelligentsia during the period immediately preceding the
Reformation» (vii).

Die vier Kapitel, begleitet von einem Werke-Verzeichnis, einem
Anmerkungsteil mit reichen Quellen- und Literaturverweisen und einem Register,
folgen den Lebensetappen Silvestros: I. Predigerbruder, 1456-1487; II.
Magister regens, 1487-1502; III. Prior und Generalvikar, 1503-1515; IV. Päpstlicher

Hoftheologe, 1515-1527. Drei Persönlichkeiten kreuzen an entscheidenden

Stellen seinen Weg und bestimmen in wesentlicher Hinsicht sein Schicksal:

Sein älterer Mitstudent Girolamo Savonarola, über den er schweigt, weil er
vermutlich seinen unerbittlichen Reformeifer mißbilligt; Thomas de Vio Caje-
tan, der zum Konventualenzweig des Ordens gehörte und weit rascher Karriere

machte als Prierias: Magister der Theologie mit 25, Generalprokurator
mit 32, Ordensmagister mit 39, Kardinal im Alter von 48 - während Silvestro
mit 42 Magister, mit 51 Generalvikar und mit 59 Jahren Päpstlicher Hoftheologe

wurde; schließlich Martin Luther, der von Prierias zunächst nur als
Störenfried in seinen thomistischen Forschungen empfunden wurde, nur für kur-



282 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

ze Zeit seine theologische Arbeit bestimmte (1518-1519/20) und doch so
nachhaltig sein Bild in der Geschichtsschreibung prägt.

Tavuzzi läßt bei aller nüchternen Zurückhaltung nicht nur ein chronologisches

Gerüst, sondern auch die geistige Entwicklung des Prierias deutlich werden.

Nicht aus dem vornehmen ligurischen Geschlecht der Di Prierios stammt
Silvestro, sondern aus «rather humble social origins» (2). Wie viele Ordensleute

seiner Zeit wurde sein Beiname gemäß seinem Heimatort Priero in
Piémont zu seinem Namen schlechthin: Prierias. Silvestro trat - wie auch
Savonarola — in den reformierten Zweig der Dominikaner ein: bei den Observan-
ten der Kongregation der Lombardei. Sein Ausbildungsweg verlief geradezu
idealtypisch: Noviziat in Savona, Grundstudium in Bologna und somit im
damaligen Zentrum des erneuerten Thomismus, erste Erfahrungen in der Lehre

und ein zehnjähriger Einsatz als engagierter Prediger. Eine Predigtsammlung

(Rosa aurea), Heiligenlegenden (z.B. über Maria Magdalena und Agnes
von Montepulciano), erbauliche Schriften zur Spiritualität und moraltheologische

Hilfen für Prediger und Beichtväter machen einen großen Teil seines
literarischen Werkes aus. Der Auftrag zum Weiterstudium in Bologna bestimmte

ihn zum Magister der Theologie und zeigt die Wertschätzung, die ihm seine
Oberen entgegenbrachten. Seit 1489 übernahm er Mitverantwortung für das

Studium generale in Bologna als Studentenmagister und unterrichtete in der
Folgezeit die jüngeren Studenten in Logik, Astronomie und biblischer Theologie,

seit 1495 las er über die Sentenzen des Petrus Lombardus. Seine ersten
philosophischen Veröffentlichungen stammen aus dieser Zeit: Compendium dia-
lectice (1496) und Opus in Capreolum (1497) mit einer Apologia (1499) und Addi-
tiones (1497), die Silvestros Ruf als spekulativer Theologe bis nach Deutschland

begründeten, so daß Karlstadt, Wimpina und Eck zu ihren Kennern zu
zählen sind. Noch vor seinem formellen Abschluß als Magister wurde Prierias
zum Magister regens des Studium generale in Bologna ernannt und war dort
mit Erfolg und pädagogischem Geschick tätig (1499-1502).

Seit 1503 wirkte Prierias als Prior in Mailand, Verona und Genua, bis er
1508 zum Generalvikar der Reformkongregation der Lombardei gewählt wurde

(1508—1510). Damit erhielt er Autorität über etwa 1000 Predigerbrüder
sowie eine weitgehende Unabhängigkeit von den höheren Ordensinstanzen — bis

Cajetan in seiner Eigenschaft als Ordensmagister diese Privilegien durch Papst
Alexander VI. widerrufen ließ. Zugleich wurde Prierias als Inquisitor in Brescia
und Crema eingesetzt. Auch theologisch beschäftigte er sich zeitlebens intensiv

mit Fragen der Hexerei; seine Aufmerksamkeit für die Naturmagie läßt dabei

auf einen Zusammenhang mit philosophischen Debatten der Zeit über das

Naturverständnis schließen. Seine vergeblichen Bemühungen um die Reform
des Konventes Sant' Eustorgio und dessen Inkorporation in die Kongregation
der Lombardei' geben Einblick in eine undurchsichtige Verknüpfung der
Ordensreform mit politischen Interessen. Der Schweizer Kardinal Matthias Schiner,

der mit einem Heer von Schweizer Söldnern (vermutlich mit Huldrych
Zwingli als Truppenkaplan) in Mailand einrückte, ordnete schließlich die

Rückerstattung von Sant' Eustorgio an die Konventualen an. In der Folgezeit wurde

Prierias von einem verantwortungsvollen Posten zum nächsten gerufen:



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 283

Magister regens in Bologna (1510-11), Prior des Konvents San Domenico in
Bologna (1510-12), Inquisitor in Mailand, Piacenza und Lodi, wo Prierias
gegen den Konziliarismus des Gegenkonzils von Pisa tätig wurde, Prior in
Cremona (1512—14) und Venedig (1514-16). In der Vorrede zu einem seiner
astronomischen Werke taucht am 31. Juni 1513 erstmals Silvestros Wunsch auf,
nach Rom berufen zu werden.

Dieser Wunsch wurde erfüllt mit der Ernennung zum Professor an der
Universität Sapienza als Nachfolger des Nikolaus von Schönberg und kurz
darauf zum Päpstlichen Hoftheologen, der traditionell aus den Predigerbrüdern

gewählt wird. Drei Päpsten, Leo X., Hadrian VI. und Clemens VII., stellte

er seine Dienste zur Verfügung. Seine alltäglichen Aufgaben — Buchzensor
und Inquisitor für Rom, Aufsicht über die Predigten am Papsthof — ließen
Prierias durchaus Zeit für eigene Forschungen. Er veröffentlichte seine Hauptwerke

Conflatum ex S. Thoma (1519), einen unvollständigen Kommentar zur
Summa theologiae des Thomas von Aquin zur Verteidigung gegen Fehldeutungen

unter den Thomisten selbst, v.a. durch Cajetan, und De strigimagarum dae-

monumque mirandis (1521). Mit überzeugenden Gründen schreibt Tavuzzi
weiterhin das bislang Cajetan zugesprochene Memorandum Consilium datum Sum-

mo Pontifici super reformatione ecclesiae Prierias zu. Die Konfrontation mit der
reformatorischen Bewegung erschien ihm zunächst als unerwünschte Ablenkung,

der es sich möglichst schnell zu entziehen galt. Zunächst schädigte seine
kritische Stellungnahme im Reuchlin-Prozeß seinen Ruf in Humanistenkreisen
in Deutschland. Den an sich wohlwollenden Austausch mit Erasmus brach er
ab, sobald klar wurde, daß der Humanist nicht als Verbündeter im offenen
Kampf gegen Luther zu gewinnen war. Die Auseinandersetzung um die
Unsterblichkeit der Seele ließ seine Gegnerschaft zu Cajetan voll ausbrechen:
Pietro Pomponazzi hatte die Überzeugung vertreten, daß Aristoteles aus

philosophischen Gründen die Seele für sterblich erklärt habe. Dies widersprach
der Anordnung des V. Laterankonzils 1513, daß auch die Lehrer der Philosophie

die Wahrheit der christlichen Lehre von der Unsterblichkeit der Seele zu
verteidigen hätten. Da Cajetan dies als unzulässige Einschränkung philosophischer

Freiheit ablehnte und nun Ordensmagister war, sah sich Prierias
außerstande, gegen Pomponazzi vorzugehen; er warf Cajetan vor, die Ursache für
Pomponazzis Fehlurteil zu sein. Sein Schüler Bartolomeo de Spina
unterstützte ihn und setzte die Attacken gegen Cajetan auch nach Silvestros Tod
fort.

Die Mitwirkung von Prierias am Lutherprozeß versucht Tavuzzi differenzierter

zu beurteilen als die bisherige Forschung: Einerseits nimmt er ihn
gegen den Vorwurf theologischer Inkompetenz entschieden in Schutz: Die
Zuspitzung der Diskussion auf die päpstliche Vollmacht zeige vielmehr das

angemessene theologische Gespür, die entscheidende Kontroverse auf dem
Gebiet der Ekklesiologie zu sehen. Luther selbst sei durch die Schriften des Prierias

auf die Schlüsselfrage der Kirche als régula fidei gestoßen. Andererseits
kann auch Tavuzzi ihn nicht vom Vorwurf freisprechen, unbedacht Luthers
Thesen als conclusiones behandelt und pauschal als häretisch verworfen zu
haben: «a serious mishandling of the Luther affair at its very beginning» (112).



284 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

Der Autor vermutet, daß Prierias von seiner Geschichte eingeholt wurde: Er
beurteilte Luther nicht als einen ernstzunehmenden theologischen Gesprächspartner,

sondern in einer Parallele zu Savonarola als einen aufsässigen
Ordensmann, der möglichst rasch durch disziplinarische Maßnahmen zum
Schweigen gebracht werden mußte, um Schlimmeres zu verhüten.

Eine besondere Forschungsleistung vollbringt Tavuzzi in der Klärung der
Umstände von Silvestros Tod: Offenkundig wurde der Päpstliche Hoftheologe
wegen Alter und Krankheit spätestens seit 1524 in seinem Amt von Tommaso
Radini Tedeschi vertreten. Doch die Quellen zeigen, daß er Mitte des Jahres
1527 noch am Leben war. Ein gewaltsamer Tod zusammen mit seinem
Stellvertreter während des Sacco di Roma ist nicht unwahrscheinlich und macht
auch das Fehlen einer Grabstätte und einer ordnungsgemäßen archivarischen
Überlieferung plausibel.

Tavuzzi bringt nicht nur Licht in bislang ungeklärte Einzelheiten der
Lebensgeschichte des Silvestro da Prierio. Er rüttelt vor allem an dem Klischee
der in sterilen Spitzfindigkeiten erstarrten, reformunwilligen Theologie der
Vorreformationszeit. Die spannende Lektüre ermöglicht im historischen
Kontext die Einfühlung in das Lebenswerk des Prierias in seiner Redlichkeit,
ja in seiner überdurchschnittlichen Qualität, wie auch in seiner Gebrochenheit.

Nicht zuletzt lenkt der Autor den Blick ausdrücklich auf die vielen offenen

Fragen der Forschung, insbesondere in der theologischen und philosophischen

Deutung der Schriften des Prierias. Seine Biographie wird bis auf weiteres

den zuverlässigen und anregenden Bezugspunkt solcher Forschungen
bilden.

Barbara Hallensleben

Bernhard Alfred R. Felmberg: Die Ablaßtheologie Kardinal Cajetans (1469-
1534). Leiden-Boston-Köln 1998. 444 S. (Studies in Medieval and Reformation

Thought 66).

Ein evangelischer Theologe, der mit einer Arbeit über die Ablaßtheologie von
einer Katholisch-Theologischen Fakultät eine Auszeichnung für seine
«hervorragende wissenschaftliche Arbeit auf dem Gebiet der ökumenischen
Theologie» erhält (Regensburg 1997) — das weckt Aufmerksamkeit. Gerade der
Ablaß wird ja in jüngster Zeit von protestantischen Theologen als ernsthafte
Infragestellung der «Gemeinsamen Erklärung zur Rechtfertigungslehre»
gewertet. Felmbergs Arbeit entstand unter Leitung von Kurt-Victor Selge und
wurde 1996 von der Theologischen Fakultät der Humboldt-Universität Berlin
als Dissertation angenommen. Seine Zuwendung zum Werk Cajetans ist von
einem bemerkenswerten Wohlwollen und einer großen Bereitschaft zur
Einfühlung in dessen Denkweise und Denkentwicklung getragen. Cajetans
Ablaßtheologie ist «in ihrer geschichtlichen Situation Ausrufezeichen eines
reformtheologischen Geistes» (386), dessen «Arbeitsweise immer wieder scheinbar
vorgegebene Grenzen zum Fallen bringt», dessen «argumentatorische Weitsicht

vor systematischer Engführung bewahrte (82). «Durch Cajetan erlebte
die Ablaßtheologie nicht nur ihre scholastisch-theologisch fundierteste Form



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 285

und erreichte (unbestritten das höchste theologische Niveau), sondern sie wurde

in ihrem wesentlichen Kern durch seine Intervention mit der Dekretale
(Cum postquam> offiziell durch Leo X. dogmatisiert und gewann damit ekkle-
siologisches Interesse»; so «hat Cajetan die bedeutendste Stimme erhalten, die
sich je auf katholischer Seite zum Thema Ablaß zu Wort gemeldet hat» (6).
Mit Recht betrachtet der Autor es als einen Mangel, daß Cajetans Ablaßtheologie

«bisher in der Forschungsgeschichte nicht ausreichend gewürdigt worden»

ist (4).
Auf eine «Gemeinsame Erklärung zur Ablaßlehre» läuft Felmbergs

Dissertation allerdings nicht hinaus. Cajetan erscheint als der Reformer innerhalb
eines Systems, das Luther «für nicht reformfähig» (386) erklärt und verläßt.
«Luther hatte eben nicht nur die krankhaften Symptome einer Ablaßtheologie
ins Auge gefaßt, gegen die sich ja auch Cajetan immer wieder wenden konnte,
sondern das grundsätzlich Falsche dieser Lehre ins Visier genommen» (345).
Die Ablaßdiskussion verspricht folglich Aufschluß über den Übergang von
der Reform zur Reformation, von der Erneuerung der einen Kirche zur «neuen

Kirche»: hoc enim est novam ecclesiam construere, hielt Cajetan 1518 Luthers
Lehre von der Rechtfertigungsgewißheit entgegen. Es ist unbestreitbar das

Verdienst des Verfassers, diesen Weg minutiös anhand der Quellen
nachgezeichnet zu haben.

«Wie aber werden aus den unnützen Knechten [vgl. Lk 17,10] nützliche
(Heilige)?» (322) - so lautet die theologische Grundfrage, die je verschieden
beantwortet wird: Auf Erden gar nicht, sondern erst nach dem Tod im Himmel

- so Luthers entschiedene Antwort, denn Gottes Handeln ist atotaliter
aliter» (287) als das menschliche und auch als das kirchliche. Durch die Gnade -
so Cajetans Antwort, denn Gottes rechtfertigendes Handeln vollzieht sich im
Menschen selbst; in der sakramentalen Gemeinschaft der Kirche nimmt das

göttliche Handeln geschichtliche Gestalt an. Wo diese Differenz berührt wird,
kann der Verfasser Verständnislosigkeit und Ablehnung nicht verbergen: «Die
göttliche Gnade tritt bei Luther eben nicht als helfende Hand dem Werk des

freien Willens zur Seite, um es zu einem Würdigkeitsverdienst aufzuwerten,
das vor Gott Gerechtigkeit findet, sondern dieses Werk erfährt seine von der
Sünde durchwirkte Begrenzung durch das im Glauben erkannte opus alienum
Christi. Dies ist das einzige Verdienst des Christen. Es besteht darin, dieses
fremde Werk Christi, das auf die eigene Ohnmacht verweist, anzuerkennen»
(320). Hier wird die spätere lutherische Schulbildung zur Hermeneutik der
damaligen Kontroverse, «weil alles, was Göttliches und Menschliches miteinander

vermengt, später, als die reformatorischen Gedanken reif wurden,
unbedingt verworfen wurde» (L. Pinomaa; zit. 337). Gott oder Mensch, der
unnütze Knecht des Evangeliums oder der Heilige - die Wahrnehmung des
Verfassers ist so stark und selbstverständlich von seiner Glaubenstradition
geprägt, daß zu Cajetans explizitem Verständnis des Heiligen als des unnützen
Knechts (vgl. De indulgentiis; Corpus Catholicorum 42, 169 und 178) keine
Brücke führt. «Cajetan und Luther hatten also einen grundverschiedenen
Glaubensbegrifß) (374). Diese Perspektive des Verfassers ist bei der Lektüre
seiner Quelleninterpretationen zu berücksichtigen.



286 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

Die Arbeit ist chronologisch aufgebaut. In Kapitel 1, «Die geschichtliche
Situation des Ablasses zu Beginn des 16. Jahrhunderts», setzt Felmberg die
Lehre der Universitäten bzw. Theologen, die implizite Theologie der
Ablaßinstruktionen und die konkrete Ablaßpraxis vor Ort zueinander in Beziehung.
Er korrigiert dabei «die seit Nikolaus Paulus oft rezipierte Meinung, daß die
Ablaßlehre zu Beginn der Reformationszeit korrekt gewesen sei» (59) und nur
die Instructio Summaria des Erzbischofs Albrecht von Mainz Übertreibungen
und Einseitigkeiten aufgewiesen habe. In Theologie und Praxis der Zeit weist
Felmberg die Gefahr der «billigen Gnade» auf (vgl. 53, 333), die dem finanziellen

Zweck der Ablaßausschreibung, dem Bau des Petersdomes, Vorrang vor
den seelsorglichen Anliegen gegeben habe.

Noch bevor Cajetan Kenntnis von Luthers Ablaßthesen erhielt, reagierte
er selbst auf die Mißstände mit seinem Traktat De indulgentiis (8. 12. 1517),
dem das zweite Kapitel gewidmet ist. Ihm lag daran, «die Verkündigung der
Kirche zu retten, damit sie wahrhaftig sei, und die Gläubigen zu nähren mit
dem Brot der Einsicht» (Oportet enim et ecclesiae praedicationem salvare, ut vera est

et fidelespascere pane intellectus\ zit. 156f.). Sein Traktat schließt sich der historischen

Kritik des Durandus de Sancto Porciano an: Die Heilige Schrift und die
Kirchenväter erwähnen den Ablaß nicht. Doch folgt für Cajetan daraus nicht
die Ablehnung der kirchlichen Lehre. Wie Felmberg richtig bemerkt, sieht der

Dominikanertheologe die Kirche als den mystischen Leib Christi (vgl. 179).
Die Lehre der Kirche, z.B. über den Ablaß, wird zurückgebunden an den sen-

sus communis, den Cajetan versteht als «Geschenk des Heiligen Geistes, der
<eine geistliche Verbindung (colligatio) aller Teile der Kirche) bewirkt» (20). Das
jurisdiktionelle Handeln der Kirche wird unter den kritischen Maßstab
gestellt, diesem geistlichen Geschehen zu dienen. Die von der Kirche auferlegten

Strafen, die durch den Ablaß gelöst werden, sind daher nicht rein menschlichen

Rechts, wie Luther meinte, sondern sie sollen «den göttlichen Strafen
ihre kanonische Form» verleihen (292); ridiculum quippe esset semel confiteri, ut
obediatur Deo, et iterum ut obediatur Ecclesiae (zit. 290). Alle Reformanliegen Ca-

jetans wurzeln in diesem sakramentalen Verständnis kirchlichen Handelns -
auch über die Einzelsakramente hinaus: Er folgert aus diesem Ansatz, «daß

auch zum Erwerb eines Ablaßbriefes der Stand der Gnade gefordert werden
mußte» (53); daß für die Erteilung eines Ablasses nicht ein beliebiger, sondern
ein hinreichender Grund {causa sufficiens-, 168) erforderlich ist; daß der Ablaß
sich allein auf die vom Beichtvater auferlegte Buße bezieht; daß die Pöniten-
ten condignas poenitentias (142) zu verrichten haben; daß sich der Nutzen des

Ablasses nicht aus der Größe der Leistung, sondern aus dem Wert für die
kirchliche Gemeinschaft ergibt; daß die Ablaßspender, sogar der Papst, in
Ablaßfragen irren können (171).

Das Hauptkapitel der Arbeit ist den «Auseinandersetzungen um den
Ablaß zwischen Cajetan und Luther auf dem Augsburger Reichstag 1518»

gewidmet, die Felmberg in den Kontext der heiklen politischen Mission Cajetans
zur Sicherung einer Kreuzzugssteuer und zur Vorbereitung der Kaiserwahl
einordnet. In theologischer Hinsicht möchte er stärker als die übrige
Forschung den Ablaß als «den eigentlichen Brennpunkt der Augsburger Traktate»



Besprechungen — Rezensionen - Comptes-Rendus 287

sehen (vgl. 220f.). Zunächst fallen die verblüffenden Umkehrungen auf:
Luther, dem die Heilsgewißheit im Glauben zum Kern seines Bekenntnisses
wird, schließt für das Fegefeuer diese Heilsgewißheit aus, während Cajetan
den Verstorbenen im Fegefeuer die Gewißheit ihrer Errettung zuspricht.
Während die kirchliche Praxis der Ablässe für Verstorbene davon ausgeht, daß

im Fegefeuer kein verdienstliches Handeln mehr möglich ist, spricht Luther in
dieser Zeit «vom Fegefeuer als letzter Instanz menschlicher Heiligung» (242),
die den Rest der Furcht vertreibt und die Liebe vollendet. Der Handlungsspielraum

Cajetans war zwar aus politischen Gründen in der causa Ruthen stark
eingeschränkt, doch hat Felmberg ohne Zweifel recht, daß der Kardinal in
Augsburg als «offizieller Vertreter der katholischen Lehre» auftrat und nicht
«die Freiheit wissenschaftlicher Erörterung» pflegen konnte (293).

Um so spannender ist das vierte und letzte Kapitel, in dem Felmberg in
«Cajetans Ablaßtheologie in den Jahren 1519-1522» Spuren von Luthers Einfluß

findet. Er zieht dabei insbesondere den Traktat De Indulgentia plenaria con-

cessa defunctis aus dem Jahr 1519 heran, der als Anhang abgedruckt ist, sowie
den Kommentar zur Tertia Pars der Summa Theologiae (1522). Tatsächlich kann
der Versuch, den Ablaß nun aus der Heiligen Schrift zu begründen, als Frucht
der Auseinandersetzungen mit Luther gelten. Cajetan sieht sich nicht zuletzt
genötigt, auf den Einwand des Reformators einzugehen, daß der fürbittweise
erlangte Ablaß für die Verstorbenen, der nicht kraft kirchlicher Jurisdiktion
wirkt, «der reinen schlüsselgewaltfreien Fürbitte» (283) täuschend ähnlich sei.
Während er bislang die zuverlässige Wirksamkeit des Ablasses per modum suf-

fragii herausgestellt habe, betone er nun, daß dieser Ablaß «nur den Verstorbenen,

die ihn im Leben verdient haben», nütze (358): cum non orante Ecclesia
sed opérante deo liberentur (zit. 365). Felmberg meint hier von einer
«gnadentheologischen Wende» sprechen zu müssen (361; 396), die vermutlich eher
eine neue Akzentuierung in einer veränderten Gesprächssituation darstellt.

Alle Versuche, eine «Ökumenische Kirchengeschichte» zu schreiben,
haben sich bislang als mühevoll und konfliktträchtig erwiesen, zugleich aber als

fruchtbare Wege ökumenischer Annäherung. Bei einem Thema, das so
unmittelbar mit den Ursachen der Kirchenspaltung verknüpft ist, können
abweichende Deutungen kaum ausblieben. So ist dem Verfasser zunächst für den
Mut und die Ausdauer zu danken, sich auf einen Autor einzulassen, der auch
für die Forschung im katholischen Bereich nicht leicht zu erschließen ist.
Diese Rezension will nicht mehr als ein Korreferat sein, das nicht Differenzen
verfestigen, sondern dazu ermutigen möchte, die damals gescheiterte Begegnung

zwischen Cajetan und Luther hinsichtlich ihrer Bekenntnisinhalte zu
einem einigenden Ergebnis zu führen. Die wissenschaftliche Sorgfalt ist ein
unverzichtbarer Aspekt dieses Weges. Deshalb hier einige kleinere Korrekturen:
Johannes Eck war kein Dominikaner (vgl. 90); Joseph (nicht Jürgen) Lortz
(294); Bernhard Kötting (nicht Köthing; 318). Auf Seite 156 sind die Fußnoten

259-262 ausgefallen; der 15. Traktat Cajetans heißt De effectu excommunica-

tionis (vgl. 222); Cajetans Traktat De indulgentiis von 1517 wurde nicht erst
1529, sondern bereits in der Ausgabe Rom 1523 abgedruckt (vgl. S. 8, Anm. 24).

Barbara Hallensleben



288 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus

Denise Buser/Adrian Loretan (Hgg.): Gleichstellung der Geschlechter und die

Kirchen. Ein Beitrag zur menschenrechtlichen und ökumenischen Diskussion.
Freiburg/Schweiz: Universitätsverlag 1999. 215 S. (Freiburger Veröffentlichungen

zum Religionsrecht 3).

Wissenschaft ist die Kunst, die richtigen Fragen zu stellen. Denn die Perspektive

der Frage entscheidet über die Reichweite der Antwort. Dies gilt auch für
die Theologie. In dem hier vorgelegten Berichtsband einer Interdisziplinären
Tagung des Lehrstuhls für Kirchenrecht und Staatskirchenrecht der Theologischen

Fakultät der Universitären Hochschule Luzern am 18. April 1998 wird
eine Frage gestellt und eine methodische Perspektive gewählt. Die Frage ist
enger, als der Titel angibt: Letztlich geht es nicht um die «Gleichstellung der
Geschlechter» im allgemeinen, sondern um die Weihe von Frauen zum
priesterlichen Dienst. Die methodische Perspektive ist im Untertitel angesprochen:

«menschenrechtlich und ökumenisch». Die menschenrechtliche Sicht
meint den Grundsatz der Gleichstellung von Mann und Frau. In ökumenischer

Perspektive wird die Antwort verschiedener christlicher Traditionen auf
«die menschenrechtliche Herausforderung der Zulassung zu ihren Ämtern»
(10) verglichen. Die Argumentation bzw. die unausgesprochen tragende Plau-
sibilität besteht in einem recht einfachen Syllogismus und wiederholt sich in
fast allen Beiträgen: 1. Die Zulassung zu öffentlichen Ämtern ohne Ansehen
des Geschlechts ist ein Menschenrecht. 2. Die römisch-katholische Kirche
läßt Frauen nicht zum sakramentalen Weiheamt zu. 3. Ergo: Das Amtsverständnis

der römisch-katholischen Kirche verstößt gegen die Menschenrechte.
Man muß eben nur die richtigen Fragen stellen: «Viel ist schon gewonnen,
überhaupt menschenrechtlich-theologisch fragen zu lernen» (12). Die üblichen
Komplikationen scheinen sich aufzulösen: die Praxis Jesu, die Tradition der
Kirche, die lehramtlichen Erklärungen. Als Zusatzhypothese muß nur noch eine

anachronistische Inkonsequenz in der Lehre der Kirche angenommen werden,

die doch durchaus für die gleiche Würde der Frau eintritt.
Die Konsequenzen werden nicht ganz so scharf gezogen wie der

Syllogismus selbst. Denn erstens tritt ein Widerstand innerhalb des Rechts selbst

zutage: das in der Religionsfreiheit verankerte Selbstbestimmungsrecht der
Kirchen, ihre Angelegenheiten ohne staatliche Einmischung zu regeln. Die
Beiträge argumentieren auf dem Hintergrund des schweizerischen
Staatskirchenrechts: Rechtlich kann der Widerspruch der katholischen Kirche zum
eidgenössischen Gleichstellungsgesetz nur «von der Verursacherin selbst behoben

werden» (30); moralisch ist diese allerdings dazu genötigt, um ihrer
öffentlich-rechtlichen Anerkennung zu entsprechen und um ihre Mitglieder aus
Gewissensnot zu befreien. Ein zweites Zugeständnis tritt hinzu: Auch in den
reformierten Kirchen zeigt sich ein «Verzug» (124) in der Umsetzung der
prinzipiell anerkannten Gleichstellung. Man muß einfach Geduld haben, die
vorhandenen kirchlichen Ämter für Frauen ausschöpfen, als ersten Schritt das

Diakonat der Frauen erstreben. Damit ist die argumentative Grundstruktur
der Tagung skizziert - was nicht ausschließt, daß einzelne Beiträge darüber
hinaus gehen. Diese Konzeption weist aber zumindest in drei Punkten erhebliche

Defizite auf: 1. im Bereich der Sakramententheologie und der theologi-



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus 289

sehen Anthropologie; 2. in der Reflexion kirchlicher Entscheidungsprozesse
im Horizont der Ökumene; 3. in der Bestimmung des Verhältnisses von Kirche

und Recht.
Zu 1.: Bleiben wir bei der formalen Logik: Die Gültigkeit eines Syllogismus

hängt davon ab, daß der Mittelbegriff univok verwendet wird. Gerade das

aber ist im Falle des «Amtes» fraglich: Die Prämisse beinhaltet, daß das Amt
ein Privileg ist, das eine wie immer geartete Steigerung von Kompetenz innerhalb

der jeweiligen Gemeinschaft bedeutet. Der Sprachgebrauch bewegt sich
fast durchgängig in diesem Bezugssystem von Macht und Einfluß: Zulassung,
Ausschluß, Uber- und Unterordnung Die Theologie des Weihesakraments
spricht dagegen von der sakramentalen Weihe als einer Enteignung des menschlichen

Handelns zugunsten des Wirkens Jesu Christi, also von einer Minderung

von Kompetenz und Selbstverfügung. Was der Priester als Priester tut,
ist nicht sein Werk, sondern Handeln Jesu Christi durch ihn. Was die Gläubigen

in der Mitwirkung mit der Gnade des Heiligen Geistes tun, ist sehr wohl
ihr eigenes Tun in erlöster Freiheit. Hier endet auf jeden Fall die theologische
Reichweite der ökumenischen Perspektive, wie sie in der Konzeption der

Tagung angezielt ist. Das Amt in der reformierten Tradition wird nicht als

Sakrament verstanden. Die Weihe als Sakrament in der katholischen und orthodoxen

Sicht zieht die Frage nach der geweihten Person nach sich. Diejenigen
christlichen Traditionen, die die Geschlechterdifferenz in der sakramentalen
Symbolik der Weihe berücksichtigen, halten zumindest die Frage offen, ob
Mann- und Frau-Sein abgesehen von ihren biologischen und soziologischen
Aspekten auch eine theo-logische Bedeutung haben. Die orthodoxe Theologie
eines Sergij Bulgakov etwa bietet den spannenden theologischen Versuch, die

Doppelgestaltigkeit der Selbstoffenbarung des Vaters im Sohn und im Heiligen

Geist als Urbild der Doppelgestaltigkeit der Schöpfung des Menschen als

Mann und Frau zu deuten. Diese theologische Anregung erinnert nicht zuletzt
daran, daß die westliche Tradition in ihrer Konzentration auf die
Christusrepräsentation die Frage nach dem Wirken des Heiligen Geistes in den
Sakramenten stark vernachlässigt hat. Die Weihe als sakramentale ordinatio zum
Dienst hat die Weihe als consecratio eines gottgeweihten Lebens zurücktreten
lassen. In den Beiträgen der hier dokumentierten Tagung wird nur die Skepsis
artikuliert: «Die Betonung der Gleichwertigkeit von Frauen unter gleichzeitiger

Beschreibung ihrer Andersartigkeit stellt unter den gegenwärtigen
gesellschaftlichen Verhältnissen faktisch eine Abwertung von Frauen dar» (153).
Eine spezifisch theologische Hilfe zum Selbstverständnis der Frau als Frau in
Kirche und Gesellschaft wird nicht geboten. Ist etwa die Suche nach
frauenspezifischen Lebens- und Glaubens formen für Theologinnen aber nicht
theologisch relevant? Die berechtigte Sorge vor einer Verwechslung der
Geschlechterdifferenz als Ordnung Gottes mit gesellschaftlichen Rollenzwängen
(vgl. 146) verdrängt die Suche nach deren Bedeutung vom Evangelium her.

Zu 2.: In einem wohltuenden Kontrast zu den übrigen Beiträgen steht der
Artikel eines Professors der Christkatholischen Fakultät in Bern. Ausgehend
von den Ergebnissen der Orthodox-Altkatholischen Konsultation zur Stellung
der Frau in der Kirche und zur Frauenordination (vgl. IKZ 88, 1998, Heft 2)



290 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

benennt er die wahre ökumenisch-theologische Problematik: Es ist der kirchliche

«Legitimationsnotstand» angesichts einer offenkundigen «Neuerung» (197),
die sich weder auf die Autorität der Heiligen Schrift und der Alten Kirche
noch - angesichts der Kirchenspaltung - auf einen wirklich «katholischen»
consensus fidelium stützen kann. In dieser Situation bleibt selbst das minimale
Ziel, «daß die Öffnung des dreifachen kirchlichen Amtes für Frauen nicht ein
(weiterer) kirchentrennender Grund ist» (198), vieldeutig im Hinblick auf die
Handlungskonsequenzen. In den übrigen Beiträgen beschränkt sich die
ökumenische Sicht auf empirische Vergleiche, in denen fast notgedrungen die
protestantische Praxis der Frauenordination als normativ für die römisch-katholische

Kirche erscheint. Ökumene als Suche nach dem kleinsten gemeinsamen,

in diesem Falle staatlich-rechtlich akzeptablen Nenner in einer Situation

theologischer Uneinigkeit?
Zu 3.: Kann das Recht den theologischen Dissens in Fragen der Ökumene

aufheben? Das ist bereits im Hinblick auf das Kirchenrecht fraglich: In der
römisch-katholischen Kirche hat das Recht selbst theologische Qualität, es hat
der sakramentalen Gestalt der Kirche zu entsprechen. Die kirchlichen
Gemeinschaften der Reformation verstehen ihre Rechtsordnung als «Menschensatzungen»,

die sich eng an das staatliche Recht anlehnen können, ja müssen.
Diese Differenz wird im vorliegenden Band nicht bedacht. Folglich wird
Unvergleichbares miteinander verglichen: Das Amt der reformierten Pastorin
entspricht theologisch weniger dem geweihten Priester als vielmehr dem Amt
der katholischen Pastoralreferentin; hier sieht es mit der Gleichstellung schon
weit besser aus. Nimmt man schließlich das ganze Gottesvolk in den Blick, so
fördert die Statistik beachtliche Ergebnisse zu Tage: «Steigen die Frauenanteile

in den kirchenpolitischen Gremien in demselben Mass, wie sie es in den
letzten Jahren getan haben, so wird das Kirchenvolk in absehbarer Zeit über
eine Männer- anstatt eine Frauenquote abstimmen müssen» (108). Noch klarer
als im Kirchenrecht zeigt sich die Unzulänglichkeit der Argumentation im
Blick auf das staatliche Recht: Im staatlichen Bereich ist der Grundsatz der

Gleichstellung geprägt durch den Verzicht auf eine inhaltliche Bestimmung
der Geschlechterdifferenz angesichts der weltanschaulichen Neutralität des

Staates. Die Frage lautet also, ob und wie das christliche Bekenntnis den
Bürger/innen Hilfen bietet, um eine positive Wertsetzung und Sinndeutung ihrer
konkreten Existenz als Mann und Frau vorzunehmen.

Bilanz: Die Beiträge der Tagung stehen in der Gefahr, aus der sinnvollen
Beschränkung auf die (menschen)rechtliche Perspektive eine
methodischtheologische Reduktion werden zu lassen. Die entscheidende theologische
Frage bleibt weiterhin offen: Wird das Menschenrecht der Gleichstellung durch
die Bindung der sakramentalen Weihe an eine sakramentale Symbolik der
Geschlechter prinzipiell verletzt oder nicht? Zur Klärung ist tatsächlich noch
viel Arbeit zu leisten - in der Theologie wie im Leben der Kirche. Dieser Prozeß

sollte auf einem hohen und theologisch differenzierten Niveau begleitet
werden. Müßte nicht z.B. das kritische Potential der Sakramententheologie
gegenüber dem neuzeitlichen bürokratischen Amtsverständnis entschiedener
freigesetzt werden? Wie muß - von der Auswahl und Ausbildung der Kandi-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 291

dat(inn)en bis zur «Amts»ausübung in der Gemeinde eigentlich das Priester-
tum gelebt werden, das sich als radikale Enteignung in den priesterlichen
Dienst Jesu Christi am Priestertum aller Getauften versteht? Die eigentliche
«Gleichstellung» im Volke Gottes bleibt die gemeinsame Berufung aller
Getauften zur Heiligkeit. Sie geht einher mit der erfrischenden Vielfalt der
Charismen. Die säkularen Kategorien amtlicher Über- und Unterordnung im
kirchlichen Dienst an der Welt und im sakramentalen Dienst innerhalb der
Kirche müssen sich dem Evangelium gemäß radikal umkehren. Auch in
diesem Sinne gilt die Frage einer reformierten Pfarrerin (147): «Wäre es nicht
schade, wenn die Frau <bloß in bestehende Strukturen von Amt und Gemeinde

integriert) würde und die (Reformation der Kirche unvollendet) bliebe?»

Barbara Hallensleben

Josef Römelt: Freiheit, die mehr ist als Willkür. Christliche Ethik in
zwischenmenschlicher Beziehung, Lebensgestaltung, Krankheit und Tod Handbuch
der Moraltheologie Bd. 2). Regensburg: Verlag Friedrich Pustet 1997, 320 S.;

Ders.: jenseits von 'Pragmatismus und Resignation. Perspektiven christlicher
Verantwortung für Umwelt, Frieden und sozialer Gerechtigkeit Handbuch der

Moraltheologie Bd. 3), Regensburg: Verlag Friedrich Pustet 1999, 365. S.

Der erste Band dieses auf drei Bände angelegten, in der Konzeption klassisch

angelegten Handbuches hat sich fundamentalethischen Fragestellungen
gewidmet (vgl. Besprechung FZPhTh 44 [1997] 201 f.). Im zweiten Band liegt
der Schwerpunkt auf individualethischen Problemen, im dritten auf
sozialethischen Themen.

Der zweite Band bietet in fünf Teilen und zehn Kapiteln eine moraltheologische

Diskussion und Auseinandersetzung mit exponierten Themen im
Lebensentwurf des Einzelnen. Ausgehend von der Tatsache, daß die heutige
Gesellschaft gegenüber diesen komplexen Fragen mit «Privatisierung» und
«Vermeidungsstrategien» reagiert (5), versucht das Werk, zu einem menschlichen,
reifen und umfassenden Lebensentwurf einzuladen (vgl. z.B. 21, 260). «Es

geht immer mehr um eine Revision illusionärer Einseitigkeiten, die Verarbeitung

unvermeidlicher Konflikte determinierter Symbiose und Relativität, um
die Überwindung des ins Extreme geratenen Individualismus und um die
Suche nach neuen Quellen der Solidarität» (14).

Teil A diskutiert unter dem Titel «Lebensentwurf und Verantwortung»
angesichts veränderter Bedingungen in Berufswahl, Partnerwahl und Familie,
Freizeit und Gesundheit die Gestaltungsmöglichkeiten eines persönlichen,
stimmigen und konsequenten Lebensentwurfes. Aus der Perspektive theologischer

Ethik betont Römelt die Verantwortung des Einzelnen für eine reife
Lebenskultur, was aus dieser Perspektive eine «ganzheitliche Mehrdimensionalität»
meint, in der «Befriedigung und Verzicht, Erfüllung und Versagung, Leidüberwindung

und Leidakzeptanz eine Rolle spielen» (26f.).
Teil B («Liebe als gelingende Intimität») bietet in einem ersten Kapitel

eine Darstellung des gegenwärtigen gesellschaftlichen Umgangs mit Sexualität



292 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus

und Partnerschaft und betont einerseits die wohltuende Befreiung von obsolet
gewordenen gesellschaftlichen Normen, Ängsten und religiösem Gewissensdruck,

thematisiert andererseits aber auch wohltuend realitätsnah neue Probleme

(Konformitätsdruck und Orientierungsunsicherheiten in der jüngeren
Generation, Ambivalenz zwischen verläßlicher Geborgenheit und Ungebunden-
heit usw). Der Autor fugt ein ausführliches Kapitel zum Thema der
Homosexualität ein, worin er mit hatnäckigen Vorurteilen aufräumt, die biblische
Problematik auf dem Hintergrund neuerer textkritischer Analysen ins richtige
Licht rückt (49) und die Schwierigkeit einer sachgerechten ethischen Bewertung

betont. Die kirchliche Stellungnahme wird dargestellt, aber nicht bewertet;

sie steht dadurch in einer gewissen Spannung zur eingeforderten Maxime,
wonach auch homotrope Beziehungen letztlich an der «in ihr und mit ihr
gelebten Liebe» gemessen werden sollen. Insgesamt plädiert Römelt für eine
verstärkte Integrierung von Geschlechtlichkeit und Sexualität in das Gesamt von
Person und deren Lebensgestaltung, um so einen Reifungsprozeß des
Menschen zu ganzheitlicher sozialer Kompetenz in Hingabe- und Autonomiefähigkeit

zu ermöglichen (54).
Ein anschließendes Kapitel interpretiert die menschliche Liebe im «Horizont

der Zuwendung Gottes». Der Autor knüpft bei biblischen («optimistischen»)

Aussagen über Liebe und Sexualität an und thematisiert anschließend
die theologischen Gehalte der Sakramentalität ehelicher Liebe. Römelt entfaltet

den Gedanken der Sakramentalität am Axion: «Weil Gott die Liebe schützt,
kann die Dialektik menschlicher Liebe [...] über ihre anthropologisch-immanenten

Sinndimensionen hinaus eine Lebensfülle ausdrücken, in der auch die
Transzendenzverwiesenheit des Menschen in eine besondere Dichte kommt
und eine Semantik der Nähe Gottes erschlossen wird» (77f.). Ein wichtiger
Exkurs liefert die exegetischen und dogmengeschichtlichen Bausteine für das

Verständnis der «Unauflöslichkeit der Ehe», seine Ergiebigkeit erweist sich in
der Thematisierung der Spannung von gesellschaftlicher Realität, theologischer

Interpretation und rechtlichen Positionen einerseits und in der realistischen

Einschätzung der ethischen und praktischen Probleme von Scheidung
und Wiederverheiratung andererseits.

Teil C befaßt sich mit dem «Wagnis Familie». Nach einem geschichtlichen
Rückblick und einer Darstellung der Pluralität heutiger Lebensformen stellt
Römelt explizit die Frage nach dem Sinn christlicher Familienwerte und
resümiert nüchtern: «Theologische Reflexion scheint auch hier Mut machen zu
müssen [...] zu einer realistischen Kultur der Belastungen, die das familiäre
Leben mit sich bringt» (124). Der Frage des Kinderwunsches bzw. der Verhütung

einerseits und technischen Fruchtbarkeitshilfen andererseits widmet der
Autor viel Raum, und es gelingt ihm hier ausgezeichnet, die heutigen
Widersprüchlichkeiten aufzuzeigen und Orientierungshilfen zu benennen. Es

folgt im Sinne der «Königsteiner-Erklärung» der deutschen Bischöfe ein
Plädoyer für eine im Gewissen der Paare verankerte Elternschaft. Das Kapitel
über den Schwangerschaftsabbruch mündet in der Forderung nach einer
integrierten Beratungs- und Strafrechtskultur mit dem Ziel einer menschenwürdigen

Bewältigung des Konfliktes. Im weiteren unterstreicht der Autor die Wich-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-Rendus 293

tigkeit des «Familien-Raumes» für das Heranwachsen von Kindern, thematisiert

aber auch das düstere und viele Familien belastende Kapitel der körperlichen

(psychischen?) Gewalt.
Ein weiterer Themenschwerpunkt beschäftigt sich mit der «Freizeit»

(186ff.). Auch hier plädiert Römelt für eine Gestaltung, die den Konflikt mit
den komplexen Anforderungen moderner Gesellschaft nicht scheuen darf, dabei

aber kluges Abwägen erfordert (vgl. 186). Das Thema der zu suchenden
Balance (Mesotes) zieht sich wie ein roter Faden durch den ganzen Band (vgl.
z.B. 200). Ein kurzer Blick auf die ersttestamentliche Sicht der «Freizeit» und
eine Auseinandersetzung mit dem Begriff der Freizeit als Sozialzeit runden
das Kapitel ab. Unter dem Titel «Geistliche Gemeinschaft gegen Isolation und
Verlorenheit in der funktionalen Welt» zeigt Römelt Ansätze realistischer
christlicher Bewältigung des modernen Lebens auf, die «der bloßen
Leidvermeidung und -Verdrängung gegenwärtiger Gesellschaft Widerstand leistet»
(195).

Teil D beschäftigt sich mit dem breiten Thema der «Lebensbegrenzung»
(Krankheit, Leiden, Tod). Für Römelt ist die reife, personal integrierte
Lebenskultur die Grundlage für die Bewältigung von Lebenskontingenzen. Nicht
bloß Krankheit im allgemeinen, sondern auch Suchtproblematik und Aids
(leider wird das Thema nur mit Blick auf Nordwesteuropa beleuchtet) werden
diskutiert. Das zweite Kapitel befaßt sich kritisch mit den Chancen und Grenzen

der modernen Medizin. Der Autor gibt zu bedenken, daß sich aus der
christlichen Glaubenskultur ein «gelassener Umgang mit den modernen Mög-
lichkeits- und Grenzerfahrungen moderner Medizin» (216) erschließen läßt
und fordert konkrete Bestimmungen (Festlegung nicht zu manipulierender
Grundstrukturen menschlichen Daseins, sinnvolle Bestimmung des Todes,
umfassende Beschreibung der kulturellen Faktoren von Leidüberwindung und
Leidakzeptanz, eine Kasuistik der Verhältnismäßigkeit der Mittel). Römelt
bespricht exemplarisch das Feld der Gentherapie und der Organtransplantation.
Die Ausführungen beinhalten eine die wesentlichen Themen umfassende
Problemanzeige mit entsprechenden ethischen Lösungsperspektiven, jedoch ohne
daß spezielle Fragen (Xenotransplantation, Hirntodkriterium ect.) dem
Wissenstand entsprechend diskutiert werden. Die Bemerkungen werden übergeführt

in einige Grundüberlegungen zum Krankheitsbegriff (inklusive historische

Rückblende), zu den Grenzen medizinischer Machbarkeit und zur
Problematik der ökonomischen Situation im Gesundheitswesen, wobei wohl die

spannungsreiche Problematik zwischen Spitzenmedizin und Grundversorgung
zu kurz kommt. Das dritte Kapitel schließlich widmet sich dem Tod des
Menschen und den gesellschaftlichen Umgangsstrategien. Aktive und passive
Sterbehilfe und damit verbunden eine christliche Sterbekultur werden thematisiert,

erstaunlicherweise nicht aber ihr vorausgehende und sie prägende geria-
trische Aspekte der älteren Bevölkerung.

Der sehr kurze, abschließende Teil E (283ff.) bespricht die «spirituelle
Dimension» christlicher Lebenführung (Gebet, Gotteserfahrung) nicht bloß
im Sinne der Selbstvergewisserung und der Kontingenzbewältigung, sondern
auch als Auslotung letzter anthropologischer Möglichkeiten.



294 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

Dieser zweite Band ist Teil eines Handbuches besonderer Art, indem er
nicht bloß kenntnisreich in die verschiedenen Themenbereiche kurz einführt
und Grundorientierungen vermitteln will, sondern weil er den Leser/die Leserin

auf Schritt und Tritt ohne moralisches Pathos anhält, mit der modernen
Lebenskultur kritisch umzugehen und das Leben ohne Flucht und Verdrängungen

in Annahme und Auseinandersetzung mit der modernen Lebenskultur
und ihren komplexen Problemen in eine stimmige Balance zu bringen.

Der dritte, abschließende Band des Kompendiums trägt den leitbildhaften Titel

«Jenseits von Pragmatismus und Resignation. Perspektiven christlicher
Verantwortung für Umwelt, Frieden und soziale Gerechtigkeit». Die beiden
wirtschaftsethischen Kapitel (220-312) stammen aus der Feder von Michael
Schramm.

Teil A beleuchtet unter dem Titel «Von der persönlichen zur sozialen

Verantwortung» das Wesen von Gesinnungsethik und Verantwortungsethik.
Es stellt sich die Aufgabe, «das individualethische Paradigma durch einen Ansatz

zu ergänzen, der den Eigengesetzlichkeiten der gesellschaftlichen Sektoren

in ihren überindividuellen, strukturellen und globalen Dimensionen
gerecht wird» (24). Der Term der Verantwortungsethik prägt das ganze Kapitel,
allerdings wird in einem ersten Durchgangs durch die drei großen Themen
Frieden, Ökologie und Wirtschaft sogleich auf die Probleme hingewiesen, die
«strukturelle Verantwortung» angemessen in gesellschaftliche Handlungsanweisungen

übersetzen zu können. Primär gilt es aber, sich mit den
Eigengesetzlichkeiten der einzelnen Systeme vertraut zu machen, wenn man meliori-
sierend in sie eingreifen will.

Teil B setzt sich mit der politischen Ordnung der Gesellschaft auseinander.

Römelt führt kurz in die Geschichte der Entwicklung der Demokratie
(«Kultur der Freiheit») ein und erläutert die Elemente moderner demokratischer

Kultur. Es folgen ein Abriß über die lehramtlichen Verlautbarungen zur
Demokratie und ein Exkurs zu biblischen Aussagen. Der Sozialethik komme
es vor allem zu, die Ergänzungsbedürftigkeit und Begrenztheit demokratischer
Lebensform zu thematisieren (58f.).

Teil C steht unter dem Titel «ökologische Herausforderung». Einleitend
werden die Fakten heutiger ökologischer Probleme nüchtern und klar bilanziert.

In knapper Form werden die vier in den letzten Jahren entwickelten
öko-ethischen Ansätze referiert (Anthropozentrik, Pathozentrik, Biozentrik,
Physiozentrik), um dann zur christlichen Schöpfungstheologie überzuleiten.
Im vierten, sehr eigenständigen Kapitel wird der eigene Ansatz an Einzelthemen

konkretisiert. Römelt beginnt mit der Pflanzenwelt und umreißt kurz die
Unterschiede von Züchtung und gentechnischen Eingriffen an Pflanzen. Das
Ziel der Pflanzengentechnologie wird vom Autor mit der Lösung des
Problems der Welternährung angegeben und ethisch positiv bewertet (103).
Erfahrungsgemäß scheiden sich die Geister an der konreten Einschätzung, die
gerade hier die Skeptiker auf den Plan rufen dürfte. Die Gegenindikationen zu
gentechnologischen Veränderungen an Pflanzen liegen nach Römelt in der
Gefahr, «den ökologischen Rahmen natürlicher Balancen» (104) zu sprengen,
und in der Unsicherheit der Folgenabschätzung. Das tierethische Kapitel fällt



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-Rendus 295

notgedrungen kurz aus. Wer eine eindeutige Monierung traditioneller
moraltheologischer Engführungen vermißt (z.B. Übernahme des römischen Sachenrechts

für Tiere), nimmt anerkennend die systematischen Bemerkungen zur
«Würde des Tieres» und die daran anschließenden moraltheologischen Postulate

zur Kenntnis (Tierhaltung, Tierexperimente, Tierzucht, wie steht es mit
der Konsumhaltung?). Als dritter Bereich erfolgt eine Besprechung der
Probleme der Ökosphäre (Abnahme der Ackerbodenqualität und -quantität,
Treibhauseffekt, Ozonloch, u.a.). Römelt ist bestrebt, die vielen naturwissenschaftlichen

Details knapp und doch verständlich wiederzugeben. Die Folgen und
Handlungsperspektiven (Verbote, Grenzwerte, Lenkungsinstrumente) werden
aufgezeigt. Teil C schließt mit einem Exkurs zur Problematik des

Bevölkerungswachstums, der durch klare Fakten und Argumente überzeugt und
einen guten Überblick vermittelt. Für Römelt ist klar, daß im Rahmen
gesamtmenschlicher, sozialer und wirtschaftlicher Maßnahmen «auch der Zugang zu
empfängnisverhütenden Mitteln eröffnet» werden muß (151).

Teil D trägt die Überschrift «Hoffnung auf Frieden». Im fünften Kapitel
wird weit zurück geblendet. Von der bellum-iustum-'Vb.e.otie. des Thomas von
Aquin wird über die Ideen Kants bis zu den Ursprüngen des humanitären
Völkerrechts ein weiter Bogen gespannt bis in die heutige Zeit, die angesichts
gewalttätiger Entwicklungen große Ratlosigkeit und Hilflosigkeit zurücklassen
(175). Der Autor versucht auf dem Hintergrund einer realistischen Diagnose,
Wege zu einem «gerechten Frieden» aufzuzeigen. Es werden die Wichtigkeit
der Diplomatie und der UNO betont, sowie verschiedene «Reaktionsmöglichkeiten»

wie Boykott eines Landes, Blauhelm-Einsätze etc. kurz beleuchtet. Der
realitätsnahe Abschnitt weist auf viele anstehende Aufgaben hin, verläuft sich
aber notgedrungen im Vagen, wenn es um friedensethische Dringlichkeiten -
gerade auch im Hinblick auf friedenssichernde Maßnahmen der Großmächte —

geht. Das Axiom «Gerechtigkeit schafft Frieden» verweist auf die Notwendigkeit
demokratischer Strukturen und erinnert an die Aufgabe der Sozialethik,

die differenzierte globalisierte Zivilisation aus dem «Ja zur Sachgerechtigkeit»
und dem «Impuls zur humanisierenden Kultivierung» (195 und 215) kritisch
zu hinterfragen. Diese beiden Anliegen ziehen sich wie ein roter Faden durch
Römelts Werk.

Teil E: Das letzte Drittel des Buches widmet sich der Wirtschaftsethik. In
Kapitel VII zeigt Schramm die Felder theologischer Wirtschaftsethik auf und
geht insbesondere auf die traditionellen Kategorien der katholischen Soziallehre

ein (Solidarität, Personalität, Subsidarität). Wie ist nun aber das Verhältnis

von Moral und Wirtschaft zu denken? Schramm spielt verschiedene
Möglichkeiten durch (233—236) und plädiert für das «Konzept einer (nur)
weitgehenden Übersetzbarkeit von Ethik und Ökonomik als fortwährender
Gestaltungsaufgabe» (235). Der Nutzen der Theologie für die Wirtschaft besteht in
ihrer «Kompetenz, Ersatztheologien in wirtschaftspolitischen Konzepten zu
diagnostizieren und theologisch zu kritisieren» (237). Der Theologie und den
Kirchen kommt somit eine wichtige Systemwarnfunktion zu. Kapitel VIII
gestaltet sich im ersten Teil als ein Plädoyer für die soziale Marktwirtschaft.
Exemplarisch werden die Probleme der Kranken- und Rentenversicherung be-



296 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

sprochen, und kurz die wichtigsten Forderungen umrissen. Die Thematik der
Arbeitslosigkeit wird ausführlich behandelt, und anhand eines 5-Punkte-Pro-

gramms (255) die wichtigsten Maßnahmen gefordert. Gute Grafiken erläutern
komplexe Strategien wie z.B. die Idee des «Bürgergeldes». Es folgt eine ethische

Beleuchtung der Familienpolitik. Schramm bringt die veränderten
Rahmenbedingungen gut auf den Punkt («Kind als Armutsrisiko») und honoriert
den enormen Familienbeitrag an das Humanvermögen. Der letzte Abschnitt
dieses Teils steht unter der Überschrift «Ökologisierung des Marktes». Leider
läßt es Schramm bei einer kurzen Darstellung grundsätzlich möglicher
Maßnahmen (Steuern, Umweltzertifikate etc.) bewenden.

Teil F schlägt den Bogen zur globalen sozio-ökonomischen Situation. Im
neunten Kapitel wird unter dem Titel «Eigeninteresse oder Solidarität?» der
Begründung globaler Kooperation (ein Grundanliegen von F. Hengsbach)
nachgegangen. Die Grundfragen werden klar exponiert, die anschließenden
Ausführungen über die «Solidaritätsmoral» sind aber sehr knapp gehalten. Um
so ausführlicher gestaltet sich das anschließende letzte Kapitel «Reform der
weltwirtschaftlichen Rahmenregeln». Der Autor vertritt seinen sozial-liberalen
Standpunkt klar und offen. Die Einschätzung der Folgen des Kolonialismus
ist - wie die Frage nach den Strategien der Multis oder die Problematik der
Rohstoffabhängigkeiten — letztliche ein Standpunktfrage. Ebenfalls am Standpunkt

entscheidet sich schließlich die Frage, wie viel Gewicht man den
Sekundäreffekten in den Schwellenländern und den Drittweltländern
(Monokulturen, Arbeitsbedingungen, Monetarismus) zuzubilligen bereit ist. Nach
einem Überblick über die Verschuldungsproblematik schließt Schramm mit
sozialethischen Forderungen für eine Reform der Weltwirtschaftsordnung.

Der dritte Band löst die zwei Stichworte «Jenseits von Pragmatismus» und
«Perspektiven christlicher Verantwortung» ein. Die gesellschaftliche, ökonomische

und ökologische Bilanz könnte leicht in die Resignation führen.
Stattdessen wird sie an ethische Dringlichkeiten, an christliche Weltverantwortung
und an das christliche Hoffnungspotential zurückgebunden. Römelt setzt in
einem guten und konstruktiven Sinne die Tradition der Kompendien fort. Das
Werk vermittelt dem Leser/der Leserin - dies ist sozusagen seine Chance -
einen ersten orientierenden Überblick aus einer weltnahen, nicht ideologisch
überhöhten moraltheologischen Perspektive. Knappheit und Komplexitätsreduktionen

haben auch ihren Preis. Sie rufen nach Vertiefung. Die reichlichen
Literaturhinweise sind die Ermöglichung dazu.

Adrian Holderegger

Adrian Holderegger (Hg.): Das medizinisch assistierte Sterben. Zur Sterbehilfe
aus medizinischer, ethischer, juristischer und theologischer Sicht. Freiburg i.Ue:
Universitätsverlag; Freiburg i.Br.: Herder 1999. 424 S. [2., erweiterte Aufl. Februar

2000], (Studien zur theologischen Ethik 80).

Die Diskussion darüber, was menschenwürdiges Sterben bedeutet, wird
gegenwärtig nicht nur in Fachkreisen, sondern auch in der O ffentlichkeit bis in
den Bereich der Gesetzgebung hinein intensiv geführt. Wie notwendig diese



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus 297

Debatte ist, wie komplex aber auch die zu berücksichtigenden medizinischen,
ethischen, juristischen und theologischen Aspekte sind, zeigt der vorliegende
interdisziplinäre Sammelband. Seine Beiträge geben einen umfassenden Überblick

über die internationale Diskussion. Deutlich werden nicht nur
bestehende kulturelle und rechtliche Unterschiede, sondern auch die Bandbreite
der Positionen innerhalb der verschiedenen Disziplinen etwa zur Frage der

freiwilligen Euthanasie oder zum medizinisch assistierten Suizid.
Diese Streitfragen werden in den weiteren Zusammenhang des medizinisch

assistierten Sterbens gestellt. Mit Ausnahme von Unfallopfern,
Gewaltverbrechen oder unvorhersehbaren natürlichen Todesfallen befinden sich die
meisten Sterbenden in ärztlicher Behandlung. Ein Großteil von ihnen stirbt
im Krankenhaus. Das durch medizinische Interventionen begleitete Sterben
ist also in der westlichen Welt der Regelfall. Daher greifen, wie A. Holderegger
im Vorwort zutreffend feststellt, jene Einschätzungen zu kurz, die in den
Debatten über Sterbehilfe und Euthanasie «nur Indizien eines Verfalls kultureller
Standards und über Jahrhunderte hinweg hochgehaltener moralischer
Übereinkünfte erblicken wollen» (13). Es ist vielmehr notwendig zu prüfen, wie
weit die Anwendung des heutigen Potentials medizinischer Möglichkeiten in
bestimmten Situationen überhaupt sinnvoll ist und wo die humanen Grenzen
der modernen Medizin liegen. Hierbei besteht ein Konflikt zwischen dem
Selbstbestimmungsrecht des Patienten, der Fürsorgepflicht des Arztes und
dem Menschenrecht auf Leben, aus welchem das gesetzlich verankerte Verbot
jeder absichtlichen Tötung folgt. Diejenigen Beiträge des Buches, die sich mit
diesem Konflikt befassen, zeigen freilich, daß die Fortschritte der Intensivmedizin

allenfalls der Anlaß, aber nicht der eigentliche Grund für die neue
Euthanasiedebatte sind. Gleiches gilt für die Diskussion um die ethische Relevanz

der Unterscheidung zwischen Tun und Unterlassen. Die Argumente, mit
denen ethisch und rechtlich für die Legalisierung der freiwilligen Euthanasie
oder auch der ärztlichen Beihilfe zum Suizid plädiert wird, zeigen, daß sich
keineswegs nur der medizinisch-technische, sondern auch der geistesgeschichtliche

Kontext verändert hat. Davon bleibt auch das ärztliche Standesethos
nicht unberührt. Der gesellschaftliche Pluralismus zieht einen Pluralismus von
Moral und Ethik nach sich, der die medizinethische, aber auch die politische
und juristische Konsenssuche erheblich erschwert. Umso schwieriger wird es,
im ethischen Diskurs dezidiert theologisch zu argumentieren. Das trifft z.B.
auf die Maxime der Unantastbarkeit nicht nur fremden, sondern auch des

eigenen Lebens zu, die aus der Gottebenbildlichkeit als theologischer Bestimmung

der menschlichen Würde folgt und auch unter den Begriffen «Unverfügbarkeit

oder «Heiligkeit menschlichen Lebens diskutiert wird. Trotz der in
den vergangenen Jahren und auch in verschiedenen Beiträgen des vorhegenden

Buches geleisteten theologischen Denkarbeit bleibt die Idee, daß die
Verdanktheit des eigenen Lebens die menschliche Autonomie sowohl begründet

als auch sittlich begrenzt, wie Holderegger einräumen muß, «nur schwer
zu vermitteln» (14).

Das Buch gliedert sich in fünf Teile. Der erste Hauptteil (19—119) ist den

philosophisch-ethischen Aspekten des Themas gewidmet. J.-P. Wils zeichnet



298 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-Rendus

in seinem Aufsatz die Geschichte des Sterbens bzw. seiner anthropologischen
und ethischen Deutungen von der Antike bis zur Neuzeit nach (21-36).
L. Siep und M. Quante (37-55) gelangen zu dem Fazit, daß sich «ein
unbedingtes Verbot von Tötungshandlungen, die dem ernsthaften, begründeten,
klar erkennbaren und unwiderruflichen Willen eines zum Sterben entschlossenen

Menschen entsprechen, nicht rechtfertigen» läßt (52). Das gelte auch für
das ärztliche Standesethos, wenngleich die Autoren die ethische Zulässigkeit
freiwilliger Euthanasie aber auf «Extremsituationen» (55) beschränkt wissen
wollen. Der Frage, ob der Unterschied zwischen Töten und Sterbenlassen
noch sinnvoll und ethisch relevant ist, geht W. Wolhert nach (56-75). Seine

Überlegungen laufen auf die These hinaus, daß der Unterschied zwischen Tun
und Unterlassen nicht kategorisch, jedoch relativ und kontextbezogen von
ethischer Signifikanz ist (75). Aus einer utilitaristischen, genauer gesagt kon-
sequentialistischen Position heraus argumentiert dagegen J.-C. Wolf (76—97),
daß zwischen direkter und indirekter Tötung und damit auch zwischen
indirekter und direkter Euthanasie moralisch kein prinzipieller Unterschied
besteht. Entscheidend sei, ob eine gute Absicht auch aus der Sicht des Betroffenen

und seiner Interessenlage zu guten Folgen führe. Mit den standesethischen

Aspekten des medizinisch assistierten Sterbens befaßt sich B. Schöne-

Seifert (98-119). Auch sie kann zwischen freiwilliger aktiver Euthanasie,
indirekter Euthanasie und Beihilfe zum Suizid keinen initrinsischen moralischen
Unterschied erkennen (116). Außerdem bestreitet sie, daß die aktive Beendigung

menschlichen Lebens oder die Beihilfe hierzu in jedem Fall unärztlich
ist. Die Verfasserin plädiert dafür, unter genau definierten Bedingungen die
ärztliche Suizidbeihilfe und folglich das Aussetzen der gegenläufigen
Garantenpflicht «in Extremfällen» (118) rechtlich freizugeben.

Der zweite Haupteil (121—229) geht auf theologisch-ethische Aspekte ein.

Zu Wort kommen ausschließlich katholische Autoren. Es wäre interessant

gewesen, auch eine evangelische Stimme zu hören. A. Holderegger (123—137)
und R.M. Gula (138—156) geben in ihren Beiträgen ein umfassenden Überblick

über die Euthanasie-Diskussion in den USA. Die ethischen Perspektiven
und Wertpositionen, die in der amerikanischen Debatte vertreten werden,
widersprechen einander z.T. erheblich. Das amerikanische Beispiel zeigt aber
auch, wie aporetisch die ethische Debatte wird, wenn in einer pluralistischen
Gesellschaft eine Gesamtperspektive nicht mehr von allen Gruppen und
Individuen geteilt wird. J.F. Keenan (157—174) untersucht die Funktion von
Fallstudien in der amerikanischen Debatte über die ärztliche Suizidbeihilfe. K.
Demmer (175-191) stellt Überlegungen an, wie die Gesichtspunkte einer dezi-
diert theologischen Anthropologie in die ethischen Debatten einer pluralistischen

Gesellschaft eingebracht werden können. Um der Solidarität mit den
Schwachen willen, zu denen die Sterbenden zählen, plädiert Demmer für den
Mut zur normativen Festschreibung (181 ff.), aber auch für Entlastung von
moralischem Rigorismus durch ethische Kasuistik (185ff.). Den Konflikt
zwischen dem Selbstbestimmungsrecht und dem unbedingten Lebensschutz
diskutiert Th.R. Kopfensteiner (192-207) anhand der Begriffe «Heiligkeit des

Lebens» und «Lebensqualität». Mit theologischen Argumenten plädiert er für



Besprechungen — Rezensionen - Comptes-Rendus 299

Hilfe zu einem menschenwürdigen Sterben, bei dem weder das menschliche
Leben willkürlich abgekürzt, noch sinnlos und um den Preis vermeidbaren
Leidens verlängert wird. Das Problem des Leidens, sein Begriff und seine
Sinngebung stehen im Mittelpunkt der Erörterungen von M.M. Mendiola (208—

229). Seiner Ansicht nach kann, innerhalb enger Grenzen, ärztliche Beihilfe
zum Sterben bzw. Suizid auch aus theologischer Sicht im Einzelfall «eine
moralisch legitime Antwort auf das Ausmaß des Leidens als auch auf die empfundene

Sinnlosigkeit des Leidens darstellen» (221).
Der dritte Hauptteil behandelt medizinische Aspekte. U. Wiesing (233—

246) weist auf die Wandelbarkeit des ärztlichen Standesethos hin und hält, wie
schon B. Schöne-Seifert in ihrem Beitrag, die Behauptung, daß aktive
Sterbehilfe grundsätzlich unärztlich sei, nicht für stichhaltig. Mit Problemen des

medizinisch assistierten Sterbens im Bereich der Geriatrie befaßt sich Ch.

Chappuis (247—262). Die Sinnhaftigkeit der Unterscheidung zwischen aktiver
und passiver Sterbehilfe diskutiert D. Scheidegger (263—271) am Beispiel der
Intensivmedizin und plädiert entschieden gegen die Zulässigkeit aktiver
Sterbehilfe. G. Wöbker und W.J. Bock (272—294) diskutieren medizinethische
Probleme des apallischen Syndroms.

Die juristischen Aspekte sind Thema des vierten Hauptpteils (295-370).
H.G. Koch (297-327) schildert die deutsche Rechtslage und diskutiert
aktuelle Rechtsfragen. In die Schweizer Diskussion führt F. Riklin (328—350)
ein. Mit der niederländischen Situation setzt sich M. Zimmermann-Acklin
(351-370) kritisch auseinander. Der fünfte Hauptteil (371-422) dokumentiert
die wichtigsten institutionellen Richtlinien, Texte zur aktuellen Rechtslage in
der Schweiz, in Deuschland und Österreich sowie eine Reihe von kirchlichen
Verlautbarungen.

Das empfehlenswerte Buch bietet einen umfassenden Uberblick über die
aktuelle Diskussion, zeigt aber auch, daß weder ethisch noch theologisch von
einem Konsens in den Fragen des medizinisch assistierten Sterbens gesprochen

werden kann. Daß die aktive Sterbehilfe nach wie vor in den meisten
Ländern verboten ist, kann ethisch nicht beruhigen. Die Beiträge des

vorliegenden Buches verdeutlichen den Spannungsbogen, der zwischen umfassendem

Lebensschutz und der Sensibilität für den unter Umständen bedrückenden

Einzelfall besteht, der jedoch nicht zugunsten nur einer Seite aufgelöst
werden darf (Holderegger, 18). Verschiedene Beiträge lassen aber einen gewissen

Trend erkennen, bei ethisch unterschiedlicher Begründung insgesamt zu
einer positiveren Sicht wenn nicht der freiwilligen Euthanasie, so doch der
ärztlichen Suizidbeihilfe zu gelangen. Offenbar befindet sich auch das ärztliche

Standesethos in einer Umbruchssituation. Umso wichtiger ist es, daß sich
auch die Theologie — und zwar ökumenisch — an der Debatte aktiv beteiligt.
Sie muß sich hierbei vor vorschnellen Verdikten hüten, ohne deshalb normative

Grundeinsichten des christlichen Glaubens preiszugeben. Zur Verbesserung

ihrer interdisziplinären Gesprächsfähigkeit leistet der vorliegende Band
einen wichtigen Beitrag.

Ulrich H.J. Körtner


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

