
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 1-2

Artikel: Worauf sollen wir hören? : Anmerkungen zur Theologie Peter Knauers

Autor: Beestermöller, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761081

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerhard Beestermöller

Worauf sollen wir hören?

Anmerkungen zur Theologie Peter Knauers

Seit Jahrzehnten vollzieht sich in der westlichen Welt und noch einmal
verstärkt im wiedervereinten Deutschland eine dramatische Abwendung von den
Kirchen, ja vom christlichen Glauben, was eine Vielzahl soziologisch-statistischer

Untersuchungen belegt. Immer mehr Menschen scheint der christliche
Glaube immer weniger zu sagen.1 Sie vermögen keinen Zusammenhang
zwischen ihrem Leben und ihren Erfahrungen mit dem christlichen Glauben
herzustellen. Das Reden von Gotteserfahrungen, von Begegnungen mit dem
Heiligen oder von Transzendenzphänomenen ist für viele leer geworden.

Selbstverständlich reagiert Theologie auf diese Herausforderung. Idealtypisch

lassen sich hier zwei Ansätze abheben. Die einen versuchen mit gesteigerten

Anstrengungen, den Menschen die Augen für die Spuren Gottes in der
Welt und in ihrem Leben zu öffnen, um sie so für die christliche Botschaft zu
öffnen. Die anderen sehen gerade im profanen Lebensgefühl den rechten
Nährboden für den Glauben an Christus. Für sie entspricht es der christlichen
Botschaft, den Glauben an die Hinwendung Gottes zu den Menschen
ausschließlich in der Christus-Botschaft zu verankern.

Der Frankfurter Fundamentaltheologe Peter Knauer gehört in die letztere
Gruppe von Theologen. Ihm geht es selbstverständlich darum, die
Uberzeugungskraft des christlichen Glaubens aufscheinen zu lassen. Als ein Vertreter
der «Wort Gottes»-Theologie sieht er in der säkularen Selbstdeutung der
Menschen kein Hindernis für den christlichen Glauben, das überwunden werden
müßte. Dem christlichen Glauben würde gerade ein Bärendienst erwiesen,
wollte man seine Plausibilität an irgend etwas anderem festmachen als an der
Verkündigung der Christus-Botschaft.

Was die Theologie Knauers auszeichnet, ist die Radikalität und Konsequenz,

mit der er diesen Ansatz zu Ende denkt. Zwar beansprucht er,
philosophisch Gottes Existenz «im strengen Sinn»2 beweisen zu können. Aus
diesem Beweis ließe sich aber mit Notwendigkeit folgern, daß sich in der Welt —

abgesehen von der christlichen Botschaft - kein Anhalt finden könne, um von

1

Vgl. EBERTZ, Michael, Kirche im Gegenwind. Zum Umbruch der religiösen
Landschaft, 2. Aufl., Freiburg 1998.

2 KNAUER, Peter, Der Glaube kommt vom Hören. Ökumenische Fundamentaltheologie,

6. neubearb.u. erw. Aufl., Freiburg i.Br. 1991 (=1991), 43.



Worauf sollen wir hören? 247

einer Hinwendung Gottes zum Menschen, einem Zugang des Menschen zu
Gott, einer Begegnung mit Gott oder einer Hoffnung des Menschen auf eine
Zukunft bei Gott mit guten Gründen zu sprechen. Weder im vornherein noch
im Licht des christlichen Glaubens ließe sich auf irgendetwas von der christlichen

Botschaft Verschiedenes hinweisen, das auf irgendein Interesse Gottes
am Schicksal des Menschen hindeuten würde.

Für Knauer steht und fällt die Plausibilitätsstruktur des christlichen Glaubens

mit der Entzogenheit Gottes, der sich der Mensch außerhalb der
Wortverkündigung ausgesetzt sieht. Nur vor dem Hintergrund dieser Gottesfinsternis

mache die christliche Botschaft vom innertrinitarischen Liebesgeschehen,

in das der Mensch auf unausdenkliche Weise hineingenommen sei, also
mit einer Liebe geliebt werde, die sich nicht von ihm her bestimme, überhaupt
Sinn. Daß Gott den Menschen mit einer Liebe zugetan sei, die ihr Maß nicht
an ihm oder irgendeiner anderen geschöpflichen Wirklichkeit nehme, könne
nicht an der Welt erkannt, sondern müsse zu ihr hinzu gesagt werden. Insofern

erfahre der Mensch ausschließlich durch Jesus Christus, dem Mensch
gewordenen «Wort Gottes», von Gottes Liebe. Aus diesem Grund hat Knauer
das berühmte Paulus-Wort (Rom 10,17) zum Titel seiner Hauptschrift
gemacht: Der Glaube kommt vom Hören.

Das Faszinosum dieser Theologie besteht in ihrem ungeheuren geistigen
Anspruch und der damit einhergehenden Herausforderung an jedes Denken.
Alle Konklusionen und gedanklichen Schritte erscheinen in dieser Theologie
als zwingend und notwendig. Knauer ist so sehr von der Stringenz seiner
Argumentation überzeugt, daß er sich anheischig macht, jede vom Glauben
verschiedene Antwort auf die Christus-Botschaft mit zwingenden Argumenten als

unbegründet entlarven zu können.3 Dabei geht er so weit zu behaupten, mit
seiner Theologie das Theodizeeproblem, das auf dem Glauben so vieler
Menschen lastet, als intellektuelle Infragestellung der Botschaft von einem allie-
benden, allwissenden und allmächtigen Gott zu lösen. Die Theologie macht
hier Jagd auf alles, was sich diesseits des «garstigen breiten Graben(s)»4
zwischen Vernunft und Glauben niederlassen will. Der Anspruch, mit dem hier
Denken im Dienst des Glaubens aufgeboten werden soll, hat etwas
Kreuzfahrerisches.5 Gerade für diejenigen, deren Glauben von intellektuellen Zweifeln
bedrängt wird, ist diese Theologie attraktiv.

3 Die «<Glaubwürdigkeitserkenntnis> im weiteren Sinn erschöpft sich in der
negativen Einsicht, daß letztlich vom Glauben verschiedene Stellungnahmen zur
Glaubensverkündigung nicht verantwortbar sind» (1991, 359).

4 LESSING, Gotthold Ephraim, Über den Beweis des Geistes und der Kraft (1777),
in: Ders., Sämtliche Schriften, Bd. 13, Leipzig 1897 (Nachdruck Berlin 1969), 7, zitiert
nach: VERWEYEN, Hansjürgen, Christologische Brennpunkte, Essen 1977, 19 (Christliche

Brennpunkte in der modernen Welt, 20).
5 Damit sich ja keine Widerstandsnester des Unglaubens in der Seele halten können,

schließt Knauer in seinem fundamentaltheologischen Entwurf (1991) jedes Kapitel
mit Verständnis fragen ab, was für Bücher dieses Genus nicht ganz alltäglich ist.



248 Worauf sollen wir hören?

Meine These ist, daß Knauers hohe Ansprüche einer kritischen Überprüfung

nicht standhalten. Bevor ich zeige, daß man Knauers Konklusionen mit
guten Gründen unterbrechen kann, möchte ich zunächst in einer Art
Vorüberlegung darlegen, daß man dies auch muß. Denn Knauers so abstraktharmlos

daherkommende Reflexionen führen konkludent zu sehr problematischen

Konsequenzen für die Lebensgestaltung aus Glauben. In einem zweiten
Argumentationsschritt wird eine Skizze des Knauerschen Gottesbeweises samt
der von ihm gezogenen Konklusionen gezeichnet. In einem dritten
Argumentationsschritt möchte ich dazu kritische Anmerkungen vornehmen.

I. Heiraten oder nicht heiraten?

In seinem Katechismus6 — dem von Studenten so genannten «Volksknauer» —

meditiert Knauer das Verhältnis von Ehe und Ehelosigkeit. Dabei geht es um
die prinzipielle Gleichrangigkeit beider Lebensformen. Zielpunkt seiner
Argumentation besteht darin, daß sozusagen im Normalfall für einen wirklich
glaubenden Menschen Ehe und Ehelosigkeit in gleicher Weise offenstehen.
Der junge Mensch, der vor dieser Entscheidung steht7, wird nicht angehalten,
seine inneren natural-personalen Präfigurationen und Inklinationen mit den
spezifischen Erfüllungsperspektiven von Ehe und Zölibat in Beziehung zu
setzen, um zu einer verantwortlichen Entscheidung zu finden. Vielmehr, so
Knauer, eröffnet Gott durch den Glauben beide Lebensoptionen. Der Mensch
determiniert durch seine Entscheidung Gottes Willen für sein Leben.8

Der Grund für diese Beliebigkeit in der Wahl der Lebensform besteht
nach Knauer darin, daß es im Glauben keinen wesentlichen Unterschied
zwischen Ehe und Ehelosigkeit gibt, da der Mensch in beiden das Glück der
Gemeinschaft in Christus finden kann. «Als Sakrament stellt die Ehe dar, was das

tiefste Wesen jeder wahren Gemeinschaft ist, in der auch die Ehelosen leben:
Gott verbindet Menschen miteinander.»9

6 KNAUER, Peter, Unseren Glauben verstehen, Würzburg 1986 (— 1986).
7 Im folgenden verwende ich auch in der Wiedergabe der Knauerschen Theologie

die direkte Rede statt der indirekten. Andernfalls würde das Verständnis unnötig
erschwert.

8 «Die prinzipielle Möglichkeit der freiwilligen Ehelosigkeit <um des Himmelreiches

willen) (Mt 19,12) ist für jeden Glaubenden gegeben. Ein und derselbe
Mensch kann sowohl zu einer christlichen Ehe wie zur Ehelosigkeit um des Himmelreiches

willen berufen sein. Er muß sich selbst zu einem dieser beiden Wege entscheiden.

Er folgt in beiden Fällen dann einer göttlichen Berufung, wenn seine Entscheidung

aus dem Glauben an die ihm zugesagte unbedingte Liebe Gottes und mit
sachgemäßen Motiven geschieht» (1986, 207).

' Ebd. Zu den Dingen, die ich Knauer verdanke, gehört ein Rat, den er einmal
scherzhaft vorbrachte: Immer wenn in kirchlichen oder theologischen Texten Adjektive

wie «wahrhaft, wirklich, in Wahrheit, » Verwendung fänden, könne man sicher
sein, daß es in Wirklichkeit genau umgekehrt so sei. Nun blättere man einmal Knauers
Katechismus (1986) daraufhin ein wenig durch.



Worauf sollen wir hören? 249

Diese Gemeinschaft in Christus besteht darin, daß Menschen an der Liebe
partizipieren, mit der sich Vater und Sohn im Heiligen Geist lieben und in die
sie die Welt hineinnehmen. So wie diese Liebe ihr Maß nicht am Menschen
nimmt, sollen und können sich Mann und Frau, kann der Ehelose andere
Menschen als Brüder und Schwestern unbedingt lieben. So wie der Glaube an
die Stelle der Gottesfinsternis tritt, wird die bedingte, geschöpfliche Liebesfa-
higkeit durch die Liebe in Christus ersetzt: «Die Ehepartner bejahen einander
mit der Liebe, mit der sie sich selbst und einander von Gott geliebt wissen.»10

Für den Glaubenden, so Knauer, sind Ehe und Ehelosigkeit keine Gegensätze.

Ehelosigkeit ist vielmehr zumindest in der Bereitschaft, Trennung in
Treue durchzustehen, ein inneres Moment christlicher Ehe. «Wer christlich,
<im Herrn> (IKor 7,39), verheiratet ist, ist bereit, dem Gatten oder der Gattin
z. B. während einer Kriegsgefangenschaft oder bei Krankheit die Treue zu wahren.

Dies kann bedeuten, auf lange Zeit wie (freiwillig ehelos> zu leben. Diese
Bereitschaft ist in der christlichen Ehe selbst angelegt und inbegriffen.»11

Wie verhält sich eine derartige Sicht der Liebe zu dem Lobpreis der
Liebenden aller Kulturen, die sich von Gott füreinander bestimmt und einander
zugeführt glauben, die bekennen, sich selbst zu verfehlen, solange sie nicht
mit der ganzen Anballung ihrer physischen, psychischen und moralischen
Kräfte um den Bestand ihrer Liebe kämpfen, die um die Grenzen ihrer Lie-
besfahigkeit wissen und um Gottes Kraft für diese, aneinander Maß nehmende

Liebe bitten?12 Läuft Knauers Konzept nicht darauf hinaus, daß im Glauben

jede(r) jede(n) heiraten könnte? Ist nicht eine Ehe, die nicht leiblich
vollzogen werden kann, defizitär und für die Partner leidvoll, während Abstinenz
zur inneren Vollgestalt der Ehelosigkeit gehört? In dem Glauben, den Knauer
verkündet, wird die Natur nicht durch die Gnade vollendet, sondern ersetzt.
Der Glaube löscht den Menschen in seiner leiblich-moralischen, weltlichen
Identität aus.

Für meine Überlegungen ist entscheidend, daß sich Knauers Interpréta-,
tion von der Beliebigkeit der Lebenswahl konsequent aus seiner Theologie
ergibt. Es geht hier nicht einfach nur um abstrakt-irrelevante Spekulationen,
sondern letztlich um ein Konzept gelungenen Lebens, das jungen Menschen
als das über sich selbst aufgeklärte «Wort Gottes»13 in Lehre und Exerzitien in
einer Phase ihres Lebens nahegebracht wird, in der sie ihre Lebensweichen

10 Ebd., 204.
11 Ebd., 205.
12 Angesichts einer Theologie wie der Knauers verwundert mich die Popularität

Eugen Drewermanns nicht. Er spricht den Liebenden aus dem Herzen (vgl. z.B.
Psychoanalyse und Moraltheologie, Bd. 2: Wege und Umwege der Liebe, Mainz 1983) und
kennt sehr wohl das eigene Glück der Ehelosigkeit (Die Kleriker, Psychogramm eines
Ideals, Ölten 1989, 655ff.).

13 Als pars pro toto des hier erhobenen Anspruchs sei auf 1991, 61 verwiesen:
«Das hier vorgelegte Verständnis von Geschöpflichkeit stellt - so meinen wir - nicht
nur ein mögliches Verständnis neben anderen dar, sondern liegt anderen Verstehens-
weisen voraus.»



250 Worauf sollen wir hören?

stellen.14 Wer hier Probleme sieht, kommt kaum umhin, sich mit der ganzen
Argumentationskraft der Knauerschen Theologie auseinanderzusetzen.

II. Die Geschöpflichkeit der Welt als Gottesveriviesenheit

Tragender Pfeiler der ganzen Theologie Knauers ist sein philosophischer
Beweis der Geschöpflichkeit der Welt (1.). Aus diesem Beweis gewinnt er genau
jene Beschreibung der Gottverlassenheit des Menschen in der Welt, aus der
ihn Gott durch sein «Wort» befreit (2.).

1. Geschöpflichkeit der Welt als einseitige Verwiesenheit auf Gott

Knauer macht sich anheischig, die Existenz Gottes philosophisch im strengen
Sinn beweisen zu können. Diese Aussage ist allerdings in dem Sinne
einzuschränken, als man von einer Existenz Gottes nur in einem analogen und
nicht in einem univoken Sinn sprechen kann. Gott gibt es nicht in der
gleichen Weise wie alles, was es sonst noch gibt. Was damit gemeint ist, ergibt
sich aus Knauers Gottesbeweis.

Knauers Gottesbeweis besteht aus zwei Schritten. Im ersten Schritt legt er
dar, daß man in der Beschreibung der Welt auf ein Widerspruchsproblem
stößt (a). Dieses Problem treibt das Denken, zwei Hinsichten zu suchen, in
denen die Wirklichkeit widerspruchsfrei beschrieben werden kann. Diese
Lösung besteht darin, daß die Welt ganz und gar auf etwas verweist, mit dem sie

in keiner Hinsicht identisch ist. Insofern verweist die Welt auf Gott (b). Aus
dieser Relation der Welt zu Gott ergeben sich Möglichkeit und Grenzen für
ein Reden über Gott (c).

a) Knauer verweist auf vier Gegebenheiten, bei deren Beschreibung man
zu Aussagen gezwungen wird, die nicht zugleich und unter der gleichen Rücksicht

wahr sein können. Da diese Aussagen aber unabweisbar zugleich
gemacht werden müssen, entsteht ein Widerspruchsproblem.

Diese Sachverhalte sind: «Veränderung, Endlichkeit, die Weise unseres
Erkennens der Welt und schließlich das Nichtwiderspruchsprinzip selbst»15.

Von allem, was sich verändert, ist zu sagen, daß es zugleich dasselbe und doch
nicht dasselbe ist. Darüber hinaus stellt alles, insofern es endlich ist, eine Einheit

von Sein und Nichtsein dar. Ferner ist jeder Bewußtseinsgegenstand auf

14 An dieser Stelle sei ein persönliches Wort erlaubt. Ich habe Peter Knauer sehr
viel zu verdanken. Er hat mir im Ubermaß von dem geschenkt, was man keinem
Menschen zurückgeben kann: viel Zeit. Gerade in wissenschafthcher Hinsicht habe ich seiner

strengen Methodik Unschätzbares zu verdanken. Darüber hinaus war er uns mit
der ganzen Glaubwürdigkeit seiner Persönhchkeit wirklich ein Lehrer. Diese Verbindung

von Wissenschafthchkeit und Glaubwürdigkeit hat es mir unmöglich gemacht,
seine Theologie hnks liegenzulassen. Erst nach fünfzehn Jahren sehe ich mich in der
Lage, dem, was ich immer empfunden habe, Ausdruck zu verleihen. Diese Ausführungen

verstehen sich als Reverenz an meinen theologischen Lehrer, den man wie jeden
Denker durch Denken ehrt.

15 Knauer, 1991, 45.



Worauf sollen wir hören? 251

der einen Seite unabhängig vom Denken, insofern er denn wirklich ein
Gegenstand des Denkens ist, auf der anderen Seite ist der gleiche Gegenstand
abhängig vom Denken, insofern er gedacht wird. Schließlich taucht auch in
der Formulierung des Nichtwiderspruchsprinzips eine problematische Einheit
von Gegensätzen auf. Die Formulierung «insofern ein Seiendes ist» weist auf
der einen Seite auf die Veränderbarkeit des Seienden hin, das betrachtet wird.
Zugleich aber wird mit dieser Formulierung das Seiende als Konstante fixiert,
um eine Aussage über es überhaupt machen zu können. Es geht also im Grunde

jedesmal um die Gegensatzeinheit von Sein und Nichtsein.
Veränderung, Endlichkeit, Erkennbarkeit und Aussagbarkeit kennzeichnen

die ganze Wirklichkeit durch und durch. Alles, was ist, verändert sich, ist
endlich und kann grundsätzlich Gegenstand der Erkenntnis sowie unserer
Aussagen sein. Dabei geht es nicht um etwas an den Dingen, sondern um
Sachverhalte, die alles ohne Rückstand durchdringen. Die ganze Wirklichkeit
ist also durch und durch von der Gegensatzeinheit von Sein und Nichtsein
geprägt.

Das Denken steht also vor dem Problem, daß sich ihm die Wirklichkeit
als Gegensatzeinheit präsentiert. Wie läßt sich die Wirklichkeit ohne Widerspruch

beschreiben?
b) Wenn man genötigt ist, Aussagen zugleich zu machen, die kontradiktorisch

zu sein scheinen, dann muß es zwei Hinsichten geben, die sich nicht
wiederum ausschließen. Da die von Knauer beschriebene Widerspruchsproblematik

die ganze Wirklichkeit ganz und gar durchdringt, müssen die gesuchten

Rücksichten dieser Totalität entsprechen. Der Wirklichkeit kommt in ihrer
ganzen Seinsfülle also <im Hinblick auf ...> Sein und Notwendigkeit zu, während

sie außerhalb dieses Bezuges durch Nichtsein und Kontingenz
gekennzeichnet ist. «Ganz genau gesprochen kann man nicht getrennt die Identität
weltlicher Wirklichkeit ihrem «restlosen Bezogensein auf ...> und die Nicht-
identität ihrem (restlosen Verschiedensein von ...> zuordnen, sondern muß
immer beide Sachverhalte in ihrem Zugleich sehen: Die Identität in der Nicht-
identität ist im <restlosen Bespgensein auf .../in restloser Verschiedenheit von >

begründet, während die Nichtidentität in der Identität im <restlosen Verschiedensein

von /in restlosem Bezogensein auf > begründet ist.»16

Damit hat der Beweis sein Ziel erreicht. Dasjenige, auf das die Wirklichkeit

verweist und von dem sie gänzlich verschieden ist, ist Gott. Er ist derjenige,

ohne den nichts ist. Der Verweischarakter der Welt konstituiert ihre Ge-
schöpflichkeit.

c) Der Beweis der Geschöpflichkeit der Welt erlaubt auch zu klären, in
welcher Weise Aussagen über Gott gemacht werden dürfen. Insofern die Welt
nur ist, insofern sie auf Gott bezogen ist, kommt die positive Seinsfülle der
Welt Gott um so mehr zu (via affirmativa). Da die Welt in ihrer Verschiedenheit

von Gott durch Kontingenz gekennzeichnet ist, kann man Gott keinerlei
Nichtsein zusprechen (via negativa). Beide Erkenntniswege aber haben nur

16 Ebd., 52.



252 Worauf sollen wir hören?

hinweisenden Charakter. Da Gott eben nicht Teil unserer durch Spannungseinheit

gekennzeichneten Wirklichkeit ist, aus der unsere Begriffe stammen,
fällt er nicht unter unseren denkerischen Zugriff (via eminentiae).

Knauer schlägt daher vor, daß man jegliche Gottesprädikationen als «logische

Endbegriffe» bezeichnet: «Sie stammen zwar aus logischer Argumentation,

lassen sich aber nicht zu weiterer logischer Argumentation verwenden,
indem man aus ihnen etwa zu folgern versucht, was Gott zulassen kann oder
was nicht.»17 Insofern bricht das Theodizeeproblem als ein logisches in sich

zusammen. Es entsteht nur, wenn man auch aus den Begriffen Wissen, Können

und Liebe, nachdem man sie auf Gott angewendet hat, Schlüsse zieht, was
der via eminentiae zuwiderläuft.18

Die ganze Argumentation hat sich bisher auf der Ebene der Philosophie
bewegt. Die Geschöpflichkeit der Welt ist genauso wenig ein Gegenstand des

Glaubens wie die Tatsache, daß Gott unbegreiflich ist. Allerdings bringt der
Glaube die philosophische Einsicht in die Geschöpflichkeit der Welt sozusagen

als seine eigene Philosophie mit sich. Denn nur unter dieser Voraussetzung

läßt sich nach Knauer die christliche Botschaft überhaupt plausibel
machen.

2. Das Licht des Glaubens in der Finsternis der Welt

Der Beweis der Geschöpflichkeit der Welt stellt nach Knauer zunächst die

gravierendste Infragestellung der Rede von Gottes Liebe zu den Menschen
dar. Denn die Relation der Welt zu Gott muß einseitig sein. «Wäre nämlich
der Terminus des Bezogenseins seinerseits so auf die Welt bezogen, daß die
Welt der konstitutive Terminus für diese Beziehung auf sie wäre, dann stellte
die Rede von <Gott> das gleiche Widerspruchsproblem, das bereits die Rede

von weltlicher Wirklichkeit stellt.»19

Genau dies ist der Grund, warum Knauer jedes Reden von Transzendenzerfahrungen

strictissime ablehnt, insofern mehr oder anderes als die
Geschöpflichkeit der Welt gemeint ist. «Außerhalb des auf das <Wort Gottes>
gerichteten Glaubens erfahrt man auch in so genannten <Gotteserfahrungen>
in Wirklichkeit immer nur die Tiefe des eigenen Seins, die gerade nicht Gott
ist.»20 Insofern ist Gott für die Wahrnehmung des Menschen in der Welt
abwesend.

Jedes Reden von einer Hinwendung Gottes zur Welt muß sich der
Infragestellung durch die Einseitigkeit der Welt stellen. Dies geschieht in der
christlichen Botschaft. Sie verkündet eine Liebe Gottes zum Menschen, deren
bestimmender Terminus das innergöttliche Gegenüber ist. Der Mensch wird
mit der Liebe geliebt, mit der Gott-Vater Gott-Sohn liebt. Das Christus-Er-

17 Ebd., 69.
18 «Der berechtigte Kern des Theodizeeproblems liegt nicht auf spekulativer

Ebene, sondern in einer existentiellen Frage», ebd., 82.
19 Ebd., 52.
20 Ebd., 72.



Worauf sollen wir hören? 253

eignis ist das Wort, das Gott spricht, um den Menschen seine Liebe zu
offenbaren. Christliche Botschaft bringt dem Menschen jene Gemeinschaft mit
Gott, von der sie spricht. Die Verkündigung der christlichen Botschaft ist
selbst das Heilsgeschehen, das sie verkündet. «Deshalb ist der Begriff (Wort
Gottes> im (eigentlichem Sinn so zu verstehen, daß er das Ganze des göttlichen

Heilshandelns umfaßt und die ganze Wirklichkeit des Menschen
betrifft.»21

Zugleich wird deutlich, warum der Glauben vom Hören, und nur vom
Hören, kommt. Der Mensch muß sich die Liebe Gottes von Gott selbst im
mitmenschlichen Wort gesagt sein lassen. Der Mensch kann sich die Liebe Gottes

auch sagen lassen und ihr sich vertrauensvoll anheim geben, weil sie ihm
von außen begegnet und somit nicht seiner Projektion entstammen kann.
«Denn niemand kann durch seine eigene Erfindung bewirken, daß ihm bereits
im voraus dazu der Glaube von anderen mitgeteilt worden ist. Der christliche
Glaube geht zurück aufJesus.»22

Diese Zuordnung von philosophischer Einsicht in die Geschöpflichkeit
der Welt und Glauben an die Liebe Gottes, die im innergöttlichen Liebesgeschehen

ihr Maß hat, liefert Knauer den Schlüssel zur Lösung gravierender
Probleme. Denken und Glauben werden auf eine Weise aufeinander bezogen,
daß das eine nicht das andere begrenzt. Glauben interveniert nicht auf der
Ebene strikten Denkens. Umgekehrt bleibt der Glaube wirklich als Akt des

Glaubens und Vertrauens unangetastet. Ferner gewinnt Knauer ein Kriterium,
mittels dessen glaubhafte von unglaubhaften Aussagen unterschieden werden
können und die Einheit der Theologie gewahrt bleibt. Glaubhaft sind nur
Aussagen, die das Widerspruchsproblem beantworten. Die Einheit der Theologie

besteht in der Entfaltung der Grundbotschaft von der Hineinnahme des

Menschen in das trinitarische Liebesgeschehen. Darüber hinaus glaubt Knauer
mittels der Einheit von Geschöpflichkeit und Glauben die Glaubensspaltung
der Christenheit überwinden zu können. Jede konfessionell gebundene Theologie

muß, insofern sie Theologie sein will, daraufhin übersetzbar sein, daß sie
das Widerspruchsproblem löst, welches die Welt außerhalb des Glaubens
darstellt. Schließlich wird der Mensch ganz und gar in eine vernunft-autonome
Bewältigung der Wirklichkeit entlassen. Die Wirklichkeit ist das Feld unserer
Vernunfterkenntnis. Hier kann gar nichts geglaubt werden. Insofern gibt der
Glauben auch keinerlei normative Vorgaben für die ethische Bewältigung der
Welt an die Hand. Welcher ungeheure Anspruch geht von dieser Theologie
aus? Hier Hegt ihr ungemeines Faszinosum, das es so einladend macht, sich ihr
anzuschheßen.

Bevor ich mich in strenger Weise mit Knauers Argumentationen
auseinandersetze, möchte ich wiederum ein paar tentative Überlegungen anstellen,
die deren Glanz ein wenig stumpf werden lassen:

21 Ebd., 89f.
22 1986, 13.



254 Worauf sollen wir hören?

Die Erlösungsbedürftigkeit der Welt, das ganze Elend der Menschen, in
einer Welt zu leben, in der es keinerlei Hoffnung gibt, ist eine Situation, die

gänzlich und ausschließlich Gott allein anzulasten ist. Kann so etwas sein?

Dieser Einwand läßt sich noch verschärfen. Wenn das ganze Heilshandeln
Gottes exklusiv in der Christus-Verkündigung besteht, bedeutet dies, daß die

überwältigende Mehrheit der Menschheit - der amerikanischen Kontinent bis
1492 - gänzlich von Gottes Heil ausgeschlossen bleibt und in der selbst
unverschuldeten Hölle leben muß.23 Dem allergrößten Teil der Menschen ist nämlich

Christus niemals auf eine verstehbare, glaubhafte Weise verkündet worden

und wird es auch nicht. Knauers Theologie führt somit zu einer Neudefinition

und dramatischen Verschärfung der Theodizeeproblematik, geht es

doch jetzt nicht mehr nur um vormoralische und moralische mala, sondern
unmittelbar um Gottes Heil.

Unser Glaube setzt den Glauben Jesu Christi voraus, wie es oben hieß.
An anderer Stelle heißt es von Jesus: «Er machte mit seiner Botschaft diese

Erfahrung: Man konnte sich seinem Zeugnis letztlich nur so entziehen, daß

man in Willkür verfiel.»24 Setzt hier nicht der Glaube Jesu Christi den Glauben
der Kirche voraus? Wie kann dann der Glaube der Kirche den Glauben Jesu
Christi voraussetzen?

Knauer muß von den nicht-christlichen Religionen, die an eine Zuwendung

Gottes zur Welt glauben, behaupten, daß sie das, was sie zu «sehen»

vorgeben, gar nicht «sehen» können und daß es dieses aber dennoch gibt. Ist das

nicht sehr merkwürdig?
Zugestandenerweise bleiben diese Anfragen nur auf der Ebene von

argumenta ad hominem, solange man sich nicht direkt mit der Grundlegung von
Knauers Theologie befaßt. Wie zwingend sind Knauers Beweis der Ge-
schöpflichkeit der Welt und die Ableitungen, die er daraus gewinnt?

III. Die problematische Widerspruchsproblematik

Im folgenden werde ich den Knauerschen Argumentationsgang sozusagen
rückwärts abschreiten. Dabei werde ich die vorausgegangenen Argumentationsschritte

einmal voraussetzen (transeat). Nehmen wir also an, die Welt sei

23 «Außerhalb des Glaubens - sei er christlich oder noch anonym — betrachtet
erscheint die Welt letztlich als ein Bild der Hölle» (1991, 120). Der Verweis auf den

anonymen Glauben schränkt das Problem nicht ein. Denn «erst das (Wort Gottes im
eigentlichen Sinn> (bringt) den (anonymen Glauben) ganz zu sich selbst, während er
sonst immer nur ansatzweise besteht und sich nicht aus sich selbst in seiner eigenen
Wirklichkeit erfassen kann» (1991, 161). Anonym Glaubende sind also Menschen, die
nicht richtig zu Ende gedacht haben. Wer nicht an Christus glaubt und seine Situation
hinreichend kritisch bedenkt, kommt notwendigerweise zu dem Schluß, daß es für ihn
auf Dauer keine Hoffnung gibt. In jeder negativen Erfahrung offenbart sich ihm die
Wahrheit der Welt. Er lebt in der Hölle. Daran ändert auch die Tatsache nichts, daß er
in Wahrheit in die innertrinitarische Liebe hineingenommen ist.

24 1986, 53.



Worauf sollen wir hören? 255

in der Weise einseitig auf Gott bezogen, wie Knauer es darlegt, folgt dann hieraus,

daß an der geschaffenen Wirklichkeit in keiner Weise Gottes Hinwendung
zur Welt erkennbar sein kann?

Knauers Argument läßt sich in drei Schritten rekapitulieren: 1) Die Welt
ist einseitig relativ auf Gott. 2) Die Welt kann nicht der determinierende
Terminus der Liebe Gottes sein. 3) Diese Liebe kann nicht an der Wirklichkeit
erkannt werden. Meine These ist, daß sich 3) nicht aus 1) und 2) ergibt.

Nach Knauer weiß der Mensch ausschließlich durch das «Wort Gottes»

von der Liebe Gottes. Nun begegnet das «Wort Gottes» immer in Ge-

schöpflichkeit. Sowohl Jesus Christus in seiner Menschheit als auch die
Verkündigung als physikalische Realität unterliegen der Veränderung, sind endlich,

werden von uns erkannt und in Aussagen gebracht. Insofern sind auch
sie geschöpfliche Wirklichkeiten. Knauer muß also zumindest für das «Wort
Gottes» annehmen, daß eine geschöpfliche Wirklichkeit Kunde von der Liebe
Gottes bringen kann. Geschöpflichkeit als solche kann also kein Grund dafür
sein, daß die Welt keine Auskunft über die Liebe Gottes gibt.

Aus Knauers Beweis der Geschöpflichkeit ergibt sich nur, daß

Geschöpflichkeit als solche nicht Auskunft über die Hinwendung Gottes zur
Welt gibt. Daraus folgt aber nicht, daß nichts Geschöpfliches hierzu Anlaß
geben kann. Die Wirklichkeit als geschöpflich zu betrachten ist eine
Betrachtungsweise, die andere nicht ausschließt.

Nun bleibt aber das Argument, daß jeder Offenbarungsanspruch Antwort
auf die Infragestellung durch die Einseitigkeit der Relation geben müsse, wozu
nur die christliche Offenbarung in der Lage sei. M. E. läßt sich diese Infragestellung

gerade mit Knauers Geschöpflichkeitsbeweis gänzlich entschärfen.
Denn der Geschöpflichkeitsbeweis führt dazu, daß man von Gott nur in

logischen Endbegriffen sprechen kann, die keinerlei Konklusionen erlauben.
Gegen dieses Verbot verstößt Knauer aber: «Wäre nämlich der Terminus des

Bezogenseins seinerseits so auf die Welt bezogen, daß die Welt der konstitutive

Terminus für diese Beziehung auf sie wäre, dann stellte die Rede von
<Gott> das gleiche Widerspruchsproblem, das bereits die Rede von weltlicher
Wirklichkeit stellt.» 25

Hier macht Knauer Gott zum Teil der Welt, insofern der innerweltliche
Relationsbegriff auf Gott angewendet wird und Schlüsse gezogen werden. In
welcher Weise Gott relativ sein kann oder nicht, liegt jenseits unserer
Erkenntnismöglichkeiten. Insofern läßt sich gerade mit Knauers Beweis der
Geschöpflichkeit jedes Ansinnen zurückweisen, Gott vorzugeben, wie er sich zur
Welt verhalten könne bzw. nicht verhalten könne.26 Eine ganz andere Frage ist
es allerdings, ob Knauers Geschöpflichkeitsbeweis wirklich derart zwingend
ist, wie er es behauptet.

25 1991, 52.
26 Das Argument läßt sich auch umkehren. Wenn es möglich ist, darüber zu

spekulieren, welcher Art die Relation Gottes zur Welt nicht sein kann, dann reicht es auch
nicht aus, auf die Theodizeeproblematik mit der Unbegreifbarkeit Gottes zu antworten.

Hier wird mit zweierlei Maß gemessen.



256 Worauf sollen wir hören?

Es sind vier Sachverhalte, die in ihrer Beschreibung zu
widerspruchsproblematischen Aussagen führen und auf die sich Knauer beruft: Veränderung,

Endlichkeit, die Weise unseres Erkennens der Welt sowie das Nichtwi-
derspruchsprinzip. Ich beschränke mich im Folgenden auf das Phänomen der
Veränderung, «vielleicht das deutlichste und umfassendste Beispiel für eine
solche Einheit von Gegensätzen»27.

Ziel meiner Argumentation ist der Aufweis, daß Knauers Beschreibung
von Veränderung kein Widerspruchsproblem aufwirft. Keinesfalls soll hier
eine konkurrierende adäquate Beschreibung von Veränderung vorgelegt werden.

Zunächst sei Knauers Gedankengang wiedergegeben:
«Veränderung bedeutet ein Mittleres zwischen Identität und Nichtidenti-
tät. Ein Mensch verändert sich: Ein und derselbe Mensch wechselt seine

Eigenschaften, indem er etwa älter wird und neue Erfahrungen macht. Er
wird dadurch nicht zu einem völlig anderen Menschen, sondern er bleibt
derselbe. Andererseits bleibt er sich nicht vollkommen gleich. Die neuen
Eigenschaften betreffen ihn bis in sein innerstes Selbstsein. Zur Beschreibung

solcher Veränderung reicht es nicht aus, etwa zwischen einem sich
gleichbleibenden Subjekt und seinen wechselnden Eigenschaften zu
unterscheiden; man muß zugleich auch die Zusammengehörigkeit beider
bedenken. Es ist das sich angeblich gleichbleibende Subjekt selbst, das die
wechselnden Eigenschaften hat und sich eben dadurch mitverändert. Es
verändert sich vielleicht nur in seinem Bezug zu den jeweils wechselnden
Eigenschaften, aber es ist selbst mit diesem jeweiligen Bezug
materialidentisch.

Die Beschreibung von Veränderung führt deshalb zu Aussagen von der
Struktur: (Dasselbe ist dasselbe und doch nicht dasselbe.) Es handelt sich
um ein Zugleich einander ausschließender Gegensätze. Eine solche Einheit

von Gegensätzen, von Identität und Nichtidentität, stellt ein
Widerspruchsproblem.»28

Das ganze Problem dieser Argumentation hegt in dem Wörtchen «zugleich».
Die von mir angezielte Kritik möchte ich zuerst an einem Beispiel von
Veränderung erläutern, der Bewegung. Im Sinne von Knauer müßte man Bewegung
folgendermaßen beschreiben: «Ein Sich-Bewegendes befindet sich zugleich an
einem bestimmten Ort und nicht an diesem Ort.» Diese Beschreibung — dies
mein Argument - stellt kein Widerspruchsproblem dar. Denn es ist überhaupt
nicht widerspruchsproblematisch, daß ein Mensch zugleich in München und
Hamburg war, wenn dieses «zugleich» einen ganzen Tag umfaßt. Man kann
problemlos an einem Tag von München nach Hamburg reisen.

Dieses Argument läßt sich erweitern. Jedes «zugleich» umfaßt immer eine
Zeitdauer. Eine widerspruchsproblematische Aussage über ein Sich-Bewegen-
des würde nur dann vorliegen, wenn sich irgendeine Zeitdauer angeben ließe,
während der sich das Sich-Bewegende die ganze Zeit an einem bestimmten

27 1986, 31.
28 1991, 45f.



Worauf sollen wir hören? 257

Ort aufhielte. Dann aber hätte es sich in dieser Zeit nicht bewegt. Es gibt
eben nicht den Zeitpunkt, an dem sich ein Sich-Bewegendes an einem
bestimmten Ort aufhält. Von einem Bewegenden lassen sich keine Orts-,
sondern nur Streckenangaben machen. Daher entsteht in der Beschreibung von
Bewegung kein Widerspruchsproblem im Hinblick auf Ortsangaben.

Diese Überlegung läßt sich auch auf die Veränderung anwenden, die
Menschen im Laufe ihres Lebens erfahren. Auch in der Aussage: «Ich bin zugleich
der Mensch, der ich war, und doch nicht der Mensch» wird eine Zeitspanne
ins Auge gefaßt. Es läßt sich aber keine Zeitspanne angeben, während der ein
Mensch unverändert derselbe ist. Die Aussage «Ich bin in diesem Augenblick
dieser eine» ist genauso inadäquat wie der Satz «Ein Sich-Bewegendes befindet
sich zu einem bestimmten Zeitpunkt an einem bestimmten Ort». Ein Mensch,
der sich verändert, läßt sich auch im Hinblick auf eine noch so kleine
Zeitspanne auf keine Entwicklungsstufe fixieren. Ohne eine derartige Fixierung
läßt sich aber keine Einheit von Gegensätzen formulieren.

Die Gegensatzeinheit, die Knauer formuliert, ergibt sich nur, wenn man
Bewegung und Veränderung als Einheit von Dynamik und Statik denkt, womit
er der kontinuierlichen Dynamik dieses Sachverhaltes nicht gerecht wird.
Knauers Beschreibung unterbietet das Phänomen der Veränderung. Wenn
aber die Beschreibung der Wirklichkeit nicht zu widerspruchsproblematischen
Aussagen zwingt, dann erübrigt sich auch die Suche nach zwei Totalhinsichten,

die sich nicht gegenseitig ausschließen. Man muß also nicht auf Gott
rekurrieren, um die Wirklichkeit widerspruchsfrei zu beschreiben. Es reicht völlig,

darauf hinzuweisen, daß widerspruchsproblematische Beschreibungen
hinter der Wirklichkeit zurückbleiben.

Zusammenfassend ergibt sich aus Knauers Gottesbeweis keineswegs, daß

es keine Transzendenserfahrungen, Spuren Gottes, in der Wirklichkeit
geben kann. Genausowenig läßt sich folgern, daß es ein Offenbarungsanspruch
nur dann verdient, ernst genommen zu werden, wenn er Auskunft darüber
gibt, wie sich Gott auf die Welt beziehen könne, ohne seine Gottheit
aufzugeben. Schließlich hat Knauer nicht gezeigt, daß eine widerspruchsfreie
Beschreibung der Wirklichkeit die Anerkennung ihrer Geschöpflichkeit impliziert.

Die argumentative Geschlossenheit, die der Knauerschen Theologie eine
starke Anziehungskraft auf die einen verleiht, schreckt sie für die anderen ab.
Gerade die enorme Kohäsion riegelt sie nämlich in gewisser Weise hermetisch
ab. Im Grunde ist es nicht möglich, mit dieser Theologie in einen Dialog zu
treten. Man kann sie nur gänzlich ablehnen oder annehmen. Und wenn man
sich ihr anschließt, bleibt nichts Bedeutendes zu sagen. Es ist praktisch
unmöglich, den einen oder anderen Gedankengang aus dem Gesamt herauszulösen

und in einen anderen Denkduktus zu übernehmen. Genauso wenig kann
man einen Gedanken aufnehmen, ihm einen anderen Akzent geben, in eine
andere Richtung weiterverfolgen Wer einen eigenen theologischen Ansatz
verfolgt oder seine eigenen Fragen hat, mag wenig Grund finden, Knauer bis
in die letzten Kapillaren seiner philosophischen Grundlegung nachzuspüren.
Ohne ein derartiges Vorgehen kann man sich nicht wirklich mit seiner Theo-



258 Worauf sollen wir hören?

logie auseinandersetzen. Viele neigen daher dazu, das Ganze respektvoll auf
sich beruhen zu lassen. Es ist hoffentlich deutlich geworden, daß diese Reaktion

nicht die einzige sein darf.
Knauers Theologie — überspitzt formuliert und cum grano salis zu verstehen

— tut dem Denken und dem Leben Gewalt an. Eine ganz andere Frage ist
es, wie die welthaft-naturale Existenz des Menschen mit ihren Hoffnungen
und Ängsten, in ihrem Glück und Elend, in ihrem Gelingen und Scheitern von
Gottes Liebe umfangen, geleitet und erlöst wird. Man muß nicht die Augen
vor der Theologie Knauers verschließen, wenn man dieser Frage in Treue zu
sich selbst sowie den eigenen Gottes- und Lebenserfahrungen nachgehen will.
Dies sollte hier gezeigt werden.


	Worauf sollen wir hören? : Anmerkungen zur Theologie Peter Knauers

