Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 1-2

Artikel: Worauf sollen wir héren? : Anmerkungen zur Theologie Peter Knauers
Autor: Beestermoller, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761081

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GERHARD BEESTERMOLLER

Worauf sollen wir horen?

Anmerkungen zur Theologie Peter Knauers

Seit Jahrzehnten vollzieht sich in der westlichen Welt und noch einmal ver-
stirkt im wiedervereinten Deutschland eine dramatische Abwendung von den
Kirchen, ja vom christlichen Glauben, was eine Vielzahl soziologisch-statisti-
scher Untersuchungen belegt. Immer mehr Menschen scheint der christliche
Glaube immer weniger zu sagen.! Sie vermdgen keinen Zusammenhang zwi-
schen threm Leben und ithren Erfahrungen mit dem christlichen Glauben her-
zustellen. Das Reden von Gotteserfahrungen, von Begegnungen mit dem Hei-
ligen oder von Transzendenzphinomenen ist fiir viele leer geworden.

Selbstverstindlich reagiert Theologie auf diese Herausforderung. Idealty-
pisch lassen sich hier zwei Ansitze abheben. Die einen versuchen mit gestei-
gerten Anstrengungen, den Menschen die Augen fiir die Spuren Gottes in der
Welt und in threm Leben zu 6ffnen, um sie so fur die christliche Botschaft zu
offnen. Die anderen sehen gerade im profanen Lebensgefiithl den rechten
Nihrboden fiir den Glauben an Christus. Fiir sie entspricht es der christlichen
Botschaft, den Glauben an die Hinwendung Gottes zu den Menschen aus-
schlieBlich in der Christus-Botschaft zu verankern.

Der Frankfurter Fundamentaltheologe Peter Knauer gehort in die letztere
Gruppe von Theologen. IThm geht es selbstverstindlich darum, die Uberzeu-
gungskraft des christlichen Glaubens aufscheinen zu lassen. Als ein Vertreter
der «Wort Gottes»-Theologie sieht er in der sikularen Selbstdeutung der Men-
schen kein Hindernis fir den christlichen Glauben, das iberwunden werden
miiite. Dem christlichen Glauben wiirde gerade ein Birendienst erwiesen,
wollte man seine Plausibilitit an irgend etwas anderem festmachen als an der
Verkiindigung der Christus-Botschaft.

Was die Theologie Knauers auszeichnet, ist die Radikalitit und Konse-
quenz, mit det er diesen Ansatz zu Ende denkt. Zwar beansprucht er, philo-
sophisch Gottes Existenz «im strengen Sinn»? beweisen zu konnen. Aus die-
sem Beweis lieBe sich aber mit Notwendigkeit folgern, daB sich in der Welt —
abgesehen von der christlichen Botschaft — kein Anhalt finden kénne, um von

1 Vgl. EBERTZ, Michael, Kirche im Gegenwind. Zum Umbruch der religisen
Landschaft, 2. Aufl., Freiburg 1998.

2 KNAUER, Peter, Der Glaube kommt vom Héren. Okumenische Fundamental-
theologie, 6. neubearb.u. erw. Aufl., Freiburg 1.Br. 1991 (=1991), 43.



Worauf sollen wir horen? 247

einer Hinwendung Gottes zum Menschen, einem Zugang des Menschen zu
Gott, einer Begegnung mit Gott oder einer Hoffnung des Menschen auf eine
Zukunft bei Gott mit guten Griinden zu sprechen. Weder im vornherein noch
im Licht des christlichen Glaubens lieBe sich auf irgendetwas von der christli-
chen Botschaft Verschiedenes hinweisen, das auf irgendein Interesse Gottes
am Schicksal des Menschen hindeuten wiirde.

Fur Knauer steht und fillt die Plausibilitatsstruktur des christlichen Glau-
bens mit der Entzogenheit Gottes, der sich der Mensch auBlerhalb der Wort-
verkiindigung ausgesetzt sieht. Nur vor dem Hintergrund dieser Gottesfins-
ternis mache die christliche Botschaft vom innertrinitarischen Liebesgesche-
hen, in das der Mensch auf unausdenkliche Weise hineingenommen sei, also
mit einer Liebe geliebt werde, die sich nicht von ihm her bestimme, iberhaupt
Sinn. Dall Gott den Menschen mit einer Liebe zugetan sei, die ithr MaB nicht
an ihm oder irgendeiner anderen geschopflichen Wirklichkeit nehme, kénne
nicht an der Welt erkannt, sondern misse zu ihr hinzu gesagt werden. Inso-
fern erfahre der Mensch ausschlieBlich durch Jesus Christus, dem Mensch ge-
wordenen «Wort Gottes», von Gottes Liebe. Aus diesem Grund hat Knauer
das berithmte Paulus-Wort (Rém 10,17) zum Titel seiner Hauptschrift ge-
macht: Der Glaube kommt vom Horen.

Das Faszinosum dieser Theologie besteht in threm ungeheuren geistigen
Anspruch und der damit einhergehenden Herausforderung an jedes Denken.
Alle Konklusionen und gedanklichen Schritte erscheinen in dieser Theologie
als zwingend und notwendig. Knauer ist so sehr von der Stringenz seiner Ar-
gumentation uberzeugt, dal} er sich anheischig macht, jede vom Glauben ver-
schiedene Antwort auf die Christus-Botschaft mit zwingenden Argumenten als
unbegriindet entlarven zu konnen.? Dabei geht er so weit zu behaupten, mit
seiner Theologie das Theodizeeproblem, das auf dem Glauben so vieler Men-
schen lastet, als intellektuelle Infragestellung der Botschaft von einem allie-
benden, allwissenden und allmichtigen Gott zu lésen. Die Theologie macht
hier Jagd auf alles, was sich diesseits des «garstigen breiten Graben(s)»* zwi-
schen Vernunft und Glauben niederlassen will. Der Anspruch, mit dem hier
Denken im Dienst des Glaubens aufgeboten werden soll, hat etwas Kreuzfah-
rerisches.> Gerade fiir diejenigen, deren Glauben von intellektuellen Zweifeln
bedringt wird, ist diese Theologie attraktiv.

3 Die «Glaubwiirdigkeitserkenntnis) im weiteren Sinn erschépft sich ... in der ne-
gativen Einsicht, dal letztlich vom Glauben verschiedene Stellungnahmen zur Glau-
bensverkiindigung nicht verantwortbar sind» (1991, 359).

* LESSING, Gotthold Ephraim, Uber den Beweis des Geistes und der Kraft (1777),
in: Ders., Simtliche Schriften, Bd. 13, Leipzig 1897 (Nachdruck Berlin 1969), 7, zitiert
nach: VERWEYEN, Hansjiirgen, Christologische Brennpunkte, Essen 1977, 19 (Christ-
liche Brennpunkte in der modernen Welt, 20).

> Damit sich ja keine Widerstandsnester des Unglaubens in der Seele halten kon-
nen, schlieBt Knauer in seinem fundamentaltheologischen Entwurf (1991) jedes Kapi-
tel mit Verstindnisfragen ab, was fiir Biicher dieses Genus nicht ganz alltiglich ist.



248 Worauf sollen wir horen?

Meine These ist, daB Knauers hohe Anspriiche einer kritischen Uberprii-
fung nicht standhalten. Bevor ich zeige, daB man Knauers Konklusionen mit
guten Grunden unterbrechen kann, moéchte ich zunichst in einer Art Vor-
tiberlegung darlegen, daB man dies auch muB. Denn Knauers so abstrakt-
harmlos daherkommende Reflexionen fithren konkludent zu sehr problemati-
schen Konsequenzen fiir die Lebensgestaltung aus Glauben. In einem zweiten
Argumentationsschritt wird eine Skizze des Knauerschen Gottesbeweises samt
der von ihm gezogenen Konklusionen gezeichnet. In einem dritten Argu-
mentationsschritt mochte ich dazu kritische Anmerkungen vornehmen.

I. Heiraten oder nicht heiraten?

In seinem Katechismus® — dem von Studenten so genannten «Volksknauer» —
meditiert Knauer das Verhiltnis von Ehe und Ehelosigkeit. Dabei geht es um
die prinzipielle Gleichrangigkeit beider Lebensformen. Zielpunkt seiner Ar-
gumentation besteht darin, daBl sozusagen im Normalfall fiir einen wirklich
glaubenden Menschen Ehe und Ehelosigkeit in gleicher Weise offenstehen.
Der junge Mensch, der vor dieser Entscheidung steht?, wird nicht angehalten,
seine inneren natural-personalen Prifigurationen und Inklinationen mit den
spezifischen Erfillungsperspektiven von Ehe und Zélibat in Beziehung zu
setzen, um zu einer verantwortlichen Entscheidung zu finden. Vielmehr, so
Knauer, eroffnet Gott durch den Glauben beide Lebensoptionen. Der Mensch
determiniert durch seine Entscheidung Gottes Willen fiir sein Leben.8

Der Grund fir diese Beliebigkeit in der Wahl der Lebensform besteht
nach Knauer darin, dall es im Glauben keinen wesentlichen Unterschied zwi-
schen Ehe und Ehelosigkeit gibt, da der Mensch in beiden das Glick der Ge-
meinschaft in Christus finden kann. «Als Sakrament stellt die Ehe dar, was das
tiefste Wesen jeder wahren Gemeinschaft ist, in der auch die Ehelosen leben:
Gott verbindet Menschen miteinander.»?

¢ KNAUER, Peter, Unseren Glauben verstehen, Wiirzburg 1986 (= 1986).

" Im folgenden verwende ich auch in der Wiedergabe der Knauerschen Theologie
die direkte Rede statt der indirekten. Andernfalls wiirde das Verstindnis unnétig er-
schwert.

8 «Die prinzipielle Méglichkeit der freiwilligen Ehelosigkeit um des Himmelrei-
ches willeny (Mt 19,12) ... ist fiir jeden Glaubenden gegeben. ... Ein und derselbe
Mensch kann sowohl zu einer christlichen Ehe wie zur Ehelosigkeit um des Himmel-
reiches willen berufen sein. Er muB sich selbst zu einem dieser beiden Wege entschei-
den. Er folgt in beiden Fillen dann einer gottlichen Berufung, wenn seine Entschei-
dung aus dem Glauben an die thm zugesagte unbedingte Liebe Gottes und mit sach-
gemiBen Motiven geschieht» (1986, 207).

? Ebd. Zu den Dingen, die ich Knauer verdanke, gehort ein Rat, den er einmal
scherzhaft vorbrachte: Immer wenn in kirchlichen oder theologischen Texten Adjek-
tive wie «wahrhaft, wirklich, in Wahrheit, ... » Verwendung finden, kénne man sicher
sein, daB es in Wirklichkeit genau umgekehst so sei. Nun blittere man einmal Knauers
Katechismus (1986) darauthin ein wenig durch.



Worauf sollen wir horen? 249

Diese Gemeinschaft in Christus besteht darin, daB Menschen an der Liebe
partizipieren, mit der sich Vater und Sohn im Heiligen Geist lieben und in die
sie die Welt hineinnehmen. So wie diese Liebe thr MaB nicht am Menschen
nimmt, sollen und kénnen sich Mann und Frau, kann der Ehelose andere
Menschen als Briider und Schwestern unbedingt lieben. So wie der Glaube an
die Stelle der Gottesfinsternis tritt, wird die bedingte, geschopfliche Liebesfa-
higkeit durch die Liebe in Christus ersetzt: «Die Ehepartner bejahen einander
mit der Liebe, mit der sie sich selbst und einander von Gott geliebt wissen.»!0

Fir den Glaubenden, so Knauer, sind Ehe und Ehelosigkeit keine Gegen-
satze. Ehelosigkeit ist vielmehr zumindest in der Bereitschaft, Trennung in
Treue dutchzustehen, ein inneres Moment christlicher Ehe. «Wer christlich,
dm Herrny (1Kor 7,39), verheiratet ist, ist bereit, dem Gatten oder der Gattin
z. B. wihrend einer Kriegsgefangenschaft oder bei Krankheit die Tteue zu wah-
ren. Dies kann bedeuten, auf lange Zeit wie reiwillig ehelos» zu leben. Diese
Bereitschaft ist in der christlichen Ehe selbst angelegt und inbegriffen.»!

Wie verhilt sich eine derartige Sicht der Liebe zu dem Lobpreis der Lie-
benden aller Kulturen, die sich von Gott fliireinander bestimmt und einander
zugefithrt glauben, die bekennen, sich selbst zu verfehlen, solange sie nicht
mit der ganzen Anballung ihrer physischen, psychischen und moralischen
Krifte um den Bestand ihrer Liebe kimpfen, die um die Grenzen ihrer Lie-
besfahigkeit wissen und um Gottes Kraft fiir diese, aneinander MaBl nehmen-
de Liebe bitten?2 Liuft Knauers Konzept nicht darauf hinaus, daB} im Glau-
ben jede(r) jede(n) heiraten konnte? Ist nicht eine Ehe, die nicht leiblich voll-
zogen werden kann, defizitir und fiir die Partner leidvoll, wihrend Abstinenz
zur inneren Vollgestalt der Ehelosigkeit geh6rt? In dem Glauben, den Knauer
verkiindet, wird die Natur nicht durch die Gnade vollendet, sondern ersetzt.
Der Glaube 16scht den Menschen in seiner leiblich-moralischen, weltlichen
Identitit aus.

Fiir meine Uberlegungen ist entscheidend, daB sich Knauers Interpreta-
tion von der Beliebigkeit der Lebenswahl konsequent aus seiner Theologie er-
gibt. Es geht hier nicht einfach nur um abstrakt-irrelevante Spekulationen,
sondern letztlich um ein Konzept gelungenen Lebens, das jungen Menschen
als das Gber sich selbst aufgeklirte «Wort Gottes»!? in Lehre und Exerzitien in
einer Phase ithres Lebens nahegebracht wird, in der sie ihre Lebensweichen

10 Ebd., 204.
11 Ebd., 205.

12 Angesichts einer Theologie wie der Knauers verwundert mich die Popularitit
Eugen Drewermanns nicht. Er spricht den Liebenden aus dem Herzen (vgl. z.B. Psy-
choanalyse und Moraltheologie, Bd. 2: Wege und Umwege der Liebe, Mainz 1983) und
kennt sehr wohl das eigene Glick der Ehelosigkeit (Die Kleriker, Psychogramm eines
Ideals, Olten 1989, 655£f.).

3 Als pars pro toto des hier erhobenen Anspruchs sei auf 1991, 61 verwiesen:
«Das hier vorgelegte Verstindnis von Geschépflichkeit stellt — so meinen wir — nicht
nur ein mogliches Verstindnis neben anderen dar, sondern liegt anderen Verstehens-
weisen voraus.»



250 Worauf sollen wir horen?

stellen.’ Wer hier Probleme sieht, kommt kaum umbhin, sich mit der ganzen
Argumentationskraft der Knauerschen Theologie auseinanderzusetzen.

II. Die Geschipflichkeit der Welt als Gottesverwiesenheit

Tragender Pfeiler der ganzen Theologie Knauers ist sein philosophischer Be-
weis der Geschopflichkeit der Welt (1.). Aus diesem Beweis gewinnt er genau
jene Beschreibung der Gottverlassenheit des Menschen in der Welt, aus der
ihn Gott durch sein «Wort» befreit (2.).

1. Geschipflichkeit der Welt als einseitige Verwiesenheit anf Gott

Knauer macht sich anheischig, die Existenz Gottes philosophisch im strengen
Sinn beweisen zu konnen. Diese Aussage ist allerdings in dem Sinne einzu-
schrinken, als man von einer Existenz Gottes nur in einem analogen und
nicht in einem univoken Sinn sprechen kann. Gott gibt es nicht in der glei-
chen Weise wie alles, was es sonst noch gibt. Was damit gemeint ist, ergibt
sich aus Knauers Gottesbeweis.

Knauers Gottesbeweis besteht aus zwei Schritten. Im ersten Schritt legt er
dar, dall man in der Beschreibung der Welt auf ein Widerspruchsproblem
stoft (a). Dieses Problem treibt das Denken, zwei Hinsichten zu suchen, in
denen die Wirklichkeit widerspruchsfrei beschrieben werden kann. Diese Lo-
sung besteht darin, dal die Welt ganz und gar auf etwas verweist, mit dem sie
in keiner Hinsicht identisch ist. Insofern verweist die Welt auf Gott (b). Aus
dieser Relation der Welt zu Gott ergeben sich Moglichkeit und Grenzen fir
ein Reden iber Gott (c).

a) Knauer verweist auf vier Gegebenheiten, bei deren Beschreibung man
zu Aussagen gezwungen wird, die nicht zugleich und unter der gleichen Riick-
sicht wahr sein konnen. Da diese Aussagen aber unabweisbar zugleich ge-
macht werden missen, entsteht ein Widerspruchsproblem.

Diese Sachverhalte sind: «Verinderung, Endlichkeit, die Weise unseres
Etrkennens der Welt und schlieBlich das Nichtwiderspruchsprinzip selbst»!5.
Von allem, was sich verindert, ist zu sagen, daf} es zugleich dasselbe und doch
nicht dasselbe ist. Dartiber hinaus stellt alles, insofern es endlich ist, eine Ein-
heit von Sein und Nichtsein dar. Ferner ist jeder BewuBtseinsgegenstand auf

4 An dieser Stelle sei ein personliches Wort erlaubt. Ich habe Peter Knauer sehr
viel zu verdanken. Er hat mir im UbermaB von dem geschenkt, was man keinem Men-
schen zuriickgeben kann: viel Zeit. Gerade in wissenschaftlicher Hinsicht habe ich sei-
ner strengen Methodik Unschitzbares zu verdanken. Dariliber hinaus war er uns mit
der ganzen Glaubwiirdigkeit seiner Persénlichkeit wirklich ein Lehrer. Diese Verbin-
dung von Wissenschaftlichkeit und Glaubwiirdigkeit hat es mir unmoglich gemacht,
seine Theologie links liegenzulassen. Erst nach fiinfzehn Jahren sehe ich mich in der
Lage, dem, was ich immer empfunden habe, Ausdruck zu verleihen. Diese Ausfiihrun-
gen verstehen sich als Reverenz an meinen theologischen Lehrer, den man wie jeden
Denker durch Denken ehrt.

15 KNAUER, 1991, 45.



Worauf sollen wir horen? 251

der einen Seite unabhingig vom Denken, insofern er denn wirklich ein Ge-
genstand des Denkens ist, auf der anderen Seite ist der gleiche Gegenstand
abhingig vom Denken, insofern er gedacht wird. SchlieBlich taucht auch in
der Formulierung des Nichtwiderspruchsprinzips eine problematische Einheit
von Gegensitzen auf. Die Formulierung «insofern ein Seiendes ist» weist auf
der einen Seite auf die Verinderbarkeit des Seienden hin, das betrachtet wird.
Zugleich aber wird mit dieser Formulierung das Seiende als Konstante fixiert,
um eine Aussage tiber es iberhaupt machen zu kénnen. Es geht also im Grun-
de jedesmal um die Gegensatzeinheit von Sein und Nichtsein.

Verinderung, Endlichkeit, Erkennbarkeit und Aussagbarkeit kennzeich-
nen die ganze Wirklichkeit durch und durch. Alles, was ist, verandert sich, ist
endlich und kann grundsitzlich Gegenstand der Erkenntnis sowie unserer
Aussagen sein. Dabei geht es nicht um etwas an den Dingen, sondern um
Sachverhalte, die alles ohne Riickstand durchdringen. Die ganze Witklichkeit
ist also durch und durch von der Gegensatzeinheit von Sein und Nichtsein
gepragt.

Das Denken steht also vor dem Problem, dal3 sich thm die Wirklichkeit
als Gegensatzeinheit prisentiert. Wie 148t sich die Wirklichkeit ohne Wider-
spruch beschreiben?

b) Wenn man genotigt ist, Aussagen zugleich zu machen, die kontradikto-
risch zu sein scheinen, dann mul} es zwei Hinsichten geben, die sich nicht
wiederum ausschlieBen. Da die von Knauer beschriebene Widerspruchsprob-
lematik die ganze Wirklichkeit ganz und gar durchdringt, mussen die gesuch-
ten Ricksichten dieser Totalitit entsprechen. Der Wirklichkeit kommt in ihrer
ganzen Seinsfiille also dm Hinblick auf ..» Sein und Notwendigkeit zu, wih-
rend sie auBerhalb dieses Bezuges durch Nichtsein und Kontingenz gekenn-
zeichnet ist. «Ganz genau gesprochen kann man nicht getrennt die Identitit
weltlicher Wirklichkeit ihrem «estlosen Bezogensein auf ..» und die Nicht-
identitiat ihrem «estlosen Verschiedensein von ..» zuordnen, sondern muf
immer beide Sachverhalte in ihrem Zugleich sehen: Die Identitit in der Nicht-
identitét ist im «restlosen Begogensein auf .../in restloser Verschiedenheit von ...»
begrindet, wihrend die Nichtidentitit in der Identitit im «estlosen Verschieden-
sein von ... [in restlosem Bezogensein auf ...» begrindet ist.»16

Damit hat der Beweis sein Ziel etreicht. Dasjenige, auf das die Wirklich-
keit verweist und von dem sie ginzlich verschieden ist, ist Gott. Er ist derje-
nige, ohne den nichts ist. Der Verweischarakter der Welt konstituiert ihre Ge-
schopflichkeit.

c) Der Beweis der Geschopflichkeit der Welt erlaubt auch zu kliren, in
welcher Weise Aussagen tiber Gott gemacht werden durfen. Insofern die Welt
nur ist, insofern sie auf Gott bezogen ist, kommt die positive Seinsfiille der
Welt Gott um so mehr zu (via affirmativa). Da die Welt in ihrer Verschieden-
heit von Gott durch Kontingenz gekennzeichnet ist, kann man Gott keinerlei
Nichtsein zusprechen (via negativa). Beide Erkenntniswege aber haben nur

16 Ebd., 52.



252 Worauf sollen wir horen?

hinweisenden Charakter. Da Gott eben nicht Teil unserer durch Spannungs-
einheit gekennzeichneten Wirklichkeit ist, aus der unsere Begriffe stammen,
fallt er nicht unter unseren denkerischen Zugriff (via eminentiae).

Knauer schligt daher vor, dall man jegliche Gottespridikationen als «logi-
sche Endbegriffe» bezeichnet: «Sie stammen zwar aus logischer Argumenta-
tion, lassen sich aber nicht zu weiterer logischer Argumentation verwenden,
indem man aus ihnen etwa zu folgern versucht, was Gott zulassen kann oder
was nicht»!? Insofern bricht das Theodizeeproblem als ein logisches in sich
zusammen. Es entsteht nur, wenn man auch aus den Begriffen Wissen, Kon-
nen und Liebe, nachdem man sie auf Gott angewendet hat, Schlisse zieht, was
der via eminentiae zuwiderlduft.18

~ Die ganze Argumentation hat sich bisher auf der Ebene der Philosophie
bewegt. Die Geschopflichkeit der Welt ist genauso wenig ein Gegenstand des
Glaubens wie die Tatsache, daB Gott unbegreiflich 1st. Allerdings bringt der
Glaube die philosophische Einsicht in die Geschopflichkeit der Welt sozusa-
gen als seine eigene Philosophie mit sich. Denn nur unter dieser Vorausset-
zung laBt sich nach Knauer die christliche Botschaft iiberhaupt plausibel ma-
chen.

2. Das Licht des Glaubens in der Finsternis der Welt

Der Beweis der Geschopflichkeit der Welt stellt nach Knauer zunichst die
gravierendste Infragestellung der Rede von Gottes Liebe zu den Menschen
dar. Denn die Relation der Welt zu Gott mul} einseitig sein. «Wire nimlich
der Terminus des Bezogenseins seinerseits so auf die Welt bezogen, dal die
Welt der konstitutive Terminus fir diese Beziehung auf sie wire, dann stellte
die Rede von «Gotb das gleiche Widerspruchsproblem, das bereits die Rede
von weltlicher Wirklichkeit stellt.»1?

Genau dies ist der Grund, warum Knauer jedes Reden von Transzendenz-
erfahrungen strictissime ablehnt, insofern mehr oder anderes als die Ge-
schopflichkeit der Welt gemeint ist. «AuBerhalb des auf das (Wort Gottes) ge-
richteten Glaubens erfihrt man auch in so genannten «Gotteserfahrungen ...
in Wirklichkeit immer nur die Tiefe des eigenen Seins, die gerade nicht Gott
ist»?® Insofern ist Gott fiir die Wahrnehmung des Menschen in der Welt ab-
wesend.

Jedes Reden von einer Hinwendung Gottes zur Welt muB3 sich der Infra-
gestellung durch die Einseitigkeit der Welt stellen. Dies geschieht in der
christlichen Botschaft. Sie verkiindet eine Liebe Gottes zum Menschen, deren
bestimmender Terminus das innergottliche Gegenuber ist. Der Mensch wird
mit der Liebe geliebt, mit der Gott-Vater Gott-Sohn liebt. Das Christus-Ez-

17 Ebd., 69.

18 «Der berechtigte Kern des Theodizeeproblems liegt nicht auf spekulativer
Ebene, sondern in einer existentiellen Frage», ebd., 82.

19 Ebd.,, 52.
2 Ebd., 72.



Worauf sollen wir horen? 253

eignis ist das Wort, das Gott spricht, um den Menschen seine Liebe zu offen-
baren. Christliche Botschaft bringt dem Menschen jene Gemeinschaft mit
Gott, von der sie spricht. Die Verkiindigung der christlichen Botschaft ist
selbst das Heilsgeschehen, das sie verkiindet. «Deshalb ist der Begriff (Wort
Gottes) im <eigentlicheny Sinn so zu verstehen, daBl er das Ganze des gottli-
chen Heilshandelns umfaBt und die ganze Wirklichkeit des Menschen be-
trifft.»2! |

Zugleich wird deutlich, warum der Glauben vom Hoéren, und nur vom
Horen, kommt. Der Mensch muB3 sich die Liebe Gottes von Gott selbst im
mitmenschlichen Wort gesagt sein lassen. Der Mensch kann sich die Liebe Got-
tes auch sagen lassen und ihr sich vertrauensvoll anheim geben, weil sie thm
von auBen begegnet und somit nicht seiner Projektion entstammen kann.
«Denn niemand kann durch seine eigene Erfindung bewirken, dafl thm bereits
im voraus dazu der Glaube von anderen mitgeteilt worden ist. Der christliche
Glaube geht zuriick auf Jesus.»?2

Diese Zuordnung von philosophischer Einsicht in die Geschéopflichkeit
der Welt und Glauben an die Liebe Gottes, die im innergéttlichen Liebesge-
schehen ihr MaB} hat, liefert Knauer den Schliissel zur Losung gravierender
Probleme. Denken und Glauben werden auf eine Weise aufeinander bezogen,
daBl das eine nicht das andere begrenzt. Glauben interveniert nicht auf der
Ebene strikten Denkens. Umgekehrt bleibt der Glaube wirklich als Akt des
Glaubens und Vertrauens unangetastet. Ferner gewinnt Knauer ein Kriterium,
mittels dessen glaubhafte von unglaubhaften Aussagen unterschieden werden
kénnen und die Einheit der Theologie gewahrt bleibt. Glaubhaft sind nur
Aussagen, die das Widerspruchsproblem beantworten. Die Einheit der Theo-
logie besteht in der Entfaltung der Grundbotschaft von der Hineinnahme des
Menschen in das trinitarische Liebesgeschehen. Dariiber hinaus glaubt Knauer
mittels der Einheit von Geschopflichkeit und Glauben die Glaubensspaltung
der Christenheit iberwinden zu kdnnen. Jede konfessionell gebundene Theo-
logie muB, insofern sie Theologie sein will, daraufhin ibetsetzbar sein, daB} sie
das Widerspruchsproblem 16st, welches die Welt aulerhalb des Glaubens dar-
stellt. SchlieBlich wird der Mensch ganz und gar in eine vernunft-autonome
Bewiltigung der Wirklichkeit entlassen. Die Wirklichkeit ist das Feld unserer
Vernunfterkenntnis. Hier kann gar nichts geglaubt werden. Insofern gibt der
Glauben auch keinerlei normative Vorgaben fiir die ethische Bewiltigung der
Welt an die Hand. Welcher ungeheure Anspruch geht von dieser Theologie
aus? Hier liegt ihr ungemeines Faszinosum, das es so einladend macht, sich ihr
anzuschlieBen. '

Bevor ich mich in strenger Weise mit Knauers Argumentationen ausei-
nandersetze, méchte ich wiederum ein paar tentative Uberlegungen anstellen,
die deren Glanz ein wenig stumpf werden lassen:

21 Ebd., 89f.
22 1986, 13.



254 Worauf sollen wit horen?

Die Etlosungsbediirftigkeit der Welt, das ganze Elend der Menschen, in
einer Welt zu leben, in der es keinerlei Hoffnung gibt, ist eine Situation, die
ginzlich und ausschlieBlich Gott allein anzulasten ist. Kann so etwas sein?

Dieser Einwand 1aBt sich noch verschirfen. Wenn das ganze Heilshandeln
Gottes exklusiv in der Christus-Verkiindigung besteht, bedeutet dies, daB die
uberwiltigende Mehrheit der Menschheit — der amerikanischen Kontinent bis
1492 — ginzlich von Gottes Heil ausgeschlossen bleibt und in der selbst un-
verschuldeten Holle leben muB.2 Dem allergréBten Teil der Menschen ist nim-
lich Christus niemals auf eine verstehbare, glaubhafte Weise verkiindet wot-
den und witd es auch nicht. Knauers Theologie fithrt somit zu einer Neude-
finition und dramatischen Verschirfung der Theodizeeproblematik, geht es
doch jetzt nicht meht nur um vormoralische und moralische mala, sondern
unmittelbar um Gottes Heil.

Unser Glaube setzt den Glauben Jesu Christi voraus, wie es oben hiel3.
An anderer Stelle heiit es von Jesus: «Er machte ... mit seiner Botschaft diese
Erfahrung: Man konnte sich seinem Zeugnis letztlich nur so entziehen, dal3
man in Willkiir verfiel.»?* Setzt hier nicht der Glaube Jesu Christi den Glauben
der Kirche voraus? Wie kann dann der Glaube der Kitche den Glauben Jesu
Christi voraussetzen?

Knauer mufl von den nicht-christlichen Religionen, die an eine Zuwen-
dung Gottes zur Welt glauben, behaupten, dal sie das, was sie zu «sehen» vor-
geben, gar nicht «sehen» konnen und daB es dieses aber dennoch gibt. Ist das
nicht seht merkwiirdig?

Zugestandenerweise bleiben diese Anfragen nur auf der Ebene von argx-
menta ad hominem, solange man sich nicht direkt mit der Grundlegung von
Knauers Theologie befalt. Wie zwingend sind Knauers Beweis der Ge-
schopflichkeit der Welt und die Ableitungen, die er daraus gewinnt?

III. Die problematische Widerspruchsproblematik

Im folgenden werde ich den Knauerschen Argumentationsgang sozusagen
tickwirts abschreiten. Dabei werde ich die vorausgegangenen Argumentati-
onsschritte einmal voraussetzen (transeat). Nehmen wir also an, die Welt sei

2 «AuBerhalb des Glaubens — sei er christlich oder noch anonym — betrachtet er-
scheint die Welt letztlich als ein Bi/d der Hollen (1991, 120). Der Verweis auf den ano-
nymen Glauben schrinkt das Problem nicht ein. Denn «erst das (Wort Gottes im ei-
gentlichen Sinn (bringt) den @nonymen Glauben» ganz zu sich selbst, wihrend er
sonst immer nur ansatzweise besteht und sich nicht aus sich selbst in seiner eigenen
Wirklichkeit erfassen kann» (1991, 161). Anonym Glaubende sind also Menschen, die
nicht richtig zu Ende gedacht haben. Wer nicht an Christus glaubt und seine Situation
hinreichend kritisch bedenkt, kommt notwendigerweise zu dem SchluB, daB es fiir ihn
auf Dauer keine Hoffnung gibt. In jeder negativen Erfahrung offenbart sich ihm die
Wahrheit der Welt. Er lebt in der Hélle. Daran dndert auch die Tatsache nichts, daf} er
in Wahrheit in die innertrinitarische Liebe hineingenommen ist.

24 1986, 53.



Worauf sollen wir horen? 255

in der Weise einseitig auf Gott bezogen, wie Knauer es darlegt, folgt dann hier-
aus, daB} an der geschaffenen Wirklichkeit in keiner Weise Gottes Hinwendung
zur Welt erkennbar sein kann?

Knauers Argument liBt sich in drei Schritten rekapitulieren: 1) Die Welt
ist einseitig relativ auf Gott. 2) Die Welt kann nicht der determinierende Tet-
minus der Liebe Gottes sein. 3) Diese Liebe kann nicht an der Wirklichkeit
erkannt werden. Meine These ist, daB sich 3) nicht aus 1) und 2) ergibt.

Nach Knauer weil der Mensch ausschlieBlich durch das «Wort Gottes»
von der Liebe Gottes. Nun begegnet das «Wort Gottes» immer in Ge-
schopflichkeit. Sowohl Jesus Christus in seiner Menschheit als auch die Ver-
kindigung als physikalische Realitit unterliegen der Verinderung, sind end-
lich, werden von uns erkannt und in Aussagen gebracht. Insofern sind auch
sie geschopfliche Wirklichkeiten. Knauer muB} also zumindest fiir das «Wort
Gottes» annehmen, daB eine geschopfliche Wirklichkeit Kunde von der Liebe
Gottes bringen kann. Geschopflichkeit als solche kann also kein Grund dafiir
sein, daB} die Welt keine Auskunft iber die Liebe Gottes gibt.

Aus Knauers Beweis der Geschopflichkeit ergibt sich nur, dal Ge-
schopflichkeit als solche nicht Auskunft Gber die Hinwendung Gottes zur
Welt gibt. Daraus folgt aber nicht, daB nichts Geschopfliches hierzu Anlal3
geben kann. Die Wirklichkeit als geschopflich zu betrachten ist eine Betrach-
tungsweise, die andere nicht ausschlief3t.

Nun bleibt aber das Argument, daB jeder Offenbarungsanspruch Antwort
auf die Infragestellung durch die Einseitigkeit der Relation geben miisse, wozu
nur die christliche Offenbarung in der Lage sei. M. E. 1iBt sich diese Infrage-
stellung gerade mit Knauers Geschopflichkeitsbeweis ginzlich entschirfen.

Denn der Geschopflichkeitsbeweis fithrt dazu, daB man von Gott nur in
logischen Endbegriffen sprechen kann, die keinetrlei Konklusionen erlauben.
Gegen dieses Verbot verstoBt Knauer aber: «Wire nimlich der Terminus des
Bezogenseins seinerseits so auf die Welt bezogen, dall die Welt der konstitu-
tive Terminus flir diese Beziehung auf sie wire, dann stellte die Rede von
«Gott> das gleiche Widerspruchsproblem, das bereits die Rede von weltlicher
Wirklichkeit stellt.» 25

Hier macht Knauer Gott zum Teil der Welt, insofern der innerweltliche
Relationsbegriff auf Gott angewendet wird und Schliisse gezogen werden. In
welcher Weise Gott relativ sein kann oder nicht, liegt jenseits unserer Et-
kenntnismoglichkeiten. Insofern 1dBt sich gerade mit Knauers Beweis der Ge-
schopflichkeit jedes Ansinnen zuriickweisen, Gott vorzugeben, wie er sich zur
Welt verhalten kénne bzw. nicht verhalten kénne.? Eine ganz andere Frage ist
es allerdings, ob Knauers Geschopflichkeitsbeweis wirklich derart zwingend
ist, wie er es behauptet.

21991, 52.

26 Das Argument ldBt sich auch umkehren. Wenn es moglich ist, dariiber zu spe-
kulieren, welcher Art die Relation Gottes zur Welt nicht sein kann, dann reicht es auch
nicht aus, auf die Theodizeeproblematik mit der Unbegreifbarkeit Gottes zu antwor-
ten. Hier wird mit zweierlei Mafl gemessen.



256 Worauf sollen wir horen?

Es sind vier Sachverhalte, die in ihrer Beschreibung zu widerspruchs-
problematischen Aussagen fitlhren und auf die sich Knauer beruft: Verinde-
rung, Endlichkeit, die Weise unseres Erkennens der Welt sowie das Nichtwi-
derspruchsprinzip. Ich beschrinke mich im Folgenden auf das Phinomen der
Verinderung, «vielleicht das deutlichste und umfassendste Beispiel fiir eine
solche Einheit von Gegensitzen»?’.

Ziel meiner Argumentation ist der Aufweis, dal Knauers Beschreibung
von Verinderung kein Widerspruchsproblem aufwirft. Keinesfalls soll hier
eine konkurrierende adidquate Beschreibung von Verinderung vorgelegt wer-
den. Zunichst sei Knauers Gedankengang wiedergegeben:

«Verinderung bedeutet ein Mittleres zwischen Identitit und Nichtidenti-

tit. Ein Mensch veridndert sich: Ein und derselbe Mensch wechselt seine

Eigenschaften, indem er etwa dlter wird und neue Erfahrungen macht. Er

wird dadurch nicht zu einem véllig anderen Menschen, sondern er bleibt

derselbe. Andererseits bleibt er sich nicht vollkommen gleich. Die neuen

Eigenschaften betreffen ihn bis in sein innerstes Selbstsein. Zur Beschrei-

bung solcher Verinderung reicht es nicht aus, etwa zwischen einem sich

gleichbleibenden Subjekt und seinen wechselnden Eigenschaften zu un-
terscheiden; man mul zugleich auch die Zusammengehorigkeit beider be-
denken. Es ist das sich angeblich gleichbleibende Subjekt selbst, das die
wechselnden Eigenschaften hat und sich eben dadurch mitverindert. Es
veriandert sich vielleicht nur in seinem Bezug zu den jeweils wechselnden

Eigenschaften, aber es ist selbst mit diesem jeweiligen Bezug material-

identisch.

Die Beschreibung von Verinderung fithrt deshalb zu Aussagen von der

Struktur: Dasselbe ist dasselbe und doch nicht dasselbe.) Es handelt sich

um ein Zugleich einander ausschlieBender Gegensitze. Eine solche Ein-

heit von Gegensitzen, von Identitit und Nichtidentitit, stellt ein Widet-

spruchsproblem.»?
Das ganze Problem dieser Argumentation liegt in dem Wortchen «zugleichy.
Die von mir angezielte Kritik mochte ich zuerst an einem Beispiel von Verin-
derung erlidutern, der Bewegung. Im Sinne von Knauer miiite man Bewegung
folgendermallen beschreiben: «Ein Sich-Bewegendes befindet sich zugleich an
einem bestimmten Ort und nicht an diesem Ortt.» Diese Beschreibung — dies
mein Argument — stellt kein Widerspruchsproblem dar. Denn es ist iberhaupt
nicht widerspruchsproblematisch, dal ein Mensch zugleich in Miinchen und
Hamburg war, wenn dieses «zugleich» einen ganzen Tag umfalt. Man kann
problemlos an einem Tag von Miinchen nach Hamburg reisen.

Dieses Argument ldBt sich erweitern. Jedes «zugleich» umfal3t immer eine
Zeitdauer. Eine widerspruchsproblematische Aussage iliber ein Sich-Bewegen-
des wiirde nur dann vorliegen, wenn sich irgendeine Zeitdauer angeben lieBe,
wihrend der sich das Sich-Bewegende die ganze Zeit an einem bestimmten

271986, 31.
28 1991, 45f.



Worauf sollen wir horen? 257

Ort aufhielte. Dann aber hitte es sich in dieser Zeit nicht bewegt. Es gibt
eben nicht den Zeitpunkt, an dem sich ein Sich-Bewegendes an einem be-
stimmten Ort aufhilt. Von einem Bewegenden lassen sich keine Orts-, son-
dern nur Streckenangaben machen. Daher entsteht in der Beschreibung von
Bewegung kein Widerspruchsproblem im Hinblick auf Ortsangaben.

Diese Uberlegung i3t sich auch auf die Verinderung anwenden, die Men-
schen im Laufe ihres Lebens erfahren. Auch in der Aussage: «Ich bin zugleich
der Mensch, der ich war, und doch nicht der Mensch» wird eine Zeitspanne
ins Auge gefaBBt. Es lil3t sich aber keine Zeitspanne angeben, wihrend der ein
Mensch unverindert derselbe ist. Die Aussage «Ich bin in diesem Augenblick
dieser eine» ist genauso inadiquat wie der Satz «Ein Sich-Bewegendes befindet
sich zu einem bestimmten Zeitpunkt an einem bestimmten Ort». Ein Mensch,
der sich verindert, 1aB8t sich auch im Hinblick auf eine noch so kleine Zeit-
spanne auf keine Entwicklungsstufe fixieren. Ohne eine derartige Fixierung
138t sich aber keine Einheit von Gegensitzen formulieren.

Die Gegensatzeinheit, die Knauer formuliert, ergibt sich nur, wenn man
Bewegung und Verinderung als Einheit von Dynamik und Statik denkt, womit
er der kontinuierlichen Dynamik dieses Sachverhaltes nicht gerecht witd.
Knauers Beschreibung unterbietet das Phinomen der Verinderung. Wenn
aber die Beschreibung der Wirklichkeit nicht zu widerspruchsproblematischen
Aussagen zwingt, dann erlibrigt sich auch die Suche nach zwei Totalhinsich-
ten, die sich nicht gegenseitig ausschlieBen. Man muB also nicht auf Gott re-
kurrieren, um die Wirklichkeit widerspruchsfrei zu beschreiben. Es reicht vol-
lig, darauf hinzuweisen, daBl widerspruchsproblematische Beschreibungen
hinter der Wirklichkeit zuriickbleiben.

Zusammenfassend ergibt sich aus Knauers Gottesbeweis keineswegs, dal3
es keine Transzendenserfahrungen, Spuren Gottes, ... in der Wirklichkeit ge-
ben kann. Genausowenig li3t sich folgern, daB3 es ein Offenbarungsanspruch
nur dann verdient, ernst genommen zu werden, wenn er Auskunft dariber
gibt, wie sich Gott auf die Welt beziehen kénne, ohne seine Gottheit auf-
zugeben. Schlieflich hat Knauer nicht gezeigt, daBl eine widerspruchsfreie Be-
schreibung der Wirklichkeit die Anerkennung ihrer Geschopflichkeit impli-
ziert.

Die argumentative Geschlossenheit, die der Knauerschen Theologie eine
starke Anziehungskraft auf die einen verleiht, schreckt sie flir die anderen ab.
Gerade die enorme Kohision riegelt sie nimlich in gewisser Weise hermetisch
ab. Im Grunde ist es nicht méglich, mit dieser Theologie in einen Dialog zu
treten. Man kann sie nur ginzlich ablehnen oder annehmen. Und wenn man
sich ihr anschlieBt, bleibt nichts Bedeutendes zu sagen. Es ist praktisch un-
moglich, den einen oder anderen Gedankengang aus dem Gesamt herauszulo-
sen und in einen anderen Denkduktus zu ibernehmen. Genauso wenig kann
man einen Gedanken aufnehmen, thm einen anderen Akzent geben, in eine
andere Richtung weiterverfolgen ... Wer einen eigenen theologischen Ansatz
verfolgt oder seine eigenen Fragen hat, mag wenig Grund finden, Knauer bis
in die letzten Kapillaren seiner philosophischen Grundlegung nachzuspiiren.
Ohne ein derartiges Vorgehen kann man sich nicht wirklich mit seiner Theo-



258 Worauf sollen wir horen?

logie auseinandersetzen. Viele neigen daher dazu, das Ganze respektvoll auf
sich beruhen zu lassen. Es ist hoffentlich deutlich geworden, dal3 diese Reak-
tion nicht die einzige sein darf.

Knauers Theologie — iiberspitzt formuliert und cum grano salis zu verste-
hen — tut dem Denken und dem Leben Gewalt an. Eine ganz andere Frage ist
es, wie die welthaft-naturale Existenz des Menschen mit ihren Hoffnungen
und Angsten, in ihrem Gliick und Elend, in ihrem Gelingen und Scheitern von
Gottes Liebe umfangen, geleitet und erlést wird. Man mul} nicht die Augen
vor der Theologie Knauers verschlieBen, wenn man dieser Frage in Treue zu
sich selbst sowie den eigenen Gottes- und Lebenserfahrungen nachgehen will.
Dies sollte hier gezeigt werden.



	Worauf sollen wir hören? : Anmerkungen zur Theologie Peter Knauers

