Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 1-2

Artikel: "Ens intime transcendit omnia" : Suarez' Modell der transzendentalen
Analyse und die mittelalterlichen Transzendentalienlehren

Autor: Darge, Rolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761076

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROLF DARGE

Ens intime transcendit omniay

Suarez’ Modell der transzendentalen Analyse und die
mittelalterlichen Transzendentalienlehren

Jean-Francgois Courtine (Paris) und Ludger Honnefelder (Bonn) bringen
den Metaphysikentwurf des Suarez in ihren neueren groflen Studien zur
Entfaltung der Transzendentalwissenschaft als ein bedeutendes Medium
in den Blick, durch das der scotische Ansatz der Transzendentaltheorie
in der Entwicklung der neuzeitlichen Metaphysik gestaltend wirkt.! Un-
ter dem Anliegen, die Fortwirkung der scotischen Konzeption sichtbar
zu machen, erliutern beide Autoren das Metaphysikverstindnis des Sua-
rez in einem Sinne, wonach Metaphysik im ganzen und ausschlieSlich
Transzendentalwissenschaft ist.? Das dabei zugrundegelegte Verstindnis
von Transzendentalitit ist gerade das scotische; Metaphysik konstituiert
sich erstmals im ganzen und ausschlieBlich als transcendens scientia® auf der
Grundlage der scotischen Auffassung von Transzendentalitit als katego-
rialer Unbegrenztheit.

! J.-F. COURTINE, Suarez et le systéme de la métaphysique, Paris 1990, 137: «Le
tournant suarézien que nous étudions s’inscrit résolument dans I’horizon scotiste.»
L. HONNEFELDER, Scientia transcendens. Die formale Bestimmung der Seiendheit
und Realitit in der Metaphysik des Mittelalters und der Neuzeit, Hamburg 1990, 200-
294; 205: «In den zentralen Bestandstiicken, wie vor allem in der Lehre vom Seienden
als solchen, folgt Suarez weitgehend dem scotischen ... Metaphysikentwurf.»

2 J.-F. COURTINE, Suarez (s. Anm. 1), 432: «Ce sont bien les transcendentaux, soit
convertibles avec I’étre, soit disjonctifs, qui constituent ’élément fondamental de cha-
cune des deux grandes parties de la métaphysique suarézienne.» Nach Auffassung
Honnefelders (Scientia transcendens, s. Anm. 1, 209) «ist Metaphysik ... fiir beide Au-
toren [Scotus und Suarez] Transzendentalwissenschaft und nur das.»

> DUNS SCOTUS, Quaestiones subtilissimae super libros Metaphysicorum Aristote-
lis (ed. St. Bonaventure), prol., n. 18: «Et hanc scientiam vocamus metaphysicam, quae
dicitur ... quasi transcendens scientia, quia est de transcendentibus.» — Reportatio (ed.
ETZKORN/WOLTER), d. 19, p.1, q. 3, n. 19: «Non solum passio convertibilis cum ente
est transcendens, ut bonum, unum, verum et huiusmodi, sed etiam passio disiuncta et
utraque pars eius, ut actus et potentia ... omnia erunt transcendentia et prius enti con-
venientia quam ibi datur in decem genera.»



Ens intime transcendit omnia 151

Nun kniipft Suarez’ Transzendentalititskonzept, wie im folgenden
niher gezeigt wird, nicht nur an die scotische Tradition an. Auch wird
der zweite, mit den diversen Grundgestalten des Seienden im besonderen
befallte Teil der Disputationes metaphysicae* formal nicht als Transzenden-
taltheorie und insbesondere nicht als Lehre von den disjunktiven Trans-
zendentalien durchgefiihrt; aufgrund seines Verstindnisses von Trans-
zendentalitit weist Suarez in 3.2.11 die scotische Konzeption disjunkti-
ver Transzendentalien ausdriicklich zurick.

In der Perspektive der genannten Studien betreffen diese Unter-
schiede lediglich beiliufige Ausdrucksformen und gewisse Eigenheiten
der Darstellung, die iiber dem Interesse, die Kontinuitit des scotischen
Ansatzes aufzuzeigen, vernachlissigt werden kénnen; in Anbetracht der
Kongruenz der Grundkonzeptionen erscheint es Courtine nicht unan-
gemessen, Suarez eine Abhandlung tiber die disjunktiven Transzendenta-
lien zuzuschreiben.’

Die eigentiimlichen Ziige des suaristischen Metaphysikentwurfs und
der konzeptionelle Zusammenhang, durch den Suarez’ Transzendental-
theorie iiber Scotus hinausgeht, treten in jenen Untersuchungen also
nicht hervor, da die entsprechenden Fragen unter ithrer Zielsetzung nur
eine nachgeordnete Bedeutung haben. Diesen Fragen gilt das Interesse
des folgenden Beitrags; sie sind nach wie vor weitgehend ungeklirt. Da-
zu 1st zunichst Suarez’ Transzendentalititskonzeption vor dem Hinter-
grund der mittelalterlichen Transzendentalienlehren, von denen Suarez
auller der scotischen vor allem die des Thomas genau kennt und zitiert,
zu bestimmen. Auch hierzu liegen bisher kaum befriedigende Ergebnisse
vor.

Jorge Gracia (Buffalo) hat sich niher mit jener Konzeption befaf3t®
und ihren intensionalen Charakter als einen eigentiimlichen, innovativen
Zug gedeutet, durch den sie sich von den mittelalterlichen, extensionalen
Konzeptionen unterscheide.” Weitere innovative Zige der Konzeption
verzeichnet Gracia nicht, der genannte aber erscheint in Anbetracht des

* Das Werk wird in iblicher Weise nach der VIVES-Ausgabe: Opera omnia, ed.
C. BERTON, Bde XXV und XXVI, Paris 1877 zitiert; die Stellenangabe erfolgt ohne
Nennung des Werktitels.

> J.-F. COURTINE, Suarez (s. Anm. 1), 396: «C’est ’évidence d’une telle /atitudo en-
#7s qui permet a Suarez d’élaborer son étude des transcendantaux disjonctifsy; 7bid.,
417: «Suarez réintroduisait I’étude des transcendantaux disjonctifs.»

6 J. GRACIA, Suarez and the Doctrine of the Transcendentals, in: Topoi 11 (1992)
121-133.

7 Ibid., 131: «Suarez’s doctrine appears innovative ... Suirez adopts an intensional
conception of transcendentality that stands in contrast to the extensional conceptions
common among figures from the thirteenth and fourteenth centuries.»



152 Ens intime transcendit omnia

traditionellen Hintergrunds der pridikativen Analyse, aus der sich Sua-
rez’ intensionale Erklirung der Transzendentalitit des Seienden ergibt,
zweifelhaft. Mit den Arbeiten Courtines und Honnefelders, die Material
zur Erhellung jenes Hintergrunds bieten, setzt Gracia sich nicht ausein-
ander; Sektion 2.6, in der Suarez explizit auf die parallelen Erwigungen
des Thomas in De veritate q. 1 a. 1 und des Scotus in der Ordinatio 1, d. 8,
q. 3 verweist (2.6.8), bezieht Gracia nicht in seine Untersuchung ein.

Im folgenden wird versucht, das Transzendentalititskonzept und das
damit verbundene Modell der transzendentalen Analyse, das Suarez’
Metaphysikentwurf bestimmt, vor ithrem historischen Hintergrund zu
etliutern und den Punkt hervorzuheben, an dem die Konzeption den
scotischen Horizont iiberschreitet. Dazu werden zunichst die Elemente
charakterisiert, in denen Suarez an die verschiedenen Traditionen der
Transzendentalienlehre anknipft sowie die Differenzen zu den iber-
kommenen Positionen bestimmt. Durch eine Analyse der Texte der
zweiten Disputation, in denen sich Suarez mit der scotischen Lehre von
der Transzendentalitit des Seienden auseinandersetzt, wird schlieBlich
versucht, das innovative Moment der suaristischen Konzeption — das
nicht in der intensionalen Anniherung besteht — genauer zu erkliren und
gegen L. Honnefelders Interpretation, derzufolge Suarez die scotische
Lehre im wesentlichen unverindert iibernimmt, zu begriinden. Wie sich
zeigt, steht in den Auseinandersetzungen das Grundmodell der scoti-
schen transzendentalen Analyse in Frage.

L. Die scholastischen Transgendentalititskoneptionen

Die herkémmlichen scholastischen Lehren von den franscendentia bestim-
men Transzendentalitit durch den Gegensatz zur Kategorialitit im aris-
totelischen Sinne. Die transzendentalen Sinngehalte zeichnen sich da-
durch aus, daB sie die Kategorien «iibersteigen».® Der transcensus wird
von den Autoren jedoch unterschiedlich verstanden. Zwei Konzeptionen
bestehen seit dem 14. Jahrhundert nebeneinander.

Der einen zufolge werden die Kategorien in Richtung auf das allen
Gemeinsame hin iiberstiegen, das ein solches nicht durch Kausalitit,
sondern durch Priddikation ist. Die transzendentalen Sinngehalte kom-
men jedem Seienden in jeder Kategorie zu und kénnen deshalb — im
Unterschied zu den Kategorien — von jedem Seienden in jeder Kategorie
ausgesagt werden. Da sie denselben Umfang besitzen, konnen sie wech-

8 Siehe hierzu J.-F. COURTINE, Suarez (s. Anm. 1), 344—375; ]J. AERTSEN, Medie-
val Philosophy and the Transcendentals. The Case of Thomas Aquinas, Leiden 1996,
91-93.



Ens intime transcendit omnia 153

selseitig voneinander ausgesagt werden, sind sie in bezug auf ihren Ein-
satz als Subjekt- und Pridikatsbegriff in der Aussage miteinander ver-
tauschbar.

In historischer Sicht erscheint dieses Verstindnis als die urspriingli-
che und fiir das 13. Jahrhundert maBgebliche Konzeption. Es erscheint
systematisch entfaltet in den emnfithrenden Quistionen der Summa de bono
(c.a. 1225-28) Philipps des Kanzlers, die in der neueren Forschung als
der Anfang der Transzendentalienlehre angesehen werden®, und bildet
die gemeinsame Grundlage der nachfolgenden Entwiirfe und Ausarbei-
tungen der Transzendentalienlehre bis zu den einschligigen Abschnitten
der Summa quaestionum ordinarium (entst. 1276-92) Heinrichs von Gent.!?
Auch die Transzendentalienlehre des Thomas, auf dessen Ausfithrungen
— vor allem in De veritate q. 1 a. 1 und q. 21, a. 1 — sich Suarez beruft,
steht in dieser Tradition.!!

Der anderen Deutung zufolge beschrinkt sich der franscensus auf das
Moment der kategorialen Unbestimmtheit: Die franscendentia iibersteigen
die Kategorien gerade insofern, als sie nicht auf eine der obersten Gat-
tungen, die den Bereich des endlichen Seienden ausmessen, beschrinkt
sind.

Die Konzeption erscheint erstmals bei Scotus.!? Fiir die Transzen-
dentalitit einer Bestimmung ist danach allein ausschlaggebend, dal3 von
dieser auller dem Begriff des Seienden, der keinen generischen Charakter
hat, kein iibergeordnetes Pridikat ausgesagt werden kann. Dal3 ein trans-
zendentaler Sinngehalt vielen Subjekten gemeinsam ist, ist fiir dessen
Transzendentalitit hingegen nicht maBgeblich, sondern verhilt sich bei-

9 S. H. POUILLON, Le premier traité des propriétés transcendentales, in: Revxe néo-
scolastiqgue de philosophie 42 (1939) 40-77; J.-F. COURTINE, Suarez (s. Anm. 1), 355-362;
J. AERTSEN, The Beginning of the Doctrine of the Transcendentals in Philip The
Chancellor, in: Mediaevalia, Textos e Estudos, 7-8 (1995) 269-286.

10 Sjehe hierzu J. AERTSEN, «Transcendental Thought in Henry of Ghent», in:
Henry of Ghent. Studies in Commemoration of the 700 Anniversary of his Death
(1293), Louvain 1995, 1-18.-

113, hierzu N. HINSKE, Veschiedenheit und Einheit der transzendentalen Philoso-
phien, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte, 14 (1970) 41-68, bes. 51-59, und ]J. AERTSEN,
Medieval Philosophy (s. Anm. 9).

12§, hierzu L. HONNEFELDER, «Metaphysik und Transzendenz», in: L. Honnefel-
der/W. Schiiller (eds), Transzendenz, Paderborn 1992, 137-161. Die Konzeption
erscheint deutlich an einer Stelle, an der Scotus zu zeigen sucht, daB auBler Seiendes
auch andere von Gott aussagbare Pridikate wie (Weisheit und «Gutheit» keine Begren-
zung im Sinne einer Gattung einschlieBen: Ordinatio I, d. 8., p.1, q. 3, n. 113 (ed. Vat.
IV, 206): «quaecumque conveniunt enti ut indifferens ad finitum et infinitum, vel ut
est proprium enti infinito, conveniunt sibi non ut determinatur ad genus sed ut prius,
et per consequens ut est transcendens et est extra omne genus.»



154 Ens intime transcendit omnia

liufig zu ihr.?> Die Reduktion der Transzendentalitit auf das Moment
der kategorialen Unbestimmtheit ermdglicht es Scotus, den Umfang der
transzendentalen Besttimmungen des Seienden auszudehnen und iiber die
Gruppe der herkémmlichen, mit dem Seienden konvertiblen Transzen-
dentalien des Einen, Wahren und Guten hinaus weitere transzendentale
Bestimmungen anzusetzen, die nur einigen oder einem einzigen Seienden
zukommen.1*

II. Suarez und die vorscotische Transgendentalitatskonseption

Wie die mittelalterlichen Autoren versteht Suarez Transzendentalitit als
Gegensatz zur Kategorialitit.’> Dabei kntpft er an die vorscotische Tra-
dition an, indem er den #ranscensus als Uberstieg in Richtung auf das Ge-
meinsame auslegt. Gewisse Bestimmungen «werden transgendental ge-
nannt, weil sie nicht zu einer bestimmten Kategorie gehoren, sondern
simtliche Kategorien durchstreifen»!®. Transzendentalitit versteht sich
demnach als eine Art pridikativer Gemeinsamkeit hochsten Grades, die
sich auf alles erstreckt, das ist!’, und so — unter der Bedingung einer
Vielheit von transzendentalen Sinngehalten — deren Konvertibilitit un-
tereinander ermoglicht und zur notwendigen Folge hat.!® Dementspre-
chend verwirft Suarez das scotische Konzept disjunktiver Transzenden-

13 Ibid. n. 114: «De ratione transcendentis est non habere praedicatum suprave-
niens nisi ens, sed quod ipsum sit commune ad multa inferiora, hoc accidit.» Ibzd. n.
115: «Non oportet autem transcendens ut transcendens dici de quocumque ente nisi sit
convertibile cum primo transcendente, scilicet ente.»

14 Sjehe hierzu A. WOLTER, The Transcendentals and their Function in the Me-
taphysics of Duns Scotus, St. Bonaventure 1946, 128-161; R. LAY, Passiones entis di-
siunctae, in: Theologie und Philosophie 42 (1967) 51-77, 359-389.

15 2.2.30: «Disputareque de ente aliisque transcendentibus, et de decem praedica-
mentis»; 43. Prol.: «potentia uno modo sumi potest transcendenter, alio modo praedi-
camentaliter»; 31.7.2: «ens non pertinet ad certum genus sed transcendit omnia praedi-
camenta.»

16 47.3.10: «Transcendentales dicuntur ... quia ad certum aliquod praedicamentum
non pertinent, sed per omnia vagantur.»

17°1.2.27: «Rationes universales, quas metaphysica considerat, transcendentales
sunt, ita ut in propriis rationibus entium imbibantur»; 1.4.20: «in eis [den speziellen
Prinzipien der Wissenschaften] generales rationes et praesertim transcendentales in-
cluduntur, sine quarum cognitione et adminiculo non potest aliqua ratio seu quidditas
cuiuscumque rei in particulari explicarin; 2.2.33: «de transcendentibus ... nihil ut supe-
rius praedicatur»; 5.2.19: «lle [conceptus entis] est transcendens, et ideo non potest ...
aliquid ei secundum rationem addji, in quo ille non includatur.»

18 2.2.33: «Ipsa transcendentia de se invicem praedicantur proprie et non omnino
identice»; 4.8.12: «transcendentia omnia aequalia sint inter se et cum ente convertan-
tur.»



Ens intime transcendit omnia 155

talien, wie auch die Annahme gewisser einzelner transzendentaler Voll-
kommenheiten, die allein Gott oder Gott und einem Teil der Geschopfe
zukommen.1?

Suarez entwickelt sein Transzendentalititsverstindnis unter Beru-
fung auf Thomas mit genauen Angaben der einschligigen Textstellen.?
So scheint es, als rekapituliere er im wesentlichen die thomasische Kon-
zeption. Der Anschein wird weiter dadurch unterstiitzt, da} Suarez’ Er-
klirung auch in den Punkten, an denen sie den Weg der vorscotischen
Seinslehre verlifit, deren Ausdrucksweise beibehilt. In der herkémmli-
chen Darstellungsweise charakterisiert Suarez die Gemeinsamkeit der
transzendentalen Sinngehalte als «analog» und spricht er den transzen-
dentalen Termini den eigentlichen Sinngehalt der Universalitit ab.?!

Tatsichlich bestehen zwischen den Konzeptionen jedoch erhebliche
Unterschiede. Sie erscheinen wesentlich, so daf die Konzeption des Sua-
rez — entgegen der Versicherungen des Autors selbst — kaum als eine
Weiterfithrung der vorscotischen Tradition der Transzendentalienlehre
angesehen werden kann. Die Differenz erhellt im Blick auf eine Grund-
linie der Auffassung des Thomas von der Analogizitit der transzenden-
talen Termini.

Nach der aristotelisch geprigten Schultradition, die Thomas auf-
nimmt, besteht die analoge Gemeinsamkeit eines Terminus darin, dafl
der betreffende Ausdruck von verschiedenen Dingen in einem je ande-
ren, aber nicht einem ginzlich verschiedenen, sondern einem dhnlichen
Sinne und dabei «auf Eines hin» ausgesagt wird.22 Die Ahnlichkeitsbezie-
hung zwischen den verschiedenen Aussageweisen schlieBt ein Verwei-
sungsverhiltnis ein: Die in der Pridikation involvierten Sinngehalte ste-
hen in emner Ordnung, nach der einer von ihnen, der mit dem Terminus

19°3.2.11: «De illis ... disiunctis dicendum est ... proprie non esse passiones entis in
communi, sed potius esse divisiones eius»; 4.8.2: «haec praedicata complexa seu disi-
uncta revera non sunt proprietates entis in quantum ens, quia essentialiter dividunt
ipsum ens.» Allerdings kann das scotische Lehrstiick in der Sicht des Suarez fiir die
Analyse der Grundgestalten des Seienden im Rahmen der speziellen metaphysischen
Betrachtung nutzbar gemacht werden. Siehe hierzu J.-F. COURTINE, Suarez (s. Anm. 1),
381-401, 416-417.

2 Cf. 2.5.10; 2.6.8; 3.1.4.

21 6.8.12: «Responderi potest huiusmodi transcendentia ... analoga sunt, vel non
habent unitatem simpliciter ... ideo ex hac parte excluduntur a propria ratione et divi-
sione universalis.»

2 Siehe dazu: R. SCHONBERGER, Die Transformation des klassischen Seinsver-
stindnisses, Berlin 1986, 122-149; E.J. ASHWORTH, Analogy and Equivocation in
Thirteenth-Century Logic: Aquinas in Context, in: Medigeval Studies 54 (1992) 94-135;
R. MCINERNY, Aquinas and Analogy, Washington, D.C. 1996.



156 Ens intime transcendit omnia

vorrangig verkniipft ist, allen dbrigen zugrunde liegt und in ihnen mit
zum Ausdruck gebracht wird.?

Eine solche Gemeinsamkeit ist nach Thomas mit der Transzenden-
talitit eines Terminus notwendig verbunden. So wird etwa in Beziehung
auf eine bestimmte Substanz und ein bestimmtes Akzidenz Seiendes) —
und in entsprechender Weise jeder der nachgeordneten transzendentalen
Sinngehalte — in verschiedenen, dhnlichen Bedeutungen pridiziert, die in
einem Verweisungszusammenhang stehen. In thm erscheint der Sinnge-
halt, den das Pridikat in seiner Anwendung auf die Substanz bezeichnet
— Dutrch-sich-Seiendes —, als die grundlegende und mafBigebliche Bedeu-
tung; denn er verweist nicht auf eine andere Bedeutung von Seiendes,
wihrend umgekehrt in der Aussage des Terminus vom Akzidenz auf ihn
notwendig Bezug genommen wird, insofern Seiendes) hier die Hinord-
nung auf Durch-sich-Seiendes als dem Triger zum Ausdruck bringt.?*

Die analoge Gemeinsamkeit der transzendentalen Termini be-
schrinkt sich aber nicht nur auf den kategorialen Bereich. Sie erstreckt
sich dariber hinaus auf Gott, der das kategorial bestimmte Seiende ge-
mifl der ithm eigentimlichen, schépferischen Verursachungsweise als
Seiendes und damit in allen seinen transzendentalen Bestimmungen be-
grindet.?®

Nicht allein durch ihre Erstreckung auf alles was ist, sondern eben
auch durch die Analogizitit ihrer pridikativen Gemeinsamkeit zeichnen
sich die transzendentalen Pridikate gegeniiber den Gattungsbegriffen
aus; diese werden von ihren inferiora stets in ein und demselben Sinne,
also auf univoke Weise ausgesagt.?6 Demgemill muB jenen der Charakter
der Universalitit abgesprochen werden; denn nach dem zugrundegeleg-
ten aristotelischen Verstindnis eignet Universalitit emmem gedachten Sinn-
gehalt gerade insofern, als dieser als ein und derselbe in genau gleichen
Ahnlichkeitsbeziehungen zu verschiedenen einzelnen Dingen auflerhalb

2 8. theol. I, q. 13, 2. 10c.: «In analogicis ... oportet quod nomen secundum unam
significationem acceptum ponatur in definitione eiusdem nominis secundum alias
significationes accepti»; 7b7d. a. 6 c.: «In omnibus nominibus quae de pluribus analogice
dicuntur necesse est quod omnia dicantur per respectum ad unum: et ideo illud unum
oportet quod ponatur in definitione omnium.»

24 Cf. In IV Metaph. (ed. Marietti), lect. 1, n. 539, n. 543, und lect. 3, n. 2197.

2 §.theol. I-1II, g. 66, a. 5 ad 4: «<Ens commune est proprius effectus causae altissi-
mae, scilicet Dei.» Siehe hierzu K. RIESENHUBER, «Partizipation als Strukturprinzip
der Namen Gottes bei Thomas von Aquiny, in: Sprache und Erkenntnis im Mittelalter,
Miscellanea Mediaevalia Bd. 13, ed. ]J. Beckmann, Berlin 1981, 969-982; J. AERTSEN,
Medieval Philosophy (s. Anm. 9) 372-387.

26 In XI Metaph. lect. 1, n. 2170: «Unum et ens non sunt genera, sed sunt omnibus
communia analogice.»



Ens intime transcendit omnia 157

des Denkens steht und dementsprechend von jedem von diesen aus-
gesagt werden kann.?’ Die Gleichheit der Ahnlichkeitsbeziehung besteht
im Falle der transzendentalen Pridikate nicht, da sie jeweils mit verschie-
denen Sinngehalten verbundenen sind. Transzendentalitit und Univer-
salitit schlieBen einander demnach in ein und demselben Pridikat aus.

Dem Wortlaut nach dhnlich wie Thomas lehrt Suarez eine analoge
Gemeinsamkeit der transzendentalen Termini®® die auch das unendliche
Seiende, Gott, einbezieht.?? Dabei versteht Suarez die Analogizitit jedoch
wesentlich anders als Thomas. Die Konzeption erscheint in den
Sektionen 28.3 und 32.2 unter dem technischen Titel «intrinsische Attri-
butionsanalogie».

Analog ist danach in erster Linie nicht ein Ausdruck oder seine Ver-
wendung in der Pridikation, sondern der durch den Ausdruck bezeich-
nete objektive Begriff, also der Sinngehalt der Sache, den der formale
Begriff des Verstandes reprisentiert.3’ Dieser verhilt sich analog, inso-
fern er seine inferiora in einer nach Frithep und Spiten bestimmten
Ordnung betrifft, indem er sich zuerst und auf absolute Weise — ohne
Beziehung auf das jeweilige andere — in einem von ihnen findet, und «da-
nach> im Sinne der Griindungsordnung in dem oder den anderen, welche
ihn nur in wesenhafter Abhingigkeit von jenem ersten besitzen. In einer
traditionellen Formulierung, welche die Pros-ben-Formel des Aristoteles
in Metaph. IV, 2 aufnimmt, charakterisiert Suarez die geforderte Bezie-
hungsstruktur als eine «Ordnung und ein Verhiltnis zu Einem hin»’!.

Im vorliegenden Zusammenhang ist von Interesse, dal der analoge
Sinngehalt Suarez zufolge simtlichen Analogaten innerlich und wesen-
haft zukommt und unter dem Gesichtspunkt der prizisen begrifflichen
Erfassung ein diesen Gemeinsames bildet, das in genau einem Begriff
gegeben ist.3? Die entsprechende Pridikation erfolgt demnach nicht, wie
im Verstindnis des Thomas, gemill einer Ordnung verschiedener Be-

27 De ente et essentia, cap. 3 (ed. Leon., 103): «<Hec natura intellecta habeat ratio-
nem universalis secundum quod comparatur ad res extra animam, quia est una simili-
tudo omniumy; ibid., 94: «habet rationem uniformem ad omnia individua que sunt
extra animam, prout equaliter est similitudo omnium.»

28 6.8.12: «Transcendentia ... analoga sunt.»

2 28.3.14: «Ens respectu Dei et creaturarum merito inter analoga computatum;
32211,

30 Zur Unterscheidung zwischen formalem und objektivem Begriff s. Th. KOBUSCH,
Sein und Sprache, Leiden 1987, 146£f. und 204ff.

31 28.3.21: «Cum ordine et habitudine ad unum.»

32 32.2.14: «Ostendimus ... ens immediate significare unum conceptum objectivum,

cuius formalis ratio intrinsece reperitur in omnibus entibus, et ex vi illius sub entis
significatione seu analogia comprehenduntur.»



158 Ens intime transcendit omnia

griffe, die der Pridikatsausdruck bezeichnet oder bezeichnen kann; sie
erfolgt vielmehr gemil der Ordnung, nach der sich der eine gemeinsame
objektive Sinngehalt, der pridiziert wird, in den Dingen findet, von de-
nen er ausgesagt wird. Sie griindet also letzlich in den Dingen selbst, die
Subjekt der Aussage sind: Sofern etwa das Akzidenz den Sinngehalt des
Seienden nur in Hinordnung auf und in Abhingigkeit von der Substanz
besitzt, die ihrerseits unter dem Aspekt des Seienden nicht vom Akzi-
denz abhingt, steigt <Seiendes) in der objektiv-begrifflichen Ebene zu-
nichst zur Substanz ab, und hernach und dadurch zum Akzidenz.?? In-
folgedessen wird Seiendes) eher von der Substanz als vom Akzidenz ge-
sagt. Ahnlich verhilt sich die Analogie des Seienden in bezug auf das un-
endliche und das endliche, geschaffene Seiende.?

Insoweit die analoge Pridikation unmittelbar die ontische Griin-
dungsordnung nachvollzieht, erfordert sie, abgesehen von der Beilegung
des Namens zur Bezeichnung des betreffenden Sinngehalts und der Ein-
sicht in die Ordnung der Dinge, selbst keine weitere vermittelnde Akti-
vitit des Intellekts®; das Modell gilt auch fiir die anderen transzenden-
talen Sinngehalte des Einen, Wahren und Guten gilt, da diese lediglich
die Natur des Seienden als solchen explizieren.’¢ Es unterscheidet sich
offenbar wesentlich von demjenigen, nach dem Thomas die Analogizitit
der transzendentalen Sinngehalte erklirt. Es geht von der Identitit des
pridizierten Sinngehalts aus und erhebt die Griindungsordnung der Din-
ge zur alleinigen Richtschnur der analogen Pridikation.

Wie die Analogizitit, so findet Suarez zufolge auch die Univozitit ih-
ren Mal3stab letzlich in den Dingen selbst. Univok verhilt sich ein Sinn-
gehalt, wenn er — wie die Gattung zu ithren Arten — zu seinen ‘nferiora in
der objektiv-begrifflichen Ebene «auf gleiche Weise ohne jede Ordnung
oder Verhiltnis des einen zum anderen absteigt».®’

33 32.2.14: «Unde fit, hanc analogiam non posse in alio consistere, nisi in hoc quod
illamet ratio formalis entis ... descendit ad accidens et substantiam ... cum quodam oz-
dine et habitudine, quam per se requirit, nimirum, ut prius sit absolute in substantia et
deinde in accidente cum habitudine ad substantiam.»

34 Cf. 28.3.17.

3532.2.16: «In re ipsa existit [haec analogia], et ex vi eius derivatur ad nomen abs-
que ulla negatione [negotiatione] intellectus nostri, sed sola impositione talis nominis
ad significandam talem rationem formalem» 32.2.25: «non significat plura ex vi plurium
impositionum, sed ex vi unius rationis obiectivae in multis inventae, quae in quibus-
dam reperitur cum ordine et habitudine eorum inter se.»

36 3,2.9: «Significant aliquo modo ipsum ens eiusque naturam declarant.»

37 28.3.17: «Univocum ex se ita est indifferens ut aequaliter et sine ullo ordine vel
habitudine unius ad alterum ad inferiora descendat.»



Ens intime transcendit omnia 159

Die Konzeption integriert das herkémmliche Verstindnis von Uni-
vozitit und fiigt ihm ein Moment hinzu, durch das der Univozititsbe-
griff zum negativen Pendant des neuen Analogiekonzeptes wird — eben
die Gleichférmigkeit der Beziehung des Sinngehalts zu seinen inferiora in
der objektiv-begrifflichen Ordnung. Demgemill mull den Transzenden-
talien auch die Eigenschaft der Universalitit im eigentlichen und engeren
Sinne abgesprochen werden; denn fiir diese bildet die Univozitit eine
notwendige Bedingung. In verbaler Ubereinstimmung mit Thomas und
der vorscotischen Lehrtradition, jedoch in einem anderem Sinne, vertritt
Suarez daher die Auffassung, dafl die Eigenschaften der Universalitit
und der Transzendentalitit einander in ein und demselben Sinngehalt
ausschlieBen.*®

III. Die Auseinandersetzung mit der scotischen Seinslehre

Die Position, von der her Suarez die vorscotische Transzendentalitits-
konzeption aufnimmt und interpretiert, verweist in Grundziigen auf die
scotische Seinslehre.3? Scotisch geprigt erscheinen insbesondere drei An-
nahmen, die sein Transzendentalititsverstindnis maBgeblich bedingen:
(1) Seiendes) driickt in ontologischem Zusammenhang einen einzigen, in
sich hochst einfachen Begriff aus, der von jeder besonderen, eigentiimli-
chen Seinsweise sowie auch von der aktualen Existenz absieht.*? (2) Der
Begriff besagt gerade das, was eine reale, der Existenz aullerhalb unseres
Denkens fihige Wesenheit besitzt.*! (3) Er kann von jedem realen Ding
in wesenhafter Beziehung ausgesagt werden.*? Die letzte Annahme leuch-
tet aus der Erliuterung (2) ein; denn wenn auch die aktuale Existenz

38 6.8.12: «Transcendentia ... quoniam haec analoga sunt, vel non habent unitatem
simpliciter, vel non aeque plura respiciunt, ideo ex hac parte excluduntur a propria ra-
tione ... universalis.»

3% Zur Ahnlichkeit der Seinskonzeptionen siehe ]J.-F. COURTINE, Suarez, (s. Anm.
1), 376—401, und L. HONNEFELDER, Scientia transcendens (s. Anm. 1), 217-247.

40°2.1.9: «Vox ens ... unam habet significationem ... ex vi cuius non significat im-
mediate naturam aliquam sub determinata et propria ratione, sub qua ab aliis distingu-

itury; 2.1.11: «hic conceptus in se est simplicissimus»; 2.4.9: «praescindendo ab actuali
existentia.»

41 2.4.5: «Eius ratio consistit in hoc, quod sit habens essentiam realem, id est non
fictam, nec chymericam, sed veram et aptam ad realiter existendum.» Die Konzeption
entspricht dem zweiten, engeren Begriffs des Seienden oder der Sache (res) «im hochst
allgemeinen Sinne genommen», den Scotus in der dritten Quaestio der Quaestiones
quodlibetales bestimmt (ed. VIVES XXV, 114 a—-115 b).

42 2.4.13: «Colligitur rationem entis communissimam ... esse essentialem et praedi-
cari quidditative de suis inferioribus.»



160 Ens intime transcendit omnia

nicht in jedem Falle zur Wesenheit des Dinges gehort, so kommt es doch
jedem realen Ding wesentlich zu, eine existenzfihige Wesenheit zu besit-
zen.

Wie Scotus — und die vorangehenden Transzendentaltheoretiker in
Ankniipfung an Aristoteles und Avicenna — gelangt Suarez zur Erklirung
der Einheit und pridikativen Gemeinsamkeit der ratio entis iiber eine Pri-
dikationsanalyse, welche die intensionale Ordnung unter den pridizierten
Begriffen in ihren Grund zuriickverfolgt. Sie fithrt auf «Seiendes» als
den ersten, nicht weiter auflosbaren, hochst einfachen Sinngehalt, der in
allen anderen Begriffen, die eine bestimmte Seinsweise ausdriicken, ent-
halten ist.*® Thr Ziel- und Endpunkt bildet fiir Suarez die Grundlage und
den MaBstab fiir die Bestimmung dessen, was (T'ranszendentalitit> eigent-
lich besagt. Deshalb erklirt Suarez Transzendentalitit in erster Linie un-
ter dem intensionalen Aspekt des Enthalten- oder Eingeschlossenseins
des transzendentalen Sinngehalts in den untergeordneten Formen. Der
Aspekt erscheint besonders hervorgehoben in der Formulierung, Seien-
des) transzendiere simtliche Naturen dnnerlichy¥; der franscensus ist ein
innerer, weil und insofern der Sinngehalt der realen Wesenheit, den Sei-
endes) formal besagt, in jedem Sinngehalt, der irgendein Sosein aus-
driickt, wesenhaft enthalten ist.

Der Kern der Konzeption erscheint in der mit dem Begriff des Sei-
enden befafiten zweiten Disputation, und hier vor allem in den Ab-
schnitten, die auf die Erklirung der Einheit und des Inhalts des Begriffs
folgen. Sektion 2.5 thematisiert ausdriicklich die Transzendentalitit des
Seienden. Die Untersuchung wird durch die Frage geleitet, «ob der Sinn-
gehalt des Seienden simtliche Sinngehalte und Differenzen der unterge-
ordneten Seienden transzendiert, so dal} er innerlich und wesenhaft in
ihnen eingeschlossen ist»*.

Das spezielle Anliegen der Untersuchung wird in den einleitenden
Bemerkungen deutlich. Zur Frage steht nicht in erster Linie, ob der
Sinngehalt des Seienden in jedem Sinngehalt eines vollstindigen Seien-

# 2.1.9: «Conceptus entis non solum unus sed etiam simplicissimus dici solet, ita
ut ad eum fiat ultima resolutio caeterorum; per alios enim conceptus concipimus tale
vel tale ens; per hunc autem praescindimus omnem compositionem et determinatio-
nem»; 2.2.14: «lle [conceptus entis] est transcendens, simplicissimus, et hoc modo pri-
mus omnium, quae sunt attributa conceptus entis.» Gegeniiber GRACIA (s. Anm. 7) ist
der traditionelle — nicht innovative — Charakter der suaristischen intensionalen Anni-
herung festzustellen.

4 2.4.14: «Ens ... non dicit determinatam naturam, sed intime transcendit omnia.»

# 2.5: (Utrum ratio entis transcendat omnes rationes et differentias inferiorum
entium, ita ut in eis intime et essentialiter includatur.»



Ens intime transcendit omnia 161

den eingeschlossen ist.*® Diese Frage ist durch die vorangehende Untet-
suchung zum Inhalt und zur wesenhaften Pridikation von Seiendes» be-
reits grundsitzlich beantwortet.*’” Die weitere Frage, ob Seiendes) in den
komplexen realen Formen eingeschlossen ist, die fiir sich kein vollstin-
diges Seiendes bilden, wird in Sektion 2.5 beriihrt, bildet aber ebenfalls
nicht ihren Fokus.*

Ihr eigentliches Interesse gilt der Frage, ob Seiendes) in den letzten,
ginzlich einfachen Differenzen und inneren Modi des Seienden wesen-
haft enthalten oder eingeschlossen ist.# Die Fragestellung zielt auf eine
bestimmte Konsequenz der Analyse, durch die Scotus den distinkten Be-
griff des Seienden gewinnt und dessen Einfachheit und héchste pridi-
kative Gemeinsamkeit erklirt. Sie steht dabei in einem systematischen
Zusammenhang — sie folgt einem Plan, nach dem Suarez seine Konzep-
tion der Transzendentalitit des Seienden im Gegenzug gegen die scoti-
sche Position und als Alternative zu dieser schrittweise entfaltet. Der
Zusammenhang erschlieBt sich mit Riicksicht auf die scotische Erklirung
der Einfachheit und héchsten pridikativen Gemeinsamkeit der razio entis.

Diese geht davon aus, dafl zwischen dem komplexen Begriff der We-
senheit eines Seienden und einem denkunabhingig gegebenen zusam-
mengesetzten Ding eine strukturelle Ahnlichkeit besteht. Wie das Ding
aus Akt und Potenz zusammengesetzt ist, so ist der washeitliche Begriff
aus begrifflichen Teilen zusammengesetzt, die sich zueinander wie Akt
und Potenz, Bestimmendes und Bestimmbares verhalten.’® Die jeweili-
gen Bestandteile konnen dabei ihrerseits wiederum auf dhnliche Weise
zusammengesetzt sein, so daB ein Fortschritt der Analyse des in Rich-
tung auf jeweils einfachere Komponenten maoglich ist.

Die Auflésung kann jedoch nicht endlos fortgefithrt werden. Sie en-
det im Falle des zusammengesetzten Seienden notwendig bei schlechthin
einfachen Elementen, einem letzten Akt und einer letzten Potenz, die

46 2,5.1: «Haec quaestio difficultatem non habet in entibus completis.»

47 2.4.14.: (Habere essentiam realem convenit omni enti reali estque illi maxime es-
sentiale; ergo ens sub praedicta ratione est praedicatum essentiale.»

48 2.5.1: «De quibuscunque partialibus, vel incompletis entibus ... est etiam indu-
bitatum, in eis intime et essentialiter includi ens.»

4 2.5.2: «His suppositis est opinio Scoti ... ens non includi in differentiis ultimis
neque in modis intrinsecis ... neque in suis propriis passionibus, quae cum ipso con-
vertuntur.» Die Auseinandersetzung mit dem letzten Teil der scotischen Position ver-
schiebt Suarez (cf. 2.5.4) ausdriicklich auf die nachfolgende Disputation, die speziell
von den passiones entis handelt.

0 0rd. 1, d. 3, p.1, q. 3, n. 133 (ed. Vat. III, 82sq.): «Sicut ens compositum compo-
nitur ex actu et potentia in re, ita conceptus compositus per se unus componitur ex
conceptu potentiali et actuali, sive ex conceptu determinabili et determinante.»



162 Ens intime transcendit omnia

«erstlich verschieden» sind, indem jener nichts an Potentialitit und
diese nichts an Aktualitit einschlieBt. Ahnlich fiihrt die Begriffsanalyse in
letzter Instanz auf zwei schlechthin einfache begriffliche Komponenten,
von denen sich die eine als rein Bestimmendes, die andere als rein Be-
stimmbares verhilt.>! Die nur bestimmbare ist gerade der Begriff des
Seienden, die nur bestimmende hingegen eine «letzte Differenzy». Auf-
grund ihrer schlechthinnigen Einfachheit sind beide Begriffe notwendi-
gerweise «erstlich verschieden».>?

Entsprechend ihren gegensitzlichen Charakteren ordnen sie sich
unterschiedlichen Grundtypen der Pridikation und danach zu sondern-
den Begriffsklassen zu.>® Das nur bestimmende Element wird rein quali-
fizierend ausgesagt; es bildet den Endpunkt der Riickfithrung in der Li-
nie der bestimmenden, unterscheidenden Begriffe, die jeweils qualifizie-
rend oder denominativ pridiziert werden’*. Demgegentiber wird das rein
bestimmbare Element washeitlich oder dn quid> pridiziert; Seiendes» bil-
det den Endpunkt der Analyse in der Linie der bestimmbaren, jeweils
gemeinsamen Begriffe, die washeitlich pridiziert werden. Das bedeutet
auch, daBl Seiendes) in jedem spezielleren washeitlich aussagbaren Be-
griff enthalten ist>® und von jedwedem, das direkt unter einen solchen
Begriff enthalten ist, washeitlich pridiziert werden kann.

Demnach kann Seiendes) von den letzten Differenzen nicht mehr
washeitlich ausgesagt werden, da sie unter keinen quidditativen Begriff
fallen.> In Ricksicht auf die Leitfrage der vorliegenden in Sektion 2.5
und in deren Perspektive gesehen, bedeutet das: Es gibt Differenzen, in
denen der Sinngehalt des Seienden nicht «innerlich und wesenhaft einge-
schlossen ist».

51 CE. ibid.

52 Ibid.: «Ille conceptus «tantum determinabilis) est conceptus entis, et «leterminans
tantumy> est conceptus ultimae differentiae. Ergo isti erunt primo diversi, ita quod
unum nihil includet alterius.» Siehe dazu auch L. HONNEFELDER, Ens inquantum ens.
Der Begriff des Seienden als solchen als Gegenstand der Metaphysik nach der Lehre
des Johannes Duns Scotus, Aschendorff 1979, 151-160.

53 Super Univ. Porph. q. 12, nn. 5-6, (ed. VIVES I, 155sq.): «Praedicari enim divi-
ditur in praedicari in quid et in quale, tanquam in per se differentias; quia isti sunt pri-
mi modi praedicandi.»

% Zum Begriff der detzten Differenz und zu deren Pridikationsweise siehe A.
WOLTER, The Transcendentals (s. Anm. 14), 82-87, und L. HONNEFELDER, Ens in-
quantum ens (s. Anm. 52), 315-319.

% 0Ord. I, d. 3, p- 1, 9. 1, n. 80 (ed. Vat. III, 54): «Ens includitur in omibus concep-
tibus inferioribus quidditativis.»

% Ibid. q. 3, n. 131, (ed. Vat. III, 81): «Ens non est univocum dictum in «quid de
omnibus per se intelligibilibus, quia non de differentiis ultimis.»



Ens intime transcendit omnia 163

Scotus 16st die Schwierigkeit, die entsteht, da jene auch nicht einfach
Nicht-Seiendes sein koénnen, in pridikativer Hinsicht durch die Annah-
me einer speziellen Aussageweise, in der den rein qualifizierenden Be-
stimmungen der Sinngehalt des Seienden zugesprochen werden kann. Sie
werden per accidens und denominativ — in einem abgeleiteten Sinne — Sei-
endes) genannt, da und insofern sie wesentlich — als ein die Wesenheit
determinierendes g#ale — in solchem enthalten sind, das im washeitlichen
Sinne Seiendes) genannt wird.%’

Die Frage, welche Bestimmungen «letzte Differenzen» sind, ist aus
den Ausfithrungen der Ordinatio und der Lectura nicht eindeutig zu kliren
und wird von den Interpreten unterschiedlich beantwortet. Uberein-
stimmung herrscht in der Auffassung, dall zu ihnen diejenige Differenz
zihlt, welche in der Ordnung der Wesensdetermination die individuelle
Verschiedenheit begriindet. Insoweit die inneren Modi Endlichkeit> und
Unendlichkeit, die Seiendes vorgingig zu seiner kategorialen Bestim-
mung differenzieren — so wie die individuelle Differenz zur Vermeidung
eines unendlichen Regresses als rein qualifizierende, auf kein Gemeinsa-
mes mehr riickfithrbare Bestimmungen aufgefalit werden miissen — liegt
es nahe, sie ebenfalls als letzte Differenzen zu verstehen.58

Scotus erginzt die Konzeption durch eine Lehre von der realen Mo-
daldistinktion®, welche die Differenz zwischen dem letzten quidditativ
aussagbaren Sinngehalt und den rein qualifizierenden Bestimmungen on-
tologisch fundiert. Sie fithrt zu der Annahme, daB3 Seiendes) nicht nur
begrifflich, sondern in der Sache selbst vorgingig zum Intellekt vom ei-
gentiimlichen inneren Modus der Sache verschieden ist; nur so lit sich
im Sinne des Scotus Seiendes) als transkategorial-univok aussagbarer
Begriff verstehen und rechtfertigen.

57 Ibid.: q. 3, n. 137 (ed. Vat. III, 85): «Omnia ... genera et species et individua, et
omnes partes essentiales generum, et ens increatum includunt ens quidditative; omnes
autem differentiae ultimae inluduntur in aliquibus istorum essentialiter»; Collationes,
ed. C.R.S. HARRIS, in: ID., Duns Scotus, Bd. 2, Appendix, Oxford 1927 (New York
1959), 373: «dico quod primo diversa sunt diversa, scilicet primo per differentias pri-
mas et ultimas, et de talibus non dicitur ens quidditative, sed denominative ... et non
conveniunt [differentiae primae et ultimae] in ente quidditative, sed per accidens et
denominative, quia tales differentiae, simplices et primae et ultimae dicunt formaliter
quale. Ens dicit quid.»

38 Siehe dazu A. WOLTER, The Transcendentals (s. Anm. 14), 82-87; T. BARTH,
Individualitit und Allgemeinheit bei Duns Skotus, in: Wissenschaft und Weisheit 18
(1955) 200-212; L. HONNEFELDER, Ens inquantum ens (s. Anm. 52), 318-320.

% Siehe hierzu W. HOERES, Wesen und Dasein bei Heinrich von Gent und Johan-
nes Duns Scotus, in: Frangiskanische Studien 47 (1965) 121-186, insbes. 172-179; L. HON-
NEFELDER, Ens inquantum ens (s. Anm. 52), 365-382.



164 Ens intime transcendit omnia

Die scotische Erklirung entfaltet nach Auffassung des Suarez auf
dem Boden der gemeinsamen Uberzeugung vom quidditativen Charakter
und von der hochsten Einfachheit und Gemeinsamkeit der ratio entis die
stitkste konkurrierende Position. Sie fordert in seiner Sicht durch eine
prinzipielle Schwierigkeit, die sich aus dem zugrundegelegten Erkla-
rungsmodell ergibt, zur Auseinandersetzung mit ihr heraus. Ihre Schwie-
rigkeit sieht Suarez darin, dal3 sie die iber die bloBe Kategorienjenseitig-
keit hinausgreifende Transzendentalitit des Seienden aus dem Blick ver-
liert. Die Konzeption erscheint ihm insbesondere in drei Punkten frag-
wiirdig, die eng miteinander zusammenhingen und die scotische Lehre
vom Seienden wesentlich bestimmen. Das sind: (1) die Verwendung des
Schemas der Potenz-Akt- oder Materie-Form-Komposition bei der trans-
zendentalen Analyse und in der Erklirung von Determinationsverhilt-
nissen im transkategorialen Bereich; (2) die Annahme qualifizierender Be-
stimmungen, von denen «Seiendes» nicht im washeitlichen Sinne pra-
diziert werden kann; (3) die Annahme, Seiendes) sei in der Sache selbst
vorgingig zum Intellekt vom jeweiligen eigentiimlichen inneren Modus
der Sache unterschieden.

Die Korrektur der scotischen Position in diesen Punkten bildet das
innere Programm der Sektionen, die im Rahmen der zweiten Disputation
auf die Erklirung der Einheit des formalen und des objektiven Begriffs
des Seienden folgen. Sektion 2.3 untersucht, «ob das So-oder-so-beschaf-
fen-Seiendes-Sein einen Modus hinzufigt, der aus der Natur der Sache
und vorgingig zum Verstand vom Seienden selbst verschieden ist»%. Sie
ersetzt die scotische Lehre von der realen Modaldistinktion in Hinsicht
auf Seiendes> durch eine Konzeption, derzufolge der objektive Sinnge-
halt des Seienden in der Sache von den inneren realen Modi der Dinge
nicht verschieden ist. Im Unterschied zur prizise erfaBiten ratio entis, die
keine besondere Seinsweise enthilt, schlieBt Seiendes) in der Wirklich-
keit alle eigentiimlichen Sinngehalte und Seinsweisen der Dinge aktual
und ausdriicklich ein.®!

Die Begriindung geht von der Annahme aus, daf3 Seiendes) in jedem
realen Modus und jeglicher realen Bestimmung, durch die sich Dinge
voneinander unterscheiden, innerlich und wesenhaft enthalten ist. Nur
unter dieser Annahme zeigt sich, daB der objektive Sinngehalt des Seien-

60 2.3.1.: «Inquirimus autem, an esse tale vel tale ens addat aliquem modum ex na-
tura rei et ante intellectum distinctum ab ipso ente.»

61 2.3.7: «Dicendum est, conceptum entis obiectivum prout in re ipsa existit non
esse aliquid ex natura rei distinctum ac praecisum ab inferioribus in quibus existity;
2.3.13.: «non recte infertur, quod etiam in re ipsa ratio entis prout est in singulis enti-
bus non includat proprias rationes seu modos eorum.»



Ens intime transcendit omnia 165

den i# re simtliche realen Modi mit umfalBt, insoweit er hier nichts ande-
res ist, als die Mannigfaltigkeit der Seienden in ihrer eigentiimlichen Be-
stimmtheit. Aber diese Annahme wird in Sektion 2.3 nicht weiter be-
griindet. Thre Erklirung bildet die Aufgabe der beiden folgenden Sektio-
nen.

Sektion 2.4 erklirt im Anschlull an die Explikation dessen, was Sei-
endes) in ontologischer Verwendung bezeichnet, dal und warum dieser
Sinngehalt von jedem realen Seienden in wesenhaftem Sinne ausgesagt
werden kann. Sie 1iBt dabei die schwierige Frage unerértert, ob Seten-
des> auch von den letzten Differenzen und inneren Modi des Seienden in
wesenhaftem Sinne pridiziert wird. Deren Entscheidung bedarf sorgfil-
tiger Vorbereitung; denn sie bringt die Substanz der Transzendentalitits-
konzeption zum Vorschein. Sie zeigt an, wie radikal die hochste pridika-
tive Gemeinsamkeit des Seienden gedacht wird.

Suarez exponiert die Untersuchung in Sektion 2.5. Ihr Resultat wi-
derstreitet direkt der scotischen Position. Es besagt, dal der Begriff des
Seienden «in jedem Begriff einer positiven Differenz oder eines realen
Modus des Seienden eingeschlossen ist>».2

Die Begriindung erfolgt durch verschiedene Erwigungen, die den
Nachweis teils indirekt, teils direkt auf apriorischem oder aposteriori-
schem Wege anzielen. Im vorliegenden Zusammenhang interessieren zwei
Erwigungen, die den Kern des Nachweises bilden. In beiden ist vor-
ausgesetzt, dall Seiendes) in dem erliduterten prizisen Sinne genommen
wird, der unbestimmt 1iBt, ob die reale Wesenheit vollkommen oder un-
vollkommen, vollstindig oder nur partiell ist.

Die eine Erwigung geht aposteriorisch vor: Jedem realen Unter-
schied und jedem inneren Modus des Seienden liB3t sich eine Art realer
Effekt zuordnen; denn er trigt ja irgendwie zur Konstitution oder Ver-
vollstindigung, Integration oder Unterscheidung von realem Seiendem
bei, und dabei handelt es sich sicher im weiteren Sinne um reale Effekte.
Im iibrigen bilden die besonderen Seinsweisen der Dinge und Bestim-
mungen, durch die sich die Dinge unterscheiden, normalerweise auch
Ursprungsgriinde fiir reale Eigentimlichkeiten und Titigkeiten. Eine re-
ale Wirkung kommt aber sicher nur solchem zu, das irgendwie real ist,
also Seiendheit einschlieBt. Demnach muf} jede dieser Bestimmungen
den Sinngehalt wesentlich enthalten.®> Das Argument wird ausfihrlich

62 2.5.16: «Dicendum est ergo, ens in quantum ens intrinsece includi ... in omni
conceptu positivae differentiae aut modi entis realis.»

63 2.5.17: «In his omnibus reperitur semper aliquis effectus seu quasi effectus rea-
lis, quod non potest intelligi sine inclusione alicuius entitatis ... Item huiusmodi diffe-
rentiae vel modi solent esse radices proprietatum, vel actionum realium; ergo.»



166 Ens intime transcendit omnia

im Diskussionsteil der Sektion entfaltet; es erscheint hier verbunden mit
anderen Argumenten in Teilen mit spezieller Ausrichtung auf die ver-
schiedenen Arten von Differenzen und die inneren Modi des Seienden.%

Die Erwigungen implizieren ein Verstindnis der inneren Modi und
letzten Differenzen des Seienden, das sich vom scotischen wesentlich
unterscheidet. Es schlieBt thren Eintritt in eine Zusammensetzung mit
Setendemy prinzipiell aus, indem es sie als (objektive) Sinngehalte aus-
legt, welche Seiendes unter einem prizisen Aspekt, die jeweilige Natur in
einem bestimmten Grad ihrer Realitit besagen. Der Unterschied der
Konzeptionen tritt in dem anderen Argument deutlich hervor, dessen
Hauptgedanken Suarez im Zusammenhang einer expliziten Kritik an der
scotischen Position entwickelt.

Es handelt sich um ein apriorisches Argument, das den erliuterten
Sinngehalt des Seienden zugrunde legt. Im Losungsteil der Sektion er-
scheint es in stark abgekiirzter Form. Die Feststellung, da83 sich der durch
Selendes) formal bezeichnete Sinngehalt der realen Wesenheit hinsicht-
lich wollkommen> und @nvollkommem, wollstindig) und <partielb unbe-
stimmt verhilt und als einzige nihere Bestimmung «eal enthilt, fiihrt
unmittelbar zu der Folgerung, dal} dieser Sinngehalt «notwendig in allen
Dingen und Modi oder realen Differenzen eingeschlossen ist»®.

Der vermittelnde Gedankengang wird im vorangehenden Diskussi-
onsteil dargelegt und dabei mit Bezug auf die Differenzen und mnneren
Modi des Seienden getrennt gefiithrt. Er erscheint besonders in dem ers-
ten Teil recht kompliziert, er Unklarheiten und verschiedene Interpreta-
tionsmoglichkeiten der scotischen Lehre iiber die letzten Differenzen be-
ricksichtigt. Hier interessiert nur die Grundlinie des Arguments, welche
einfach ist.

Es geht davon aus, daB jede reale Differenz und jeder innere Seins-
modus eines Dinges nichts anderes ist als die betreffende Form oder
Natur in einem bestimmten, prizise erfaBten Grad oder Strukturmoment
threr Realitit. Nun ist aber die Form auch, insofern sie im Hinblick auf
einen prizisen Grad betrachtet wird, real und im vollen Sinne Seiendes»;
denn jeder Grad einer Realitit enthilt diese wesenhaft und bringt sie
unmittelbar zum Ausdruck. Deshalb schlieBt jede Differenz — auch die
letzte — und jeder innere Modus des Seienden den Sinngehalt des Seien-
den innerlich und wesenhaft ein.

64 Cf. 2.5, nn. 5-9.

65 2.5.17: «Hoc autem necesse est includi in omnibus rebus et modis seu differen-
tiis realibus.»

6 Der Gedankengang wird in 2.5.6 zunichst mit Bezug auf die nicht-letzten Diffe-
renzen entwickelt und dann auf die letzten Differenzen iibertragen: «si ... illae diffe-



Ens intime transcendit omnia 167

Aus diesem Resultat ergibt sich die Ablehnung des Grundmodells
der scotischen transzendentalen Analyse. Eine ausdriickliche Stellung-
nahme dazu entwickelt Suarez im letzten Teil der Sektion. Ein Verfah-
ren, das sich am Schema der Potenz-Akt- oder Materie-Form-Komposi-
tion orientiert, ist ihrzufolge wohl mdéglich und sinnvoll bei einer Ana-
lyse, die sich im kategorialbegrifflichen Bereich hilt; der Artbegriff etwa
128t sich in der Tat verstehen als ein Kompositum aus (bestimmbarem)
Gattungsbegriff und (bestimmender) artbildender Differenz, die den
Sinngehalt der Gattung nicht einschlie8t und in diesem auch nicht einge-
schlossen ist und sich insofern zum Gattungsbegriff wie der Akt zur
Potenz oder wie die Form zur Materie verhilt. — Es erscheint aber nicht
sinnvoll bei einer Analyse, die den kategorialen Bereich auf transzen-
dentale Sinngehalte hin iiberschreitet, da die begriffliche Determination
hier auf andere Weise geschieht. Die Verwendung des Schemas bei der
transzendentalen Analyse bedingt, dal das Verfahren seinen eigentiimli-
chen Gegenstand und Zielpunkt verfehlt; denn das Kompositionsschema
zwingt dabel zur Annahme letzter Bestimmungen, die den Sinngehalt des
Seienden nicht einschlieBen, und bewirkt auf diese Weise, da} die Trans-
zendentalitit des Seienden — gerade das, was «Seiendes» von einem ka-
tegorialen Begriff unterscheidet — aus dem Blick gerit.%’

IV, Methodologische Folgerungen

Wenn feststeht, dal das scotische Modell keinen Erklirungswert tber
den Bereich der kategorialen Formen hinaus besitzt, stellt sich allerdings
die Frage, wie die Kontraktion der ra#io entis zu den Sinngehalten, die be-
sondere Seinsweisen ausdriicken, zu verstehen ist und wie sich der ent-
sprechende gegenliufige Weg der Analyse auf Seiendes) hin erklirt. Die
Fragen stehen im Mittelpunkt der folgenden Sektion (2.6), welche die
Disputation zum Begriff des Seienden im ganzen beschlieBt. Sie er-

rentiae includunt ens, ergo dicendum est de ultimis differentiis.» Abschnitt 2.5.7 appli-
ziert die Folgerung speziell auf die individuelle Differenz, die in der Konsequenz der
scotischen Analyse als letzte Differenz erscheint. In 2.5.9 folgt die Anwendung auf die
inneren Modi: «etiam hi modi intrinseci ... includunt ens.»

67 2.5.18: «Tenet [proportio inter compositionem metaphysicam et physicam] in
hoc quod nec genus differentiam, nec differentiam genus includit, sicut nec materia
formam, nec formam materiam; si autem resolvendo metaphysicam compositionem
pervenitur ad simplices conceptus non compositos ex genere et differentia, iam in illis
respectu praedicatorum superiorum transcendentium non oportet servari praedictam
proportionem, quia in eis iam non reperitur ille determinationis modus.»



168 Ens intime transcendit omnia

scheint unter der Leitfrage, «auf welche Weise Seiendes als Seiendes zu
den untergeordneten Formen hin kontrahiert oder determiniert wird»®,

Die Erorterung erbringt: Seiendes) — der formale Begriff des Seien-
den und daher auch der objektive Sinngehalt, der thm auf Seiten des
Dinges entspricht — wird zu den ithm untergeordneten Begriffen nicht
auf dem Weg begrifflicher Zusammensetzung kontrahiert, sondern auf
dem Weg eines ganzheitlichen, und dabei je bestimmteren, ausdriickli-
cheren Begreifens des betreffenden Seienden, wie es in sich selbst 1st —
eben des bestimmten Dings, welches unter dem Sinngehalt des Seienden
nur unbestimmt-abstrakt gemiB seiner Ubereinstimmung mit allen ande-
ren Dingen erfalt wird.®

Weil der begriffliche Abstieg vom Seienden zu dessen inferiora — etwa
zum Begriff der Substanz — nicht durch Hinzufiigung eines begrifflichen
Elements zu einem anderen erfolgt, sondern allein durch ein im ganzen
bestimmteres, ausdricklicheres Erfassen derselben Sache, ist auch der
untergeordnete Begriff schlechthin einfach und nicht in mehrere Begriffe
auflosbar.™®. Es bereitet keine Schwierigkeit anzunehmen, dal in ihm
«Seiendes) ohne das Erfordernis einer Zusammensetzung des in ihm aus-
gedriickten Sinngehalts enthalten ist, da sich das Ganze, das im prizisen
Begriff des Seienden unbestimmt und abstrakt erfallt wird, im Ganzen
und in jedem Moment des ausdriicklicher begriffenen Gegenstandes fin-
det, gleich unter welchem Aspekt er erfalBt wird.”! Die begriffliche De-
termination erfolgt also in der Ebene der transzendentalen Begriffe nicht
kompositorisch, «durch eine Art Hinzufiigung eines Teils zu einem
Teil»’2, sondern allein durch die héhere Bestimmung oder ausdriickli-
chere Darstellung derselben Sache vermuittels verschiedener formaler
Begriffe.

Suarez sieht sich in diesem Verstindnis — grundsitzlich wohl nicht
zu Unrecht — nahe der Position, die Thomas in der Einleitung seiner Ant-

68 2.6: «Quomodo ens in quantum ens ad inferiora contrahatur seu determinatur.»

69 2.6.7: «Hanc contractionem ... non esse intelligendam per modum compositio-
nis, sed solum per modum expressioris conceptionis alicuius entis contenti sub ente» —
«differunt ... .[conceptus formales] solum quia per unum expressius concipitur res,
prout est in se quam per alium, quo solum confuse concipitur.»

70 2.6.7: «Uterque conceptus tam entis quam substantia, verbi gratia, simplex sit et
irresolubilis in duos conceptus, solumque differant, quia unus est magis determinatus
quam alius»; 2.6.10: «<hoc modo salvatur optime quomodo suprema genera dicant con-
ceptus simpliciter simplices.»

™ Tbid.: «Quia totum id, quod confuse concipitur in illo conceptu praeciso, repe-
ritur in alio obiecto expressius concepto, et in toto illo, quacunque ratione considere-
tur.»

22.6.7: «Non quasi per additionem partis ad partem.»



Ens intime transcendit omnia 169

wort in De veritate q. 1, a. 1 entwickelt. Thrzufolge geschieht die Determi-
nation der rafio entis zu bestimmteren Begriffen hin als modale Explika-
tion. Eine «Hinzufiigung von aullen», wie sie bei der Determination der
Gattung durch die spezifische Differenz geschieht, schlieBt Thomas in
bezug auf den Sinngehalt des Seienden aus.”

Aber wie ist dann der umgekehrte Weg des Uberstiegs iiber die
obersten Gattungen zum Begriff des Seienden hin zu erkliren? Eine
Antwort auf die Frage ergibt sich im Sinne des Suarez mit Riicksicht auf
die Formen begrifflicher Trennung; denn offenbar wird der distinkte Be-
griff des Seienden durch eine solche Trennung gewonnen. Es ist klar,
dal} der Trennungsmodus der Determinationsweise, die vom Begriff des
Seienden zu den obersten Gattungen fiihrt, in der Umkehrung entspre-
chen mubB.

Die Sonderung kann nur auf zwei Weisen vorgenommen werden.’
Auf die eine Weise so, daB3 der Ausgangsbegriff in zwei Begriffe aufge-
spalten wird, die sich wie Materie und Form — Bestimmbares und Be-
stimmendes — zueinander verhalten. Keiner dieser Begriffe schlieBt dabei
den anderen ein. Auf diese Weise wird etwa der Artbegriff in den Begriff
der nichsthoheren Gattung und den des artbildenden Unterschieds auf-
gespalten.

Auf die andere Weise erfolgt die Trennung durch eine Art Absehen
und Zusammenschauen, bei dem der Gegenstand, den der Ausgangsbe-
griff distinkt in seiner besonderen Seinsweise zum Ausdruckt bringt, un-
bestimmt und gerade gemil} seiner Ahnlichkeit oder Ubereinstimmung
mit anderen Dingen erfalt wird. Die auf diese Weise gesonderten Be-
griffe verhalten sich deshalb zueinander nicht wie Materie und Form, Be-
stimmbares und Bestimmendes, sondern als das unbestimmt zum be-
stitmmt Reprisentierenden (auf den objektiven Begriff hin gesehen: Re-
prisentierten) derselben Sache, als der konfuse Begriff des (ganzen) Ge-
genstandes zum distinkten Begriff desselben.

Der transzendentale Uberstieg muB3 in dieser zweiten Weise erfolgen;
eine begriffliche Trennung in der ersten Weise kommt nicht in Betracht,
da die Ubereinstimmung unter den Dingen, auf die der Begriff des Sei-
enden abhebt, in den Dingen in bezug auf ihre ganzen Seiendheiten und

3 2.6.8: «Talem modum explicandi hanc rem indicavit D. Thomas, quaest. 1 de
Verit, art. 1.» De verit. q. 1, a. 1: «omnes aliae conceptiones intellectus accipiantur ex
additione ad ens; sed enti nihil potest addi quasi extranea natura per modum quo diffe-
rentia additur generi, quia quaelibet natura essentialiter est ens; sed secundum hoc ali-
qua dicuntur addere supra ens, in quantum exprimunt ipsius modum, qui nomine
ipsius entis non exprimitur.»

4 2.6.10: «Praecisio secundum rationem potest contingere ... duobus modis ... et
non facile poterit alius fingi vel excogitari.»



170 , Ens intime transcendit omnia

realen Modi besteht.” Gerade der zweite Trennungsmodus entspricht
dem Umstand, daBl der Sinngehalt des Setenden «in gleichem Male» —
nimlich innerlich und wesenhaft — «in der ganzen Seiendheit als ganzer
[also auch in jedem inneren Modus und jeder realen Differenz des Seien-
den] ist»’S; und er entspricht auch im Verhiltnis dem angenommenen
Modus der Kontraktion oder Determination, die zu den obersten Gat-
tungen fiihrt.

V. Bemerkungen zur Interpretation L. Honnefelders

In Anbetracht dieser Erwigungen, die sich offenbar inkongruent zur
scotischen Position verhalten, erscheinen einige Bemerkungen zur Deu-
tung L. Honnefelders, nach der Suarez’ Transzendentalititskonzeption in
den Grundlinien der scotischen Lehre folgt”’, angebracht.

1. Wie L. Honnefelder zutreffend feststellt, geht es in jenen Erwi-
gungen um die Erklirung einer begrifflichen Determinations- und Un-
terscheidungsweise, die keine Zusammensetzung in der Sache impliziert.
Die Erwigungen fithren aber nicht, wie Honnefelder annimmt, zu einem
Resultat, das «eine Fortsetzung der von Scotus selbst fiir den Begriff des
Seienden vorgenommenen erkenntniskritischen FEinschrinkung, nicht
aber eine grundsitzliche Anderung darstell»”®. Sie entwickeln vielmehr
die letzte, positive Konsequenz aus der Einsicht in die Unangemessen-
heit des Grundmodells der scotischen transzendentalen Analyse. An die
Stelle des begrifflich-dekompositorischen Verfahrens nach dem Potenz-
Akt-Schema setzen sie eine neue Methode der begrifflichen reso/utio, die
im Verstindnis des Suarez der Transzendentalitit des Seienden eher ge-
recht wird. Der Entwurf legt nicht nur die Annahme zugrunde, daBl in
der Sache kein realer Unterschied zwischen dem Seiendem und seinen

75 2.6.10: «Possit ... abstrahi conceptus entis per solam praecisionem intellectus,
quae non consistat quasi in separatione unius ab alio, scilicet formalis a materiali, vel
materialis a formali, ut fit in abstractione generis a differentiis; sed quae consistat in
cognitione aliquo modo confusa, qua consideratur objectum non distincte et determi-
nate prout est in re, sed secundum aliquam similitudinem vel convenientiam quam cum
aliis habet, quae convenientia in ordine ad conceptum entis est in rebus secundum to-
tas entitates et modos reales earum, et ideo confusio seu praecisio talis conceptus non
est per separatiénem praecisivam unius gradus ab alio, sed solum per cognitionem
praecisivam conceptus confusi a distincto et determinato.»

76 Ibid.: «Continentia in qua fundatur eius [entis] conceptus, aeque est in tota enti-
tate secundum se totam.»

7 1. HONNEFELDER, Scientia transcendens (s. Anm.1), 229-247.
78 Ibid., 246.



Ens intime transcendit omnia 171

inneren Modi und Differenzen besteht, er geht auch davon aus, daB3 Sei-
endes) in keine nach jenem Schema auflésbare Zusammensetzung ein-
tritt.

Dieser letztere Punkt wird in Honnefelders Deutung nicht sichtbar.
Sie konzentriert sich darauf, Ahnlichkeiten der Positionen in bezug auf
die Annahme eines begrifflichen Unterscheidungsmodus> hervorzu-
heben, der keine reale Unterschiedenheit (im Sinne der distinctio res : res)
und Zusammengesetztheit in der Sache impliziert. Darliber entgeht ihr
die Pointe der Erwigungen, die sich auf die Frage nicht der realen, son-
dern der begrifflichen Komposition bezieht. Weil der Begriff des Seien-
den nicht in eine Komposition mit anderen Begriffen eintritt, kann er im
Sinne des Suarez nicht auf dem scotischen Wege der dekompositori-
schen Analyse gewonnen werden, sondern nur auf dem Wege fort-
schreitender ganzheitlicher Abstraktion, durch «Einschmelzung des Be-
griffs».” An beiden Enden des transzendentalen Weges — sowohl der
Determination wie auch der resolutio auf Seiendes) hin — steht im Ver-
stindnis des Suarez ein schlechthin einfacher Begriff.

2. Auch 1n bezug auf die spezielle Erklirung des Verfahrens bringt
Honnefelders Interpretation den eigentlichen Zielpunkt der Darlegungen
nicht in den Blick, indem sie sich auf den Nachweis konzentriert, dal3
«Scotus selbst bereits jene Erkenntnisweise im Medium des unbestimm-
ten Begriffs ... vertritd®0. Suarez sucht durch die Begriindung einer sol-
chen Erkenntnisweise zu zeigen, wie ein transzendentales Verfahren mog-
lich 1st, das sich in jedem Moment unmittelbar und wesenhaft auf Sei-
endes richtet. Die Pointe der Ubetlegungen ist direkt gegen das scotische
Verstindnis des Verfahrens gerichtet.

3. L. Honnefelders Deutung erscheint auch in Hinsicht auf die vo-
rausgehenden Erorterungen zur Transzendentalitit des Seienden ergin-
zungsbediirftig. Sie erwiesen sich als ein Untersuchungsgang, der die
scotische Konzeption von thren theoretischen Grundlagen her in syste-
matisch aufeinander aufbauenden Schritten in Zweifel zieht und — 1n der
Auseinandersetzung mit den scotischen Argumenten — eine alternative
Konzeption entwickelt, in deren Mittelpunkt ein neues Transzendentali-
titskonzept steht: Sektion 2.3 entwickelt die ontologische Grundlage der
neuen Konzeption und bestreitet dazu das ontologische Fundament der
scotischen transzendentalen Analyse, die Lehre von der realen Modal-
distinktion in ihrer Anwendung auf Seiendes). Im AnschluBl an die ni-
here Erliuterung des Sinngehalts, den Seiendes) in transzendentaltheo-

7 2.6.10: «Solum potest in ente habere locum altera praecisio per confusionem
conceptus.»

80 .. HONNEFELDER, Scientia transcendens (s. Anm. 1), 246.



172 Ens intime transcendit omnia

retischer Verwendung zum Ausdruck bringt, entfalten Sektion 2.4. in ih-
rem zweiten Teil und Sektion 2.5. die Konzeption der pridikativen Ge-
meinsamkeit des objektiven Begriffs des Seienden, die jener ontologi-
schen Stellungnahme entspricht.

Die Erklirung verfihrt in der Tat, wie Honnefelder feststellt, «ohne
die subtile Differenzierung nach Aussageweisen aufzunehmen»®!. Der
Grund dafiir liegt aber nicht, wie Honnefelder nahelegt, in einem man-
gelnden Verstindnis der subtilen scotischen Argumentation, sondern auf
der Einsicht in die Probleme, welche die Unterscheidung einer quiddita-
tiven und einer denominativen Aussageweise der ratio entis fir das Ver-
stindnis der Transzendentalitit dieses Sinngehalts mit sich bringt; die
Unterscheidung impliziert das Kompositionsmodell Vom Standpunkt
der neuen Konzeption der Transzendentalitit des Seienden weist Sektion
2.5 in threm letzten Teil das Grundmodell der scotischen transzendenta-
len Analyse zuriick. Die Anwendung des Modells auf transzendentale
Begriffe iibersieht nach Suarez deren prinzipielle Differenz zu den kate-
gorialen Begriffen. Letztere lassen sich in der Tat als zumindest mogliche
Teile eines zusammengesetzten Ganzen verstehen, die sich als Materie
oder als Form, Potenz oder Akt verhalten; dies ist aber nur deshalb
moglich, weil sie — im Unterschied zu den transzendentalen Begriffen —
eine besondere, begrenzte und ausgrenzende Seinsweise ausdriicken.

Die positiven methodologischen Folgerungen aus der neuen Kon-
zeption der Transzendentalitit des Seienden zieht und erklirt Sektion 2.6
in bezug auf den Weg der Kontraktion von Seiendem> zu den obersten
Gattungen hin als auch in bezug auf den gegenliufigen Weg der Analyse
und Riickfithrung auf Seiendes). Gegeniiber der scotischen Konzeption,
derzufolge zu Seiendes> etwas hinzugefiigt werden kann, das nicht we-
senhaft Seiendes ist, bringt sie die Unbegrenztheit und innere Transzen-
denz des Seienden® kompromiBlos zur Geltung. Dieser Schritt iiber die
scotische Konzeption hinaus liBt sich allerdings von der scotischen
Grundlage her nicht verstindlich machen. Wie sich zeigte, vollzieht Sua-
rez ihn in expliziter Ankniipfung an die vorscotische Tradition der
Transzendentalienlehre.

8 Tbid., 247.
82 2.6.10: «Propter illimitationem suam [i.e. entis] et transcendentiam.»



	"Ens intime transcendit omnia" : Suarez' Modell der transzendentalen Analyse und die mittelalterlichen Transzendentalienlehren

