
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 1-2

Artikel: "Ens intime transcendit omnia" : Suarez' Modell der transzendentalen
Analyse und die mittelalterlichen Transzendentalienlehren

Autor: Darge, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ROLF DARGE

<Ens intime transcendit omnia>

Suarez' Modell der transzendentalen Analyse und die
mittelalterlichen Transzendentalienlehren

Jean-François Courtine (Paris) und Ludger Honnefelder (Bonn) bringen
den Metaphysikentwurf des Suarez in ihren neueren großen Studien zur
Entfaltung der Transzendentalwissenschaft als ein bedeutendes Medium
in den Blick, durch das der scotische Ansatz der Transzendentaltheorie
in der Entwicklung der neuzeitlichen Metaphysik gestaltend wirkt.1 Unter

dem Anliegen, die Fortwirkung der scotischen Konzeption sichtbar
zu machen, erläutern beide Autoren das Metaphysikverständnis des Suarez

in einem Sinne, wonach Metaphysik im ganzen und ausschließlich
Transzendentalwissenschaft ist.2 Das dabei zugrundegelegte Verständnis
von Transzendentalität ist gerade das scotische; Metaphysik konstituiert
sich erstmals im ganzen und ausschließlich als transcendens scientia' auf der
Grundlage der scotischen Auffassung von Transzendentalität als katego-
rialer Unbegrenztheit.

1

J.-F. COURTINE, Suarez et le système de la métaphysique, Paris 1990, 137: «Le

tournant suarézien que nous étudions s'inscrit résolument dans l'horizon scotiste.»
L. HONNEFELDER, Scientia transcendens. Die formale Bestimmung der Seiendheit
und Realität in der Metaphysik des Mittelalters und der Neuzeit, Hamburg 1990, 200-
294; 205: «In den zentralen Bestandstücken, wie vor allem in der Lehre vom Seienden
als solchen, folgt Suarez weitgehend dem scotischen Metaphysikentwurf.»

2 J.-F. COURTINE, Suarez (s. Anm. 1), 432: «Ce sont bien les transcendentaux, soit
convertibles avec l'être, soit disjonctifs, qui constituent l'élément fondamental de
chacune des deux grandes parties de la métaphysique suarézienne.» Nach Auffassung
Honnefelders (Scientia transcendens, s. Anm. 1, 209) «ist Metaphysik für beide
Autoren [Scotus und Suarez] Transzendentalwissenschaft und nur das.»

3 DUNS SCOTUS, Quaestiones subtilissimae super libros Metaphysicorum Aristote-
lis (ed. St. Bonaventure), prob, n. 18: «Et hanc scientiam vocamus metaphysicam, quae
dicitur quasi transcendens scientia, quia est de transcendentibus.» — Reportatio (ed.
ETZKORN/WOLTER), d. 19, p.l, q. 3, n. 19: «Non solum passio convertibilis cum ente
est transcendens, ut bonum, unum, verum et huiusmodi, sed etiam passio disiuncta et
utraque pars eius, ut actus et potentia omnia erunt transcendentia et prius enti con-
venientia quam ibi datur in decern genera.»



Ens intime transcendit omnia 151

Nun knüpft Suarez' Transzendentalitätskonzept, wie im folgenden
näher gezeigt wird, nicht nur an die scotische Tradition an. Auch wird
der zweite, mit den diversen Grundgestalten des Seienden im besonderen
befaßte Teil der Disputationes metaphysicae4 formal nicht als Transzendentaltheorie

und insbesondere nicht als Lehre von den disjunktiven
Transzendentalien durchgeführt; aufgrund seines Verständnisses von Trans-
zendentalität weist Suarez in 3.2.11 die scotische Konzeption disjunktiver

Transzendentalien ausdrücklich zurück.
In der Perspektive der genannten Studien betreffen diese

Unterschiede lediglich beiläufige Ausdrucksformen und gewisse Eigenheiten
der Darstellung, die über dem Interesse, die Kontinuität des scotischen
Ansatzes aufzuzeigen, vernachlässigt werden können; in Anbetracht der

Kongruenz der Grundkonzeptionen erscheint es Courtine nicht
unangemessen, Suarez eine Abhandlung über die disjunktiven Transzendenta-
lien zuzuschreiben.5

Die eigentümlichen Züge des suaristischen Metaphysikentwurfs und
der konzeptionelle Zusammenhang, durch den Suarez' Transzendentaltheorie

über Scotus hinausgeht, treten in jenen Untersuchungen also
nicht hervor, da die entsprechenden Fragen unter ihrer Zielsetzung nur
eine nachgeordnete Bedeutung haben. Diesen Fragen gilt das Interesse
des folgenden Beitrags; sie sind nach wie vor weitgehend ungeklärt. Dazu

ist zunächst Suarez' Transzendentalitätskonzeption vor dem Hintergrund

der mittelalterlichen Transzendentalienlehren, von denen Suarez
außer der scotischen vor allem die des Thomas genau kennt und zitiert,
zu bestimmen. Auch hierzu hegen bisher kaum befriedigende Ergebnisse
vor.

Jorge Gracia (Buffalo) hat sich näher mit jener Konzeption befaßt6
und ihren intensionalen Charakter als einen eigentümlichen, innovativen
Zug gedeutet, durch den sie sich von den mittelalterlichen, extensionalen
Konzeptionen unterscheide.7 Weitere innovative Züge der Konzeption
verzeichnet Gracia nicht, der genannte aber erscheint in Anbetracht des

4 Das Werk wird in üblicher Weise nach der VlVÈS-Ausgabe: Opera omnia, ed.
C. BERTON, Bde XXV und XXVI, Paris 1877 zitiert; die Stellenangabe erfolgt ohne
Nennung des Werktitels.

5 J.-F. COURTINE, Suarez (s. Anm. 1), 396: «C'est l'évidence d'une telle latitudo ends

qui permet à Suarez d'élaborer son étude des transcendantaux disjonctifs»; ibid.,
417: «Suarez réintroduisait l'étude des transcendantaux disjonctifs.»

6J. GRACIA, Suarez and the Doctrine of the Transcendentals, in: Topoi 11 (1992)
121-133.

7 Ibid., 131: «Suârez's doctrine appears innovative Suarez adopts an intensional
conception of transcendentality that stands in contrast to the extensional conceptions
common among figures from the thirteenth and fourteenth centuries.»



152 Ens intime transcendit omnia

traditionellen Hintergrunds der prädikativen Analyse, aus der sich Sua-
rez' intensionale Erklärung der Transzendentalität des Seienden ergibt,
zweifelhaft. Mit den Arbeiten Courtines und Honnefelders, die Material
zur Erhellung jenes Hintergrunds bieten, setzt Gracia sich nicht auseinander;

Sektion 2.6, in der Suarez explizit auf die parallelen Erwägungen
des Thomas in De veritate q. 1 a. 1 und des Scotus in der Ordinatio I, d. 8,

q. 3 verweist (2.6.8), bezieht Gracia nicht in seine Untersuchung ein.
Im folgenden wird versucht, das Transzendentalitätskonzept und das

damit verbundene Modell der transzendentalen Analyse, das Suarez'

Metaphysikentwurf bestimmt, vor ihrem historischen Hintergrund zu
erläutern und den Punkt hervorzuheben, an dem die Konzeption den
scotischen Horizont überschreitet. Dazu werden zunächst die Elemente
charakterisiert, in denen Suarez an die verschiedenen Traditionen der
Transzendentalienlehre anknüpft sowie die Differenzen zu den
überkommenen Positionen bestimmt. Durch eine Analyse der Texte der
zweiten Disputation, in denen sich Suarez mit der scotischen Lehre von
der Transzendentalität des Seienden auseinandersetzt, wird schließlich
versucht, das innovative Moment der suaristischen Konzeption — das

nicht in der intensionalen Annäherung besteht — genauer zu erklären und

gegen L. Honnefelders Interpretation, derzufolge Suarez die scotische
Lehre im wesentlichen unverändert übernimmt, zu begründen. Wie sich

zeigt, steht in den Auseinandersetzungen das Grundmodell der
scotischen transzendentalen Analyse in Frage.

1. Die scholastischen Trans^endentalitätskon^eptionen

Die herkömmlichen scholastischen Lehren von den transcendentia bestimmen

Transzendentalität durch den Gegensatz zur Kategorialität im
aristotelischen Sinne. Die transzendentalen Sinngehalte zeichnen sich
dadurch aus, daß sie die Kategorien «übersteigen».8 Der transcensus wird
von den Autoren jedoch unterschiedlich verstanden. Zwei Konzeptionen
bestehen seit dem 14. Jahrhundert nebeneinander.

Der einen zufolge werden die Kategorien in Richtung auf das allen
Gemeinsame hin überstiegen, das ein solches nicht durch Kausalität,
sondern durch Prädikation ist. Die transzendentalen Sinngehalte kommen

jedem Seienden in jeder Kategorie zu und können deshalb — im
Unterschied zu den Kategorien — von jedem Seienden in jeder Kategorie
ausgesagt werden. Da sie denselben Umfang besitzen, können sie wech-

8 Siehe hierzu J.-F. COURTINE, Suarez (s. Anm. 1), 344—375; J. AERTSEN, Medieval

Philosophy and the Transcendentals. The Case of Thomas Aquinas, Leiden 1996,
91-93.



Ens intime transcendit omnia 153

selseitig voneinander ausgesagt werden, sind sie in bezug auf ihren Einsatz

als Subjekt- und Prädikatsbegriff in der Aussage miteinander
vertauschbar.

In historischer Sicht erscheint dieses Verständnis als die ursprüngliche
und für das 13. Jahrhundert maßgebliche Konzeption. Es erscheint

systematisch entfaltet in den einführenden Quästionen der Summa de bono

(c.a. 1225—28) Philipps des Kanzlers, die in der neueren Forschung als

der Anfang der Transzendentalienlehre angesehen werden9, und bildet
die gemeinsame Grundlage der nachfolgenden Entwürfe und Ausarbeitungen

der Transzendentalienlehre bis zu den einschlägigen Abschnitten
der Summa quaestionum ordinarium (entst. 1276—92) Heinrichs von Gent.10

Auch die Transzendentalienlehre des Thomas, auf dessen Ausführungen
— vor allem in De veritate q. 1 a. 1 und q. 21, a. 1 — sich Suarez beruft,
steht in dieser Tradition.11

Der anderen Deutung zufolge beschränkt sich der transcensus auf das

Moment der kategorialen Unbestimmtheit: Die transcendentia übersteigen
die Kategorien gerade insofern, als sie nicht auf eine der obersten
Gattungen, die den Bereich des endlichen Seienden ausmessen, beschränkt
sind.

Die Konzeption erscheint erstmals bei Scotus.12 Für die Transzen-
dentalität einer Bestimmung ist danach allein ausschlaggebend, daß von
dieser außer dem Begriff des Seienden, der keinen generischen Charakter
hat, kein übergeordnetes Prädikat ausgesagt werden kann. Daß ein
transzendentaler Sinngehalt vielen Subjekten gemeinsam ist, ist für dessen
Transzendentalität hingegen nicht maßgeblich, sondern verhält sich bei-

9 S. H. POUILLON, Le premier traité des propriétés transcendentales, in: Revue néo-

scolastique de philosophie 42 (1939) 40—77; J.-F. COURTINE, Suarez (s. Anm. 1), 355—362;

J. AERTSEN, The Beginning of the Doctrine of the Transcendentals in Philip The
Chancellor, in: Mediaevalia, Textos e Estudos, 7-8 (1995) 269-286.

10 Siehe hierzu J. AERTSEN, «Transcendental Thought in Henry of Ghent», in:

Henry of Ghent. Studies in Commemoration of the 700th Anniversary of his Death
(1293), Louvain 1995, 1—18.

11 S. hierzu N. HlNSKE, Veschiedenheit und Einheit der transzendentalen Philosophien,

in: Archiv für Begriffsgeschichte, 14 (1970) 41-68, bes. 51-59, und J. AERTSEN,
Medieval Philosophy (s. Anm. 9).

12 S. hierzu L. HONNEFELDER, «Metaphysik und Transzendenz», in: L. Honnefel-
der/W. Schüßler (eds), Transzendenz, Paderborn 1992, 137-161. Die Konzeption
erscheint deutlich an einer Stelle, an der Scotus zu zeigen sucht, daß außer (Seiendes)
auch andere von Gott aussagbare Prädikate wie (Weisheit) und (Gutheit) keine Begrenzung

im Sinne einer Gattung einschließen: Ordinatio I, d. 8., p.l, q. 3, n. 113 (ed. Vat.
IV, 206): «quaecumque conveniunt enti ut indifferens ad finitum et infinitum, vel ut
est proprium enti inflnito, conveniunt sibi non ut determinatur ad genus sed ut prius,
et per consequens ut est transcendens et est extra omne genus.»



154 Ens intime transcendit omnia

läufig zu ihr.13 Die Reduktion der Transzendentalität auf das Moment
der kategorialen Unbestimmtheit ermöglicht es Scotus,- den Umfang der
transzendentalen Bestimmungen des Seienden auszudehnen und über die

Gruppe der herkömmlichen, mit dem Seienden konvertiblen Transzendentalien

des Einen, Wahren und Guten hinaus weitere transzendentale
Bestimmungen anzusetzen, die nur einigen oder einem einzigen Seienden
zukommen.14

II. Suarez und die vorscotische Trans^endentalitätskon^eption

Wie die mittelalterlichen Autoren versteht Suarez Transzendentalität als

Gegensatz zur Kategorialität.15 Dabei knüpft er an die vorscotische
Tradition an, indem er den transcensus als Überstieg in Richtung auf das
Gemeinsame auslegt. Gewisse Bestimmungen «werden transzendental

genannt, weil sie nicht zu einer bestimmten Kategorie gehören, sondern
sämtliche Kategorien durchstreifen»16. Transzendentalität versteht sich
demnach als eine Art prädikativer Gemeinsamkeit höchsten Grades, die
sich auf alles erstreckt, das ist17, und so — unter der Bedingung einer
Vielheit von transzendentalen Sinngehalten — deren Konvertibilität
untereinander ermöglicht und zur notwendigen Folge hat.18 Dementsprechend

verwirft Suarez das scotische Konzept disjunktiver Transzenden-

13 Ibid. n. 114: «De ratione transcendentis est non habere praedicatum suprave-
niens nisi ens, sed quod ipsum sit commune ad multa inferiora, hoc accidit.» Ibid. n.
115: «Non oportet autem transcendens ut transcendens dici de quocumque ente nisi sit
convertibile cum primo transcendente, scilicet ente.»

14 Siehe hierzu A. WOLTER, The Transcendentals and their Function in the
Metaphysics of Duns Scotus, St. Bonaventure 1946, 128-161; R. LAY, Passiones entis di-
siunctae, in: Theologie und Philosophie 42 (1967) 51-77, 359-389.

15 2.2.30: «Disputareque de ente aliisque transcendentibus, et de decern praedica-
mentis»; 43. Prol.: «potentia uno modo sumi potest transcendenter, alio modo praedi-
camentaliter»; 31.7.2: «ens non pertinet ad certum genus sed transcendit omnia praedi-
camenta.»

16 47.3.10: «Transcendentales dicuntur quia ad certum aliquod praedicamentum
non pertinent, sed per omnia vagantur.»

17 1.2.27: «Rationes universales, quas metaphysica considérât, transcendentales
sunt, ita ut in propriis rationibus entium imbibantur»; 1.4.20: «in eis [den speziellen
Prinzipien der Wissenschaften] générales rationes et praesertim transcendentales in-
cluduntur, sine quarum cognitione et adminiculo non potest aliqua ratio seu quidditas
cuiuscumque rei in particulari explicari»; 2.2.33: «de transcendentibus nihil ut supe-
rius praedicatur»; 5.2.19: «ille [conceptus entis] est transcendens, et ideo non potest
aliquid ei secundum rationem addi, in quo ille non includatur.»

18 2.2.33: «Ipsa transcendentia de se invicem praedicantur proprie et non omnino
identice»; 4.8.12: «transcendentia omnia aequaiia sint inter se et cum ente convertan-
tur.»



Ens intime transcendit omnia 155

talien, wie auch die Annahme gewisser einzelner transzendentaler
Vollkommenheiten, die allein Gott oder Gott und einem Teil der Geschöpfe
zukommen.19

Suarez entwickelt sein Transzendentalitätsverständnis unter Berufung

auf Thomas mit genauen Angaben der einschlägigen Textstellen.20
So scheint es, als rekapituliere er im wesentlichen die thomasische
Konzeption. Der Anschein wird weiter dadurch unterstützt, daß Suarez'
Erklärung auch in den Punkten, an denen sie den Weg der vorscotischen
Seinslehre verläßt, deren Ausdrucksweise beibehält. In der herkömmlichen

Darstellungsweise charakterisiert Suarez die Gemeinsamkeit der
transzendentalen Sinngehalte als «analog» und spricht er den transzendentalen

Termini den eigentlichen Sinngehalt der Universalität ab.21

Tatsächlich bestehen zwischen den Konzeptionen jedoch erhebliche
Unterschiede. Sie erscheinen wesentlich, so daß die Konzeption des Suarez

— entgegen der Versicherungen des Autors selbst — kaum als eine

Weiterführung der vorscotischen Tradition der Transzendentalienlehre
angesehen werden kann. Die Differenz erhellt im Blick auf eine Grundlinie

der Auffassung des Thomas von der Analogizität der transzendentalen

Termini.
Nach der aristotelisch geprägten Schultradition, die Thomas

aufnimmt, besteht die analoge Gemeinsamkeit eines Terminus darin, daß
der betreffende Ausdruck von verschiedenen Dingen in einem je anderen,

aber nicht einem gänzlich verschiedenen, sondern einem ähnlichen
Sinne und dabei «auf Eines hin» ausgesagt wird.22 Die Ähnlichkeitsbeziehung

zwischen den verschiedenen Aussageweisen schließt ein
Verweisungsverhältnis ein: Die in der Prädikation involvierten Sinngehalte
stehen in einer Ordnung, nach der einer von ihnen, der mit dem Terminus

19 3.2.11: «De illis disiunctis dicendum est proprie non esse passiones entis in
communi, sed potius esse divisiones eius»; 4.8.2: «haec praedicata complexa seu disi-
uncta révéra non sunt proprietates entis in quantum ens, quia essentialiter dividunt
ipsum ens.» Allerdings kann das scotische Lehrstück in der Sicht des Suarez für die
Analyse der Grundgestalten des Seienden im Rahmen der speziellen metaphysischen
Betrachtung nutzbar gemacht werden. Siehe hierzu J.-F. COURTINE, Suarez (s. Anm. 1),
381-401, 416-417.

20 Cf. 2.5.10; 2.6.8; 3.1.4.
21 6.8.12: «Responderi potest huiusmodi transcendentia analoga sunt, vel non

habent unitatem simpliciter ideo ex hac parte excluduntur a propria ratione et divi-
sione universalis.»

22 Siehe dazu: R. SCHÖNBERGER, Die Transformation des klassischen
Seinsverständnisses, Berlin 1986, 122—149; E.J. ASHWORTH, Analogy and Equivocation in
Thirteenth-Century Logic: Aquinas in Context, in: Mediaeval Studies 54 (1992) 94—135;
R. MCiNERNY, Aquinas and Analogy, Washington, D.C. 1996.



156 Ens intime transcendit omnia

vorrangig verknüpft ist, allen übrigen zugrunde liegt und in ihnen mit
zum Ausdruck gebracht wird.23

Eine solche Gemeinsamkeit ist nach Thomas mit der Transzenden-
talität eines Terminus notwendig verbunden. So wird etwa in Beziehung
auf eine bestimmte Substanz und ein bestimmtes Akzidenz <Seiendes> —

und in entsprechender Weise jeder der nachgeordneten transzendentalen
Sinngehalte — in verschiedenen, ähnlichen Bedeutungen prädiziert, die in
einem Verweisungszusammenhang stehen. In ihm erscheint der Sinngehalt,

den das Prädikat in seiner Anwendung auf die Substanz bezeichnet

- Durch-sich-Seiendes —, als die grundlegende und maßgebliche Bedeutung;

denn er verweist nicht auf eine andere Bedeutung von <Seiendes>,

während umgekehrt in der Aussage des Terminus vom Akzidenz auf ihn
notwendig Bezug genommen wird, insofern (Seiendes) hier die Hinordnung

auf Durch-sich-Seiendes als dem Träger zum Ausdruck bringt.24
Die analoge Gemeinsamkeit der transzendentalen Termini

beschränkt sich aber nicht nur auf den kategorialen Bereich. Sie erstreckt
sich darüber hinaus auf Gott, der das kategorial bestimmte Seiende
gemäß der ihm eigentümlichen, schöpferischen Verursachungsweise als

Seiendes und damit in allen seinen transzendentalen Bestimmungen
begründet.25

Nicht allein durch ihre Erstreckung auf alles was ist, sondern eben
auch durch die Analogizität ihrer prädikativen Gemeinsamkeit zeichnen
sich die transzendentalen Prädikate gegenüber den Gattungsbegriffen
aus; diese werden von ihren inferiora stets in ein und demselben Sinne,
also auf univoke Weise ausgesagt.26 Demgemäß muß jenen der Charakter
der Universalität abgesprochen werden; denn nach dem zugrundegelegten

aristotelischen Verständnis eignet Universalität einem gedachten
Sinngehalt gerade insofern, als dieser als ein und derselbe in genau gleichen
Ahnlichkeitsbeziehungen zu verschiedenen einzelnen Dingen außerhalb

23 S. theol. I, q. 13, a. 10c.: «In analogicis oportet quod nomen secundum unam
significationem acceptum ponatur in definitione eiusdem nominis secundum alias

significationes accepti»; ibid. a. 6 c.: «In omnibus nominibus quae de pluribus analogice
dicuntur necesse est quod omnia dicantur per respectum ad unum: et ideo illud unum
oportet quod ponatur in definitione omnium.»

24 Cf. In IV Metaph. (ed. Marietti), lect. 1, n. 539, n. 543, und lect. 3, n. 2197.
25 S.theol. I—II, q. 66, a. 5 ad 4: «Ens commune est proprius effectus causae altissi-

mae, scilicet Dei.» Siehe hierzu K. RlESENHUBER, «Partizipation als Strukturprinzip
der Namen Gottes bei Thomas von Aquin», in: Sprache und Erkenntnis im Mittelalter,
Miscellanea Mediaevalia Bd. 13, ed. J. Beckmann, Berlin 1981, 969—982; J. AERTSEN,
Medieval Philosophy (s. Anm. 9) 372-387.

26 In XI Metaph. lect. 1, n. 2170: «Unum et ens non sunt genera, sed sunt omnibus
communia analogice.»



Ens intime transcendit omnia 157

des Denkens steht und dementsprechend von jedem von diesen

ausgesagt werden kann.27 Die Gleichheit der Ähnlichkeitsbeziehung besteht
im Falle der transzendentalen Prädikate nicht, da sie jeweils mit verschiedenen

Sinngehalten verbundenen sind. Transzendentalität und Universalität

schließen einander demnach in ein und demselben Prädikat aus.

Dem Wortlaut nach ähnlich wie Thomas lehrt Suarez eine analoge
Gemeinsamkeit der transzendentalen Termini28, die auch das unendliche
Seiende, Gott, einbezieht.29 Dabei versteht Suarez die Analogizität jedoch
wesentlich anders als Thomas. Die Konzeption erscheint in den
Sektionen 28.3 und 32.2 unter dem technischen Titel «intrinsische
Attributionsanalogie».

Analog ist danach in erster Linie nicht ein Ausdruck oder seine

Verwendung in der Prädikation, sondern der durch den Ausdruck bezeichnete

objektive Begriff, also der Sinngehalt der Sache, den der formale
Begriff des Verstandes repräsentiert.30 Dieser verhält sich analog, insofern

er seine inferiora in einer nach <Früher> und <Später> bestimmten
Ordnung betrifft, indem er sich zuerst und auf absolute Weise — ohne
Beziehung auf das jeweilige andere — in einem von ihnen findet, und
(danach) im Sinne der Gründungsordnung in dem oder den anderen, welche
ihn nur in wesenhafter Abhängigkeit von jenem ersten besitzen. In einer
traditionellen Formulierung, welche die Pros-hen-Formel des Aristoteles
in Metaph. IV, 2 aufnimmt, charakterisiert Suarez die geforderte
Beziehungsstruktur als eine «Ordnung und ein Verhältnis zu Einem hin»31.

Im vorhegenden Zusammenhang ist von Interesse, daß der analoge
Sinngehalt Suarez zufolge sämtlichen Analogaten innerlich und wesenhaft

zukommt und unter dem Gesichtspunkt der präzisen begrifflichen
Erfassung ein diesen Gemeinsames bildet, das in genau einem Begriff
gegeben ist.32 Die entsprechende Prädikation erfolgt demnach nicht, wie
im Verständnis des Thomas, gemäß einer Ordnung verschiedener Be-

27 De ente et essentia, cap. 3 (ed. Leon., 103): «Hec natura intellecta habeat ratio-
nem universalis secundum quod comparatur ad res extra animam, quia est una simili-
tudo omnium»; ibid., 94: «habet rationem uniformem ad omnia individua que sunt
extra animam, prout equaliter est similitudo omnium.»

28 6.8.12: «Transcendentia analoga sunt.»
29 28.3.14: «Ens respectu Dei et creaturarum merito inter analoga computatur»;

32.2.11.
30 Zur Unterscheidung zwischen formalem und objektivem Begriff s. Th. KOBUSCH,

Sein und Sprache, Leiden 1987, 146ff. und 204ff.
31 28.3.21: «Cum ordine et habitudine ad unum.»
32 32.2.14: «Ostendimus ens immediate significare unum conceptum objectivum,

cuius formalis ratio intrinsece reperitur in omnibus entibus, et ex vi illius sub entis
significatione seu analogia comprehenduntur.»



158 Ens intime transcendit omnia

griffe, die der Prädikatsausdruck bezeichnet oder bezeichnen kann; sie

erfolgt vielmehr gemäß der Ordnung, nach der sich der eine gemeinsame
objektive Sinngehalt, der prädiziert wird, in den Dingen findet, von
denen er ausgesagt wird. Sie gründet also letzlich in den Dingen selbst, die

Subjekt der Aussage sind: Sofern etwa das Akzidenz den Sinngehalt des

Seienden nur in Hinordnung auf und in Abhängigkeit von der Substanz

besitzt, die ihrerseits unter dem Aspekt des Seienden nicht vom Akzidenz

abhängt, steigt (Seiendes) in der objektiv-begrifflichen Ebene
zunächst zur Substanz ab, und hernach und dadurch zum Akzidenz.33
Infolgedessen wird (Seiendes) eher von der Substanz als vom Akzidenz
gesagt. Ähnlich verhält sich die Analogie des Seienden in bezug auf das

unendliche und das endliche, geschaffene Seiende.34

Insoweit die analoge Prädikation unmittelbar die ontische
Gründungsordnung nachvollzieht, erfordert sie, abgesehen von der Beilegung
des Namens zur Bezeichnung des betreffenden Sinngehalts und der
Einsicht in die Ordnung der Dinge, selbst keine weitere vermittelnde Aktivität

des Intellekts35; das Modell gilt auch für die anderen transzendentalen

Sinngehalte des Einen, Wahren und Guten gilt, da diese lediglich
die Natur des Seienden als solchen explizieren.36 Es unterscheidet sich
offenbar wesentlich von demjenigen, nach dem Thomas die Analogizität
der transzendentalen Sinngehalte erklärt. Es geht von der Identität des

prädizierten Sinngehalts aus und erhebt die Gründungsordnung der Dinge

zur alleinigen Richtschnur der analogen Prädikation.
Wie die Analogizität, so findet Suarez zufolge auch die Univozität

ihren Maßstab letzlich in den Dingen selbst. Univok verhält sich ein
Sinngehalt, wenn er — wie die Gattung zu ihren Arten — zu seinen inferiora in
der objektiv-begrifflichen Ebene «auf gleiche Weise ohne jede Ordnung
oder Verhältnis des einen zum anderen absteigt».37

33 32.2.14: «Unde fit, hanc analogiam non posse in alio consistere, nisi in hoc quod
illamet ratio formalis entis descendit ad accidens et substantiam cum quodam or-
dine et habitudine, quam per se requirit, nimirum, ut prius sit absolute in substantia et
deinde in accidente cum habitudine ad substantiam.»

34 Cf. 28.3.17.
35 32.2.16: «In re ipsa existit [haec analogia], et ex vi eius derivatur ad nomen absque

ulla negatione [negotiatione] intellectus nostri, sed sola impositione talis nominis
ad significandam talem rationem formalem» 32.2.25: «non significat plura ex vi plurium
impositionum, sed ex vi unius rationis obiectivae in multis inventae, quae in quibus-
dam reperitur cum ordine et habitudine eorum inter se.»

36 3.2.9: «Significant aliquo modo ipsum ens eiusque naturam declarant.»
37 28.3.17: «Univocum ex se ita est indifferens ut aequaliter et sine ullo ordine vel

habitudine unius ad alterum ad inferiora descendat.»



Ens intime transcendit omnia 159

Die Konzeption integriert das herkömmliche Verständnis von Uni-
vozität und fügt ihm ein Moment hinzu, durch das der Univozitätsbe-
griff zum negativen Pendant des neuen Analogiekonzeptes wird — eben
die Gleichförmigkeit der Beziehung des Sinngehalts zu seinen inferiora in
der objektiv-begrifflichen Ordnung. Demgemäß muß den Transzendentalien

auch die Eigenschaft der Universalität im eigentlichen und engeren
Sinne abgesprochen werden; denn für diese bildet die Univozität eine

notwendige Bedingung. In verbaler Übereinstimmung mit Thomas und
der vorscotischen Lehrtradition, jedoch in einem anderem Sinne, vertritt
Suarez daher die Auffassung, daß die Eigenschaften der Universalität
und der Transzendentalität einander in ein und demselben Sinngehalt
ausschließen.38

III. Die Auseinandersetzung mit der scotischen Seinslehre

Die Position, von der her Suarez die vorscotische Transzendentalitäts-
konzeption aufnimmt und interpretiert, verweist in Grundzügen auf die
scotische Seinslehre.39 Scotisch geprägt erscheinen insbesondere drei
Annahmen, die sein Transzendentalitätsverständnis maßgeblich bedingen:
(1) <Seiendes> drückt in ontologischem Zusammenhang einen einzigen, in
sich höchst einfachen Begriff aus, der von jeder besonderen, eigentümlichen

Seinsweise sowie auch von der aktualen Existenz absieht.40 (2) Der
Begriff besagt gerade das, was eine reale, der Existenz außerhalb unseres
Denkens fähige Wesenheit besitzt.41 (3) Er kann von jedem realen Ding
in wesenhafter Beziehung ausgesagt werden.42 Die letzte Annahme leuchtet

aus der Erläuterung (2) ein; denn wenn auch die aktuale Existenz

38 6.8.12: «Transcendentia quoniam haec analoga sunt, vel non habent unitatem
simpliciter, vel non aeque plura respiciunt, ideo ex hac parte excluduntur a propria ra-
tione universalis.»

39 Zur Ähnlichkeit der Seinskonzeptionen siehe J.-F. COURTINE, Suarez, (s. Anm.
1), 376—401, und L. HONNEFELDER, Scientia transcendens (s. Anm. 1), 217—247.

40 2.1.9: «Vox ens unam habet significationem ex vi cuius non significat
immediate naturam aliquam sub determinata et propria ratione, sub qua ab aliis distingu-
itur»; 2.1.11: «hic conceptus in se est simplicissimus»; 2.4.9: «praescindendo ab actuali
existentia.»

41 2.4.5: «Eius ratio consistit in hoc, quod sit habens essentiam realem, id est non
fictam, nec chymericam, sed veram et aptam ad realiter existendum.» Die Konzeption
entspricht dem zweiten, engeren Begriffs des Seienden oder der Sache (res) «im höchst
allgemeinen Sinne genommen», den Scotus in der dritten Quaestio der Quaestiones
quodlibetales bestimmt (ed. VlVÈS XXV, 114 a-115 b).

42 2.4.13: «Colligitur rationem entis communissimam esse essentialem et praedi-
cari quidditative de suis inferioribus.»



160 Ens intime transcendit omnia

nicht in jedem Falle zur Wesenheit des Dinges gehört, so kommt es doch
jedem realen Ding wesentlich zu, eine existenzfähige Wesenheit zu besitzen.

Wie Scotus - und die vorangehenden Transzendentaltheoretiker in
Anknüpfung an Aristoteles und Avicenna — gelangt Suarez zur Erklärung
der Einheit und prädikativen Gemeinsamkeit der ratio entis über eine
Prädikationsanalyse, welche die intensionale Ordnung unter den prädizierten
Begriffen in ihren Grund zurückverfolgt. Sie führt auf «Seiendes» als

den ersten, nicht weiter auflösbaren, höchst einfachen Sinngehalt, der in
allen anderen Begriffen, die eine bestimmte Seinsweise ausdrücken,
enthalten ist.43 Ihr Ziel- und Endpunkt bildet für Suarez die Grundlage und
den Maßstab für die Bestimmung dessen, was <Transzendentalität> eigentlich

besagt. Deshalb erklärt Suarez Transzendentalität in erster Linie unter

dem intensionalen Aspekt des Enthalten- oder Eingeschlossenseins
des transzendentalen Sinngehalts in den untergeordneten Formen. Der
Aspekt erscheint besonders hervorgehoben in der Formulierung, Seiendes)

transzendiere sämtliche Naturen (innerlich)44; der transcensus ist ein
innerer, weil und insofern der Sinngehalt der realen Wesenheit, den
(Seiendes) formal besagt, in jedem Sinngehalt, der irgendein Sosein
ausdrückt, wesenhaft enthalten ist.

Der Kern der Konzeption erscheint in der mit dem Begriff des
Seienden befaßten zweiten Disputation, und hier vor allem in den
Abschnitten, die auf die Erklärung der Einheit und des Inhalts des Begriffs
folgen. Sektion 2.5 thematisiert ausdrücklich die Transzendentalität des

Seienden. Die Untersuchung wird durch die Frage geleitet, «ob der
Sinngehalt des Seienden sämtliche Sinngehalte und Differenzen der
untergeordneten Seienden transzendiert, so daß er innerlich und wesenhaft in
ihnen eingeschlossen ist»45.

Das spezielle Anliegen der Untersuchung wird in den einleitenden
Bemerkungen deutlich. Zur Frage steht nicht in erster Linie, ob der

Sinngehalt des Seienden in jedem Sinngehalt eines vollständigen Seien-

43 2.1.9: «Conceptus entis non solum unus sed etiam simplicissimus dici solet, ita
ut ad eum fiat ultima resolutio caeterorum; per alios enim conceptus concipimus tale
vel tale ens; per hunc autem praescindimus omnem compositionem et determinatio-
nem»; 2.2.14: «ille [conceptus entis] est transcendens, simplicissimus, et hoc modo
primus omnium, quae sunt attributa conceptus entis.» Gegenüber GRACIA (s. Anm. 7) ist
der traditionelle - nicht innovative - Charakter der suaristischen intensionalen
Annäherung festzustellen.

44 2.4.14: «Ens non dicit determinatam naturam, sed intime transcendit omnia.»
45 2.5: «Utrum ratio entis transcendat omnes rationes et differentias inferiorum

entium, ita ut in eis intime et essentialiter includatur.»



Ens intime transcendit omnia 161

den eingeschlossen ist.46 Diese Frage ist durch die vorangehende
Untersuchung zum Inhalt und zur wesenhaften Prädikation von (Seiendes)
bereits grundsätzlich beantwortet.47 Die weitere Frage, ob (Seiendes) in den

komplexen realen Formen eingeschlossen ist, die für sich kein vollständiges

Seiendes bilden, wird in Sektion 2.5 berührt, bildet aber ebenfalls
nicht ihren Fokus.48

Ihr eigentliches Interesse gilt der Frage, ob (Seiendes) in den letzten,
gänzlich einfachen Differenzen und inneren Modi des Seienden wesenhaft

enthalten oder eingeschlossen ist.49 Die Fragestellung zielt auf eine
bestimmte Konsequenz der Analyse, durch die Scotus den distinkten
Begriff des Seienden gewinnt und dessen Einfachheit und höchste
prädikative Gemeinsamkeit erklärt. Sie steht dabei in einem systematischen
Zusammenhang — sie folgt einem Plan, nach dem Suarez seine Konzeption

der Transzendentalität des Seienden im Gegenzug gegen die scoti-
sche Position und als Alternative zu dieser schrittweise entfaltet. Der
Zusammenhang erschließt sich mit Rücksicht auf die scotische Erklärung
der Einfachheit und höchsten prädikativen Gemeinsamkeit der ratio entis.

Diese geht davon aus, daß zwischen dem komplexen Begriff der
Wesenheit eines Seienden und einem denkunabhängig gegebenen
zusammengesetzten Ding eine strukturelle Ähnlichkeit besteht. Wie das Ding
aus Akt und Potenz zusammengesetzt ist, so ist der washeitliche Begriff
aus begrifflichen Teilen zusammengesetzt, die sich zueinander wie Akt
und Potenz, Bestimmendes und Bestimmbares verhalten.50 Die jeweiligen

Bestandteile können dabei ihrerseits wiederum auf ähnliche Weise

zusammengesetzt sein, so daß ein Fortschritt der Analyse des in Richtung

auf jeweils einfachere Komponenten möglich ist.
Die Auflösung kann jedoch nicht endlos fortgeführt werden. Sie

endet im Falle des zusammengesetzten Seienden notwendig bei schlechthin
einfachen Elementen, einem letzten Akt und einer letzten Potenz, die

46 2.5.1: «Haec quaestio difficultatem non habet in entibus completis.»
47 2.4.14.: «Habere essentiam realem convenit omni enti reali estque illi maxime es-

sentiale; ergo ens sub praedicta ratione est praedicatum essentiale.»
48 2.5.1: «De quibuscunque partialibus, vel incompletis entibus est etiam indu-

bitatum, in eis intime et essentialiter includi ens.»
49 2.5.2: «His suppositis est opinio Scoti ens non includi in differentiis ultimis

neque in modis intrinsecis neque in suis propriis passionibus, quae cum ipso con-
vertuntur.» Die Auseinandersetzung mit dem letzten Teil der scotischen Position
verschiebt Suarez (cf. 2.5.4) ausdrücklich auf die nachfolgende Disputation, die speziell
von den passiones entis handelt.

50 Ord. I, d. 3, p.l, q. 3, n. 133 (ed. Vat. III, 82sq.): «Sicut ens compositum compo-
nitur ex actu et potentia in re, ita conceptus compositus per se unus componitur ex

conceptu potentiali et actuali, sive ex conceptu determinabili et déterminante.»



162 Ens intime transcendit omnia

«erstlich verschieden» sind, indem jener nichts an Potentialität und
diese nichts an Aktualität einschließt. Ähnlich führt die Begriffsanalyse in
letzter Instanz auf zwei schlechthin einfache begriffliche Komponenten,
von denen sich die eine als rein Bestimmendes, die andere als rein
Bestimmbares verhält.51 Die nur bestimmbare ist gerade der Begriff des

Seienden, die nur bestimmende hingegen eine «letzte Differenz».
Aufgrund ihrer schlechthinnigen Einfachheit sind beide Begriffe notwendigerweise

«erstlich verschieden».52

Entsprechend ihren gegensätzlichen Charakteren ordnen sie sich
unterschiedlichen Grundtypen der Prädikation und danach zu sondernden

Begriffsklassen zu.53 Das nur bestimmende Element wird rein
qualifizierend ausgesagt; es bildet den Endpunkt der Rückführung in der
Linie der bestimmenden, unterscheidenden Begriffe, die jeweils qualifizierend

oder denominativ prädiziert werden54. Demgegenüber wird das rein
bestimmbare Element washeitlich oder <in quid> prädiziert; <Seiendes> bildet

den Endpunkt der Analyse in der Linie der bestimmbaren, jeweils
gemeinsamen Begriffe, die washeitlich prädiziert werden. Das bedeutet
auch, daß <Seiendes> in jedem spezielleren washeitlich aussagbaren
Begriff enthalten ist55 und von jedwedem, das direkt unter einen solchen
Begriff enthalten ist, washeitlich prädiziert werden kann.

Demnach kann (Seiendes) von den letzten Differenzen nicht mehr
washeitlich ausgesagt werden, da sie unter keinen quidditativen Begriff
fallen.56 In Rücksicht auf die Leitfrage der vorhegenden in Sektion 2.5
und in deren Perspektive gesehen, bedeutet das: Es gibt Differenzen, in
denen der Sinngehalt des Seienden nicht «innerlich und wesenhaft
eingeschlossen ist».

51 Cf. ibid.
52 Ibid.: «Ille conceptus (tantum determinabilis) est conceptus entis, et (determinans

tantum> est conceptus ultimae differentiae. Ergo isti erunt primo diversi, ita quod
unum nihil includet alterius.» Siehe dazu auch L. HONNEFELDER, Ens inquantum ens.
Der Begriff des Seienden als solchen als Gegenstand der Metaphysik nach der Lehre
des Johannes Duns Scotus, Aschendorff 1979, 151-160.

53
Super Univ. Porph. q. 12, nn. 5-6, (ed. VIVES I, 155sq.): «Praedicari enim divi-

ditur in praedicari in quid et in quale, tanquam in per se differentias; quia isti sunt pri-
mi modi praedicandi.»

54 Zum Begriff der (letzten Differenz) und zu deren Prädikationsweise siehe A.
WOLTER, The Transcendentals (s. Anm. 14), 82-87, und L. HONNEFELDER, Ens
inquantum ens (s. Anm. 52), 315-319.

55 Ord. I, d. 3, p. 1, q. 1, n. 80 (ed. Vat. III, 54): «Ens includitur in omibus concep-
tibus inferioribus quidditativis.»

56 Ibid. q. 3, n. 131, (ed. Vat. III, 81): «Ens non est univocum dictum in (quid) de
omnibus per se intelligibilibus, quia non de differentiis ultimis.»



Ens intime transcendit omnia 163

Scotus löst die Schwierigkeit, die entsteht, da jene auch nicht einfach
Nicht-Seiendes sein können, in prädikativer Hinsicht durch die Annahme

einer speziellen Aussageweise, in der den rein qualifizierenden
Bestimmungen der Sinngehalt des Seienden zugesprochen werden kann. Sie

werden per accidens und denominativ — in einem abgeleiteten Sinne —

Seiendes) genannt, da und insofern sie wesentlich - als ein die Wesenheit
determinierendes quale — in solchem enthalten sind, das im washeitlichen
Sinne Seiendes) genannt wird.57

Die Frage, welche Bestimmungen «letzte Differenzen» sind, ist aus
den Ausführungen der Ordinatio und der hedura nicht eindeutig zu klären
und wird von den Interpreten unterschiedlich beantwortet.
Übereinstimmung herrscht in der Auffassung, daß zu ihnen diejenige Differenz
zählt, welche in der Ordnung der Wesensdetermination die individuelle
Verschiedenheit begründet. Insoweit die inneren Modi (Endlichkeit) und
(Unendlichkeit), die Seiendes vorgängig zu seiner kategorialen Bestimmung

differenzieren — so wie die individuelle Differenz zur Vermeidung
eines unendlichen Regresses als rein qualifizierende, auf kein Gemeinsames

mehr rückführbare Bestimmungen aufgefaßt werden müssen — liegt
es nahe, sie ebenfalls als letzte Differenzen zu verstehen.58

Scotus ergänzt die Konzeption durch eine Lehre von der realen Mo-
daldistinktion59, welche die Differenz zwischen dem letzten quidditativ
aussagbaren Sinngehalt und den rein qualifizierenden Bestimmungen on-
tologisch fundiert. Sie führt zu der Annahme, daß (Seiendes) nicht nur
begrifflich, sondern in der Sache selbst vorgängig zum Intellekt vom
eigentümlichen inneren Modus der Sache verschieden ist; nur so läßt sich
im Sinne des Scotus (Seiendes) als transkategorial-univok aussagbarer
Begriff verstehen und rechtfertigen.

57 Ibid.: q. 3, n. 137 (ed. Vat. III, 85): «Omnia genera et species et individua, et
omnes partes essentiales generum, et ens increatum includunt ens quidditative; omnes
autem differentiae ultimae inluduntur in aliquibus istorum essentialiter»; Collationes,
ed. C.R.S. HARRIS, in: ID., Duns Scotus, Bd. 2, Appendix, Oxford 1927 (New York
1959), 373: «dico quod primo diversa sunt diversa, scilicet primo per differentias
primas et ultimas, et de talibus non dicitur ens quidditative, sed denominative et non
conveniunt [differentiae primae et ultimae] in ente quidditative, sed per accidens et
denominative, quia tales differentiae, simplices et primae et ultimae dicunt formaliter
quale. Ens dicit quid.»

58 Siehe dazu A. WOLTER, The Transcendentals (s. Anm. 14), 82-87; T. BARTH,
Individualität und Allgemeinheit bei Duns Skotus, in: Wissenschaft und Weisheit 18

(1955) 200-212; L. HONNEFELDER, Ens inquantum ens (s. Anm. 52), 318-320.
59 Siehe hierzu W. HOERES, Wesen und Dasein bei Heinrich von Gent und Johannes

Duns Scotus, in: Franziskanische Studien 47 (1965) 121-186, insbes. 172-179; L.
HONNEFELDER, Ens inquantum ens (s. Anm. 52), 365-382.



164 Ens intime transcendit omnia

Die scotische Erklärung entfaltet nach Auffassung des Suarez auf
dem Boden der gemeinsamen Überzeugung vom quidditativen Charakter
und von der höchsten Einfachheit und Gemeinsamkeit der ratio entis die
stärkste konkurrierende Position. Sie fordert in seiner Sicht durch eine

prinzipielle Schwierigkeit, die sich aus dem zugrundegelegten
Erklärungsmodell ergibt, zur Auseinandersetzung mit ihr heraus. Ihre Schwierigkeit

sieht Suarez darin, daß sie die über die bloße Kategorienjenseitig-
keit hinausgreifende Transzendentalität des Seienden aus dem Blick
verliert. Die Konzeption erscheint ihm insbesondere in drei Punkten
fragwürdig, die eng miteinander zusammenhängen und die scotische Lehre
vom Seienden wesentlich bestimmen. Das sind: (1) die Verwendung des

Schemas der Potenz-Akt- oder Materie-Form-Komposition bei der
transzendentalen Analyse und in der Erklärung von Determinationsverhältnissen

im transkategorialen Bereich; (2) die Annahme qualifizierender
Bestimmungen, von denen «Seiendes» nicht im washeitlichen Sinne prä-
diziert werden kann; (3) die Annahme, (Seiendes) sei in der Sache selbst

vorgängig zum Intellekt vom jeweiligen eigentümlichen inneren Modus
der Sache unterschieden.

Die Korrektur der scotischen Position in diesen Punkten bildet das

innere Programm der Sektionen, die im Rahmen der zweiten Disputation
auf die Erklärung der Einheit des formalen und des objektiven Begriffs
des Seienden folgen. Sektion 2.3 untersucht, «ob das So-oder-so-beschaf-
fen-Seiendes-Sein einen Modus hinzufügt, der aus der Natur der Sache

und vorgängig zum Verstand vom Seienden selbst verschieden ist»60. Sie

ersetzt die scotische Lehre von der realen Modaldistinktion in Hinsicht
auf (Seiendes) durch eine Konzeption, derzufolge der objektive Sinngehalt

des Seienden in der Sache von den inneren realen Modi der Dinge
nicht verschieden ist. Im Unterschied zur präzise erfaßten ratio entis, die
keine besondere Seinsweise enthält, schließt (Seiendes) in der Wirklichkeit

alle eigentümlichen Sinngehalte und Seinsweisen der Dinge aktual
und ausdrücklich ein.61

Die Begründung geht von der Annahme aus, daß (Seiendes) in jedem
realen Modus und jeglicher realen Bestimmung, durch die sich Dinge
voneinander unterscheiden, innerlich und wesenhaft enthalten ist. Nur
unter dieser Annahme zeigt sich, daß der objektive Sinngehalt des Seien-

60 2.3.1.: «Inquirimus autem, an esse tale vel tale ens addat aliquem modum ex
natura rei et ante intellectum distinctum ab ipso ente.»

61 2.3.7: «Dicendum est, conceptum entis obiectivum prout in re ipsa existit non
esse aliquid ex natura rei distinctum ac praecisum ab inferioribus in quibus existit»;
2.3.13.: «non recte infertur, quod etiam in re ipsa ratio entis prout est in singulis enti-
bus non includat proprias rationes seu modos eorum.»



Ens intime transcendit omnia 165

den in re sämtliche realen Modi mit umfaßt, insoweit er hier nichts anderes

ist, als die Mannigfaltigkeit der Seienden in ihrer eigentümlichen
Bestimmtheit. Aber diese Annahme wird in Sektion 2.3 nicht weiter
begründet. Ihre Erklärung bildet die Aufgabe der beiden folgenden Sektionen.

Sektion 2.4 erklärt im Anschluß an die Explikation dessen, was <Sei-

endes> in ontologischer Verwendung bezeichnet, daß und warum dieser

Sinngehalt von jedem realen Seienden in wesenhaftem Sinne ausgesagt
werden kann. Sie läßt dabei die schwierige Frage unerörtert, ob Seiendes)

auch von den letzten Differenzen und inneren Modi des Seienden in
wesenhaftem Sinne prädiziert wird. Deren Entscheidung bedarf sorgfältiger

Vorbereitung; denn sie bringt die Substanz der Transzendentalitäts-
konzeption zum Vorschein. Sie zeigt an, wie radikal die höchste prädikative

Gemeinsamkeit des Seienden gedacht wird.
Suarez exponiert die Untersuchung in Sektion 2.5. Ihr Resultat

widerstreitet direkt der scotischen Position. Es besagt, daß der Begriff des

Seienden «in jedem Begriff einer positiven Differenz oder eines realen
Modus des Seienden eingeschlossen ist».62

Die Begründung erfolgt durch verschiedene Erwägungen, die den
Nachweis teils indirekt, teils direkt auf apriorischem oder aposteriorischem

Wege anzielen. Im vorliegenden Zusammenhang interessieren zwei
Erwägungen, die den Kern des Nachweises bilden. In beiden ist
vorausgesetzt, daß <Seiendes> in dem erläuterten präzisen Sinne genommen
wird, der unbestimmt läßt, ob die reale Wesenheit vollkommen oder
unvollkommen, vollständig oder nur partiell ist.

Die eine Erwägung geht aposteriorisch vor: Jedem realen Unterschied

und jedem inneren Modus des Seienden läßt sich eine Art realer
Effekt zuordnen; denn er trägt ja irgendwie zur Konstitution oder
Vervollständigung, Integration oder Unterscheidung von realem Seiendem
bei, und dabei handelt es sich sicher im weiteren Sinne um reale Effekte.
Im übrigen bilden die besonderen Seinsweisen der Dinge und
Bestimmungen, durch die sich die Dinge unterscheiden, normalerweise auch

Ursprungsgründe für reale Eigentümlichkeiten und Tätigkeiten. Eine
reale Wirkung kommt aber sicher nur solchem zu, das irgendwie real ist,
also Seiendheit einschließt. Demnach muß jede dieser Bestimmungen
den Sinngehalt wesentlich enthalten.63 Das Argument wird ausführlich

62 2.5.16: «Dicendum est ergo, ens in quantum ens intrinsece includi in omni
conceptu positivae differentiae aut modi entis realis.»

63 2.5.17: «In his omnibus reperitur semper aliquis effectus seu quasi effectus realis,

quod non potest intelligi sine inclusione alicuius entitatis Item huiusmodi
differentiae vel modi soient esse radices proprietatum, vel actionum realium; ergo.»



166 Ens intime transcendit omnia

im Diskussionsteil der Sektion entfaltet; es erscheint hier verbunden mit
anderen Argumenten in Teilen mit spezieller Ausrichtung auf die
verschiedenen Arten von Differenzen und die inneren Modi des Seienden.64

Die Erwägungen implizieren ein Verständnis der inneren Modi und
letzten Differenzen des Seienden, das sich vom scotischen wesentlich
unterscheidet. Es schließt ihren Eintritt in eine Zusammensetzung mit
<Seiendem> prinzipiell aus, indem es sie als (objektive) Sinngehalte
auslegt, welche Seiendes unter einem präzisen Aspekt, die jeweilige Natur in
einem bestimmten Grad ihrer Realität besagen. Der Unterschied der

Konzeptionen tritt in dem anderen Argument deutlich hervor, dessen

Hauptgedanken Suarez im Zusammenhang einer expliziten Kritik an der
scotischen Position entwickelt.

Es handelt sich um ein apriorisches Argument, das den erläuterten
Sinngehalt des Seienden zugrunde legt. Im Lösungsteil der Sektion
erscheint es in stark abgekürzter Form. Die Feststellung, daß sich der durch
<Seiendes> formal bezeichnete Sinngehalt der realen Wesenheit hinsichtlich

<vollkommen> und (unvollkommen), (vollständig) und (partiell)
unbestimmt verhält und als einzige nähere Bestimmung (real) enthält, führt
unmittelbar zu der Folgerung, daß dieser Sinngehalt «notwendig in allen

Dingen und Modi oder realen Differenzen eingeschlossen ist»65.

Der vermittelnde Gedankengang wird im vorangehenden Diskussionsteil

dargelegt und dabei mit Bezug auf die Differenzen und inneren
Modi des Seienden getrennt geführt. Er erscheint besonders in dem ersten

Teil recht kompliziert, er Unklarheiten und verschiedene
Interpretationsmöglichkeiten der scotischen Lehre über die letzten Differenzen
berücksichtigt. Hier interessiert nur die Grundlinie des Arguments, welche
einfach ist.

Es geht davon aus, daß jede reale Differenz und jeder innere
Seinsmodus eines Dinges nichts anderes ist als die betreffende Form oder
Natur in einem bestimmten, präzise erfaßten Grad oder Strukturmoment
ihrer Realität. Nun ist aber die Form auch, insofern sie im Hinblick auf
einen präzisen Grad betrachtet wird, real und im vollen Sinne (Seiendes);
denn jeder Grad einer Realität enthält diese wesenhaft und bringt sie

unmittelbar zum Ausdruck. Deshalb schließt jede Differenz — auch die
letzte — und jeder innere Modus des Seienden den Sinngehalt des Seienden

innerlich und wesenhaft ein.66

64 Cf. 2.5, nn. 5-9.
65 2.5.17: «Hoc autem necesse est includi in omnibus rebus et modis seu differen-

tiis realibus.»
66 Der Gedankengang wird in 2.5.6 zunächst mit Bezug auf die nicht-letzten

Differenzen entwickelt und dann auf die letzten Differenzen übertragen: «si illae diffe-



Ens intime transcendit omnia 167

Aus diesem Resultat ergibt sich die Ablehnung des Grundmodells
der scotischen transzendentalen Analyse. Eine ausdrückliche Stellungnahme

dazu entwickelt Suarez im letzten Teil der Sektion. Ein Verfahren,

das sich am Schema der Potenz-Akt- oder Materie-Form-Komposition
orientiert, ist ihrzufolge wohl möglich und sinnvoll bei einer Analyse,

die sich im kategorialbegrifflichen Bereich hält; der Artbegriff etwa
läßt sich in der Tat verstehen als ein Kompositum aus (bestimmbarem)
Gattungsbegriff und (bestimmender) artbildender Differenz, die den
Sinngehalt der Gattung nicht einschließt und in diesem auch nicht
eingeschlossen ist und sich insofern zum Gattungsbegriff wie der Akt zur
Potenz oder wie die Form zur Materie verhält. - Es erscheint aber nicht
sinnvoll bei einer Analyse, die den kategorialen Bereich auf transzendentale

Sinngehalte hin überschreitet, da die begriffliche Determination
hier auf andere Weise geschieht. Die Verwendung des Schemas bei der
transzendentalen Analyse bedingt, daß das Verfahren seinen eigentümlichen

Gegenstand und Zielpunkt verfehlt; denn das Kompositionsschema
zwingt dabei zur Annahme letzter Bestimmungen, die den Sinngehalt des

Seienden nicht einschließen, und bewirkt auf diese Weise, daß die Trans-
zendentalität des Seienden — gerade das, was «Seiendes» von einem
kategorialen Begriff unterscheidet — aus dem Blick gerät.67

IV. Methodologische Folgerungen

Wenn feststeht, daß das scotische Modell keinen Erklärungswert über
den Bereich der kategorialen Formen hinaus besitzt, stellt sich allerdings
die Frage, wie die Kontraktion der ratio entis zu den Sinngehalten, die
besondere Seinsweisen ausdrücken, zu verstehen ist und wie sich der
entsprechende gegenläufige Weg der Analyse auf <Seiendes> hin erklärt. Die
Fragen stehen im Mittelpunkt der folgenden Sektion (2.6), welche die

Disputation zum Begriff des Seienden im ganzen beschließt. Sie er-

rentiae includunt ens, ergo dicendum est de ultimis differentiis.» Abschnitt 2.5.7 appliziert

die Folgerung speziell auf die individuelle Differenz, die in der Konsequenz der
scotischen Analyse als letzte Differenz erscheint. In 2.5.9 folgt die Anwendung auf die
inneren Modi: «etiam hi modi intrinseci... includunt ens.»

67 2.5.18: «Tenet [proportio inter compositionem metaphysicam et physicam] in
hoc quod nec genus differentiam, nec differentiam genus includit, sicut nec materia
formam, nec formam materiam; si autem resolvendo metaphysicam compositionem
pervenitur ad simplices conceptus non compositos ex genere et differentia, iam in illis
respectu praedicatorum superiorum transcendentium non oportet servari praedictam
proportionem, quia in eis iam non reperitur ille determinationis modus.»



168 Ens intime transcendit omnia

scheint unter der Leitfrage, «auf welche Weise Seiendes als Seiendes zu
den untergeordneten Formen hin kontrahiert oder determiniert wird»68.

Die Erörterung erbringt: (Seiendes) - der formale Begriff des Seienden

und daher auch der objektive Sinngehalt, der ihm auf Seiten des

Dinges entspricht — wird zu den ihm untergeordneten Begriffen nicht
auf dem Weg begrifflicher Zusammensetzung kontrahiert, sondern auf
dem Weg eines ganzheitlichen, und dabei je bestimmteren, ausdrücklicheren

Begreifens des betreffenden Seienden, wie es in sich selbst ist —

eben des bestimmten Dings, welches unter dem Sinngehalt des Seienden

nur unbestimmt-abstrakt gemäß seiner Übereinstimmung mit allen anderen

Dingen erfaßt wird.69
Weil der begriffliche Abstieg vom Seienden zu dessen inferiora — etwa

zum Begriff der Substanz - nicht durch Hinzufügung eines begrifflichen
Elements zu einem anderen erfolgt, sondern allein durch ein im ganzen
bestimmteres, ausdrücklicheres Erfassen derselben Sache, ist auch der

untergeordnete Begriff schlechthin einfach und nicht in mehrere Begriffe
auflösbar.70. Es bereitet keine Schwierigkeit anzunehmen, daß in ihm
(Seiendes) ohne das Erfordernis einer Zusammensetzung des in ihm
ausgedrückten Sinngehalts enthalten ist, da sich das Ganze, das im präzisen
Begriff des Seienden unbestimmt und abstrakt erfaßt wird, im Ganzen
und in jedem Moment des ausdrücklicher begriffenen Gegenstandes
findet, gleich unter welchem Aspekt er erfaßt wird.71 Die begriffliche
Determination erfolgt also in der Ebene der transzendentalen Begriffe nicht
kompositorisch, «durch eine Art Hinzufügung eines Teils zu einem
Teil»72, sondern allein durch die höhere Bestimmung oder ausdrücklichere

Darstellung derselben Sache vermittels verschiedener formaler
Begriffe.

Suarez sieht sich in diesem Verständnis — grundsätzlich wohl nicht
zu Unrecht — nahe der Position, die Thomas in der Einleitung seiner Ant-

68 2.6: «Quomodo ens in quantum ens ad inferiora contrahatur seu determinatur.»
69 2.6.7: «Hanc contractionem non esse intelligendam per modum compositio-

nis, sed solum per modum expressions conceptionis alicuius entis contenti sub ente» —

«différant .[conceptus formales] solum quia per unum expressius concipitur res,
prout est in se quam per alium, quo solum confuse concipitur.»

70 2.6.7: «Uterque conceptus tam entis quam substantia, verbi gratia, simplex sit et
irresolubilis in duos conceptus, solumque différant, quia unus est magis determinatus

quam alius»; 2.6.10: «hoc modo salvatur optime quomodo suprema genera dicant
conceptus simpliciter simplices.»

71 Ibid.: «Quia totum id, quod confuse concipitur in illo conceptu praeciso, repe-
ritur in alio obiecto expressius concepto, et in toto illo, quacunque ratione considere-
tur.»

72 2.6.7: «Non quasi per additionem partis ad partem.»



Ens intime transcendit omnia 169

wort in De veritate q. 1, a. 1 entwickelt. Ihrzufolge geschieht die Determination

der ratio entis zu bestimmteren Begriffen hin als modale Explikation.

Eine «Hinzufügung von außen», wie sie bei der Determination der

Gattung durch die spezifische Differenz geschieht, schließt Thomas in
bezug auf den Sinngehalt des Seienden aus.73

Aber wie ist dann der umgekehrte Weg des Überstiegs über die
obersten Gattungen zum Begriff des Seienden hin zu erklären? Eine
Antwort auf die Frage ergibt sich im Sinne des Suarez mit Rücksicht auf
die Formen begrifflicher Trennung; denn offenbar wird der distinkte
Begriff des Seienden durch eine solche Trennung gewonnen. Es ist klar,
daß der Trennungsmodus der Determinationsweise, die vom Begriff des

Seienden zu den obersten Gattungen führt, in der Umkehrung entsprechen

muß.
Die Sonderung kann nur auf zwei Weisen vorgenommen werden.74

Auf die eine Weise so, daß der Ausgangsbegriff in zwei Begriffe
aufgespalten wird, die sich wie Materie und Form — Bestimmbares und
Bestimmendes — zueinander verhalten. Keiner dieser Begriffe schließt dabei
den anderen ein. Auf diese Weise wird etwa der Artbegriff in den Begriff
der nächsthöheren Gattung und den des artbildenden Unterschieds
aufgespalten.

Auf die andere Weise erfolgt die Trennung durch eine Art Absehen
und Zusammenschauen, bei dem der Gegenstand, den der Ausgangsbegriff

distinkt in seiner besonderen Seinsweise zum Ausdruckt bringt,
unbestimmt und gerade gemäß seiner Ähnlichkeit oder Übereinstimmung
mit anderen Dingen erfaßt wird. Die auf diese Weise gesonderten
Begriffe verhalten sich deshalb zueinander nicht wie Materie und Form,
Bestimmbares und Bestimmendes, sondern als das unbestimmt zum
bestimmt Repräsentierenden (auf den objektiven Begriff hin gesehen:
Repräsentierten) derselben Sache, als der konfuse Begriff des (ganzen)
Gegenstandes zum distinkten Begriff desselben.

Der transzendentale Überstieg muß in dieser zweiten Weise erfolgen;
eine begriffliche Trennung in der ersten Weise kommt nicht in Betracht,
da die Übereinstimmung unter den Dingen, auf die der Begriff des
Seienden abhebt, in den Dingen in bezug auf ihre ganzen Seiendheiten und

73 2.6.8: «Talem modum explicandi hanc rem indicavit D. Thomas, quaest. 1 de

Verit, art. 1.» De verit. q. 1, a. t: «omnes aliae conceptiones intellectus accipiantur ex
additione ad ens; sed enti nihil potest addi quasi extranea natura per modum quo
differentia additur generi, quia quaelibet natura essentialiter est ens; sed secundum hoc ali-
qua dicuntur addere supra ens, in quantum exprimunt ipsius modum, qui nomine
ipsius entis non exprimitur.»

74 2.6.10: «Praecisio secundum rationem potest contingere duobus modis et
non facile poterit alius fingi vel excogitari.»



170 Ens intime transcendit omnia

realen Modi besteht.75 Gerade der zweite Trennungsmodus entspricht
dem Umstand, daß der Sinngehalt des Seienden «in gleichem Maße» —

nämlich innerlich und wesenhaft — «in der ganzen Seiendheit als ganzer
[also auch in jedem inneren Modus und jeder realen Differenz des Seienden]

ist»76; und er entspricht auch im Verhältnis dem angenommenen
Modus der Kontraktion oder Determination, die zu den obersten
Gattungen führt.

V. Bemerkungen %ur Interpretation L. Honnefelders

In Anbetracht dieser Erwägungen, die sich offenbar inkongruent zur
scotischen Position verhalten, erscheinen einige Bemerkungen zur Deutung

L. Honnefelders, nach der Suarez' Transzendentalitätskonzeption in
den Grundlinien der scotischen Lehre folgt77, angebracht.

1. Wie L. Honnefelder zutreffend feststellt, geht es in jenen
Erwägungen um die Erklärung einer begrifflichen Determinations- und
Unterscheidungsweise, die keine Zusammensetzung in der Sache impliziert.
Die Erwägungen führen aber nicht, wie Honnefelder annimmt, zu einem
Resultat, das «eine Fortsetzung der von Scotus selbst für den Begriff des

Seienden vorgenommenen erkenntniskritischen Einschränkung, nicht
aber eine grundsätzliche Änderung darstellt»78. Sie entwickeln vielmehr
die letzte, positive Konsequenz aus der Einsicht in die Unangemessenheit

des Grundmodells der scotischen transzendentalen Analyse. An die
Stelle des begrifflich-dekompositorischen Verfahrens nach dem Potenz-
Akt-Schema setzen sie eine neue Methode der begrifflichen resolutio, die
im Verständnis des Suarez der Transzendentalität des Seienden eher
gerecht wird. Der Entwurf legt nicht nur die Annahme zugrunde, daß in
der Sache kein realer Unterschied zwischen dem Seiendem und seinen

75 2.6.10: «Possit abstrahi conceptus entis per solam praecisionem intellectus,
quae non consistât quasi in separatione unius ab alio, scilicet formalis a materiali, vel
materialis a formali, ut fit in abstractione generis a differentiis; sed quae consistât in
cognitione aliquo modo confusa, qua consideratur objectum non distincte et determinate

prout est in re, sed secundum aliquam similitudinem vel convenientiam quam cum
aliis habet, quae convenientia in ordine ad conceptum entis est in rebus secundum to-
tas entitates et modos reales earum, et ideo confusio seu praecisio talis conceptus non
est per separationem praecisivam unius gradus ab alio, sed solum per cognitionem
praecisivam conceptus confusi a distincto et determinato.»

76 Ibid.: «Continentia in qua fundatur eius [entis] conceptus, aeque est in tota enti-
tate secundum se totam.»

77 L. HONNEFELDER, Scientia transcendens (s. Anm.l), 229—247.
78 Ibid., 246.



Ens intime transcendit omnia 171

inneren Modi und Differenzen besteht, er geht auch davon aus, daß <Sei-

endes> in keine nach jenem Schema auflösbare Zusammensetzung
eintritt.

Dieser letztere Punkt wird in Honnefelders Deutung nicht sichtbar.
Sie konzentriert sich darauf, Ähnlichkeiten der Positionen in bezug auf
die Annahme eines begrifflichen Unterscheidungsmodus> hervorzuheben,

der keine reale Unterschiedenheit (im Sinne der distinctio res : res)

und Zusammengesetztheit in der Sache impliziert. Darüber entgeht ihr
die Pointe der Erwägungen, die sich auf die Frage nicht der realen,
sondern der begrifflichen Komposition bezieht. Weil der Begriff des Seienden

nicht in eine Komposition mit anderen Begriffen eintritt, kann er im
Sinne des Suarez nicht auf dem scotischen Wege der dekompositorischen

Analyse gewonnen werden, sondern nur auf dem Wege
fortschreitender ganzheitlicher Abstraktion, durch «Einschmelzung des

Begriffs».79 An beiden Enden des transzendentalen Weges — sowohl der
Determination wie auch der resolutio auf <Seiendes> hin — steht im
Verständnis des Suarez ein schlechthin einfacher Begriff.

2. Auch in bezug auf die spezielle Erklärung des Verfahrens bringt
Honnefelders Interpretation den eigentlichen Zielpunkt der Darlegungen
nicht in den Blick, indem sie sich auf den Nachweis konzentriert, daß
«Scotus selbst bereits jene Erkenntnisweise im Medium des unbestimmten

Begriffs vertritt»80. Suarez sucht durch die Begründung einer
solchen Erkenntnisweise zu zeigen, wie ein transzendentales Verfahren möglich

ist, das sich in jedem Moment unmittelbar und wesenhaft auf
Seiendes richtet. Die Pointe der Überlegungen ist direkt gegen das scotische
Verständnis des Verfahrens gerichtet.

3. L. Honnefelders Deutung erscheint auch in Hinsicht auf die
vorausgehenden Erörterungen zur Transzendentalität des Seienden
ergänzungsbedürftig. Sie erwiesen sich als ein Untersuchungsgang, der die
scotische Konzeption von ihren theoretischen Grundlagen her in
systematisch aufeinander aufbauenden Schritten in Zweifel zieht und — in der

Auseinandersetzung mit den scotischen Argumenten — eine alternative
Konzeption entwickelt, in deren Mittelpunkt ein neues Transzendentali-
tätskonzept steht: Sektion 2.3 entwickelt die ontologische Grundlage der

neuen Konzeption und bestreitet dazu das ontologische Fundament der
scotischen transzendentalen Analyse, die Lehre von der realen Modal-
distinktion in ihrer Anwendung auf (Seiendes). Im Anschluß an die
nähere Erläuterung des Sinngehalts, den (Seiendes) in transzendentaltheo-

75 2.6.10: «Solum potest in ente habere locum altera praecisio per confusionem
conceptus.»

80 L. HONNEFELDER, Scientia transcendens (s. Anm. 1), 246.



172 Ens intime transcendit omnia

retischer Verwendung zum Ausdruck bringt, entfalten Sektion 2.4. in
ihrem zweiten Teil und Sektion 2.5. die Konzeption der-prädikativen
Gemeinsamkeit des objektiven Begriffs des Seienden, die jener ontologi-
schen Stellungnahme entspricht.

Die Erklärung verfährt in der Tat, wie Honnefelder feststellt, «ohne
die subtile Differenzierung nach Aussageweisen aufzunehmen»81. Der
Grund dafür hegt aber nicht, wie Honnefelder nahelegt, in einem
mangelnden Verständnis der subtilen scotischen Argumentation, sondern auf
der Einsicht in die Probleme, welche die Unterscheidung einer quiddita-
tiven und einer denominativen Aussageweise der ratio entis für das
Verständnis der Transzendentalität dieses Sinngehalts mit sich bringt; die

Unterscheidung impliziert das Kompositionsmodell. Vom Standpunkt
der neuen Konzeption der Transzendentalität des Seienden weist Sektion
2.5 in ihrem letzten Teil das Grundmodell der scotischen transzendentalen

Analyse zurück. Die Anwendung des Modells auf transzendentale

Begriffe übersieht nach Suarez deren prinzipielle Differenz zu den kate-

gorialen Begriffen. Letztere lassen sich in der Tat als zumindest mögliche
Teile eines zusammengesetzten Ganzen verstehen, die sich als Materie
oder als Form, Potenz oder Akt verhalten; dies ist aber nur deshalb

möglich, weil sie — im Unterschied zu den transzendentalen Begriffen —

eine besondere, begrenzte und ausgrenzende Seinsweise ausdrücken.
Die positiven methodologischen Folgerungen aus der neuen

Konzeption der Transzendentalität des Seienden zieht und erklärt Sektion 2.6

in bezug auf den Weg der Kontraktion von <Seiendem> zu den obersten

Gattungen hin als auch in bezug auf den gegenläufigen Weg der Analyse
und Rückführung auf (Seiendes). Gegenüber der scotischen Konzeption,
derzufolge zu (Seiendes) etwas hinzugefügt werden kann, das nicht
wesenhaft Seiendes ist, bringt sie die Unbegrenztheit und innere Transzendenz

des Seienden82 kompromißlos zur Geltung. Dieser Schritt über die
scotische Konzeption hinaus läßt sich allerdings von der scotischen

Grundlage her nicht verständlich machen. Wie sich zeigte, vollzieht Suarez

ihn in expliziter Anknüpfung an die vorscotische Tradition der
Transzendentalienlehre.

81 Ibid., 247.
82 2.6.10: «Propter illimitationem suam [i.e. entis] et transcendentiam.»


	"Ens intime transcendit omnia" : Suarez' Modell der transzendentalen Analyse und die mittelalterlichen Transzendentalienlehren

