Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 1-2

Artikel: Actio und Passio in der Renaissance : das Weibliche und das
Mannliche bei Agrippa, Postel und Bovelles

Autor: Albertini, Tamara

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761075

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TAMARA ALBERTINI

Actio und Passio in der Renaissance

Das Weibliche und das Minnliche bei Agrippa,
Postel und Bovelles

Ziel der vorliegenden Untersuchung ist, darzulegen, daB eine angemes-
sene Besprechung des Verhiltnisses zwischen Tatigkeit und Rezeptivitit
in der Renaissance nicht ohne das Hinzuziehen der Gegensatzlehren die-
ser Epoche erfolgen kann. Wegen der traditionellen Koppelung dieses
Verhiltnisses mit dem Gegensatz minnlich-weiblich ist des weiteren zu
zeigen, wie ein tiefgreifendes Verstindnis dieses Gegensatzes gar fehl-
schlagen mul3, wenn nicht auch die im Laufe der «Querelle des femmes»
entwickelten Argumente einbezogen werden. Diese philosophisch bis-
lang unterschitzte Debatte war nimlich nichts weniger als der klassische
Reflexionsor?, an den Philosophen, Theologen und Literaten — Minner
wie Frauen — fiir viele Jahrhunderte thre Gedanken zum Verhiltnis titig-
empfangend bzw. minnlich-weiblich herangetragen haben. Es seien da-
her, ehe die besonderen Konzipierungen dieses Verhiltnisses ber Hein-
rich Cornelius Agrippa von Nettesheim (1486-1535), Guillaume Postel
(1510-1581) und Charles de Bovelles (1479-1567) analysiert werden, ei-
nige Ubetlegungen vorausgeschickt, welche die Bedeutung der ars gppo-
sitorum und der von der «Querelle des femmes» gelieferten Denkanst68e
tiir die vorliegende Problematik aufweisen.

I. Die Pythagordische «Tafely — gehn Gegensdtze und kein Gegensatzkongept

Als Einstieg in die Frage nach «titig-empfangend» in Korrelation mit
«weiblich-minnlich» sei an die durch Aristoteles erhaltene Pythagorii-
sche «Tafel der Gegensitze» angekniipft. Dies hat zum einen den Vorteil,
daf} die nachfolgenden Ausfithrungen auf die darin vorkommenden Ge-
gensitze im einzelnen zuriickgreifen kénnen. Zum anderen lassen sich
an der Art, wie diese Tafel seit Aristoteles interpretiert wurde, die
Schwierigkeiten veranschaulichen, welche sich ergeben, wenn kein klares
Konzept der Gegensitzlichkeit vorliegt.



Actio und Passio in der Renaissance 127

In der Pythagoriischen Tafel tauchen bekanntlich zehn Gegensatz-
paare auf (vgl. Metaphysik, 986 a 22-206):

1. Grenze und Unbegrenztes; 6. Ruhendes und Bewegtes;
2. Ungerades und Gerades; 7. Gerades und Krummes;
3. Eines und Vieles; 8. Licht und Finsternis;

4. Rechtes und Linkes; - 9. Gutes und Boses;

5. Minnliches und Weibliches; 10. Gleichseitiges und ungleich-
seitiges Viereck.

Obwohl diese Tafel fiir sich genommen nichts iber das Verhiltnis der
einzelnen Gegensatzglieder zueinander aussagt, wurde bereits in der An-
tike darauf geschlossen, da3 — dhnlich wie beim 8. und 9. Gegensatzpaar,
in denen das erste Glied («Licht» bzw. «Gutes») eindeutig positiv besetzt
ist — bet allen tibrigen Gegensatzpaaren ebenfalls das erste Glied positiv
aufzufassen sei, das zweite aber negativ. Im fiinften Gegensatz wurde
dementsprechend das Minnliche positiv, lichthaft und gut konnotiert,
das Weibliche hingegen negativ, finster und bose. Diese auch in der spi-
teren Tradition anzutreffende, lediglich an einer Wertung der einzelnen
Gegensatzglieder interessierte Lesart entbehrt jeglicher Grundlage. Es
fehlt ndmlich an gesicherten Hinweisen aus der pythagoriischen Tradi-
tion, dal das Verhiltnis der besagten Gegensatzglieder in der Tat auf
diese Weise zu deuten sei. Die von Pythagoras entwickelte Zahlenlehre
und die damit zusammenhingende Spekulation von Grenze und Unbe-
grenztem sowie Ungeradem und Geradem (welche in der Tafel nicht von
ungefihr die beiden erstgenannten Gegensitze bilden)!, lassen eher dar-
auf schlieBen, dall es dem antiken Philosophen darauf ankam, Extreme
als die Welt gleichermalen bestimmende Glieder einzubinden. Worauf
die eben dargelegten Ausfithrungen zielen, ist, dal das Verhiltnis zwi-
schen zwe1 Extremen nicht addquat begriffen werden kann, solange nicht
auch die Art des Gegensatzes bekannt ist.

Es sei daher vorab auf verschiedene Formen von Entgegensetzung
eingegangen, in der Hauptsache auf jene Verhiltnisse, welche die Logik
als a) kontradiktorische, b) privative, c) relative, d) dynamische, €) kont-
rire und f) polare Gegensitze bezeichnet. Diese bilden eine gute Grund-
lage, um sich mit einer schwierigeren Reflexion vertraut zu machen, die
darin besteht, ein metaphysisches Konzept von Gegensitzlichkeit zu ent-
wickeln, das die Hoherwertigkeit des einen Gegensatzgliedes iiber das
andere ausschlie3t. Dieses wird am Beispiel des kontriren Gegensatzes
zu entfalten sein, das (wie insbesondere die Spekulation des Nikolaus von

1 Vgl. LLOYD, G.E.R., Polarity and Analogy. Two Types of Argumentation in Early
Greek Thought, Cambridge 1971.



128 Actio und Passio in der Renaissance

Kues erweisen wird) einer ausgewogenen Sichtung von Extremen am
forderlichsten ist.

II. Das Studium der Gegensdtze — eine vergessene Kunst?

Die meisten Gegensatzformen gehen im wesentlichen auf die Aristoteli-
sche Systematisierung zuriick. Sie sind in den gingigen philosophischen
Nachschlagewerken gut dokumentiert, wenn auch nicht unter einem ge-
meinsamen Eintrag zu finden.?

a) Das kontradiktorische Verhiltnis stellt die extremste Form eines
Gegensatzes dar. Die Gegensatzglieder schlieBen sich nimlich bei dieser
Form gegenseitig aus. Es kann z. B. nicht sein, dal3 etwas zugleich leben-
dig und tot sei. Wird dieser Gegensatz auf das Mann-Frau Verhiltnis an-
gewendet, dann sind die Geschlechter als unvereinbare Pole zu denken.
Es wire dann auch ein unerklirlicher Widerspruch, dall ein Mensch zu-
gleich weiblich und nicht-weiblich — also méinnlich — sein konne.

b) Der Gedanke der Privation fiihrt zu einer anderen Art des Gegen-
satzes. Gehen wir beispielsweise des Gesichtes verlustig, so hat dies na-
turgemill die Blindheit zur Folge, einen Zustand der Vermoégensberau-
bung; zwischen Sehen und Blindheit besteht daher ein privativer Gegen-
satz. Es ist bezeichnend, dal} Aristoteles, der hiufig von diesem Gegen-
satz Gebrauch macht, auch das Verhiltnis Mann-Frau als ein privatives
begreift, und zwar so, dall — strenggenommen — die Frau als ein «be-
raubter» Mann konzipiert wird (vgl. De generatione animalium, 737 a 27-28;
775 a 15-16). Dies hat zur Folge, daf}, wihrend der Mann unabhingig
von der Frau als Mensch begriffen wird, die Frau nur in ithrem Verhiltnis
zum Mann anthropologisch bestimmt werden kann.?

c) Es gibt Begriffe, die in einem relativen Gegensatz zueinander ste-
hen, etwa «doppelt-halb» oder «Mutter-Tochter». Hierzu gehort, daB das
bestehende Verhiltnis entgegengesetzt gerichtet sei und sich zwischen
zwel verschiedenen Trigern abspiele. Die Tochter kann nicht etwa auch
die Mutter threr Mutter sein, noch ist sie die Tochter threr selbst.

d) Die Literatur erwihnt auch einen dynamischen Gegensatz, wenn
beispielsweise zwischen verschiedenen Trigern oder im selben Triger
Titigkeiten bzw. Vermogen einander entgegengesetzt sind, etwa wenn
Neigung und ethisch-moralisches Prinzip miteinander im Widerstreit
stehen.

2 Zur benutzten Literatur s. unten Anm 5.

3 Vgl. FIETZE, Katharina, Spiegel der Vernunft. Theorien zum Menschsein der Frau
in der Anthropologie des 15. Jahrhunderts, Paderborn 1991, 39ff.



Actio und Passio in der Renaissance 129

e) Der philosophisch anspruchsvollste Gegensatz ist der konirire.
Die Glieder eines kontriren Gegensatzes schlieBen sich innerhalb eines
begrenzten Raumes gegenseitig aus, gehoren aber logisch derselben Gat-
tung an, wie etwa weill und schwarz, heiter und traurig. Anspruchsvoll
ist der kontrire Gegensatz deswegen, weil er je nach der Wahl der Ge-
gensatzglieder eine Mitte bzw. mittlere Positionen zulit. (Mehr zu die-
sem Verhiltnis in Zusammenhang mit der Gegensatzlehre von Nikolaus
von Kues.)

f) Der polare Gegensatz stellt eine Mischform dar: Er 1st sowohl kont-
rir als auch relativ. Die darin verbundenen Extreme fordern sich gegen-
seitig, ja sie fiigen sich zu einem Ganzen zusammen. Da der polare Ge-
gensatz jedoch relativ ist, 1Bt sich anders als zuweilen bei der rein kont-
riren Entgegensetzung keine Mitte bestimmen. Heute wird in Anlehnung
an Humboldt und Bachofen das Verhiltnis «minnlich» und «weiblich»
oft als ein polares verstanden.

Mehr 1st iiber Konzipierungen des Gegensatzverhiltnisses in deutsch-
sprachigen philosophischen (und theologischen) Gesamtdarstellungen und
Lexika nicht zu finden. Insbesondere fehlt es an Hinweisen, die auch nur
die Existenz von Gegensatzlehren verzeichnen als eine Form — oder
zumindest als ein Instrument — der Reflexion. Es folgen daher als Beitrag
zur Korrektur dieses Milstandes einige grundlegende Anst6Be von Ni-
kolaus von Kues, einem wahren Meister det ars oppositorum, der dariiber
hinaus einen grofen EinfluB auf die Gegensatzspekulation der Renais-
sance ausgeiibt hat.

1. Der kontrire Gegensaty und der Gedanke der Mitte be: Nikolans von Kues

Nikolaus von Kues hat das kontrire Verhiltnis zur Basis seiner Gegen-
satzlehre bestimmt. Das besondere Interesse an diesem Verhiltnis kann
am Beispiel eines Kapitels in De coniecturis erhellt werden, in dem er iiber
den Gegensatz von «Licht» und «Finsternis» reflektiert. Licht und Fin-
sternis — die Glieder des 8. Gegensatzes aus der Pythagoriischen Tafel —
werden darin als Extreme einer graduellen Skala bestimmt, so dal sich
damit unendlich viele Positionen gewinnen lassen. Denn jeder Punkt auf
dieser Linie stellt eine von unendlich méglichen Schattierungen dar. Dar-
Uberhinaus 1iBt sich am Beispiel dieses kontrir bestimmten Gegensatzes
zeigen, daBl sich beide Extreme der Uberpriifung durch die Wahrneh-
mung entziehen. Hellstes Licht ist fiir das Auge ebenso wenig sichtbar
wie tiefste Finsternis. Hellstes Licht kann daher als ein fir die Wahrneh-
mung nie erreichbares Maximum an Licht betrachtet werden, tiefste Fin-
sternis hingegen als ein Maximum an Dunkelheit. Nun kann, wie die
Schrift De docta ignorantia lehst, weiter spekuliert werden: Wenn hellstes
Licht als ein Maximum bezeichnet wird, kann es andererseits auch als ein



130 Actio und Passio in der Renaissance

Minimum aufgefaB8t werden, nimlich als ein Minimum an Finsternis. Das
am meisten Helle 1st dann das am wenigsten Dunkle, ebenso das am mei-
sten Dunkle das am wenigsten Helle. Die Gegensitze schliefen sich hier
nicht nur nicht aus, sondern sie werden so gedacht, daB sie aufgrund
eines logischen Zusammenfalls ineinander ibergehen. Der logische Zu-
sammenfall besteht darin, daBl beide Extreme sowohl Maxima als auch
Minima sind. Als Maxima, als Minima sind sie nicht voneinander ge-
schieden. Nikolaus von Kues hat sich jedoch nicht mit dem begrifflichen
Zusammenfall begniigt. Ihm ging es vielmehr umgekehrt darum, die Mog-
lichkeit des begrifflich-logischen Zusammenfalls aus der metaphysischen
Koinzidenz der Gegensitze abzuleiten. Dieser Ableitung bedurfte er, um
die universale Anwendbarkeit seiner Lehre von der coincidentia oppositorum
zu sichern.

Befassen wir uns in einem ersten Schritt mit der Anwendbarkeit. Die
Anwendbarkeit seiner Gegensatzlehre expliziert Nikolaus von Kues in
De coniecturis, wo er den Licht-Finsternis Gegensatz im Rahmen seiner
Figura P(aradigmatica) geometrisch darstellt, nimlich als ineinander grei-
fende Pyramiden, wobei jede Pyramidenbasis als Grenze fungiert, in wel-
che die andere mit ihrer Spitze hineinreicht (vgl. Kap. XI). Die Pole
selbst sind gedachte, in der Wirklichkeit nie vorkommende Maxima. Zwi-
schen ihnen spannt sich die ganze vom Denken begriffene Wirklichkeit
aus als ein kontinuierlicher Ubergang vom einen Extrem zum anderen,
wobei an jedem Punkt die Gegensatzglieder ein je anders gewichtetes
Verhiltnis eingehen. Auf alle Untersuchungen kénne diese Darstellung
angewendet werden, schreibt der Kusaner. Denn alles in der Welt Existie-
rende 148t sich in den von den beiden Pyramiden besetzten Raum eintra-
gen, als ein von anderem nicht substantiell, sondern nur graduell Unter-
schiedenes.

Was diese geometrische «Konstruktion» allerdings nicht zu leisten
vermag — der zweite Schritt —, ist die Darstellung der coincidentia opposito-
rum selbst. Die Begrindung dafiir, dal Gegensitze ineinander tberge-
hen, entwickelt Nikolaus von Kues an anderen Beispielen, etwa am Ver-
hiltnis von «gerade-gekrimmt», einem Gegensatzpaar, das in der Pytha-
goriischen Tafel an 7. Stelle auftaucht. In De docta ignorantia legt der Ku-
saner dar, wie die an sich gekriimmte Umkreislinie und die gerade Linie
zusammenfallen (1. Buch, Kap. XIII). Dank der Vorstellung eines sich
nach und nach 6ffnenden Kreisbogens — auch hier ist der Gedanke der
Kontinuitit wichtig — wird fiir das Denken greifbar, daf}, so die Offnung
des Kreisbogens als ein unendlicher ProzeB verstanden wird, die Gegen-
sitze im Unendlichen koinzidieren, nicht nur Gerades und Gekriimmtes,
sondern auch Kreis und Vieleck, Licht und Finsternis, last but not least:
auch Minnliches und Weibliches, jenes Gegensatzverhiltnis, das im



Actio und Passio in der Renaissance 131

Brennpunkt unseres Interesses steht. GemiB der kusanischen Konzipie-
rung des Gegensatzes besteht dann auch zwischem Minnlichem und
Weiblichem kein Wesensunterschied, sondern nur ein Unterschied des
Grades.*

Ein weiterer Eintrag, der auf die Spur der Gegensatzlehren hitte
fihren kénnen und der leider fehlt, ist die «Querelle des femmes». Ange-
sichts der Tatsache, daf} sich nicht einmal Stichworter finden lassen, die
zur weiteren Erhellung des Geschlechterverhiltnisses beitragen, darf dies
nicht erstaunen. Wer meint, dall unter «Mensch» Genaueres zu erfahren
wire, darf sich in der Tat auf eine verbliffende Entdeckung gefa8t ma-
chen. Nirgends ist ein Abschnitt zu lesen, der die Zweigeschlechtlichkeit
als einen fiir das Nachdenken iiber den Menschen relevanten Aspekt
auch nur erwihnt. Als ob das Faktum der menschlichen Existenz in
zweierlei Gestalt noch nie Gegenstand philosophischer Reflexion gewe-
sen wire.> Es folgen daher einige Hinweise zur Bedeutung der «Querelle
des femmes» als einer auch im Kontext von Gegensatzlehren zu studie-
renden Debatte.

4 Zur Verschrinkung der Gegensitze in der Natur am Beispiel des Mannlichen und
Weiblichen s. De coniecturis, cap. XII, in: NIKOLAUS VON KUES, Die Philosophisch-
Theologischen Schriften, hrsg. von Leo Gabriel, 3 Bde, Wien 21989, Bd. 2, 48. Zu den
Positionen Thomas de Vios, Peter Ramus’, Jacopo Zabarellas und weiterer Autoren
vgl. MACLEAN, Ian, The Renaissance Notion of Woman. A Study in the Fortunes of
Scholasticism and Medical Science in European Intellectual Life, Cambridge-London
et. al. 1980.

5 Aus Walter Bruggers Philosaphischem Wirterbuch (Freiburg et al. 1967) 1Bt sich un-
ter diesem Stichwort lediglich entnehmen, daB es eine Geschlechterpolaritit gebe, der
Mensch also in zweierlei Gestalt existiere. Johannes Hoffmeisters Wirterbuch der philo-
sophischen Begriffe (Hamburg 1955) kennt in keinerlei Gestalt den Menschen als Gegen-
stand philosophischer Reflexion. Unter dem Stichwort «Anthropologie» ist zwar sehr
vieles in Erfahrung zu bringen, aber nicht, wie sich die menschliche Gattung geschlecht-
lich zusammensetzt, geschweige denn, wie sich dies fiir das Verstindnis der ganzen
Gattung auswirkt. Unter «Geschlecht» ist dafiir zu lesen, daB3 die Deutung der psycho-
logischen Geschlechtsunterschiede in die Geschlechtermetaphysik fiihre. Das Reallexi-
kon fiir Antike und Christentum (Stuttgart 1985ff.) war zum Zeitpunkt der Fertigstellung
des vorliegenden Manuskripts noch nicht bis zum Buchstaben M vorgedrungen. Das
von Josef Hofer und Karl Rahner neu herausgegebene Lexikon fiir Theologie und Kirche
(Freiburg 1957-1967) weill iiber den Menschen vieles zu berichten, erwihnt aber an
dieser Stelle nirgends ausdriicklich die Zweigeschlechtlichkeit des Menschen. Unter
«Eva» 148t sich hingegen lesen, daB im hebridischen Wortlaut die Urmutter der Mensch-
heit dem Urvater Hilfestellung leiste «wie sein Gegeniiber» (Gen 2,18). Kommentiert
wird dies so: « ... d.h. nicht wie seine Reduplikation, sondern ein anderer Mensch». Das
Historische Warterbuch der Philosophie (Basel-Stuttgart 1971ff.) verweist unter «Mensch»
iiber 48 Spalten lang auf eine Fiille von Themen; allerdings fehlt jede Spur, die zu einer
philosophischen Auseinandersetzung mit dem Menschen in seinen beiden geschlecht-
lichen Gestalten fiihren kénnte.



132 Actio und Passio in der Renaissance

2. Der Beitrag der «Querelle des femmesy zur Reflexion iiber das Verbaltnis
der Geschlechter

Wie der Begriff es selbst anzeigt, kam diese Debatte in Frankreich auf.
Von da griff sie auf Italien und den deutschsprachigen Raum iiber. Die
Autorin, mit der sich der Beginn der «Querelle» verbindet, ist Christine
de Pizan. Christine de Pizan war Chronistin Karls V., Dichterin und Ver-
fasserin von politischen Schriften, darunter des Livre de Ja paix, des Livre
du corps de policie und der Utopie La Cité des Dames. Ob sie auch Philoso-
phin war, mul3 noch untersucht werden — in Laien in der Philosophie des
Mittelalters bescheinigt ihr der Medidvist Ruedi Imbach immerhin «eine
prizise philosophische Lektiire» (gemeint sind Werke von Aristoteles,
Avicenna, Thomas von Aquin sowie Nicole Oresme) und «ein unbestreit-
bares und bisher von der Forschung zu wenig beachtetes philosophi-
sches Interesse.»® In threr 1399 verfalten Epistre an Dien d’Amours sowie
in threr Cité des Dames macht Christine de Pizan eine andere mogliche
Deutung des zweiten Genesisberichtes geltend, wonach Eva aus der Rip-
pe des schlafenden Adams hervorgebracht worden se1 (Gen. 2,21). An-
ders als die zu ihrer Zeit gingige theologische Meinung leitet nimlich
Christine aus diesem Bericht die Uberlegenheit des weiblichen Ge-
schlechts ab. Sie fiihrt in der Hauptsache zwei Argumente an: a) Adam
ist 1n der Tat als die «Summe» aller irdischen Geschopfe anzusehen; al-
lerdings gilt es zu beachten, daB er auf der Erde geschaffen wurde. Eva
hingegen wurde erst erschaffen, nachdem Gott Adam bereits in das Pa-
radies gefithrt hatte. Ihr Erschaffungsort ist daher eindeutig vornehmer.
b) Dall Eva aus Adam geschaffen wurde, bedeutet, dal Gott fiir sie eine
edlere, nimlich bereits beseelte Materie zur Hand nahm.

Der Zundstoff, der in diesen beiden Argumenten’ steckt, ist selbst
fiir uns, die wir doch auf zahlreiche Umkehrungen und Umwilzungen
zuriickblicken konnen, immer noch klar ersichtlich. Kein Wunder, daf}
Christine de Pizan dazu beitrug, eine mehrere Jahrhunderte wihrende
«Querelle» zu entfachen. Die Debatte dariiber, welches Geschlecht nun
das tiberlegene se1, 1aBt erst ab 1622 nach, dem Jahr, in dem Marie Le
Jars de Gournay (Montaignes Herausgeberin) den Gedanken der Gleich-

6 IMBACH, Ruedi, Laien in der Philosophie des Mittelalters. Hinweise und Anre-
gungen zu einem vernachliBigten Thema, Amsterdam 1989, 76.

7 CHRISTINE DE PIZAN, Der Sendbrief vom Liebesgott, aus dem Mittelfranzési-
schen tbers. von M. Stummer, Graz 1987, Originaltext im Anhang: VV. 598-608, 19f.
Vgl. DIES., The Livre de la cité des dames, a critical edition by M.Ch. Curnow, Diss.,
Vanderbilt University 1975, Kap. 10. Zur Argumentationsform s. weiter unten in Zu-
sammenhang mit Agrippas Anwendung des rhetorischen Schemas @ Joco, a ordine, a no-
mine, a materia.



Actio und Passio in der Renaissance 133

heit der Geschlechter verteidigt, indem sie iiber die Egalité des hommes et
des femmes schreibt. Wir konnen die einzelnen Etappen der «Querelle des
femmes» nicht im einzelnen verfolgen, erst recht nicht bis in das 17.
Jahrhundert. Fir den vorliegenden Kontext mag es geniigen zu wissen,
daB der Streit iiber das Verhiltnis der Geschlechter zueinander mit jenen
von Christine de Pizan neu aufgebrachten Argumenten auch von minn-
lichen Autoren rezipiert wird. Unter ihnen finden sich sowohl eifrige Be-
fiirworter als auch entschiedene Gegner der These von der Uberlegen-
heit des weiblichen Geschlechts.

Drei Positionen schienen besonderer Erwihnung wert: Die erste ver-
herrlicht die Frauen auf hochst unkritische Weise. Fiir diese Position
steht der Name Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim. Die gwerte
Position 1st differenzierter. Obgleich sie sich im Rahmen herkémmlicher
Denkmuster bewegt, vermag sie Argumente fiir die These von der Ubet-
legenheit des weiblichen Geschlechts geltend zu machen. Vertreter die-
ser Position 1st Guillaume Postel. Die dritte Position nimmt keinen Bezug
auf die «Querelle», bietet aber im Rahmen einer ingenitsen Gegensatz-
lehre eine der philosophisch ergiebigsten Losungen fiir die Fragestellung
nach dem Verhiltnis von minnlich-weiblich und dem damit traditionell
gekoppelten Verhiltnis titig-empfangend. Aufgrund der sorgfiltigen, mit
distinkten Funktionen operierenden Konzipierung ist der Gedanke an
eine Hoherwertigkeit des einen Geschlechts tiber das andere schon im
Ansatz ausgeschlossen. Diese dritte Position findet sich in der Philoso-
phie von Charles de Bovelles.

II1. Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim — die Uberlegenhbeit des
weiblichen Geschlechies

Heinrich Cornelius Agrippa weilt in seiner Geburtstadt Koln bis zum
Jahre 1502. In den darauffolgenden Jahren ist er in Paris zu finden, wo
er mit Freunden einen geheimen Bund griindet und sich mntensiv mit der
Kabbala auseinanderzusetzen beginnt, jener jidisch-mystischen Tradi-
tion, die Giovanni Pico della Mirandola 1486 als einer der ersten christli-
chen Denker in den damaligen philosophischen Diskurs eingebracht hat.
Im Jahre 1509 sind seine Studien so weit gediehen, da8l er in Déle Vorle-
sungen hilt tiber das Werk De verbo mirifico von Johannes Reuchlin, ei-
nem ausgezeichneten Kenner der Kabbala sowie der Philosophie Gio-
vanni Pico della Mirandolas. Diese Vorlesung bringt Agrippa Anerken-
nung, aber auch scharfe Kritik ein. Der franziskanische Provinzial sagt
ihm regelrecht den Kampf an und beschimpft thn in zahlreichen Predig-
ten als «judaisierenden» Ketzer. In diesem Jahr 1509 legt Agrippa den
Grund fir sein Hauptwerk De occulta philosophia, einer Schrift, an der er



134 Actio und Passio in der Renaissance

fast zehn Jahre arbeiten sollte. Im selben Jahr verfal3t er auch die De-
clamatio de nobilitate et praecellentia Foeminei sexus, die «Laute Verkiindung
des Adels und der Vortrefflichkeit des weiblichen Geschlechts». Gewid-
met ist diese Declamatio Margarethe von Osterreich, die zu jenem Zeit-
punkt Herzogin von Savoyen ist. Agrippa tritt zwanzig Jahre spiter als
Archivar und Chronist in ihre Dienste; erst jetzt wird auch seine Schrift
uber den Adel und die Vortrefflichkeit des weiblichen Geschlechts ver-
offentlicht. 1529 ist Margarethe von Osterreich Generalstatthalterin der
Niederlande und hat einen groBeren politischen Etrfolg zu verbuchen,
nimlich den Frieden, den sie gemeinsam mit Louise von Savoyen zwi-
schen Franz I. und Karl V. gestiftet hat. Der Zeitpunkt ist also fiir das
Lob des weiblichen Geschlechts giinstig, die Schrift sto8t auf groBes In-
teresse. 1530 erscheint eine franzdsische, 1540 eine deutsche, 1542 eine
englische, 1544 eine italienische, 1575 gar eine polnische Ubersetzung.®
Wer Agrippas Schrift iiber den Adel und die Vortrefflichkeit des
weiblichen Geschlechts aufschligt, staunt vorerst tiber die Fiille des an-
gesammelten Materials. Die Beispiele von weiblichen Taten sind nicht
nur dem Alten und dem Neuen Testament entnommen, sondern auch
der griechischen und rémischen Mythologie und Geschichte, dem rémi-
schen und germanischen Rechtsleben, medizinischen Werken sowie der
Hagiographie. Eine wahre Fundgrube an Quellen, aber zuweilen auch an
seltsam anmutenden Beispielen. Um nur einige «Merkwiirdigkeiten» zu
nennen: Der Bartwuchs der Minner sei entstellend und wiirde diese Tie-
ren gleichen lassen, die lange Haarpracht der Frauen hingegen zeige ih-
ren Adel an. Da Frauen besser das Edelste an threm Koérper zu schiitzen
willten, ndmlich ihr Haupt, verletzen sie bei Unfillen anders als die
Minner selten ithr Gesicht. Es wurde zuweilen in der Literatur gefragt,
ob Agrippas Eifer im Auffinden von Argumenten zugunsten des weibli-
chen Geschlechts nicht einfach dazu gedacht war, Margarethe von Os-
terreich zu schmeicheln, oder gar ironisch aufzufassen sei. Elisabeth
Go6ssmann schreibt zum letztgenannten Punkt im 4. Band ihres Archiv
Jair philosophie- und theologiegeschichtliche Frauenforschung, dal3 an einigen Stel-
len «Satirik nicht ausgeschlossen werden kann.»’ Wie auch immer es sich
im einzelnen verhalten haben mag, Agrippa erhielt im Jahre 1529 vier

8 GOSSMANN, Elisabeth, Archiv fiir philosophie- und theologiegeschichtliche
Frauenforschung, Bde 1-4, Miinchen 1984-1988, Bd. 4, 7. Die deutsche Fassung stell-
te einen entscheidenden AnstoB zur Entwicklung der «Querelle des femmes» im deutsch-
sprachigen Raum dar. Zur neuesten Literatur s. das Kapitel «The secret of Agrippa» in:
BEITCHMAN, Philip, Alchemy of the Word. Cabbala of the Renaissance, New York 1998,
insbes. 98ff.

? GOSSMANN, Archiv, Bd. 4, 12, (s. Anm. 8).



Actio und Passio in der Renaissance 135

firstliche Angebote, darunter auch eines vom englischen Koénig, Hein-
rich VIIL. Bekanntlich entschied er sich fiir Margarethe von Osterreich.
Hinzukommt, dal} er, der als «judaisierender» Ketzer bereits verschrien
wurde, in seiner Schrift auch einiges riskiert. Ziemlich zu Anfang schreibt
er so, dall er sich daran machen wolle, die heilige Schrift zu durch-
forsten. Die Metapher weist auf die jidische Auslegung des Alten Te-
staments, den Midrasch: die Wurzel DRS bedeutet nimlich suchen,
auslegen, untersuchen, durchforsten.!® Dem aufmerksamen Leser wird
damit angezeigt, daB} auf dem Hintergrund einer anderen Tradition eine
neue Lesart angestrebt wird, insbesondere des zweiten Genesisberichtes
iber die Erschaffung des Menschen.

Die Hauptargumente zum Aufweis der Uberlegenheit des weiblichen
Geschlechts gewinnt Agrippa, wie erst bei niherem Hinsehen deutlich
wird, aus einem im Zusammenhang mit der «Querelle des femmes» gin-
gig gewordenen rhetorischen Schema, nimlich /locus, ordo, nomen, mate-
ria'! Agrippa wendet dieses Schema in der Reihenfolge Namen, Ort,
Ordnung, Materie an, wobei Ort und Ordnung zusammen behandelt
werden.!2

Zum Namen: Wihrend Adams Name auf die Erde weist, aus der er
geschaffen wurde, bedeutet Eva das Leben. Etymologisch betrachtet se1
daher, schlieBt Agrippa, die Frau dem Mann tiberlegen. Nicht genug da-
mit: Der Name Eva ist dariberhinaus ein Bild des gottlichen Tetra-
gramms; Agrippa spielt hier auf die klangliche Ahnlichkeit an zwischen
HYH, der Wurzel fiir YHWH, und HYH der Wurzel fiur HWH (Eva).??

Zu den Kriterien der Ordnung und des Orfes: Agrippa nimmt hier das
traditionelle Argument auf, wonach Adams Wiirde im Weltganzen darauf
beruhe, daBl er #ach Himmel, Erde, Pflanzen und Tieren geschaffen wur-
de, die Schopfung habe gleichsam auf ihn als thre Vollendung gewartet.
Dann macht er darauf aufmerksam, daB3 dies in héherem MaBe fiir Eva
zu gelten habe. Sie ist nimlich nicht nur wie Adam nach der ibrigen
Schopfung gestaltet worden, sondern auch nach Adam. Sie ist das letzte

10 ygl. HENRICH CORNELIUS AGRIPPA, De la supériorité des femmes (1509),
iibers. von B. Dubourg, Paris 1986, 84, Anm. 13.

1 GOSSMANN, Archiv, Bd. 1, 12 (s. Anm. 8).

12 Fir das Folgende s. Henri Corneille AGRIPPA, De nobilitate et praecellentia
foeminei sexus, lat.-frz., Genf 1990, 50-55.

13 Bezeichnenderweise wird an dieser Stelle unterschlagen, daB3 die kabbalistische
Tradition ein Verfahren entwickelt hat, um auch Adam mit dem Namen Gottes in Ver-
bindung zu bringen. Dieses Verfahren geht in der Tat nicht graphisch, sondern arithme-
tisch vor. In allen semitischen Sprachen haben Buchstaben auch einen Zahlenwert: Ad-
diert man die Buchstaben von Adams Namen im Quadrat, so erhilt man dieselbe Sum-
me wie bei der Quadrierung der Buchstaben des gottlichen Tetragramms.



136 Actio und Passio in der Renaissance

Werk Gottes ist, daher kann nur ihr die Ehre gebiihren, die Krénung der
Schopfung zu sein. Argumentativ weitet Agrippa schlielich seine These
dadurch aus, dal er sich auf die Aristotelische Lehre von der cansa finalis,
der Zielursichlichkeit bezieht. Im Mittelalter wurde diese Lehre auf die
griffige Formel gebracht: finis est primum in intentione et ultimum in execu-
tione. Die Zielursache ist erste in der Ordnung der Intention, letzte aber
in der Ordnung der Verwirklichung. Man ahnt schon Agrippas Absicht:
Eva als die letztgeschaffene wird durch die Anwendung dieser Formel
zum ersten Geschopf, nicht der Zeit nach, sondern gemiB der Intention
des gottlichen Schopfers. Sie wird, logisch betrachtet, wie paradox for-
muliert werden mul}, vor Adam, d. h., (wie dem weiteren Text zu ent-
nehmen ist), geizgleich mit den Engeln konzipiert. Evas Ort ist daher dhn-
lich wie schon fiir Christine de Pizan das Paradies.

Zur Materie: Auch hier findet sich ein Argument, das bereits Chri-
stine de Pizan vorgebracht hat: Eva wurde nicht aus Lehm geschaffen,
sondern aus einem edleren, bereits beseelten Material. Agrippa fiigt die-
ser Feststellung jedoch noch eine weitere Ubetlegung hinzu. Die Erde,
aus der Adam geformt wurde, war selber mit gestalterischen Kriften
ausgestattet. Worauf Agrippa hinaus will: Die Natur war an der Erschaf-
fung Adams beteiligt. Eva hingegen ist ein reines Werk Gottes. Wenn
daher Christus in der Gestalt eines Mannes auf die Welt kam, dann nur
deshalb, schreibt er im weiteren Verlauf seiner Durchforstung der heili-
gen Schrift, um sich noch mehr zu erniedrigen.

Agrippa entwickelt genaugenommen keine neuen Konzepte. Inno-
vativ ist er nur da, wo er auf Texte und Verfahren der judisch-kabbalisti-
schen Tradition zuriickgreift. Er versteht sich jedoch darauf, dieselbe
Argumentationsweise anzuwenden, die auch die Schultheologie zur
Kommentierung des Genesisberichtes von der Erschaffung der ersten
Menschen entwickelt hatte. Dal} Letztschaffung zu den Positiva zu rech-
nen sei, dal} Seele und Geist hoher zu bewerten seien als Leib und Mate-
rie oder dal} das Universum in ein «Oben» und ein «Unten» unterteilt
werden miisse, sind keine Erfindungen Agrippas. Der Unterschied be-
steht nur darin, da am Ende seiner Auslegung nicht das minnliche, son-
dern das weibliche Geschlecht begiinstigt wird. Sollte Agrippa eine sati-
rische Absicht verfolgt haben, dann miiite sie in dieser zur Schultheolo-
gie parallel gefallten Argumentationsstruktur zu suchen sein, die sich
dann gleichsam wie ein literarisches Pastiche ausnehmen wiirde. Agrippa
wurde allerdings nicht als Satiriker, sondern als Frauenfreund, geradezu
als paladino delle donne rezipiert. Noch sein Herausgeber im 20. Jahrhun-
dert, Fritz Mauthner, moniert: «Das Biichlein ist so paradox, daB es in



Actio und Passio in der Renaissance 137

der Sprache unserer Tage recht gut den Titel fithren kénnte: (Uber den
Schwachsinn der Minnen.»!* Verirgerung 16ste Agrippa aber auch schon
bei Zeitgenossen aus, etwa bei einem Herrn Valens Acedalius, der gleich-
sam den Fehdehandschuh aufnahm und eine Schrift mit dem Titel Dispau-
tatio nova contra Mulieres. Qua probatur eas Homines non esse verfalite.

IV, Guillaume Postel — die Welterrettung aus der Kraft des Weiblichen

Vierundzwanzig Jahre nach der Verodffentlichung der Declamatio Agrippas
erscheint in Paris ein weiterer gewichtiger Beitrag zur «Querelle des
femmes». Dieser Beitrag versteht sich als «Wiedergutmachung des allge-
meinen Disputs (querelle), der zu Lasten des weiblichen Geschlechts ge-
fuhrt wird.»!®> Es handelt sich hierbei um ein Werk von Guillaume Postel
mit dem Titel Les Tres-Merveilleuses Victoires des Femmes du Nouveaun Monde,
Et comment elles doibvent a tout le monde par raison commander, et méme a cenlx
qut auront la Monarchie du Monde vieil, Gbersetzt: «Die aulBlerordentlichen
Siege der Frauen der neuen Welt und wie sie gemill der Vernunft allen
befehligen sollen, sogar jenen, welche die Herrschaft iber die alte Welt
werden innehaben». Adressatin ist dhnlich wie bei Agrippas Schrift eme
hoch gebildete Furstin, nimlich Marguerite de France, die einflulreiche
Schwester Heinrichs II. und Nichte der beriihmten Konigin von Na-
varra, die selber eine Schrift zur «Querelle» beigetragen hat.!6 Postel ver-
spricht sich von der Widmung an eine so hochgestellte Personlichkeit,
dal} sich einige Leser zumindest aus Neugierde seinem Biichlein zuwen-
den werden. Seine Strategie zahlt sich aus: Die aufferordentlichen Siege der
Frauen der newen Welt erscheinen 1553 gleich bei zwei Pariser Verlegern
und stoBen auf groBes Interesse. Dies 148t sich auch daran ablesen, dal3
noch die franzésischen Anthologien des 18. Jahrhunderts Postels Biich-
lein z. T. lingere Rubriken einrdumen, so etwa Jean-Pierre Nicerons be-
rihmte Mémoires pour servir a I’Histoire des Hommes illustres dans la républi-
gue des Lettres (1729) oder die Mémoires de littérature des M. de Sallengre. So-
gar eine Histoire du Calvinisme setzt sich mit einigen theologischen Thesen
dieser Schrift auseinander.!’

14 7itiert nach GOSSMANN, Archiv, Bd. 4, Einleitung, Anm. 28 (s. Anm. 8).

15 Les Tres-Merveilleuses Victoires des Femmes du Nouveau Monde, Et comment
elles doibvent a tout le monde par raison commander, et méme a ceulx qui auront la
Monarchie du Monde vieil, Paris, Jehan Ruelle, 1553, Uberschrift des II. Kapitels, 4.
Es existieren von diesem Text zwei Reprint-Ausgaben: Turin 1869 und Genf 1970.

16 Vgl. GOSSMANN, Archiv, Bd. 1, 13 (s. Anm. 8).

o Vgl. POSTEL, Guillaume, Les Tres-Merveilleuses Victoires, «Avertissement ser-
vant de préfacen, I-XX (s. Anm. 15). Wie sehr diese Schrift immer noch fasziniert (und
irritiert), zeigen die folgenden Beitrige: SCREECH, Michael A., The illusion of Postel’s



138 Actio und Passio in der Renaissance

Wer war Guillaume Postel? Er taucht unter drei verschiedenen Na-
men auf: als Postellus Barentonius Doleriensis, Elias Pandochaeus und
Petrus Anusius Synesius. Gleichsam als Profession gibt er an emer Stelle
an: «Gauloys Cosmopolite»'®. Der eben genannte Jean-Pierre Niceron
ruhmt ithn in seinen Mémoires als einen auBerordentlich sprachbegabten
Gelehrten, der von sich behauptet haben soll, bis nach China ohne Dol-
metscher auskommen zu kénnen.!” Dariiberhinaus war Postel, der am
Pariser Collége des Lombards unterrichtete, Philosoph, Theologe, Arzt,
Kosmograph und Mathematiker. Der «kosmopolitische Gallier» kann fiir
sich in Anspruch nehmen, die erste Weltkarte in Polarprojektion ge-
zeichnet zu haben. Er ist zudem der erste Verfasser einer arabischen
Grammatik, der erste Ubersetzer der kabbalistischen Schrift Sefer Yesi-
rab®, wie er iberhaupt als einer der ersten europiischen Orientalisten
gelten kann.?!

So sehr aber Guillaume Postel seine Zeitgenossen durch enormes
Wissen und Koénnen zu beeindrucken vermochte, Berithmtheit erlangte
er erst, wie M. de Sallengre in seinen Mémoires de littérature bestitigt %2,
durch Die aufferordentlichen Siege der Frauen der nenen Welt, auch La Mere
Jeanne de Postel genannt. Der zweite, wie es scheint, gingigere Titel dieser
Schrift erklirt sich daraus, dal} das Biichlein iber «Die auBlerordentlichen
Siege der Frauen» durch die Begegnung mit einer frommen Venezianerin
veranlait wurde, von der lange Zeit einzig der durch Postel tberlieferte
Name bekannt war, nimlich Meére Jeanne. Wir miissen uns etwas bei die-
ser Gestalt aufhalten. Postels argumentative StoBrichtung in den «auBer-

feminism. A note on the interpretation of his «Trés Merveilleuses Victoires des Fem-
mes du Nouveau Mondey, in: Journal of the Warburg and Courtanlt Institutes XVI (1953),
162-170; DUBOIS, Claude-Gilbert, Les métamorphoses mystiques de la sexualité dans
la pensée de Guillaume Postel, in: Etudes Frangaises TV, 2 (1969) 171-207; REDPATH,
Peter A., «The nature of woman and her role in religion according to Guillaume Pos-
tel», in: TRESDANIEL, Guy, Guillaume Postel, 1581-1981 (Actes du Colloque Interna-
tional d’Avranches, 5-9 septembre 1981), Paris 1985, 151-158; MACLEAN, James, «Les
Trés-merveilleuses victoires des femmes»: Est-ce 'oeuvre d’un fou?, in: Studi Francesi
122 (1997) 311-321.

18 ygl. POSTEL, Apologies et Rétractations, hrsg. von F. Secret, Nieuwkoop 1972, 8.

19 NICERON, Jean-Pierre, Mémoires pour servir a ’histoire des hommes illustres,
Paris 1729, Bd. VIII, 295-356, insbes. 316f.

20 vgl. POSTEL, Apologies et Rétractations, 11 (s. Anm. 18).

21 ygl. KUNTZ, Marion L., Guillaume Postel. Prophet of the Restitution of All
Things. His Life and Thought, The Hague et al. 1981, 96f.

22 (Tous ceux ... qui ont oiii parler de Poste/, ont aussi oiii parler de ce livre, qu'on
nomme communément /z Mere Jeanne de Postehr (Les Tres-Merveilleuses Victoires, X VI,
zitiert in Anm. 15).



Actio und Passio in der Renaissance 139

ordentlichen Siege(n) der Frauen» bliebe ansonsten im Wesentlichen un-
verstindlich.

Mittlerweile ist historisch gesichert, da3 Madre Zuana, wie sie 1m ve-
nezianischen Dialekt hie, um 1520 in der Lagunenstadt ein Armenhos-
piz gegriindet hat. Postel lernt sie im Jahre 1547 kennen. Er ist zu diesem
Zeitpunkt gerade aus pipstlicher Haft entlassen worden. Theologischer
Dispute ist er Giberdriissig, er will sich nitzlich machen, wozu thm Madre
Zuanas Hospiz reichlich Gegelegenheit gibt. Madre Zuana ist alles an-
dere als eine Dame der Gesellschaft, sie ist ungebildet, wortlich senga /let-
tere, nicht nur des Lateins nicht kundig, sondern tiberhaupt Analphabe-
tin. So ist denn auch der Universalgelehrte Postel tief davon beeindruckt,
wie thm diese, was Bildung und sozialer Rang anbelangt, einfache Frau
die schwierigsten und umstrittensten Stellen aus dem Alten wie aus dem
Neuen Testament zu erhellen vermochte. Dariiber hinaus vermittelte sie
ithm dber einen Zeitraum von zwei Jahren ihre eigenen mystischen Visi-
onen und Prophezeiungen. Postel ist nach anfinglicher Skepsis so sehr
ergriffen, dal er das Studium altsemitischer Sprachen wieder aufgreift
und sich intensiv mit der Kabbala befalt, in der er Bestitigungen fiir
Madre Zuanas Offenbarungen zu finden hofft. Mit dem Aufenthalt in
Venedig beginnt seine literarisch und philosophisch produktivste Zeit.
Um sich weitere Schriften und Quellen zu besorgen, beschlieBt er, auf
eigene Faust den Nahen Orient zu bereisen. Als er 1550 mit reichen und
seltenen Codices nach Venedig zuriickkehrt, ist Madre Zuana allerdings
tot. Thre an ihn personlich ergangene Prophezeiung tritt zwei Jahre spi-
ter ein: Wie angekiindigt, erscheint sie ihm in Paris. Postel erfihrt dar-
aufhin an sich selbst eine immutatio, eine «Verwandlungy. Nachdem er
drei Monate erlebt, in denen es ihm vorkommt, als ob sein Korper bren-
ne und er des Sprechens zeitweilig verlustig gehe, fiihlt er sich nicht nur
spirituell geldutert, sondern geht aus dieser mystisch-religiosen Erfah-
rung auch geistig-intellektuell gestirkt hervor. Postel gelangt zur uner-
schiitterlichen Uberzeugung, daBl Madre Zuana nichts weniger als die
universale Mutter sei, die Weltenmutter, aus der die ganze Menschheit
geistig wiedergeboren werde. Sich selbst, da er Madre Zuanas erster gei-
stiger SproBling ist, versteht er als neuen Kain. Um diese seine Uberzeu-
gung zu verbreiten, macht sich Postel ans Schreiben und verfalit «Die
aullerordentlichen Siege der Frauen». Seine fiir unseren Problemzusam-
menhang wichtigsten Thesen lauten:

1. Nicht anders als den allen gemeinsamen VATER, «muf} es in dieser
Welt eine MUTTER geben, die mit ihrer allgemeinen Miitterlichkeit in je-
dem Individuum ist» (Kap. IX, These 14, 35).

2. So wie Christus allen «geistiger» VATER, ist Madre Zuana die «spi-
rituelle» MUTTER aller (Kap. V, 18). Aus der «spirituellen» Vereinigung



140 Actio und Passio in der Renaissance

des Neuen Adams (Christus) und der Neuen Eva (Madre Zuana) werden
alle Volker und Religionen neu, d. h. als geeinte hervorgehen.

3. Durch die Neue Eva wird der sich von Ost nach West verbrei-
tende biblische Offenbarungsglauben seine Vollendung erfahren (Kap.
VIIL, 26L.).

4. Ebenso wie sich der Gott der Kriege und Schlachten in neuerer
Zeit in der weiblichen Gestalt der Johanna von Otleans manifestiert hat,
wird auch der anfinglich minnlich bestimmte alttestamentarische Glau-
be durch das weibliche Geschlecht seiner Vollendung zugefithrt werden
(ebd.).

~ Es nimmt nicht wunder, dal der «kosmopolitische Gallier» mit die-
sen Ansichten 1n Konflikt mit der Inquisition geriet, zumal er damit im-
plizit eine vom offiziellen Lehramt bereits im sechsten Jahrhundert ver-
worfene Lehre von der Apokatastasis aufgreift, welche die Wiederher-
stellung der Schopfung — im Endlichen — postuliert. Er hat jedoch gro-
Bes Glick, denn er wird nur fiir wahnsinnig erklirt. Postel trostet sich
damit, daB ihn erst die Nachwelt wird klarer beurteilen kénnen.?

Welche Argumente weill Postel zur Unterstiitzung seiner Uberzeu-
gung anzufithren, daB die Erneuerung der Welt vom weiblichen Ge-
schlecht zu erwarten sei? Die «neue Welt», von der im Titel seines Biich-
leins die Rede ist, bezeichnet nimlich nicht — wie man zuerst meinen
koénnte — den amerikanischen Kontinent. Vielmehr zielt die Rede von
der «neuen Welt» auf die von Postel erwartete Wiederherstellung der
ganzen Schopfung.

Anders als Agrippa von Nettesheim, der vor allem Beispiele aus der
Antike und dem Alten Testament zum Beweis der Uberlegenheit der
Frauen anfiihrte, will Postel sich in der Hauptsache auf das eigene Zeit-
alter beschrinken. Dabei fillt ihm auf, daB die Frommigkeit der Frauen
bedeutend stirkere Ziige aufweist, etwa bei Angela di Foligno, Katharina
von Siena, Johanna von Otleans und vielen mehr. Seine Erklirung dafiir
ist, da3 der intellectus possibilis, der «leidende Intellekt», bei den Frauen
empfinglicher fiir den gottlichen Geist sei als bei den Minnern. Beide
Geschlechter stellen je fiir sich die ganze Welt dar, die geistige wie die
korperliche. Jedes von ihnen sei ein «souverain abrégé du monde», d. h.
jedes fasse eigenstindig die Welt in sich zusammen. Wihrend aber in der
FRAU die seelisch-korperliche Komponente dominiere, weswegen sie der

2 «Sed iudicabit clarius posteritas» (aus einem Brief aus dem Jahre 1560, zitiert
nach KUNTZ, Guillaume Postel, 1, zitlert in Anm. 21). Dal} dieser Wunsch nicht ganz
in Erfiillung ging und daB Postels angebliche Demenz immer noch auf seinen «Femi-
nismus» zuriickgefiihrt wird, zeigen die gesammelten Zeugnisse in MACLEAN, «Les
Trés-merveilleuses victoires des femmes», insbes. 311ff. (s. Anm. 17).



Actio und Passio in der Renaissance 141

sublunaren Welt vorsteht, iiberwiege im MANNE das geistig-intellektuelle
Element, weshalb er das ganze Universum — auch den Himmel — in sich
zum Ausdruck bringt (Kap. III, 89; Kap. XV, 88). Den hochsten und
vornehmsten Teil des Menschen nennt Postel in Anlehnung an Lukrez’
«Anime» (animus), den mittleren Teil «Ame» (anima), der dritte Teil 1st der
Korper. GemiBl der heiligen Schrift kommt der Geist, der gottliche
Lebensodem, dem Menschen «von auBlen» her zu. Bei Postel geschieht
dies in zweierlei Gestalt, als «Mente» (mens) und als «Esprity. Die Mente
wirke auf den Anime, der Esprit auf die Ame. Um die verschiedenen
Funktionen von Mente und Esprit darzulegen, greift Postel auf das
Aristotelische Geistkonzept zuriick. Seine Verquickung von biblischem
Motiv und antikem, philosophischem Gedankengut erklirt sich daraus,
dal auch bei Aristoteles der Geist «von auflen» in die Seele gelangt. So
kann Postel die Mente mit dem «titigen Intellekt», den Esprit hingegen
mit dem «leidenden Intellekt» gleichsetzen. Man achte auf das
Geschlecht der von Postel im Franzosischen paarweise gebrauchten Be-
griffe: die Mente, der Anime; der Esprit, die Ame.2* So vereinigt sich die
Mente mit dem Anime als dem vornehmsten Teil des Menschen und der
Esprit mit der im Korper fest verankerten Seele. Beim weiblichen Ge-
schlecht sei der von aullen her kommende leidende Intellekt leistungsfa-
higer und zuverlissiger; was sich ithm einprigt, sei gut aufgehoben und
gehe nicht so leicht verloren. Beim minnlichen Geschlecht sei es hinge-
gen genau umgekehrt, indem der — ebenso von aullen herriihrende — ti-
tige Intellekt die stirkere Erkenntniskomponente darstelle. Allerdings
nitze dies wenig, da der minnliche leidende Intellekt schwach ausgebil-
det sei. Da die schopferische Titigkeit nicht aufbewahrt werde, versiege
sie beim MANNE gleichsam in sich selbst. Kraft ihrer hoheren «Leidens-
fihigkeit» vermoge jedoch die FRAU die «von auBen» empfangene Intel-
lektualitit zu einer «nneren» Geistigkeit umzuformen. Obwohl sie ihrer
Anlage nach weniger vornehm ausgestattet sei, verfiige auf diese Weise
die FRAU besser iiber ihre Geistigkeit als der MANN. Postel kann daher
sagen, daB3 «das vitale Prinzip der Wahrheitserkenntnis in der Seele der
Esprit und nicht die Mente sei, so sehr auch die Vollkommenheit ... des
Esprit sich der Mente verdanke» (Kap. IV, 14). Dem weiblichen Ge-
schlecht, in dem der Esprit, sprich der leidende Intellekt so stark ist —
«’esprit Feminin est fort» (Kap. IV, 11) —, kommt somit faktisch der
Vorrang zu. Die schopferische Titigkeit ist nur méglich dank des weibli-

24 Zur selben Terminologie in einem Paralleltext, La nouvelle Eve, Mére du Monde
(1552), vgl. MACLEAN, «Les Trés-merveilleuses victoires des femmes», 314, Anm. 20
(s. Anm. 17). Im selben Jahr prigte Postel in einer Hebriisch verfaBten Schrift das
Wort «Adamah» als die weibliche Form fiir Adam (vgl. ebd., 317, Anm. 46).



142 Actio und Passio in der Renaissance

chen geistigen Leidensvermogens, eines Vermdgens, das Postel positiv
besetzt, indem er es als Kraft versteht. Diese Kraft stiitzt das minnliche
Geistprinzip, indem sie es unablissig umkreist.
Mit FRAU der Frauen und MANN der Minner meint Postel im fol-
genden Mann und Frau als Prinzipien.
«Aber so wie es nicht genug ist, dal Vater und Mutter seien, wenn sie
nicht dermaBen in einem Individuum zusammengezogen sind, daB der
ganze Samen und die Substanz des Mannes durch jene der Frau umgeben,
umbhiillt und umfangen werde — damit die FRAU den MANN der Minner
und den tberaus vollkommenen Vater umgebe —, so ist es auch nicht ge-
nug damit, daB die FRAU der Frauen sei, noch dal der MANN der Minner
sei, wenn sie sich nicht in einem Individuum dem Geiste, der Materie und
dem Blute nach zusammenziehen ... Aus dieser Vereinigung missen alle
verlorenen und verdorbenen Menschen durch den spirituellen weillen

[minnlichen] und roten [weiblichen] Samen erneuert werden» (Kap. IX,
These 24, 38).

Spitestens an dieser Stelle wird ersichtlich, wie der Begriff der «spiritu-
ellen» Vereinigung zwischen Neuem Adam und Neuer Eva zu besetzen
ist. «Spirituell» ist jene Vereinigung zu nennen, die vom «Esprit fémininy
ausgeht.

Guillaume Postel arbeitet mit — fiir unsere Begriffe — traditionellen
Schemata: Er weist das Titige dem Minnlichen, das Empfangende dem
Weiblichen zu. Ebenso iibernimmt er die mit dieser Einteilung einherge-
hende Hoherwertigkeit des Tétigen gegeniiber dem Empfangenden. Da-
durch bleibt das weibliche Geschlecht seiner Anlage nach im Vergleich
zum minnlichen notwendig minderwertig. Dennoch gelingt Postel, unter
der Bedingung, dall der weibliche leidende Intellekt stirker sei als der
minnliche, eine Umkehrung der Verhiltnisse. Stimmt man nimlich sei-
ner Primisse zu, so folgt innerhalb seines Weltbildes, wonach die Frau
gleichsam einen «Abril oder eine Zusammenfassung der elementaren,
sublunaren, niederen Welt» (Kap. III, 8) darstellt, dal das weibliche Ge-
schlecht dieser sublunaren Welt auch vorstehen miisse. «Die Natur
kommt auf der zweiten Stufe zur Ruhe und nicht auf der ersten» (Kap.
IV, 14), argumentiert denn Postel weiter. Gemeint ist, so wie auf der
Ebene der Elemente zuerst die Luft und nicht das Feuer sich mit Wasser
und Erde vermischt, um mit diesen eine erste Einheit zu bilden, schafft
erst das Weibliche eine harmonische Verbindung zwischen Esprit, Seele
und Leib als Bedingung fiir die zu erwartende Apokatastasis, die Wieder-
herstellung aller Dinge im Endlichen: «Et c’est pourquoi, le sexe Feminin
consummera la perfection du monde» (ebd., 14£.).



Actio und Passio in der Renaissance 143

V. Charles de Bovelles — der metaphysische Vorrang des Weiblichen

Anders als bei Agrippa und Postel finden sich in Charles de Bovelles’
Philosophie weder ausdriickliche Beziige auf die «Querelle des femmes»
noch Widmungen an Firstinnen oder sonstwie herausragende Frauen. In
seinen Schriften lassen sich jedoch Metaphern, Bilder und Vergleiche ent-
decken, die dazu verhelfen, eine Briicke zur Frage nach dem Verhiltnis
zwischen Minnlichem und Weiblichem zu schlagen. Der Liber de intellec-
t#, mit dem Bovelles im Jahre 1510 seinen ersten Sammelband eréffnet,
birgt z. B. eine fiir den vorliegenden Kontext aulerordentlich anregende
Analogie. Das Vorherwissen Gottes wird darin mit dem Vorherwissen
der Frau verglichen, die einst ein Kind gebiren wird:

«Das Erste ist die geistige und dullerst einfache Vorwegerkenntnis (pre-
cognitio) der Frau vom Kind; es ist jener ersten, gottlichen, ungeschaffenen
Vorwegerkenntnis von allem dhnlich. Das zweite sind aber das Vorher-
wissen (prescientia) sowie die leibliche Empfingnis; diese machen es dem
gottlichen Vorherwissen aller Dinge nach. So wie nimlich die erste Vor-
wegerkenntnis vom Kind im Geiste der Frau sich nicht auf das Kind aus-
dehnt und auch nicht ein Teil des Kindes ist, so ist auch das erste und il-
teste Vorherwissen von allen Geschopfen im géttlichen Geist nicht ein
Teil des Geschépfs noch selber ein Geschopf»®

Erst das zweite gottliche Vorherwissen steht in einem direkten Zusam-
menhang mit den Geschopfen (dieses bezeichnet Bovelles im weiteren
als Engelsgeist); mit diesem verhilt es sich wie mit einer schwangeren
Frau, die Kenntnis davon hat, da3 aus threm Schofle ein Kind geboren
wird. Die rein geistige Voraussicht hingegen ist vergleichbar dem weibli-
chen Wissen darum, gebiren zu konnen; dieses steht weder in Verbin-
dung mit einer allfilligen Schwangerschaft noch mit dem sich dabei ent-
wickelnden Kinde. Warum ist Bovelles die Unterscheidung dieser beiden
Wissensformen so wichtig?

Um die Analogie prizise zu begreifen, ist es unerldBlich, sich bis zum
Kern der bovillschen Erkenntnislehre vorzuarbeiten. Bezeichnenderwei-
se werden dabei Begriffe und Konzepte wiederkehren, die bereits bei
Postel und Agrippa begegnet waren. Agrippa und Bovelles sind Zeitge-
nossen, (sie scheinen sogar demselben, von Agrippa gegriindeten, stu-
dentischen Geheimbund angehdrt zu haben)?, Postel wird gewil beider

25 CAROLUS BOVILLUS, «Liber de intellectu», in: Liber de intellectu, liber de sensi-
bus, libellus de nihilo, Ars oppositorum ..., Paris 1510, Neudruck Stuttgart-Bad Cann-
statt 1970, cap. V, 4, f° 8v.

26 Diesem Bund gehérte auch Symphorien Champier an, dem wir ebenfalls einen
gewichtigen Beitrag zur «Querelle des femmes» verdanken (La Nef des Dames Ver-
tueuses ou toute vertu est enclose, Lyon 1503). Vgl. GANDILLAC, Maurice de, «Les



144 Actio und Passio in der Renaissance

Werke gekannt haben. Dies bedeutet jedoch nicht, dafl hier zwangsliufig
Affiliationen zu zeichnen wiren, als ob die bloBe Freundschaft oder Be-
kanntschaft mit einem Autor gleich eine Beeinflussung der Gedanken
und Konzepte zur Folge haben mii3te. Vielmehr haben wir uns viele
Ahnlichkeiten so zu erkliren, daBl Renaissance-Denker aus einem ge-
meinsamen Fundus an Texten und Problemstellungen geschépft haben.

Die Unterscheidung von titigem und leidendem Intellekt ist eine
Erbschaft aus dem dritten Buch der Aristotelischen Schrift De anima. Be-
kanntlich handelt es sich hierbei um eine schwere Erbschaft, denn Aris-
toteles formuliert so, daB} nicht klar ersichtlich wird, ob er nur eine be-
griffliche Scheidung meint oder ob er den nous, den Intellekt, in titig
und empfangend zerfallen 1iBt. Fiir die zweite Moglichkeit spricht, daf3
Aristoteles nur den leidensunfihigen Intellekt fiir ewig und unsterblich
hilt. Trifft diese Deutung in vollem MaBe zu, dann hat dies zur Folge,
daB eine individuelle Unsterblichkeit ausgeschlossen ist. Schon die Skiz-
zierung des Problems macht also deutlich, wieviel von der Grundkonzi-
pierung des Titigen und Empfangenden in der Vernunft abhingt. Von
der Antike bis in die Renaissance und dariiber hinaus gehort die Frage
nach dem Verhiltnis der beiden Intellekte zueinander allein schon des-
wegen zum Grundrepertoire eines jeden Denkers, weil bei der Konzipie-
rung dieses Verhiltnisses folgenreiche Vorentscheidungen fallen. Bezo-
gen auf die Geschlechteranthropologie hingt von der Einheit der beiden
Intellektkrifte auch ab, ob Frauen nur eine vorliufige Menschenform
darstellen: Da das Empfangende traditionellerweise fiir weiblich gehalten
wurde, konnte der Wegfall des leidenden Intellekts in der Ewigkeit als
Argument dafiir angefithrt werden, dall es im Paradies kein weibliches
Geschlecht mehr geben wiirde. Diese Position fand im Mittelalter und
auch noch in der Renaissance immer wieder eifrige Vertreter. Aus dieser
Sicht mag Postels Konzipierung der beiden Intellektkrifte besonders in-
geniGs erscheinen: Da das Titige ohne die Leidensfihigkeit des Intellekts
wirkungslos bleibt, miissen beide Krifte — und damit beide Geschlechter
— erhalten bleiben.

Auch Charles de Bovelles ist an einer einheitlichen Konzipierung des
Intellekts interessiert. Als erstes unterliuft er die Aristotelische Termi-
nologie. Der leidende Intellekt wird bei thm als memoria oder vis memoriae,
als Erinnerungskraft bezeichnet. Damit wird vorerst begrifflich eine auf
Ubet- bzw. Unterordnung basierende Abhingigkeit vermieden. Nun ist
es Bovelles darum zu tun, die jeweilige Dignitit der beiden Geisteskrifte
konzeptuell zu sichern. Zu diesem Zweck setzt er jene mit zwel ver-

secrets d’Agrippa», in: Aspects du libertinisme au XVIe s. (Actes du Colloque Interna-
tional de Saumiéres), Paris 1974, 123-136, 123.



Actio und Passio in der Renaissance 145

schiedenen Ordnungsbegriffen operierende Formel ein, die wir bereits
von Agrippa her kennen. Die eine Ordnung orientiert sich an der Inten-
tion oder am Vorsatz, wie Bovelles auch sagt, die andere an der Verwirk-
lichung bzw. am zu verrichtenden Dienst. Der Intention nach ist die
Erinnerungskraft das erste Geistesvermogen, sie ist nimlich auf die Ez-
kenntnis von Welt ausgerichtet, noch ehe sie die geistigen Bilder des In-
tellekts in Empfang nimmt — nicht anders als die Frau, die eine «Vor-
wegerkenntnis» vom Kind hat, das sie einst tragen wird. So betrachtet ist
die Memoria — logisch — frither als der erst in der Zeit titige Intellekt. In
dieser logischen Ordnung ist daher der Intellekt lediglich die zweite In-
stanz. Der Verwirklichung nach, d. h. gemil} der zeitlichen Ordnung, ist
der Intellekt dafiir dem Range nach das erste und die Erinnerungskraft
das zweite Geistesvermogen. Beide Geisteskrifte stehen am Anfang ei-
ner Ordnung, sind aber zugleich auch in beiden Ordnungen vertreten.
Erinnerungskraft und Intellekt konnen sich daher, wie Bovelles festhilt,
«gegenseitig anschauen». Was ist damit gemeint?

Will der Intellekt das Ergebnis seiner Erkenntnistitigkeit betrachten,
so bewerkstelligt er dies, indem er sich vis-a-vis der Erinnerung positio-
niert, d. h. in einen Gegensatz zu ihr tritt. Wie kann es aber sein, daf}
auch die Memoria schauend titig ist und daher ihrerseits in einen Gegen-
satz zum intellectus tritt? Um den Gedankengang nachzuvollziehen, mul3
ein weiteres Buch des 1510 erschienenen Sammelbandes zu Rate gezogen
werden, nimlich die Ars oppositorum, in der Bovelles seine eigene Ge-
gensatzlehre auslegt. Diese wird vorerst an einem einfachen Beispiel ent-
faltet?”: Man betrachte eine Linie AB mit einem Mittelpunkt C. C bilde
das Ende der Strecke AC, die Mitte der Strecke AB und den Anfang der
Strecke BC. Der Punkt C ist somit in sich auf dreifache Weise bestimmt,
als Anfang, Mitte und Ende. Logisch gesehen, gibt es zuerst die End-
punkte einer Linie, in unserem Beispiel die Extreme A und B. A und B
produzieren eine Mitte, die kraft ithrer Mittelstellung zugleich auch die
geometrischen Extreme Anfangspunkt und Endpunkt und damit auch
den grundlegenden Gegensatz von Anfang und Ende zur Darstellung
bringt. Weiterhin logisch betrachtet, kénnen erst die Extreme eine Mit-
teposition, genauer gesagt: ihre Mitte hervorbringen. Die Frage, die sich
nun stellt, ist, ob sich auch in der Gegensatzlehre von Charles de Bovel-
les eine zeitliche Ordnung findet, die besagen wiirde, da3 anders als in
der logischen Ordnung erst eine Mitte Gegensitze produziert. Vorerst
aber zurlick zum Gegensatz von memoria und intellectus.

2T CAROLUS BOVILLUS, «Ars oppositorumy, in: Liber de intellectu..., cap. I, 2, f°
79t/v (s. Anm. 25).



146 Actio und Passio in der Renaissance

Inwiefern kann das einfache Linienbeispiel Aufschluf3 iiber unsere
Fragestellung geben? Was fiir das Einfache gilt, biilt seine Geltung fiir
das Komplexe nicht ein. Zugegebenermalen expliziert Bovelles das Ver-
hiltnis der beiden Geisteskrifte zueinander anhand eines etwas subtile-
ren geometrischen Beispiels, nimlich an dem von uns bereits bekannten
Gegensatz von gekriimmt und gerade. Kein Renaissance-Mathematiker,
der etwas von sich hielt, kam an diesem Problem votbei. Das klassische
Beipiel, an dem es durchexerziert wurde, war das Problem der Rektifika-
tion des Kreisumfangs, das durch Abrollen gewonnen werden sollte. Die
klingendsten Namen verbinden sich mit diesem Problem, etwa Torricells,
Vieta, Clavius und Galile1. Kepler schreibt spiter — in bester kusanischer
Tradition — daB es ein Grofleres und ein Kleineres gebe, folglich auch
ein Gleiches. Dieses Gleiche entziehe sich aber der genauen Kenntnis
durch den menschlichen Geist. Ebenso hielt Descartes fest, da3 das ge-
naue Verhiltnis zwischen Geradem und Gekriimmtem nie wiirde be-
kannt sein.?® Charles de Bovelles, der ebenfalls Mathematiker war, geht
das Problem von Gekriimmt und Gerade als Denker einer eigenstindi-
gen Gegensatzlehre an. Er interessiert sich nicht fiir das Gleiche, auch
nicht fir das genaue Verhiltnis zwischen den beiden Gegensatzgliedern.
Worauf er hinaus will, ist die Mitte, auf die hin beide Extreme im glei-
chen MaBe produktiv sind. Beim Abrollen eines Kreises entlang einer
Geraden, ist dies die neue Figur, die dabei entsteht. Inwieweit Bovelles in
diesem Zusammenhang klar die Zykloide als die neue Figur erkannt hat,
st noch umstritten; bekanntlich liefert hierfiir erst Roberval im Jahre
1650 eine mathematisch zufriedenstellende Losung.?® Es steht jedoch
auller Zweifel, daB Bovelles dem Problem der Rektifikation, in dem Ge-
krimmtes und Gerades zusammentreffen, groBe Aufmerksamkeit ge-
schenkt hat®0 In seiner Erkenntnislehre stellt dariiber hinaus das Ge-

28 Fiir Stellennachweise vgl. HECHT, Hartmut (Hg.), G.W. Leibniz im philosophi-
schen Diskurs tiber Geometrie und Erfahrung, Berlin 1991, 33-39.

2 Fiir Literatur zur Zykloide bei Charles de Bovelles s. MARGOLIN, ].-C., «Une
Géométrie fort singuliére. La Géométrie pratique de Charles de Bovelles», in: AL-
BERTINI, Tamara (Hg.), Verum et factum. Beitrige zur Geistesgeschichte und Philoso-
phie der Renaissance zum 60. Geburtstag von Stephan Otto, Frankfurt/M. et al. 1993,
437-451, 446, Anm. 3.

30 Vgl. CAROLUS BOVILLUS, «Liber de circuli quadraturay, in: JOSSE CLICHTOVE,
In hoc libro contenta: Epitome compendiosaque introductio in libros arithmeticos divi
Severini Boetii adjecto familiari commentario delucidata ..., Paris 1503, f°LXXXVTI;
DERS., «Liber de duodecim numeris», in: Liber de intellectu ..., cap. III, f* 152v (s.
Anm. 25); DERS., Geometrie practique, Paris 1547, {° 34r/v.



Actio und Passio in der Renaissance 147

krimmte die Erinnerungskraft, das Gerade hingegen den Intellekt dar.’!
Des Intellektes Aufgabe ist es, die bereits auf Erkenntnis hin tendierende
Memoria mit geistigen Bildern auszustatten. Vergleichbar einem Dreieck,
das von Operation zu Operation immer mehr Ecken erlangt, fillt er
nach und nach die Erinnerungskraft aus. Die Funktion der Memoria ist
es hingegen, da sie eine Vorstruktur bietet, den Intellekt zu begrenzen.
Geometrisch ausgedriickt: Uber die Kreislinie darf kein Vieleck hinaus-
ragen. Die Erinnerungskraft ist somit als die Zielgrenze jeglicher intel-
lektueller Titigkeit zu verstehen. Sie ist gleichsam das «AuBlen» des In-
tellekts, in das hinein er sich betitigt, sie ist aber auch die Grenze, die
thn «von innen» her zusammenhilt: Jedem Vieleck 148t sich niamlich so-
wohl ein Kreis umschreiben als auch einschreiben, weshalb Bovelles das
Gekriimmte oder das Runde in seiner Einfiihrung in die Geometrie als das
Prinzip der Figirlichkeit bestimmt.3> Wo ist nun die Mitte, auf die hin
Intellekt wie Erinnerungskraft titig sind? Wiederum vorerst geometrisch
ausgedriickt: die Figuren, die dank des Zusammenspiels von Gerade und
Gekriimmt entstehen. Der Intellekt selbst ist nicht — wie weiter oben
moglicherweise hitte vermutet werden kénnen — durch eine Figur darzu-
stellen, er ist die sich bewegende Gerade: Die von innen wie von auflen
umgrenzte Bewegung der Geraden 1Bt erst alle moglichen Figuren het-
vorgehen.

Seine Gegensatzlehre bezeichnet Bovelles als eine Kunst (ars), weil
sie es ermoglich soll, nicht nur die Mitte zu finden, auf die hin Gegen-
sitze wirken, sondern auch umgekehrt, von einer Mitte auf die — wie
beim Kusaner kontrir konzipierte — Gegensitze zu schlieBen, die sie
hervorgebracht haben.?® Dies ist deswegen moglich, weil eine jede Mitte
die Extreme in sich darstellt. So wie der Mittelpunkt einer Linie auch
Anfang und Ende reprisentiert, stellt jedes geistige Produkt die beiden
geistigen «Produktionsstitten» dar, nimlich in der Weise von Bewegung
und Begrenzung.

3 Vgl. DERS,, «Liber de intellectu», in: Liber de intellectu ..., cap. XV, 8, f°19¢ (s.
Anm. 25).

32 DERS., «Introductio in geometriam sex libris distinctan, in: CLICHTOVE, In hoc
libro contenta: Epitome compendiosaque introductio in libros arithmeticos..., f° LXXr
(s. Anm. 30). Zur genaueren Bestimmung des Geraden und des Gekriimmten in Bo-
velles’ Erkenntnislehre s. ALBERTINI, Tamara, «Die geometrische Darstellung der voll-
kommenen Erkenntnis in der Philosophie von Charles de Bovelles», in: Verum et Fac-
tum, 421-436, insbes. 427 und 430 (s. Anm. 29).

3 Zu einem ihnlichen Gedanken auch bei GIORDANO BRUNO, «Von der Ursache,

dem Prinzip und dem Einen», iibers. von A. Lasson, Hamburg 1977, Fiinfter Dialog,
113£



148 Actio und Passio in der Renaissance

Wie wichtig Charles de Bovelles das Verhiltnis von Erinnerungskraft
und Intellekt war, 1t sich an einer weiteren Stelle seines Sammelbandes
zeigen, niamlich am Lzber de sapiente. Auch in diesem Buch ist der Gegen-
satz der beiden Geisteskrifte produktiv titig. Die Mitte, die hier — lo-
gisch — entsteht, heiBt contemplatio. Es ist die Betrachtung selbst.>* Man
erinnere sich: Die Gegensitze «schauen sich an». Was sie verbindet (und
zugleich trennt), ist das Schauen. Im Schauen kommen die beiden Ex-
treme zusammen. Dieses ist sowohl die Mitte als auch die Kraft, die die
Extreme als Extreme zusammenhilt. Bovelles gibt nun von diesem Ver-
hiltnis auch eine biblisch-anthropologische Lesart, womit wir zum Kern
unserer Fragestellung zuriickkehren.

In der Aufzihlung folgt Charles de Bovelles der «zeitlichen» Ord-
nung des zweiten Genesisberichtes: Der Intellekt stelle Adam, die Erin-
nerungskraft Eva und die Schau Abel dar. Adam sei ein-fach Mensch,
Eva zwei-fach Mensch, Abel drei-fach Mensch. Eine dieser Stelle beige-
legte Dreiecksfigur verdeutlicht den Sachverhalt: An der (nach unten ge-
richteten) Dreiecksspitze ist ein januskopfiger Abel dargestellt, der zu-
gleich auf Adam und Eva blickt, welche an den beiden Enden der (nach
oben weisenden) Dreiecksbasis angesiedelt sind und ihrerseits einander
betrachten. Adam allein wire der Schau unfihig, wenn er kein Gegen-
Uber hitte. Desgleichen wird auch Eva nur dank Adam zur Schauenden.
Wihrend sich aber Adam und Eva gegenseitig anschauen, betrachtet
Abel sowohl Adam als auch Eva.?® Es wird deutlich, daB ein-fach (homo),
zwei-fach (bomo-homo) und drei-fach Menschsein (bomo-homo-homo)®S nicht
als geschlechtsanthropologische Wertung zu verstehen ist. Ahnlich wie
bei Nikolaus von Kues sind auch hier die Extreme lediglich gedachte
Positionen. Erst Abel kann daher als menschlicher Prototyp begriffen
werden. Nur Abel ist im vollen Sinn Mensch. Er 1st nimlich als jene Mit-
te aufzufassen, von der aus die fir sich genommen, in der Welt in-
existenten Extreme als Gegensatzglieder gewonnen werden. Der Gegen-
satz, den der Mensch Abel aufspannt, ist nicht einer zwischen Titigsein
und Empfangen, sondern einer des Schauens und Geschautwerdens, was
im bovillschen Denkkontext zu einem anderen Begreifen des hier ange-

34 'S, CAROLUS BOVILLUS, Liber de sapiente, hrsg. von R. Klibansky, in: Cassirer,
Ernst, Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance, Darmstadt 21963,
299-412, cap. XXXI, 370.

3 Vgl. ebd., cap. XXV, 352f., sowie cap. XXXI, 370. In einem spiteren, theologi-
schen Kontext wird Eva jedoch nur noch als «passiv» eingefiihrt (s. Theologicarum
Conclusionum Caroli Bovilli Samarobrini Libri decem, Paris 1515, Buch VII, f°
CXXVIr.). Allerdings handelt es sich bei dieser Stelle um die (an der Zeugung Kains
mitbeteiligte) biblische Gestalt, und nicht etwa um die archetypische Eva.

36 5. DERS., Liber de sapiente, cap. XXII, 348 (s. Anm. 34).



Actio und Passio in der Renaissance 149

fihrten Gegensatzes fihrt. Es gilt nimlich zu beriicksichtigen, dafl die
Extreme nicht nur Schauende sind. Sie sind zugleich auch Geschaute.
Adam, alias der Intellekt, sowie Eva, alias die Erinnerungskraft, schauen
sich beide an und werden daher beide zu Betrachteten. Im Akt der Schau
sind, wie es in der Ars oppositorum heiBt, die Gegensitze konvertibel: Sie
koénnen gegeneinander ausgetauscht werden.*” Anders formuliert, nicht
nur Adam hat ein Gegeniiber, sondern auch Eva ist so gedacht, daB} sie
ohne Adam als ihr Gegeniiber keinen Bestand haben koénnte. Dieses
kann sich als Konzept nur jenem er6ffnen, der so wie Bovelles auf Adam
und Eva aus einer Mitteperspektive blickt.

Wir finden bei Chatles de Bovelles dank einer ausgekliigelten Gegen-
satzlehre eine subtile Konzipierung des Gegensatzverhiltnisses, das nicht
nur auf beliebige Gegensatzglieder angewendet werden kann, sondern
dariiberhinaus als Findungskunst, als inventive Methode dienen soll. Aus
beliebigen Extremen kann eine Mitte eruiert werden; andererseits lassen
sich aus einer beliebigen Mitte jene Gegensatzglieder ermitteln, die diese
Mitte gemeinsam hervorgebracht haben. Dank der Konzipierung der
Extreme als zwei distinkte «Produktionsstitten» finden wir auch — ver-
mutlich erstmalig in der Tradition — eine Durchbrechung der iberkom-
menen Koppelung Minnlich-Weiblich und Titigsein-Empfangen. Char-
les de Bovelles schafft hiermit eine konzeptuell duBerst solide Grundlage
fiir eine wertfreie Diskussion geschlechtsanthropologischer Fragestellun-
gen, die heute noch groBe Aufmerksamkeit verdient; erlaubt sie doch, die
geschlechtlichen Extreme in eine dynamische Struktur zu fassen, in wel-
cher die Gegensitze beide in demselben Umfange «titigyr wie «leidend»
sind. Ob er damit bewul3t eine Antwort auf die zu seiner Zeit wihrende
«Querelle des femmes» hat geben wollen, ist eher nebensichlich. Was
zihlt, ist die anspruchsvolle und philosophisch saubere Ausarbeitung ei-
nes keineswegs nur fiir die damalige «Querelle» relevanten Problems. Bo-
velles” Losung legt nimlich nichts weniger nahe, als dall eine ausgewo-
gene Reflexion tber die Geschlechter nur aus einer Position der Mitte
gelingen kann. Diese «Mitte» ist die androgyne Natur des Menschen, die
erst die Grundlage schafft fiir eine Differenzierung in zwei Geschlechter.
Es ist dann nur folgerichtig, daBl auch Erkenntnislehre und Metaphysik
den Stempel der Androgynitit tragen.

31 Vgl. DERS., «Ars oppositorumy, in: Liber de intellectu ..., I, 1, 2 79r (s. Anm.
25).



	Actio und Passio in der Renaissance : das Weibliche und das Männliche bei Agrippa, Postel und Bovelles

