
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 1-2

Artikel: Actio und Passio in der Renaissance : das Weibliche und das
Männliche bei Agrippa, Postel und Bovelles

Autor: Albertini, Tamara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761075

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tamara Albertini

Actio und Passio in der Renaissance

Das Weibliche und das Männliche bei Agrippa,
Postel und Bovelles

Ziel der vorliegenden Untersuchung ist, darzulegen, daß eine angemessene

Besprechung des Verhältnisses zwischen Tätigkeit und Rezeptivität
in der Renaissance nicht ohne das Hinzuziehen der Gegensatzlehren dieser

Epoche erfolgen kann. Wegen der traditionellen Koppelung dieses

Verhältnisses mit dem Gegensatz männlich-weiblich ist des weiteren zu
zeigen, wie ein tiefgreifendes Verständnis dieses Gegensatzes gar
fehlschlagen muß, wenn nicht auch die im Laufe der «Querelle des femmes»
entwickelten Argumente einbezogen werden. Diese philosophisch
bislang unterschätzte Debatte war nämlich nichts weniger als der klassische

Reflexionsori, an den Philosophen, Theologen und Literaten - Männer
wie Frauen — für viele Jahrhunderte ihre Gedanken zum Verhältnis
tätigempfangend bzw. männlich-weiblich herangetragen haben. Es seien
daher, ehe die besonderen Konzipierungen dieses Verhältnisses bei Heinrich

Cornelius Agrippa von Nettesheim (1486-1535), Guillaume Postel
(1510-1581) und Charles de Bovelles (1479-1567) analysiert werden,
einige Überlegungen vorausgeschickt, welche die Bedeutung der ars oppo-
sitorum und der von der «Querelle des femmes» gelieferten Denkanstöße
für die vorhegende Problematik aufweisen.

I. Die Tythagoräische «Tafel» - zehn Gegensätze und kein Gegensatzkonzept

Als Einstieg in die Frage nach «tätig-empfangend» in Korrelation mit
«weiblich-männlich» sei an die durch Aristoteles erhaltene Pythagoräi-
sche «Tafel der Gegensätze» angeknüpft. Dies hat zum einen den Vorteil,
daß die nachfolgenden Ausführungen auf die darin vorkommenden
Gegensätze im einzelnen zurückgreifen können. Zum anderen lassen sich

an der Art, wie diese Tafel seit Aristoteles interpretiert wurde, die

Schwierigkeiten veranschaulichen, welche sich ergeben, wenn kein klares

Konzept der Gegensätzlichkeit vorhegt.



Actio und Passio in der Renaissance 127

In der Pythagoräischen Tafel tauchen bekanntlich zehn Gegensatzpaare

auf (vgl. Metaphysik, 986 a 22-26):
1. Grenze und Unbegrenztes; 6. Ruhendes und Bewegtes;

5. Männliches und Weibliches; 10. Gleichseitiges und ungleich-

Obwohl diese Tafel für sich genommen nichts über das Verhältnis der
einzelnen Gegensatzglieder zueinander aussagt, wurde bereits in der Antike

darauf geschlossen, daß — ähnlich wie beim 8. und 9. Gegensatzpaar,
in denen das erste Glied («Licht» bzw. «Gutes») eindeutig positiv besetzt
ist — bei allen übrigen Gegensatzpaaren ebenfalls das erste Glied positiv
aufzufassen sei, das zweite aber negativ. Im fünften Gegensatz wurde
dementsprechend das Männliche positiv, lichthaft und gut konnotiert,
das Weibliche hingegen negativ, finster und böse. Diese auch in der
späteren Tradition anzutreffende, lediglich an einer Wertung der einzelnen
Gegensatzglieder interessierte Lesart entbehrt jeglicher Grundlage. Es
fehlt nämlich an gesicherten Hinweisen aus der pythagoräischen Tradition,

daß das Verhältnis der besagten Gegensatzglieder in der Tat auf
diese Weise zu deuten sei. Die von Pythagoras entwickelte Zahlenlehre
und die damit zusammenhängende Spekulation von Grenze und
Unbegrenztem sowie Ungeradem und Geradem (welche in der Tafel nicht von
ungefähr die beiden erstgenannten Gegensätze bilden)1, lassen eher darauf

schließen, daß es dem antiken Philosophen darauf ankam, Extreme
als die Welt gleichermaßen bestimmende Glieder einzubinden. Worauf
die eben dargelegten Ausführungen zielen, ist, daß das Verhältnis
zwischen zwei Extremen nicht adäquat begriffen werden kann, solange nicht
auch die Art des Gegensatzes bekannt ist.

Es sei daher vorab auf verschiedene Formen von Entgegensetzung
eingegangen, in der Hauptsache auf jene Verhältnisse, welche die Logik
als a) kontradiktorische, b) privative, c) relative, d) dynamische, e) konträre

und f) polare Gegensätze bezeichnet. Diese bilden eine gute Grundlage,

um sich mit einer schwierigeren Reflexion vertraut zu machen, die
darin besteht, ein metaphysisches Konzept von Gegensätzlichkeit zu
entwickeln, das die Höherwertigkeit des einen Gegensatzgliedes über das

andere ausschließt. Dieses wird am Beispiel des konträren Gegensatzes
zu entfalten sein, das (wie insbesondere die Spekulation des Nikolaus von

2. Ungerades und Gerades;
3. Eines und Vieles;
4. Rechtes und Linkes;

7. Gerades und Krummes;
8. Licht und Finsternis;
9. Gutes und Böses;

seitiges Viereck.

1
Vgl. LLOYD, G.E.R., Polarity and Analogy. Two Types of Argumentation in Early

Greek Thought, Cambridge 1971.



128 Actio und Passio in der Renaissance

Kues erweisen wird) einer ausgewogenen Sichtung von Extremen am
förderlichsten ist.

II. Das Studium der Gegensätze — eine vergessene Kunst?

Die meisten Gegensatzformen gehen im wesentlichen auf die Aristotelische

Systematisierung zurück. Sie sind in den gängigen philosophischen
Nachschlagewerken gut dokumentiert, wenn auch nicht unter einem
gemeinsamen Eintrag zu finden.2

a) Das kontradiktorische Verhältnis stellt die extremste Form eines

Gegensatzes dar. Die Gegensatzglieder schließen sich nämlich bei dieser
Form gegenseitig aus. Es kann z. B. nicht sein, daß etwas zugleich lebendig

und tot sei. Wird dieser Gegensatz auf das Mann-Frau Verhältnis
angewendet, dann sind die Geschlechter als unvereinbare Pole zu denken.
Es wäre dann auch ein unerklärlicher Widerspruch, daß ein Mensch
zugleich weiblich und nicht-weiblich - also männlich - sein könne.

b) Der Gedanke der Privation führt zu einer anderen Art des Gegensatzes.

Gehen wir beispielsweise des Gesichtes verlustig, so hat dies

naturgemäß die Blindheit zur Folge, einen Zustand der Vermögensberaubung;

zwischen Sehen und Blindheit besteht daher ein privativer Gegensatz.

Es ist bezeichnend, daß Aristoteles, der häufig von diesem Gegensatz

Gebrauch macht, auch das Verhältnis Mann-Frau als ein privatives
begreift, und zwar so, daß — strenggenommen — die Frau als ein
«beraubter» Mann konzipiert wird (vgl. De generatione animalium, 737 a 27—28;
775 a 15—16). Dies hat zur Folge, daß, während der Mann unabhängig
von der Frau als Mensch begriffen wird, die Frau nur in ihrem Verhältnis
zum Mann anthropologisch bestimmt werden kann.3

c) Es gibt Begriffe, die in einem relativen Gegensatz zueinander
stehen, etwa «doppelt-halb» oder «Mutter-Tochter». Hierzu gehört, daß das

bestehende Verhältnis entgegengesetzt gerichtet sei und sich zwischen
zwei verschiedenen Trägern abspiele. Die Tochter kann nicht etwa auch
die Mutter ihrer Mutter sein, noch ist sie die Tochter ihrer selbst.

d) Die Literatur erwähnt auch einen dynamischen Gegensatz, wenn
beispielsweise zwischen verschiedenen Trägern oder im selben Träger
Tätigkeiten bzw. Vermögen einander entgegengesetzt sind, etwa wenn
Neigung und ethisch-moralisches Prinzip miteinander im Widerstreit
stehen.

2 Zur benutzten Literatur s. unten Anm 5.
3 Vgl. FlETZE, Katharina, Spiegel der Vernunft. Theorien zum Menschsein der Frau

in der Anthropologie des 15. Jahrhunderts, Paderborn 1991, 39ff.



Actio und Passio in der Renaissance 129

e) Der philosophisch anspruchsvollste Gegensatz ist der konträre.
Die Glieder eines konträren Gegensatzes schließen sich innerhalb eines

begrenzten Raumes gegenseitig aus, gehören aber logisch derselben
Gattung an, wie etwa weiß und schwarz, heiter und traurig. Anspruchsvoll
ist der konträre Gegensatz deswegen, weil er je nach der Wahl der
Gegensatzglieder eine Mitte bzw. mittlere Positionen zuläßt. (Mehr zu
diesem Verhältnis in Zusammenhang mit der Gegensatzlehre von Nikolaus
von Kues.)

f) Der polare Gegensatz stellt eine Mischform dar: Er ist sowohl konträr

als auch relativ. Die darin verbundenen Extreme fordern sich gegenseitig,

ja sie fügen sich zu einem Ganzen zusammen. Da der polare
Gegensatz jedoch relativ ist, läßt sich anders als zuweilen bei der rein konträren

Entgegensetzung keine Mitte bestimmen. Heute wird in Anlehnung
an Humboldt und Bachofen das Verhältnis «männlich» und «weiblich»
oft als ein polares verstanden.

Mehr ist über Konzipierungen des Gegensatzverhältnisses in
deutschsprachigen philosophischen (und theologischen) Gesamtdarstellungen und
Lexika nicht zu finden. Insbesondere fehlt es an Hinweisen, die auch nur
die Existenz von Gegensatzlehren verzeichnen als eine Form — oder
zumindest als ein Instrument — der Reflexion. Es folgen daher als Beitrag
zur Korrektur dieses Mißstandes einige grundlegende Anstöße von
Nikolaus von Kues, einem wahren Meister der ars oppositorum, der darüber
hinaus einen großen Einfluß auf die Gegensatzspekulation der Renaissance

ausgeübt hat.

1. Der konträre Gegensatz und der Gedanke der Mitte bei Nikolaus von Kues

Nikolaus von Kues hat das konträre Verhältnis zur Basis seiner
Gegensatzlehre bestimmt. Das besondere Interesse an diesem Verhältnis kann
am Beispiel eines Kapitels in De coniecturis erhellt werden, in dem er über
den Gegensatz von «Licht» und «Finsternis» reflektiert. Licht und
Finsternis — die Glieder des 8. Gegensatzes aus der Pythagoräischen Tafel —

werden darin als Extreme einer graduellen Skala bestimmt, so daß sich
damit unendlich viele Positionen gewinnen lassen. Denn jeder Punkt auf
dieser Linie stellt eine von unendlich möglichen Schattierungen dar.
Darüberhinaus läßt sich am Beispiel dieses konträr bestimmten Gegensatzes
zeigen, daß sich beide Extreme der Überprüfung durch die Wahrnehmung

entziehen. Hellstes Licht ist für das Auge ebenso wenig sichtbar
wie tiefste Finsternis. Hellstes Licht kann daher als ein für die Wahrnehmung

nie erreichbares Maximum an Licht betrachtet werden, tiefste
Finsternis hingegen als ein Maximum an Dunkelheit. Nun kann, wie die

Schrift De docta ignorantia lehrt, weiter spekuliert werden: Wenn hellstes
Licht als ein Maximum bezeichnet wird, kann es andererseits auch als ein



130 Actio und Passio in der Renaissance

Minimum aufgefaßt werden, nämlich als ein Minimum an Finsternis. Das

am meisten Helle ist dann das am wenigsten Dunkle, ebenso das am meisten

Dunkle das am wenigsten Helle. Die Gegensätze schließen sich hier
nicht nur nicht aus, sondern sie werden so gedacht, daß sie aufgrund
eines logischen Zusammenfalls ineinander übergehen. Der logische
Zusammenfall besteht darin, daß beide Extreme sowohl Maxima als auch
Minima sind. Als Maxima, als Minima sind sie nicht voneinander
geschieden. Nikolaus von Kues hat sich jedoch nicht mit dem begrifflichen
Zusammenfall begnügt. Ihm ging es vielmehr umgekehrt darum, die
Möglichkeit des begrifflich-logischen Zusammenfalls aus der metaphysischen
Koinzidenz der Gegensätze abzuleiten. Dieser Ableitung bedurfte er, um
die universale Anwendbarkeit seiner Lehre von der coincidentia oppositorum

zu sichern.
Befassen wir uns in einem ersten Schritt mit der Anwendbarkeit. Die

Anwendbarkeit seiner Gegensatzlehre expliziert Nikolaus von Kues in
De coniecturis, wo er den Licht-Finsternis Gegensatz im Rahmen seiner

Figura P(aradigmatica) geometrisch darstellt, nämlich als ineinander
greifende Pyramiden, wobei jede Pyramidenbasis als Grenze fungiert, in welche

die andere mit ihrer Spitze hineinreicht (vgl. Kap. XI). Die Pole
selbst sind gedachte, in der Wirklichkeit nie vorkommende Maxima.
Zwischen ihnen spannt sich die ganze vom Denken begriffene Wirklichkeit
aus als ein kontinuierlicher Übergang vom einen Extrem zum anderen,
wobei an jedem Punkt die Gegensatzglieder ein je anders gewichtetes
Verhältnis eingehen. Auf alle Untersuchungen könne diese Darstellung
angewendet werden, schreibt der Kusaner. Denn alles in der Welt Existierende

läßt sich in den von den beiden Pyramiden besetzten Raum eintragen,

als ein von anderem nicht substantiell, sondern nur graduell
Unterschiedenes.

Was diese geometrische «Konstruktion» allerdings nicht zu leisten

vermag — der zweite Schritt —, ist die Darstellung der coincidentia oppositorum

selbst. Die Begründung dafür, daß Gegensätze ineinander übergehen,

entwickelt Nikolaus von Kues an anderen Beispielen, etwa am
Verhältnis von «gerade-gekrümmt», einem Gegensatzpaar, das in der Pytha-
goräischen Tafel an 7. Stelle auftaucht. In De docta ignorantia legt der
Kusaner dar, wie die an sich gekrümmte Umkreishnie und die gerade Linie
zusammenfallen (1. Buch, Kap. XIII). Dank der Vorstellung eines sich
nach und nach öffnenden Kreisbogens - auch hier ist der Gedanke der
Kontinuität wichtig — wird für das Denken greifbar, daß, so die Öffnung
des Kreisbogens als ein unendlicher Prozeß verstanden wird, die Gegensätze

im Unendlichen koinzidieren, nicht nur Gerades und Gekrümmtes,
sondern auch Kreis und Vieleck, Licht und Finsternis, last but not least:
auch Männliches und Weibliches, jenes Gegensatzverhältnis, das im



Actio und Passio in der Renaissance 131

Brennpunkt unseres Interesses steht. Gemäß der kusanischen Konzipie-
rung des Gegensatzes besteht dann auch zwischem Männlichem und
Weiblichem kein Wesensunterschied, sondern nur ein Unterschied des
Grades.4

Ein weiterer Eintrag, der auf die Spur der Gegensatzlehren hätte
führen können und der leider fehlt, ist die «Querelle des femmes». Angesichts

der Tatsache, daß sich nicht einmal Stichwörter finden lassen, die

zur weiteren Erhellung des Geschlechterverhältnisses beitragen, darf dies
nicht erstaunen. Wer meint, daß unter «Mensch» Genaueres zu erfahren
wäre, darf sich in der Tat auf eine verblüffende Entdeckung gefaßt
machen. Nirgends ist ein Abschnitt zu lesen, der die Zweigeschlechtlichkeit
als einen für das Nachdenken über den Menschen relevanten Aspekt
auch nur erwähnt. Als ob das Faktum der menschlichen Existenz in
zweierlei Gestalt noch nie Gegenstand philosophischer Reflexion gewesen

wäre.5 Es folgen daher einige Hinweise zur Bedeutung der «Querelle
des femmes» als einer auch im Kontext von Gegensatzlehren zu
studierenden Debatte.

4 Zur Verschränkung der Gegensätze in der Natur am Beispiel des Männlichen und
Weiblichen s. De coniecturis, cap. XII, in: NIKOLAUS VON KUES, Die Philosophisch-
Theologischen Schriften, hrsg. von Leo Gabriel, 3 Bde, Wien 21989, Bd. 2, 48. Zu den
Positionen Thomas de Vios, Peter Ramus', Jacopo Zabarellas und weiterer Autoren
vgl. MACLEAN, Ian, The Renaissance Notion of Woman. A Study in the Fortunes of
Scholasticism and Medical Science in European Intellectual Life, Cambridge-London
et. al. 1980.

5 Aus Walter Bruggers Philosophischem Wörterbuch (Freiburg et al. 1967) läßt sich unter

diesem Stichwort lediglich entnehmen, daß es eine Geschlechterpolarität gebe, der
Mensch also in zweierlei Gestalt existiere. Johannes Hoffmeisters Wörterbuch der

philosophischen Begriffe (Hamburg 1955) kennt in keinerlei Gestalt den Menschen als Gegenstand

philosophischer Reflexion. Unter dem Stichwort «Anthropologie» ist zwar sehr
vieles in Erfahrung zu bringen, aber nicht, wie sich die menschliche Gattung geschlechtlich

zusammensetzt, geschweige denn, wie sich dies für das Verständnis der ganzen
Gattung auswirkt. Unter «Geschlecht» ist dafür zu lesen, daß die Deutung der
psychologischen Geschlechtsunterschiede in die Geschlechtermetaphysik führe. Das Keallexi-
kon für Antike und Christentum (Stuttgart 1985ff.) war zum Zeitpunkt der Fertigstellung
des vorliegenden Manuskripts noch nicht bis zum Buchstaben M vorgedrungen. Das

von Josef Hofer und Karl Rahner neu herausgegebene Lexikon für Theologie und Kirche

(Freiburg 1957-1967) weiß über den Menschen vieles zu berichten, erwähnt aber an
dieser Stelle nirgends ausdrücklich die Zweigeschlechtlichkeit des Menschen. Unter
«Eva» läßt sich hingegen lesen, daß im hebräischen Wortlaut die Urmutter der Menschheit

dem Urvater Hilfestellung leiste «wie sein Gegenüber» (Gen 2,18). Kommentiert
wird dies so: « d.h. nicht wie seine Reduplikation, sondern ein anderer Mensch». Das
Historische Wörterbuch der Philosophie (Basel-Stuttgart 1971 ff.) verweist unter «Mensch»
über 48 Spalten lang auf eine Fülle von Themen; allerdings fehlt jede Spur, die zu einer
philosophischen Auseinandersetzung mit dem Menschen in seinen beiden geschlechtlichen

Gestalten führen könnte.



132 Actio und Passio in der Renaissance

2. Der Beitrag der «Querelle des femmes» %ur Reflexion über das Verhältnis
der Geschlechter

Wie der Begriff es selbst anzeigt, kam diese Debatte in Frankreich auf.
Von da griff sie auf Italien und den deutschsprachigen Raum über. Die
Autorin, mit der sich der Beginn der «Querelle» verbindet, ist Christine
de Pizan. Christine de Pizan war Chronistin Karls V., Dichterin und
Verfasserin von politischen Schriften, darunter des Livre de la paix, des Livre
du corps de policie und der Utopie La Cité des Dames. Ob sie auch Philosophin

war, muß noch untersucht werden — in Laien in der Philosophie des

Mittelalters bescheinigt ihr der Mediävist Ruedi Imbach immerhin «eine

präzise philosophische Lektüre» (gemeint sind Werke von Aristoteles,
Avicenna, Thomas von Aquin sowie Nicole Oresme) und «ein unbestreitbares

und bisher von der Forschung zu wenig beachtetes philosophisches

Interesse.»6 In ihrer 1399 verfaßten Epistre au Dieu d'Amours sowie
in ihrer Cité des Dames macht Christine de Pizan eine andere mögliche
Deutung des zweiten Genesisberichtes geltend, wonach Eva aus der Rippe

des schlafenden Adams hervorgebracht worden sei (Gen. 2,21).
Anders als die zu ihrer Zeit gängige theologische Meinung leitet nämüch
Christine aus diesem Bericht die Überlegenheit des weiblichen
Geschlechts ab. Sie führt in der Hauptsache zwei Argumente an: a) Adam
ist in der Tat als die «Summe» aller irdischen Geschöpfe anzusehen;
allerdings gilt es zu beachten, daß er auf der Erde geschaffen wurde. Eva
hingegen wurde erst erschaffen, nachdem Gott Adam bereits in das
Paradies geführt hatte. Ihr Erschaffungsort ist daher eindeutig vornehmer,
b) Daß Eva aus Adam geschaffen wurde, bedeutet, daß Gott für sie eine
edlere, nämlich bereits beseelte Materie zur Hand nahm.

Der Zündstoff, der in diesen beiden Argumenten7 steckt, ist selbst
für uns, die wir doch auf zahlreiche Umkehrungen und Umwälzungen
zurückblicken können, immer noch klar ersichtlich. Kein Wunder, daß
Christine de Pizan dazu beitrug, eine mehrere Jahrhunderte währende
«Querelle» zu entfachen. Die Debatte darüber, welches Geschlecht nun
das überlegene sei, läßt erst ab 1622 nach, dem Jahr, in dem Marie Le
Jars de Gournay (Montaignes Herausgeberin) den Gedanken der Gleich-

6 IMBACH, Ruedi, Laien in der Philosophie des Mittelalters. Hinweise und
Anregungen zu einem vernachläßigten Thema, Amsterdam 1989, 76.

7 CHRISTINE DE Pizan, Der Sendbrief vom Liebesgott, aus dem Mittelfranzösischen

übers, von M. Stummer, Graz 1987, Originaltext im Anhang: W. 598-608, 19f.

Vgl. DIES., The Livre de la cité des dames, a critical edition by M.Ch. Curnow, Diss.,
Vanderbilt University 1975, Kap. 10. Zur Argumentations form s. weiter unten in
Zusammenhang mit Agrippas Anwendung des rhetorischen Schemas a loco, a ordine, a
nomine, a materia.



Actio und Passio in der Renaissance 133

heit der Geschlechter verteidigt, indem sie über die Egalité des hommes et
des femmes schreibt. Wir können die einzelnen Etappen der «Querelle des

femmes» nicht im einzelnen verfolgen, erst recht nicht bis in das 17.

Jahrhundert. Für den vorliegenden Kontext mag es genügen zu wissen,
daß der Streit über das Verhältnis der Geschlechter zueinander mit jenen
von Christine de Pizan neu aufgebrachten Argumenten auch von männlichen

Autoren rezipiert wird. Unter ihnen finden sich sowohl eifrige
Befürworter als auch entschiedene Gegner der These von der Überlegenheit

des weiblichen Geschlechts.
Drei Positionen schienen besonderer Erwähnung wert: Die erste ver-

herrlicht die Frauen auf höchst unkritische Weise. Für diese Position
steht der Name Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim. Die zweite
Position ist differenzierter. Obgleich sie sich im Rahmen herkömmlicher
Denkmuster bewegt, vermag sie Argumente für die These von der
Überlegenheit des weiblichen Geschlechts geltend zu machen. Vertreter dieser

Position ist Guillaume Postel. Die dritte Position nimmt keinen Bezug
auf die «Querelle», bietet aber im Rahmen einer ingeniösen Gegensatzlehre

eine der philosophisch ergiebigsten Lösungen für die Fragestellung
nach dem Verhältnis von männlich-weiblich und dem damit traditionell
gekoppelten Verhältnis tätig-empfangend. Aufgrund der sorgfältigen, mit
distinkten Funktionen operierenden Konzipierung ist der Gedanke an
eine Höherwertigkeit des einen Geschlechts über das andere schon im
Ansatz ausgeschlossen. Diese dritte Position findet sich in der Philosophie

von Charles de Bovelles.

III. Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim — die Überlegenheit des

weiblichen Geschlechtes

Heinrich Cornelius Agrippa weilt in seiner Geburtstadt Köln bis zum
Jahre 1502. In den darauffolgenden Jahren ist er in Paris zu finden, wo
er mit Freunden einen geheimen Bund gründet und sich intensiv mit der
Kabbala auseinanderzusetzen beginnt, jener jüdisch-mystischen Tradition,

die Giovanni Pico della Mirandola 1486 als einer der ersten christlichen

Denker in den damaligen philosophischen Diskurs eingebracht hat.
Im Jahre 1509 sind seine Studien so weit gediehen, daß er in Dole
Vorlesungen hält über das Werk De verbo mirifico von Johannes Reuchlin,
einem ausgezeichneten Kenner der Kabbala sowie der Philosophie
Giovanni Pico della Mirandolas. Diese Vorlesung bringt Agrippa Anerkennung,

aber auch scharfe Kritik ein. Der franziskanische Provinzial sagt
ihm regelrecht den Kampf an und beschimpft ihn in zahlreichen Predigten

als «judaisierenden» Ketzer. In diesem Jahr 1509 legt Agrippa den

Grund für sein Hauptwerk De occulta philosophia, einer Schrift, an der er



134 Actio und Passio in der Renaissance

fast zehn Jahre arbeiten sollte. Im selben Jahr verfaßt er auch die De-
clamatio de nobilitate et praecellentia Foeminei sexus, die «Laute Verkündung
des Adels und der Vortrefflichkeit des weiblichen Geschlechts». Gewidmet

ist diese Declamatio Margarethe von Österreich, die zu jenem
Zeitpunkt Herzogin von Savoyen ist. Agrippa tritt zwanzig Jahre später als

Archivar und Chronist in ihre Dienste; erst jetzt wird auch seine Schrift
über den Adel und die Vortrefflichkeit des weiblichen Geschlechts
veröffentlicht. 1529 ist Margarethe von Österreich Generalstatthalterin der
Niederlande und hat einen größeren politischen Erfolg zu verbuchen,
nämlich den Frieden, den sie gemeinsam mit Louise von Savoyen
zwischen Franz I. und Karl V. gestiftet hat. Der Zeitpunkt ist also für das

Lob des weiblichen Geschlechts günstig, die Schrift stößt auf großes
Interesse. 1530 erscheint eine französische, 1540 eine deutsche, 1542 eine

englische, 1544 eine italienische, 1575 gar eine polnische Übersetzung.8
Wer Agrippas Schrift über den Adel und die Vortrefflichkeit des

weiblichen Geschlechts aufschlägt, staunt vorerst über die Fülle des

angesammelten Materials. Die Beispiele von weiblichen Taten sind nicht
nur dem Alten und dem Neuen Testament entnommen, sondern auch
der griechischen und römischen Mythologie und Geschichte, dem
römischen und germanischen Rechtsleben, medizinischen Werken sowie der
Hagiographie. Eine wahre Fundgrube an Quellen, aber zuweilen auch an
seltsam anmutenden Beispielen. Um nur einige «Merkwürdigkeiten» zu
nennen: Der Bartwuchs der Männer sei entstellend und würde diese Tieren

gleichen lassen, die lange Haarpracht der Frauen hingegen zeige
ihren Adel an. Da Frauen besser das Edelste an ihrem Körper zu schützen
wüßten, nämlich ihr Haupt, verletzen sie bei Unfällen anders als die
Männer selten ihr Gesicht. Es wurde zuweilen in der Literatur gefragt,
ob Agrippas Eifer im Auffinden von Argumenten zugunsten des weiblichen

Geschlechts nicht einfach dazu gedacht war, Margarethe von
Österreich zu schmeicheln, oder gar ironisch aufzufassen sei. Elisabeth
Gössmann schreibt zum letztgenannten Punkt im 4. Band ihres Archiv
fürphilosophie- und theologiegeschichtliche Frauenforschung, daß an einigen Stellen

«Satirik nicht ausgeschlossen werden kann.»9 Wie auch immer es sich
im einzelnen verhalten haben mag, Agrippa erhielt im Jahre 1529 vier

8 GÖSSMANN, Elisabeth, Archiv für philosophie- und theologiegeschichtliche
Frauenforschung, Bde 1-4, München 1984—1988, Bd. 4, 7. Die deutsche Fassung stellte

einen entscheidenden Anstoß zur Entwicklung der «Querelle des femmes» im
deutschsprachigen Raum dar. Zur neuesten Literatur s. das Kapitel «The secret of Agrippa» in:
BeiTCHMAN, Philip, Alchemy of the Word. Cabbala of the Renaissance, New York 1998,
insbes. 98ff.

9 GÖSSMANN, Archiv, Bd. 4, 12, (s. Anm. 8).



Actio und Passio in der Renaissance 135

fürstliche Angebote, darunter auch eines vom englischen König, Heinrich

VIII. Bekanntlich entschied er sich für Margarethe von Österreich.
Hinzukommt, daß er, der als «judaisierender» Ketzer bereits verschrien
wurde, in seiner Schrift auch einiges riskiert. Ziemlich zu Anfang schreibt
er so, daß er sich daran machen wolle, die heilige Schrift zu
durchforsten. Die Metapher weist auf die jüdische Auslegung des Alten
Testaments, den Midrasch: die Wurzel DRS bedeutet nämlich suchen,
auslegen, untersuchen, durchforsten.10 Dem aufmerksamen Leser wird
damit angezeigt, daß auf dem Hintergrund einer anderen Tradition eine

neue Lesart angestrebt wird, insbesondere des zweiten Genesisberichtes
über die Erschaffung des Menschen.

Die Hauptargumente zum Aufweis der Überlegenheit des weiblichen
Geschlechts gewinnt Agrippa, wie erst bei näherem Hinsehen deutlich
wird, aus einem im Zusammenhang mit der «Querelle des femmes» gängig

gewordenen rhetorischen Schema, nämlich locus, ordo, nomen, material

Agrippa wendet dieses Schema in der Reihenfolge Namen, Ort,
Ordnung, Materie an, wobei Ort und Ordnung zusammen behandelt
werden.12

Zum Namen: Während Adams Name auf die Erde weist, aus der er
geschaffen wurde, bedeutet Eva das Leben. Etymologisch betrachtet sei

daher, schließt Agrippa, die Frau dem Mann überlegen. Nicht genug
damit: Der Name Eva ist darüberhinaus ein Bild des göttlichen
Tetragramms; Agrippa spielt hier auf die klangliche Ähnlichkeit an zwischen
HYH, der Wurzel für YHWH, und HYH der Wurzel für HWH (Eva).13

Zu den Kriterien der Ordnung und des Ortes: Agrippa nimmt hier das

traditionelle Argument auf, wonach Adams Würde im Weltganzen darauf
beruhe, daß er nach Himmel, Erde, Pflanzen und Tieren geschaffen wurde,

die Schöpfung habe gleichsam auf ihn als ihre Vollendung gewartet.
Dann macht er darauf aufmerksam, daß dies in höherem Maße für Eva
zu gelten habe. Sie ist nämlich nicht nur wie Adam nach der übrigen
Schöpfung gestaltet worden, sondern auch nach Adam. Sie ist das letzte

10 Vgl. HENRICH CORNELIUS AGRIPPA, De la supériorité des femmes (1509),
übers, von B. Dubourg, Paris 1986, 84, Anm. 13.

11 GÖSSMANN, Archiv, Bd. 1, 12 (s. Anm. 8).
12 Für das Folgende s. Henri Corneille AGRIPPA, De nobilitate et praecellentia

foeminei sexus, lat.-frz., Genf 1990, 50-55.
13 Bezeichnenderweise wird an dieser Steile unterschlagen, daß die kabbalistische

Tradition ein Verfahren entwickelt hat, um auch Adam mit dem Namen Gottes in
Verbindung zu bringen. Dieses Verfahren geht in der Tat nicht graphisch, sondern arithmetisch

vor. In allen semitischen Sprachen haben Buchstaben auch einen Zahlenwert:
Addiert man die Buchstaben von Adams Namen im Quadrat, so erhält man dieselbe Summe

wie bei der Quadrierung der Buchstaben des göttlichen Tetragramms.



136 Actio und Passio in der Renaissance

Werk Gottes ist, daher kann nur ihr die Ehre gebühren, die Krönung der

Schöpfung zu sein. Argumentativ weitet Agrippa schließlich seine These
dadurch aus, daß er sich auf die Aristotelische Lehre von der causa finalis,
der Zielursächlichkeit bezieht. Im Mittelalter wurde diese Lehre auf die

griffige Formel gebracht: finis est primum in intentione et ultimum in execu-
tione. Die Zielursache ist erste in der Ordnung der Intention, letzte aber
in der Ordnung der Verwirklichung. Man ahnt schon Agrippas Absicht:
Eva als die letztgeschaffene wird durch die Anwendung dieser Formel
zum ersten Geschöpf, nicht der Zeit nach, sondern gemäß der Intention
des göttlichen Schöpfers. Sie wird, logisch betrachtet, wie paradox
formuliert werden muß, vor Adam, d. h., (wie dem weiteren Text zu
entnehmen ist), %eitgleich mit den Engeln konzipiert. Evas Ort ist daher ähnlich

wie schon für Christine de Pizan das Paradies.

Zur Materie'. Auch hier findet sich ein Argument, das bereits Christine

de Pizan vorgebracht hat: Eva wurde nicht aus Lehm geschaffen,
sondern aus einem edleren, bereits beseelten Material. Agrippa fügt dieser

Feststellung jedoch noch eine weitere Überlegung hinzu. Die Erde,
aus der Adam geformt wurde, war selber mit gestalterischen Kräften
ausgestattet. Worauf Agrippa hinaus will: Die Natur war an der Erschaffung

Adams beteiligt. Eva hingegen ist ein reines Werk Gottes. Wenn
daher Christus in der Gestalt eines Mannes auf die Welt kam, dann nur
deshalb, schreibt er im weiteren Verlauf seiner Durchforstung der heiligen

Schrift, um sich noch mehr zu erniedrigen.
Agrippa entwickelt genaugenommen keine neuen Konzepte. Innovativ

ist er nur da, wo er auf Texte und Verfahren der jüdisch-kabbalistischen

Tradition zurückgreift. Er versteht sich jedoch darauf, dieselbe

Argumentationsweise anzuwenden, die auch die Schultheologie zur
Kommentierung des Genesisberichtes von der Erschaffung der ersten
Menschen entwickelt hatte. Daß Letztschaffung zu den Positiva zu rechnen

sei, daß Seele und Geist höher zu bewerten seien als Leib und Materie

oder daß das Universum in ein «Oben» und ein «Unten» unterteilt
werden müsse, sind keine Erfindungen Agrippas. Der Unterschied
besteht nur darin, daß am Ende seiner Auslegung nicht das männliche,
sondern das weibliche Geschlecht begünstigt wird. Sollte Agrippa eine
satirische Absicht verfolgt haben, dann müßte sie in dieser zur Schultheologie

parallel gefaßten Argumentationsstruktur zu suchen sein, die sich
dann gleichsam wie ein literarisches Pastiche ausnehmen würde. Agrippa
wurde allerdings nicht als Satiriker, sondern als Frauenfreund, geradezu
als paladino de lie donne rezipiert. Noch sein Herausgeber im 20. Jahrhundert,

Fritz Mauthner, moniert: «Das Büchlein ist so paradox, daß es in



Actio und Passio in der Renaissance 137

der Sprache unserer Tage recht gut den Titel führen könnte: (Über den
Schwachsinn der Männer>.»14 Verärgerung löste Agrippa aber auch schon
bei Zeitgenossen aus, etwa bei einem Herrn Valens Acedalius, der gleichsam

den Fehdehandschuh aufnahm und eine Schrift mit dem Titel Dispu-
tatio nova contra Mulieres. Qua probatur eas Homines non esse verfaßte.

IV. Guillaume Postel — die Welterrettung aus der Kraft des Weiblichen

Vierundzwanzig Jahre nach der Veröffentlichung der Declamatio Agrippas
erscheint in Paris ein weiterer gewichtiger Beitrag zur «Querelle des

femmes». Dieser Beitrag versteht sich als «Wiedergutmachung des
allgemeinen Disputs (quereile), der zu Lasten des weibüchen Geschlechts
geführt wird.»15 Es handelt sich hierbei um ein Werk von Guillaume Postel
mit dem Titel Les Tres-Merveilleuses Victoires des Kemmes du Nouveau Monde,

Ht comment elles doibvent à tout le monde par raison commander, et même à ceulx

qui auront la Monarchie du Monde vieil, übersetzt: «Die außerordentlichen
Siege der Frauen der neuen Welt und wie sie gemäß der Vernunft allen

befehligen sollen, sogar jenen, welche die Herrschaft über die alte Welt
werden innehaben». Adressatin ist ähnlich wie bei Agrippas Schrift eine
hoch gebildete Fürstin, nämlich Marguerite de France, die einflußreiche
Schwester Heinrichs II. und Nichte der berühmten Königin von Na-

varra, die selber eine Schrift zur «Querelle» beigetragen hat.16 Postel
verspricht sich von der Widmung an eine so hochgestellte Persönlichkeit,
daß sich einige Leser zumindest aus Neugierde seinem Büchlein zuwenden

werden. Seine Strategie zahlt sich aus: Die außerordentlichen Siege der

Krauen der neuen Welt erscheinen 1553 gleich bei zwei Pariser Verlegern
und stoßen auf großes Interesse. Dies läßt sich auch daran ablesen, daß

noch die französischen Anthologien des 18. Jahrhunderts Posteis Büchlein

z. T. längere Rubriken einräumen, so etwa Jean-Pierre Nicerons
berühmte Mémoires pour servir à l'Histoire des Hommes illustres dans la république

des Lettres (1729) oder die Mémoires de littérature des M. de Sallengre. Sogar

eine Histoire du Calvinisme setzt sich mit einigen theologischen Thesen
dieser Schrift auseinander.17

14 Zitiert nach GÖSSMANN, Archiv, Bd. 4, Einleitung, Anm. 28 (s. Anm. 8).
15 Les Tres-Merveilleuses Victoires des Femmes du Nouveau Monde, Et comment

elles doibvent à tout le monde par raison commander, et même à ceulx qui auront la
Monarchie du Monde vieil, Paris, Jehan Ruelle, 1553, Überschrift des II. Kapitels, 4.
Es existieren von diesem Text zwei Reprint-Ausgaben: Turin 1869 und Genf 1970.

16 Vgl. GÖSSMANN, Archiv, Bd. 1, 13 (s. Anm. 8).
17 Vgl. POSTEL, Guillaume, Les Tres-Merveilleuses Victoires, «Avertissement

servant de préface», I-XX (s. Anm. 15). Wie sehr diese Schrift immer noch fasziniert (und
irritiert), zeigen die folgenden Beiträge: SCREECH, Michael A., The illusion of Postel's



138 Actio und Passio in der Renaissance

Wer war Guillaume Postel? Er taucht unter drei verschiedenen
Namen auf: als Postellus Barentonius Doleriensis, Elias Pandochaeus und
Petrus Anusius Synesius. Gleichsam als Profession gibt er an einer Stelle

an: «Gauloys Cosmopolite»18. Der eben genannte Jean-Pierre Niceron
rühmt ihn in seinen Mémoires als einen außerordentlich sprachbegabten
Gelehrten, der von sich behauptet haben soll, bis nach China ohne
Dolmetscher auskommen zu können.19 Darüberhinaus war Postel, der am
Pariser Collège des Lombards unterrichtete, Philosoph, Theologe, Arzt,
Kosmograph und Mathematiker. Der «kosmopolitische Gallier» kann für
sich in Anspruch nehmen, die erste Weltkarte in Polarprojektion
gezeichnet zu haben. Er ist zudem der erste Verfasser einer arabischen
Grammatik, der erste Übersetzer der kabbalistischen Schrift Sefer Yesi-

rah20, wie er überhaupt als einer der ersten europäischen Orientalisten
gelten kann.21

So sehr aber Guillaume Postel seine Zeitgenossen durch enormes
Wissen und Können zu beeindrucken vermochte, Berühmtheit erlangte
er erst, wie M. de Sallengre in seinen Mémoires de littérature bestätigt22,
durch Die außerordentlichen Siege der Frauen der neuen Welt, auch Fa Mere

Jeanne de Postel genannt. Der zweite, wie es scheint, gängigere Titel dieser
Schrift erklärt sich daraus, daß das Büchlein über «Die außerordentlichen
Siege der Frauen» durch die Begegnung mit einer frommen Venezianerin
veranlaßt wurde, von der lange Zeit einzig der durch Postel überlieferte
Name bekannt war, nämlich Mère Jeanne. Wir müssen uns etwas bei dieser

Gestalt aufhalten. Posteis argumentative Stoßrichtung in den «außer-

feminism. A note on the interpretation of his «Très Merveilleuses Victoires des Femmes

du Nouveau Monde», in: Journal of the Warburg and Courtault Institutes XVI (1953),
162-170; DUBOIS, Claude-Gilbert, Les métamorphoses mystiques de la sexualité dans
la pensée de Guillaume Postel, in: Études Françaises IV, 2 (1969) 171-207; REDPATH,
Peter A., «The nature of woman and her role in religion according to Guillaume Postel»,

in: TRESDANIEL, Guy, Guillaume Postel, 1581-1981 (Actes du Colloque International

d'Avranches, 5—9 septembre 1981), Paris 1985, 151—158; MACLEAN, James, «Les
Très-merveilleuses victoires des femmes»: Est-ce l'oeuvre d'un fou?, in: Studi Francesi
122 (1997) 311-321.

18 Vgl. POSTEL, Apologies et Rétractations, hrsg. von F. Secret, Nieuwkoop 1972, 8.

19 NlCERON, Jean-Pierre, Mémoires pour servir à l'histoire des hommes illustres,
Paris 1729, Bd. VIII, 295-356, insbes. 316f.

20 Vgl. POSTEL, Apologies et Rétractations, 11 (s. Anm. 18).
21 Vgl. KUNTZ, Marion L., Guillaume Postel. Prophet of the Restitution of All

Things. His Life and Thought, The Hague et al. 1981, 96f.
22 «Tous ceux qui ont oüi parler de Postel, ont aussi oüi parler de ce livre, qu'on

nomme communément la Mere Jeanne de Postel» (Les Tres-Merveilleuses Victoires, XVI,
zitiert in Anm. 15).



Actio und Passio in der Renaissance 139

ordentlichen Siege(n) der Frauen» bliebe ansonsten im Wesentlichen
unverständlich.

Mittlerweile ist historisch gesichert, daß Madre Zuana, wie sie im
venezianischen Dialekt hieß, um 1520 in der Lagunenstadt ein Armenhospiz

gegründet hat. Postel lernt sie im Jahre 1547 kennen. Er ist zu diesem

Zeitpunkt gerade aus päpstlicher Haft entlassen worden. Theologischer
Dispute ist er überdrüssig, er will sich nützlich machen, wozu ihm Madre
Zuanas Hospiz reichlich Gegelegenheit gibt. Madre Zuana ist alles
andere als eine Dame der Gesellschaft, sie ist ungebildet, wörtlich sen^a let-

tere, nicht nur des Lateins nicht kundig, sondern überhaupt Analphabetin.
So ist denn auch der Universalgelehrte Postel tief davon beeindruckt,

wie ihm diese, was Bildung und sozialer Rang anbelangt, einfache Frau
die schwierigsten und umstrittensten Stellen aus dem Alten wie aus dem
Neuen Testament zu erhellen vermochte. Darüber hinaus vermittelte sie

ihm über einen Zeitraum von zwei Jahren ihre eigenen mystischen
Visionen und Prophezeiungen. Postel ist nach anfänglicher Skepsis so sehr

ergriffen, daß er das Studium altsemitiseher Sprachen wieder aufgreift
und sich intensiv mit der Kabbala befaßt, in der er Bestätigungen für
Madre Zuanas Offenbarungen zu finden hofft. Mit dem Aufenthalt in
Venedig beginnt seine literarisch und philosophisch produktivste Zeit.
Um sich weitere Schriften und Quellen zu besorgen, beschließt er, auf
eigene Faust den Nahen Orient zu bereisen. Als er 1550 mit reichen und
seltenen Codices nach Venedig zurückkehrt, ist Madre Zuana allerdings
tot. Ihre an ihn persönlich ergangene Prophezeiung tritt zwei Jahre später

ein: Wie angekündigt, erscheint sie ihm in Paris. Postel erfährt
daraufhin an sich selbst eine immutatio, eine «Verwandlung». Nachdem er
drei Monate erlebt, in denen es ihm vorkommt, als ob sein Körper brenne

und er des Sprechens zeitweilig verlustig gehe, fühlt er sich nicht nur
spirituell geläutert, sondern geht aus dieser mystisch-religiösen Erfahrung

auch geistig-intellektuell gestärkt hervor. Postel gelangt zur
unerschütterlichen Überzeugung, daß Madre Zuana nichts weniger als die
universale Mutter sei, die Weltenmutter, aus der die ganze Menschheit
geistig wiedergeboren werde. Sich selbst, da er Madre Zuanas erster
geistiger Sprößling ist, versteht er als neuen Kain. Um diese seine Überzeugung

zu verbreiten, macht sich Postel ans Schreiben und verfaßt «Die
außerordentlichen Siege der Frauen». Seine für unseren Problemzusammenhang

wichtigsten Thesen lauten:
1. Nicht anders als den allen gemeinsamen VATER, «muß es in dieser

Welt eine MUTTER geben, die mit ihrer allgemeinen Mütterlichkeit in
jedem Individuum ist» (Kap. IX, These 14, 35).

2. So wie Christus allen «geistiger» VATER, ist Madre Zuana die
«spirituelle» MUTTER aller (Kap. V, 18). Aus der «spirituellen» Vereinigung



140 Actio und Passio in der Renaissance

des Neuen Adams (Christus) und der Neuen Eva (Madre Zuana) werden
alle Völker und Religionen neu, d. h. als geeinte hervorgehen.

3. Durch die Neue Eva wird der sich von Ost nach West verbreitende

biblische Offenbarungsglauben seine Vollendung erfahren (Kap.
VIII, 26f.).

4. Ebenso wie sich der Gott der Kriege und Schlachten in neuerer
Zeit in der weiblichen Gestalt der Johanna von Orleans manifestiert hat,
wird auch der anfänglich männlich bestimmte alttestamentarische Glaube

durch das weibliche Geschlecht seiner Vollendung zugeführt werden
(ebd.).

Es nimmt nicht wunder, daß der «kosmopolitische Gallier» mit diesen

Ansichten in Konflikt mit der Inquisition geriet, zumal er damit
implizit eine vom offiziellen Lehramt bereits im sechsten Jahrhundert
verworfene Lehre von der Apokatastasis aufgreift, welche die Wiederherstellung

der Schöpfung — im Endlichen — postuliert. Er hat jedoch großes

Glück, denn er wird nur für wahnsinnig erklärt. Postel tröstet sich

damit, daß ihn erst die Nachwelt wird klarer beurteilen können.23
Welche Argumente weiß Postel zur Unterstützung seiner Überzeugung

anzuführen, daß die Erneuerung der Welt vom weiblichen
Geschlecht zu erwarten sei? Die «neue Welt», von der im Titel seines Büchleins

die Rede ist, bezeichnet nämlich nicht — wie man zuerst meinen
könnte — den amerikanischen Kontinent. Vielmehr zielt die Rede von
der «neuen Welt» auf die von Postel erwartete Wiederherstellung der

ganzen Schöpfung.
Anders als Agrippa von Nettesheim, der vor allem Beispiele aus der

Antike und dem Alten Testament zum Beweis der Überlegenheit der
Frauen anführte, will Postel sich in der Hauptsache auf das eigene Zeitalter

beschränken. Dabei fällt ihm auf, daß die Frömmigkeit der Frauen
bedeutend stärkere Züge aufweist, etwa bei Angela di Foligno, Katharina
von Siena, Johanna von Orleans und vielen mehr. Seine Erklärung dafür
ist, daß der intellectus possibilis, der «leidende Intellekt», bei den Frauen

empfänglicher für den göttlichen Geist sei als bei den Männern. Beide
Geschlechter stellen je für sich die ganze Welt dar, die geistige wie die

körperliche. Jedes von ihnen sei ein «souverain abrégé du monde», d. h.

jedes fasse eigenständig die Welt in sich zusammen. Während aber in der
FRAU die seelisch-körperliche Komponente dominiere, weswegen sie der

23 «Sed iudicabit clarius posteritas» (aus einem Brief aus dem Jahre 1560, zitiert
nach KUNTZ, Guillaume Postel, 1, zitiert in Anm. 21). Daß dieser Wunsch nicht ganz
in Erfüllung ging und daß Posteis angebliche Demenz immer noch auf seinen
«Feminismus» zurückgeführt wird, zeigen die gesammelten Zeugnisse in MACLEAN, «Les

Très-merveilleuses victoires des femmes», insbes. 31 Iff. (s. Anm. 17).



Actio und Passio in der Renaissance 141

sublunaren Welt vorsteht, überwiege im MANNE das geistig-intellektuelle
Element, weshalb er das ganze Universum — auch den Himmel — in sich

zum Ausdruck bringt (Kap. III, 89; Kap. XV, 88). Den höchsten und
vornehmsten Teil des Menschen nennt Postel in Anlehnung an Lukrez'
«Anime» (animus), den mittleren Teil «Ame» (anima), der dritte Teil ist der

Körper. Gemäß der heiligen Schrift kommt der Geist, der göttliche
Lebensodem, dem Menschen «von außen» her zu. Bei Postel geschieht
dies in zweierlei Gestalt, als «Mente» (mens) und als «Esprit». Die Mente
wirke auf den Anime, der Esprit auf die Arne. Um die verschiedenen
Funktionen von Mente und Esprit darzulegen, greift Postel auf das

Aristotelische Geistkonzept zurück. Seine Verquickung von biblischem
Motiv und antikem, philosophischem Gedankengut erklärt sich daraus,
daß auch bei Aristoteles der Geist «von außen» in die Seele gelangt. So

kann Postel die Mente mit dem «tätigen Intellekt», den Esprit hingegen
mit dem «leidenden Intellekt» gleichsetzen. Man achte auf das

Geschlecht der von Postel im Französischen paarweise gebrauchten
Begriffe: die Mente, der Anime; der Esprit, die Arne.24 So vereinigt sich die
Mente mit dem Anime als dem vornehmsten Teil des Menschen und der

Esprit mit der im Körper fest verankerten Seele. Beim weiblichen
Geschlecht sei der von außen her kommende leidende Intellekt leistungsfähiger

und zuverlässiger; was sich ihm einprägt, sei gut aufgehoben und
gehe nicht so leicht verloren. Beim männlichen Geschlecht sei es hingegen

genau umgekehrt, indem der — ebenso von außen herrührende —

tätige Intellekt die stärkere Erkenntniskomponente darstelle. Allerdings
nütze dies wenig, da der männliche leidende Intellekt schwach ausgebildet

sei. Da die schöpferische Tätigkeit nicht aufbewahrt werde, versiege
sie beim MANNE gleichsam in sich selbst. Kraft ihrer höheren
«Leidensfähigkeit» vermöge jedoch die FRAU die «von außen» empfangene Intel-
lektualität zu einer «inneren» Geistigkeit umzuformen. Obwohl sie ihrer
Anlage nach weniger vornehm ausgestattet sei, verfüge auf diese Weise
die FRAU besser über ihre Geistigkeit als der MANN. Postel kann daher

sagen, daß «das vitale Prinzip der Wahrheitserkenntnis in der Seele der

Esprit und nicht die Mente sei, so sehr auch die Vollkommenheit des

Esprit sich der Mente verdanke» (Kap. IV, 14). Dem weiblichen
Geschlecht, in dem der Esprit, sprich der leidende Intellekt so stark ist -
«l'esprit Feminin est fort» (Kap. IV, 11) —, kommt somit faktisch der

Vorrang zu. Die schöpferische Tätigkeit ist nur möglich dank des weibli-

24 Zur selben Terminologie in einem Paralleltext, ha nouvelle Eve, Mère du Monde

(1552), vgl. MACLEAN, «Les Très-merveilleuses victoires des femmes», 314, Anm. 20
(s. Anm. 17). Im selben Jahr prägte Postel in einer Hebräisch verfaßten Schrift das

Wort «Adamah» als die weibliche Form für Adam (vgl. ebd., 317, Anm. 46).



142 Actio und Passio in der Renaissance

chen geistigen Leidensvermögens, eines Vermögens, das Postel positiv
besetzt, indem er es als Kraft versteht. Diese Kraft stützt das männliche
Geistprinzip, indem sie es unablässig umkreist.

Mit FRAU der Frauen und MANN der Männer meint Postel im
folgenden Mann und Frau als Prinzipien.

«Aber so wie es nicht genug ist, daß Vater und Mutter seien, wenn sie

nicht dermaßen in einem Individuum zusammengezogen sind, daß der

ganze Samen und die Substanz des Mannes durch jene der Frau umgeben,
umhüllt und umfangen werde - damit die FRAU den MANN der Männer
und den überaus vollkommenen Vater umgebe -, so ist es auch nicht
genug damit, daß die FRAU der Frauen sei, noch daß der MANN der Männer
sei, wenn sie sich nicht in einem Individuum dem Geiste, der Materie und
dem Blute nach zusammenziehen Aus dieser Vereinigung müssen alle
verlorenen und verdorbenen Menschen durch den spirituellen weißen
[männlichen] und roten [weiblichen] Samen erneuert werden» (Kap. IX,
These 24, 38).

Spätestens an dieser Stelle wird ersichtlich, wie der Begriff der «spirituellen»

Vereinigung zwischen Neuem Adam und Neuer Eva zu besetzen
ist. «Spirituell» ist jene Vereinigung zu nennen, die vom «Esprit féminin»
ausgeht.

Guillaume Postel arbeitet mit - für unsere Begriffe - traditionellen
Schemata: Er weist das Tätige dem Männlichen, das Empfangende dem
Weiblichen zu. Ebenso übernimmt er die mit dieser Einteilung einhergehende

Flöherwertigkeit des Tätigen gegenüber dem Empfangenden.
Dadurch bleibt das weibliche Geschlecht seiner Anlage nach im Vergleich
zum männlichen notwendig minderwertig. Dennoch gelingt Postel, unter
der Bedingung, daß der weibliche leidende Intellekt stärker sei als der
männliche, eine Umkehrung der Verhältnisse. Stimmt man nämlich seiner

Prämisse zu, so folgt innerhalb seines Weltbildes, wonach die Frau
gleichsam einen «Abriß oder eine Zusammenfassung der elementaren,
sublunaren, niederen Welt» (Kap. III, 8) darstellt, daß das weibliche
Geschlecht dieser sublunaren Welt auch vorstehen müsse. «Die Natur
kommt auf der zweiten Stufe zur Ruhe und nicht auf der ersten» (Kap.
IV, 14), argumentiert denn Postel weiter. Gemeint ist, so wie auf der
Ebene der Elemente zuerst die Luft und nicht das Feuer sich mit Wasser
und Erde vermischt, um mit diesen eine erste Einheit zu bilden, schafft
erst das Weibliche eine harmonische Verbindung zwischen Esprit, Seele

und Leib als Bedingung für die zu erwartende Apokatastasis, die
Wiederherstellung aller Dinge im Endlichen: «Et c'est pourquoi, le sexe Feminin
consummera la perfection du monde» (ebd., 14f.).



Actio und Passio in der Renaissance 143

V. Charles de Bovelles - der metaphysische Vorrang des Weiblichen

Anders als bei Agrippa und Postel finden sich in Charles de Bovelles'
Philosophie weder ausdrückliche Bezüge auf die «Querelle des femmes»
noch Widmungen an Fürstinnen oder sonstwie herausragende Frauen. In
seinen Schriften lassen sich jedoch Metaphern, Bilder und Vergleiche
entdecken, die dazu verhelfen, eine Brücke zur Frage nach dem Verhältnis
zwischen Männlichem und Weiblichem zu schlagen. Der Liber de intellec-

tu, mit dem Bovelles im Jahre 1510 seinen ersten Sammelband eröffnet,
birgt z. B. eine für den vorliegenden Kontext außerordentlich anregende
Analogie. Das Vorherwissen Gottes wird darin mit dem Vorherwissen
der Frau verglichen, die einst ein Kind gebären wird:

«Das Erste ist die geistige und äußerst einfache Vorwegerkenntnis {pre-

cognitid) der Frau vom Kind; es ist jener ersten, göttlichen, ungeschaffenen
Vorwegerkenntnis von allem ähnlich. Das zweite sind aber das Vorherwissen

(prescientia) sowie die leibliche Empfängnis; diese machen es dem

göttlichen Vorherwissen aller Dinge nach. So wie nämlich die erste
Vorwegerkenntnis vom Kind im Geiste der Frau sich nicht auf das Kind
ausdehnt und auch nicht ein Teil des Kindes ist, so ist auch das erste und
älteste Vorherwissen von allen Geschöpfen im göttlichen Geist nicht ein
Teil des Geschöpfs noch selber ein Geschöpf.»25

Erst das zweite göttliche Vorherwissen steht in einem direkten
Zusammenhang mit den Geschöpfen (dieses bezeichnet Bovelles im weiteren
als Engelsgeist); mit diesem verhält es sich wie mit einer schwangeren
Frau, die Kenntnis davon hat, daß aus ihrem Schöße ein Kind geboren
wird. Die rein geistige Voraussicht hingegen ist vergleichbar dem weiblichen

Wissen darum, gebären zu können; dieses steht weder in Verbindung

mit einer allfälligen Schwangerschaft noch mit dem sich dabei
entwickelnden Kinde. Warum ist Bovelles die Unterscheidung dieser beiden
Wissensformen so wichtig?

Um die Analogie präzise zu begreifen, ist es unerläßlich, sich bis zum
Kern der bovillschen Erkenntnislehre vorzuarbeiten. Bezeichnenderweise

werden dabei Begriffe und Konzepte wiederkehren, die bereits bei
Postel und Agrippa begegnet waren. Agrippa und Bovelles sind
Zeitgenossen, (sie scheinen sogar demselben, von Agrippa gegründeten,
studentischen Geheimbund angehört zu haben)26, Postel wird gewiß beider

25 CAROLUS BOVILLüS, «Liber de intellectu», in: Liber de intellectu, liber de sensi-
bus, libellus de nihilo, Ars oppositorum Paris 1510, Neudruck Stuttgart-Bad Cannstatt

1970, cap. V, 4, f° 8v.
26 Diesem Bund gehörte auch Symphorien Champier an, dem wir ebenfalls einen

gewichtigen Beitrag zur «Querelle des femmes» verdanken (La Nef des Dames
Vertueuses où toute vertu est enclose, Lyon 1503). Vgl. GANDILLAC, Maurice de, «Les



144 Actio und Passio in der Renaissance

Werke gekannt haben. Dies bedeutet jedoch nicht, daß hier zwangsläufig
Affiliationen zu zeichnen wären, als ob die bloße Freundschaft oder
Bekanntschaft mit einem Autor gleich eine Beeinflussung der Gedanken
und Konzepte zur Folge haben müßte. Vielmehr haben wir uns viele
Ähnlichkeiten so zu erklären, daß Renaissance-Denker aus einem
gemeinsamen Fundus an Texten und Problemstellungen geschöpft haben.

Die Unterscheidung von tätigem und leidendem Intellekt ist eine
Erbschaft aus dem dritten Buch der Aristotelischen Schrift De anima.
Bekanntlich handelt es sich hierbei um eine schwere Erbschaft, denn
Aristoteles formuliert so, daß nicht klar ersichtlich wird, ob er nur eine
begriffliche Scheidung meint oder ob er den nous, den Intellekt, in tätig
und empfangend zerfallen läßt. Für die zweite Möglichkeit spricht, daß

Aristoteles nur den leidensunfähigen Intellekt für ewig und unsterblich
hält. Trifft diese Deutung in vollem Maße zu, dann hat dies zur Folge,
daß eine individuelle Unsterblichkeit ausgeschlossen ist. Schon die
Skizzierung des Problems macht also deutlich, wieviel von der Grundkonzi-
pierung des Tätigen und Empfangenden in der Vernunft abhängt. Von
der Antike bis in die Renaissance und darüber hinaus gehört die Frage
nach dem Verhältnis der beiden Intellekte zueinander allein schon

deswegen zum Grundrepertoire eines jeden Denkers, weil bei der Konzipierung

dieses Verhältnisses folgenreiche Vorentscheidungen fallen. Bezogen

auf die Geschlechteranthropologie hängt von der Einheit der beiden
Intellektkräfte auch ab, ob Frauen nur eine vorläufige Menschenform
darstellen: Da das Empfangende traditionellerweise für weiblich gehalten
wurde, konnte der Wegfall des leidenden Intellekts in der Ewigkeit als

Argument dafür angeführt werden, daß es im Paradies kein weibliches
Geschlecht mehr geben würde. Diese Position fand im Mittelalter und
auch noch in der Renaissance immer wieder eifrige Vertreter. Aus dieser
Sicht mag Posteis Konzipierung der beiden Intellektkräfte besonders
ingeniös erscheinen: Da das Tätige ohne die Leidensfähigkeit des Intellekts
wirkungslos bleibt, müssen beide Kräfte - und damit beide Geschlechter

- erhalten bleiben.
Auch Charles de Bovelles ist an einer einheitlichen Konzipierung des

Intellekts interessiert. Als erstes unterläuft er die Aristotelische
Terminologie. Der leidende Intellekt wird bei ihm als memoria oder vis memoriae,
als Erinnerungskraft bezeichnet. Damit wird vorerst begrifflich eine auf
Über- bzw. Unterordnung basierende Abhängigkeit vermieden. Nun ist
es Bovelles darum zu tun, die jeweilige Dignität der beiden Geisteskräfte
konzeptuell zu sichern. Zu diesem Zweck setzt er jene mit zwei ver-

secrets d'Agrippa», in: Aspects du libertinisme au XVIe s. (Actes du Colloque International

de Saumières), Paris 1974, 123-136, 123.



Actio und Passio in der Renaissance 145

schiedenen Ordnungsbegriffen operierende Formel ein, die wir bereits

von Agrippa her kennen. Die eine Ordnung orientiert sich an der Intention

oder am Vorsatz, wie Bovelles auch sagt, die andere an der Verwirklichung

bzw. am zu verrichtenden Dienst. Der Intention nach ist die

Erinnerungskraft das erste Geistesvermögen, sie ist nämlich auf die
Erkenntnis von Welt ausgerichtet, noch ehe sie die geistigen Bilder des
Intellekts in Empfang nimmt — nicht anders als die Frau, die eine
«Vorwegerkenntnis» vom Kind hat, das sie einst tragen wird. So betrachtet ist
die Memoria — logisch — früher als der erst in der Zeit tätige Intellekt. In
dieser logischen Ordnung ist daher der Intellekt lediglich die zweite
Instanz. Der Verwirklichung nach, d. h. gemäß der zeithchen Ordnung, ist
der Intellekt dafür dem Range nach das erste und die Erinnerungskraft
das zweite Geistesvermögen. Beide Geisteskräfte stehen am Anfang
einer Ordnung, sind aber zugleich auch in beiden Ordnungen vertreten.
Erinnerungskraft und Intellekt können sich daher, wie Bovelles festhält,
«gegenseitig anschauen». Was ist damit gemeint?

Will der Intellekt das Ergebnis seiner Erkenntnistätigkeit betrachten,
so bewerkstelligt er dies, indem er sich vis-à-vis der Erinnerung positioniert,

d. h. in einen Gegensatz zu ihr tritt. Wie kann es aber sein, daß
auch die Memoria schauend tätig ist und daher ihrerseits in einen Gegensatz

zum intellectus tritt? Um den Gedankengang nachzuvollziehen, muß
ein weiteres Buch des 1510 erschienenen Sammelbandes zu Rate gezogen
werden, nämlich die Ars oppositorum, in der Bovelles seine eigene
Gegensatzlehre auslegt. Diese wird vorerst an einem einfachen Beispiel
entfaltet27: Man betrachte eine Linie AB mit einem Mittelpunkt C. C bilde
das Ende der Strecke AC, die Mitte der Strecke AB und den Anfang der
Strecke BC. Der Punkt C ist somit in sich auf dreifache Weise bestimmt,
als Anfang, Mitte und Ende. Logisch gesehen, gibt es zuerst die
Endpunkte einer Linie, in unserem Beispiel die Extreme A und B. A und B

produzieren eine Mitte, die kraft ihrer Mittelstellung zugleich auch die

geometrischen Extreme Anfangspunkt und Endpunkt und damit auch
den grundlegenden Gegensatz von Anfang und Ende zur Darstellung
bringt. Weiterhin logisch betrachtet, können erst die Extreme eine

Mitteposition, genauer gesagt: ihre Mitte hervorbringen. Die Frage, die sich

nun stellt, ist, ob sich auch in der Gegensatzlehre von Charles de Bovelles

eine zeitliche Ordnung findet, die besagen würde, daß anders als in
der logischen Ordnung erst eine Mitte Gegensätze produziert. Vorerst
aber zurück zum Gegensatz von memoria und intellectus.

27 CAROLUS BOVILLUS, ((Ars oppositorum», in: Liber de intellectu..., cap. I, 2, f°
79r/v (s. Anm. 25).



146 Actio und Passio in der Renaissance

Inwiefern kann das einfache Linienbeispiel Aufschluß über unsere
Fragestellung geben? Was für das Einfache gilt, büßt seine Geltung für
das Komplexe nicht ein. Zugegebenermaßen expliziert Bovelles das

Verhältnis der beiden Geisteskräfte zueinander anhand eines etwas subtileren

geometrischen Beispiels, nämlich an dem von uns bereits bekannten
Gegensatz von gekrümmt und gerade. Kein Renaissance-Mathematiker,
der etwas von sich hielt, kam an diesem Problem vorbei. Das klassische

Beipiel, an dem es durchexerziert wurde, war das Problem der Rektifikation

des Kreisumfangs, das durch Abrollen gewonnen werden sollte. Die
klingendsten Namen verbinden sich mit diesem Problem, etwa TorricelM,
Vieta, Clavius und Galilei. Kepler schreibt später - in bester kusanischer
Tradition — daß es ein Größeres und ein Kleineres gebe, folglich auch
ein Gleiches. Dieses Gleiche entziehe sich aber der genauen Kenntnis
durch den menschlichen Geist. Ebenso hielt Descartes fest, daß das

genaue Verhältnis zwischen Geradem und Gekrümmtem nie würde
bekannt sein.28 Charles de Bovelles, der ebenfalls Mathematiker war, geht
das Problem von Gekrümmt und Gerade als Denker einer eigenständigen

Gegensatzlehre an. Er interessiert sich nicht für das Gleiche, auch
nicht für das genaue Verhältnis zwischen den beiden Gegensatzgliedern.
Worauf er hinaus will, ist die Mitte, auf die hin beide Extreme im
gleichen Maße produktiv sind. Beim Abrollen eines Kreises entlang einer
Geraden, ist dies die neue Figur, die dabei entsteht. Inwieweit Bovelles in
diesem Zusammenhang klar die Zykloide als die neue Figur erkannt hat,
ist noch umstritten; bekanntlich liefert hierfür erst Roberval im Jahre
1650 eine mathematisch zufriedenstellende Lösung.29 Es steht jedoch
außer Zweifel, daß Bovelles dem Problem der Rektifikation, in dem
Gekrümmtes und Gerades zusammentreffen, große Aufmerksamkeit
geschenkt hat.30 In seiner Erkenntnislehre stellt darüber hinaus das Ge-

28 Für Stellennachweise vgl. HECHT, Hartmut (Hg.), G.W. Leibniz im philosophischen

Diskurs über Geometrie und Erfahrung, Berlin 1991, 33-39.
29 Für Literatur zur Zykloide bei Charles de Bovelles s. MARGOLIN, J.-C., «Une

Géométrie fort singulière. La Géométrie pratique de Charles de Bovelles», in: AL-
BERTINI, Tamara (Hg.), Verum et factum. Beiträge zur Geistesgeschichte und Philosophie

der Renaissance zum 60. Geburtstag von Stephan Otto, Frankfurt/M. et al. 1993,
437-451, 446, Anm. 3.

30 Vgl. CAROLUS BOVILLUS, «Liber de circuli quadratura», in: JOSSE CLICHTOVE,
In hoc libro contenta: Epitome compendiosaque introductio in libros arithmeticos divi
Severini Boetii adjecto familiari commentario delucidata Paris 1503, f°LXXXVI;
DERS., «Liber de duodecim numeris», in: Liber de intellectu cap. III, f° 152v (s.

Anm. 25); DERS., Geometrie practique, Paris 1547, f° 34r/v.



Actio und Passio in der Renaissance 147

krümmte die Erinnerungskraft, das Gerade hingegen den Intellekt dar.31

Des Intellektes Aufgabe ist es, die bereits auf Erkenntnis hin tendierende
Memoria mit geistigen Bildern auszustatten. Vergleichbar einem Dreieck,
das von Operation zu Operation immer mehr Ecken erlangt, füllt er
nach und nach die Erinnerungskraft aus. Die Funktion der Memoria ist
es hingegen, da sie eine Vorstruktur bietet, den Intellekt zu begrenzen.
Geometrisch ausgedrückt: Über die Kreislinie darf kein Vieleck hinausragen.

Die Erinnerungskraft ist somit als die Zielgrenze jeglicher
intellektueller Tätigkeit zu verstehen. Sie ist gleichsam das «Außen» des

Intellekts, in das hinein er sich betätigt, sie ist aber auch die Grenze, die
ihn «von innen» her zusammenhält: Jedem Vieleck läßt sich nämlich
sowohl ein Kreis umschreiben als auch einschreiben, weshalb Bovelles das

Gekrümmte oder das Runde in seiner Einführung in die Geometrie als das

Prinzip der Figürlichkeit bestimmt.32 Wo ist nun die Mitte, auf die hin
Intellekt wie Erinnerungskraft tätig sind? Wiederum vorerst geometrisch
ausgedrückt: die Figuren, die dank des Zusammenspiels von Gerade und
Gekrümmt entstehen. Der Intellekt selbst ist nicht — wie weiter oben
möglicherweise hätte vermutet werden können — durch eine Figur
darzustellen, er ist die sich bewegende Gerade: Die von innen wie von außen

umgrenzte Bewegung der Geraden läßt erst alle möglichen Figuren
hervorgehen.

Seine Gegensatzlehre bezeichnet Bovelles als eine Kunst (ars), weil
sie es ermöglich soll, nicht nur die Mitte zu finden, auf die hin Gegensätze

wirken, sondern auch umgekehrt, von einer Mitte auf die — wie
beim Kusaner konträr konzipierte - Gegensätze zu schließen, die sie

hervorgebracht haben.33 Dies ist deswegen möglich, weil eine jede Mitte
die Extreme in sich darstellt. So wie der Mittelpunkt einer Linie auch

Anfang und Ende repräsentiert, stellt jedes geistige Produkt die beiden
geistigen «Produktionsstätten» dar, nämlich in der Weise von Bewegung
und Begrenzung.

31 Vgl. DERS., «Liber de intellectu», in: Liber de intellectu cap. XV, 8, f°19r (s.

Anm. 25).
32 DERS., «Introductio in geometriam sex libris distincta», in: CLICHTOVE, In hoc

libro contenta: Epitome compendiosaque introductio in libros arithmeticos..., f° LXXr
(s. Anm. 30). Zur genaueren Bestimmung des Geraden und des Gekrümmten in
Bovelles' Erkenntnislehre s. ALBERTINI, Tamara, «Die geometrische Darstellung der
vollkommenen Erkenntnis in der Philosophie von Charles de Bovelles», in: Verum et
Factum, 421-436, insbes. 427 und 430 (s. Anm. 29).

33 Zu einem ähnlichen Gedanken auch bei GIORDANO BRUNO, «Von der Ursache,
dem Prinzip und dem Einen», übers, von A. Lasson, Hamburg 1977, Fünfter Dialog,
113f.



148 Actio und Passio in der Renaissance

Wie wichtig Charles de Bovelles das Verhältnis von Erinnerungskraft
und Intellekt war, läßt sich an einer weiteren Stelle seines Sammelbandes

zeigen, nämlich am Liber de sapiente. Auch in diesem Buch ist der Gegensatz

der beiden Geisteskräfte produktiv tätig. Die Mitte, die hier -
logisch — entsteht, heißt contemplatio. Es ist die Betrachtung selbst.34 Man
erinnere sich: Die Gegensätze «schauen sich an». Was sie verbindet (und
zugleich trennt), ist das Schauen. Im Schauen kommen die beiden
Extreme zusammen. Dieses ist sowohl die Mitte als auch die Kraft, die die
Extreme als Extreme zusammenhält. Bovelles gibt nun von diesem
Verhältnis auch eine biblisch-anthropologische Lesart, womit wir zum Kern
unserer Fragestellung zurückkehren.

In der Aufzählung folgt Charles de Bovelles der «zeitlichen»

Ordnung des zweiten Genesisberichtes: Der Intellekt stelle Adam, die
Erinnerungskraft Eva und die Schau Abel dar. Adam sei ein-fach Mensch,
Eva zwei-fach Mensch, Abel drei-fach Mensch. Eine dieser Stelle beigelegte

Dreiecksfigur verdeutlicht den Sachverhalt: An der (nach unten
gerichteten) Dreiecksspitze ist ein janusköpfiger Abel dargestellt, der
zugleich auf Adam und Eva blickt, welche an den beiden Enden der (nach
oben weisenden) Dreiecksbasis angesiedelt sind und ihrerseits einander
betrachten. Adam allein wäre der Schau unfähig, wenn er kein Gegenüber

hätte. Desgleichen wird auch Eva nur dank Adam zur Schauenden.
Während sich aber Adam und Eva gegenseitig anschauen, betrachtet
Abel sowohl Adam als auch Eva.35 Es wird deutlich, daß ein-fach {homo),
zwei-fach {homo-homo) und drei-fach Menschsein (homo-homo-homo)36 nicht
als geschlechtsanthropologische Wertung zu verstehen ist. Ähnlich wie
bei Nikolaus von Kues sind auch hier die Extreme lediglich gedachte
Positionen. Erst Abel kann daher als menschlicher Prototyp begriffen
werden. Nur Abel ist im vollen Sinn Mensch. Er ist nämlich als jene Mitte

aufzufassen, von der aus die für sich genommen, in der Welt
inexistenten Extreme als Gegensatzglieder gewonnen werden. Der Gegensatz,

den der Mensch Abel aufspannt, ist nicht einer zwischen Tätigsein
und Empfangen, sondern einer des Schauens und Geschautwerdens, was
im bovillschen Denkkontext zu einem anderen Begreifen des hier ange-

34 S. CAROLUS BOVILLUS, Liber de sapiente, hrsg. von R. Klibansky, in: Cassirer,
Ernst, Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance, Darmstadt 21963,
299-412, cap. XXXI, 370.

35 Vgl. ebd., cap. XXV, 352f., sowie cap. XXXI, 370. In einem späteren, theologischen

Kontext wird Eva jedoch nur noch als «passiv» eingeführt (s. Theologicarum
Conclusionum Caroli Bovilli Samarobrini Libri decern, Paris 1515, Buch VII, f°
CXXVIr.). Allerdings handelt es sich bei dieser Stelle um die (an der Zeugung Kains
mitbeteiligte) biblische Gestalt, und nicht etwa um die archetypische Eva.

36 S. DerS., Liber de sapiente, cap. XXII, 348 (s. Anm. 34).



Actio und Passio in der Renaissance 149

führten Gegensatzes führt. Es gilt nämlich zu berücksichtigen, daß die
Extreme nicht nur Schauende sind. Sie sind zugleich auch Geschaute.

Adam, alias der Intellekt, sowie Eva, alias die Erinnerungskraft, schauen
sich beide an und werden daher beide zu Betrachteten. Im Akt der Schau

sind, wie es in der Ars oppositorum heißt, die Gegensätze konvertibel: Sie

können gegeneinander ausgetauscht werden.37 Anders formuliert, nicht
nur Adam hat ein Gegenüber, sondern auch Eva ist so gedacht, daß sie

ohne Adam als ihr Gegenüber keinen Bestand haben könnte. Dieses
kann sich als Konzept nur jenem eröffnen, der so wie Bovelles auf Adam
und Eva aus einer Mitteperspektive bückt.

Wir finden bei Charles de Boveües dank einer ausgeklügelten
Gegensatzlehre eine subtile Konzipierung des Gegensatzverhältnisses, das nicht
nur auf beüebige Gegensatzgüeder angewendet werden kann, sondern
darüberhinaus als Findungskunst, als inventive Methode dienen soll. Aus

beüebigen Extremen kann eine Mitte eruiert werden; andererseits lassen
sich aus einer beüebigen Mitte jene Gegensatzgüeder ermitteln, die diese

Mitte gemeinsam hervorgebracht haben. Dank der Konzipierung der
Extreme als zwei distinkte «Produktionsstätten» finden wir auch - ver-
mutüch erstmaüg in der Tradition — eine Durchbrechung der überkommenen

Koppelung Männüch-Weibüch und Tätigsein-Empfangen. Charles

de Boveües schafft hiermit eine konzeptueü äußerst soüde Grundlage
für eine wertfreie Diskussion geschlechtsanthropologischer Fragesteüun-

gen, die heute noch große Aufmerksamkeit verdient; erlaubt sie doch, die

geschlechtüchen Extreme in eine dynamische Struktur zu fassen, in
welcher die Gegensätze beide in demselben Umfange «tätig» wie «leidend»
sind. Ob er damit bewußt eine Antwort auf die zu seiner Zeit währende
«Quereüe des femmes» hat geben woüen, ist eher nebensächüch. Was

zählt, ist die anspruchsvoüe und phüosophisch saubere Ausarbeitung
eines keineswegs nur für die damaüge «Querelle» relevanten Problems.
Boveües' Lösung legt nämüch nichts weniger nahe, als daß eine ausgewogene

Reflexion über die Geschlechter nur aus einer Position der Mitte
geüngen kann. Diese «Mitte» ist die androgyne Natur des Menschen, die

erst die Grundlage schafft für eine Differenzierung in zwei Geschlechter.
Es ist dann nur folgerichtig, daß auch Erkenntnislehre und Metaphysik
den Stempel der Androgynität tragen.

37 Vgl. DERS., «Ars oppositorum», in: Liber de intellectu I, 1, f° 79r (s. Anm.
25).


	Actio und Passio in der Renaissance : das Weibliche und das Männliche bei Agrippa, Postel und Bovelles

