
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 1-2

Artikel: Relationen : ihre Theorie in der spätmittelalterlichen Theologie und bei
Luther

Autor: Bannach, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761074

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Bannach

Relationen

Ihre Theorie in der spätmittelalterlichen Theologie und
bei Luther

I. Bedeutung von Delationen in der spätmittelalterlichen Theologie

Luther hat in Beziehungen gedacht, die Scholastik hingegen hat
«Substanzmetaphysik» betrieben, so wird oft geurteilt.1 In diesem Urteil setzt
sich evangelisches Selbstverständnis von einer durch die Reformation
überwunden geglaubten Epoche des Denkens und des Glaubens ab.2

Schaut man genauer hin, so steht dieses Urteil jedoch in auffallendem
Widerspruch zu Texten des spätmittelalterlichen Denkens. Duns Scotus
widmet der Frage nach der Beziehung Gottes zur Welt zwei Distinktio-
nen mit mehreren Quaestionen sowohl in der Ordinatio als auch in der
Tectura, in der Lehre von Gottes Erkennen — und greift das Thema
erneut in der Schöpfungslehre auf. Wilhelm von Ockham beschäftigt sich
mit dem Charakter und der philosophischen Eigenart von Beziehungen
im Anschluß an Aristoteles in einer Fülle von Untersuchungen, so z. B.
in seinem Kommentar zum ersten Sentenzenbuch (Ordinatio), Dist. 303

zum zweiten Sentenzenbuch (Keportatio), quaestiones 1 und 24, in der

1 So z.B. Albrecht PETERS, Rechtfertigung, Gütersloh 1984, S. 24, der mit dem
Terminus «substanzontologisch» die katholische Position beschrieben sieht, die den
Menschen als «in der Welt befindlich versteht.»

2 Man halte dagegen einen Text wie Quodlibet IX. qu. 1. von HEINRICH VON
GENT, in dem Hegels ganze Bestimmung des Selbst als von einem anderen her
vorgenommen zu sein scheint: creatura nullam habet relationem ad Deum nisi sit
aliquid ad se. Ad se autem non est aliquid neque secundum essentiam neque secundum
existentiam, a se ipsa, sed ab altero tantum, a quo est id quod est, ut possit quoquo
modo dici ad earn illud Apostoli 1 <ad> Corinthios, IV: «Quid habes quod non acce-
pisti?» ed. R. MACKEN, Leuven, 1983, S. 4ff.

3 WILHELM VON Ockham, Scriptum in librum primum sententiarum. Ordinatio,
New York 1979, Bd. IV, S. 281 ff.

4 WILHELM VON Ockham, Quaestiones in librum secundum sententiarum, New
York 1981, S. 3ff.



102 Relationen

Summa Logica, pars 1, cap. 49ff.5 und in seinem Kommentar zu der
Kategorienschrift des Aristoteles, cap. 126, und schließlich in seinem sechsten

Quodlibet, quaestiones 8—307. Außerdem gibt es unter den Ockham
zugeschriebenen Werken noch einen Traktat De relatione8. Das sind nur die
durch ihre Themenformulierung sofort ins Auge springenden Äußerungen

zur Theorie der Relationen. Daneben finden sich, eingebettet in
Argumentationszusammenhängen zu anderen Fragen, häufig Anspielungen
auf das Thema der Relationen, so daß man ohne Übertreibung sagen
kann, daß dieses Thema eines der Schwerpunkte im Denken des Venerabiiis

Inceptor bildet, während der Substanzbegriff sich auf dem Wege der
Auflösung befindet.

Ockham setzt sich dabei intensiv mit Aristoteles und mit Duns Sco-

tus auseinander, und deswegen muß man sich Klarheit verschaffen über
deren Relationentheorie, um die Tragweite und die Zielrichtung von
Ockhams eigener Darstellung überhaupt verstehen zu können.

II. Vorgaben des Aristoteles

Wie in anderen philosophischen Fragen auch, hat Aristoteles9 in der
Theorie der Relationen die ganze weitere Diskussion bestimmt. Er
unterscheidet zwischen Relationen, die wechselseitig sind, und solchen, die

nur auf einer Seite Realität besitzen. Von den ersten gibt es zwei
verschiedene Genera. Das sind einmal Zahlenverhältnisse, wie «doppelt-einfach»

oder «halb-ganz.» Hierbei handelt es sich jeweils um bestimmte
Verhältnisse, die jeweils nicht ohne einander gedacht werden werden
können, weshalb ich, wenn ich wahrnehme «Das ist die Hälfte», zugleich
wissen muß, daß es da ein Ganzes geben muß, von dem die Hälfte eben
die Hälfte ist. Hierher gehören aber auch unbestimmte Zahlenverhältnisse,

wo die Glieder der Relation sich aber ebenfalls gegenseitig bedingen.

Zum Übertreffenden gehört immer ein Übertroffenes.10
Bei dem zweiten Genus der wechselseitigen Relationen handelt es

sich um Worte, bzw. Begriffe, die notwendig einen zweiten Begriff in der
intellektuellen Anschaung nach sich ziehen. Das gilt z. B. vom Vater, der

5 WILHELM VON Ockham, Summa logicae, New York 1974, S. 153ff.
6 WILHELM VON Ockham Expositio in librum praedicamentorum Aristotelis,

New York 1978, Opera philosophica et theologica. Bd. 2, S. 238ff.
7 WILHELM VON Ockham, Quodlibeta Septem, New York 1980, S. 611 ff.
8 WILHELM VON Ockham, Opera dubia et spuria, New York, 1988, S. 335ff.
9 Der einschlägige Text bei ARISTOTELES ist Met. 1020b26ff.
10 Der Deutsche Idealismus wird dann sagen: Endliches und Unendliches bedingen

sich in dieser Weise.



Relationen 103

ohne den dazugehörigen Sohn nicht gedacht werden kann. Genau so
steht es mit der Relation «Herr-Knecht», eine Beziehung, die dann bei
Hegel eine so große Bedeutung bekommen sollte. Alle diese Relationen
sind — um es noch einmal zu sagen —, wechselseitige Relationen, relationes

mutuae.
Das ist nun mit dem dritten Genus anders. Sie sind nur auf der einen

Seite real. Das Wißbare bezieht sich auf den Wissenden. Aber er kann
noch mehr oder ganz anderes wissen, das auch wißbar ist. Technisch
gesprochen: Der Terminus der Relation, der Punkt auf den sie hinzielt,
bezieht sich auf das Fundamentum11, den Punkt von dem sie ausgeht, eine

Umkehrung ist nicht möglich. Das würde nämlich bedeuten, daß der
Wissende nichts anderes mehr wissen könnte, als er gerade weiß, die
Relation «sciens-scibile» würde selbstwidersprüchlich. Wenn ich «Haus»
weiß und die Relation zwischen mir und dem «Haus» wäre eine Relation,
die mich genausogut wie das Haus betrifft, dann wäre damit die Beziehung

von mir zum Wißbaren fixiert. Denn die Relate einer Relation lassen

sich nicht verändern12, weil das die jeweilige Relation selbst aufheben
würde. Wenn also das Adjektiv scibile insgesamt relational zu einem sciens

ist, dann kann die Relation auf Seiten des sciens nur gedacht, nicht wirklich

sein.
Thomas hat diese Art von Beziehungen am Beispiel der Begriffe

«links» und «rechts» sehr klar erläutert. Lebewesen schlagen von sich aus
in ihrer Vorwärtsbewegung die Richtung «links» oder «rechts» ein. Hier
gibt es also eine reale Relation des Lebewesens zur Richtung, die es

einschlägt. Eine Säule hingegen wird hinsichtlich der linken und der rechten
Hälfte des Horizontes, den sie durchschneidet, vom Menschen so
benannt. Hier ist die Relation der Säule zu den beiden Richtungen «links»
und «rechts» nur gedacht, es handelt sich um eine relatio rationis genau
von der Art, wie das Maß zum Gemessenen besitzt oder das Wissen zum
Wißbaren.13

Diese Vorgaben des Aristoteles spielten bei der Bestimmung des

Gott-Welt-Verhältnisses bei Thomas und bei Duns Scotus eine große
Rolle. Doch ehe davon die Rede sein kann, muß noch einer weiteren
Bestimmung relativer Begriffe gedacht werden, die Aristoteles in der
Kategorienschrift vorträgt und die Ockhams Auseinandersetzung mit Aristoteles

außerordentlich beeinflußt hat.

11 Vgl. PHILIPP MELANCHTHON, Eromata dialectices, S. 545 in: Opera quae super-
sunt, Corpus Reformatorum XIII. hrsg. von K.G. BRETSCHNEIDER, Halle 1846.

12 ARISTOTELES, Physik 225bff.
13 THOMAS VON AQUIN, In libros metaphysicorum, lib. 5, cap. 17, n. 26.



104 Relationen

Aristoteles nennt hier zunächst eine ganze Reihe relativer Begriffe,
die stets das Charakteristikum besitzen, daß sie andere Bedeutungen
mitbenennen. Wenn ich weiß, daß es größere Hügel gibt, dann weiß ich
auch, daß es solche gibt, die kleiner sind. Wenn ich weiß, daß es einen
Sklaven gibt, dann weiß ich auch, daß es einen Herrn gibt, wenn ich
weiß, daß es eine Hälfte gibt, dann weiß ich auch, daß es ein Ganzes

gibt. Aber wie steht es mit Worten wie Flügel, Ruder, Kopf? Weiß ich,
wenn ich das Wort «Flügel» kenne, daß es einen Vogel gibt, das Wort
«Ruder», daß es ein Boot gibt, das Wort «Kop&>, daß es ein Lebewesen

gibt? Nein, sagt Aristoteles. Das Wort «Flügel» kann auch auf «geflügelte»

Worte, auf Dädalus und Ikarus oder — von heute aus gesehen —

auch auf ein Flugzeug verweisen. Die Beziehung «Flügel» zu Vogel ist
also nicht eindeutig. Genauso steht es mit «Ruder» und «Kopf.» Auch
Schiffe oder Biber oder — wiederum von heute aus gesehen —Flugzeuge
haben Ruder, und nicht alle Lebewesen haben Köpfe. Das ist jedenfalls
die Meinung des Aristoteles im § 7a der Kategorienschrift. Aus diesem
Sachverhalt zieht Aristoteles die Schlußfolgerung: Um eindeutige
Beziehungen zu erreichen, muß man neue Worte prägen; ein Flügel bezieht
sich auf alles Geflügelte (7tTepcoxa), ein Ruder, auf alles mit einem Ruder
Versehene (7tr|öoAicüTOv), ein Kopf auf alles, was einen Kopf hat
(KEpcAünov).

An dieser Stelle sieht es aus, als betrachte Aristoteles Relationen nur
als Begriffe oder Worte, die eine Relation implizieren und als nichts
sonst. Aber dieser Eindruck kann nur entstehen, wenn man die eben

besprochene Passage aus ihrem Argumentationszusammenhang herauslöst.
In diesem insgesamt geht es dem Empiriker Aristoteles nämlich darum,
daß durch die Theorie der Relationen, durch das, was ein relativer
Begriff jeweils mitmeint, nicht die empirische Wirklichkeit verstellt wird.
Bezöge sich «geflügelt» nur auf Vögel, dann dürfte darüber hinaus nichts
geflügelt sein, hätten sich Dädalus und Ikarus nie auf ihren Flug begeben
und hätte die Menschheit niemals das Fliegen gelernt.

Daß Aristoteles in der Tat nicht nur relative Begriffe oder Worte,
sondern Objekte im Sinn hatte, geht aus 7bl5ff. der Kategorienschrift
sehr deutlich hervor. Hier heißt es, daß die Relationen ihrer Natur nach

stets gleichzeitig auftreten. Dieser Sachverhalt wird allerdings durch eine
erkenntnistheoretische Überlegung eingeschränkt. Objekte gehen nämlich

der Objekterkenntnis voraus. Das belegt ein Gedankenexperiment.
Die Objekterkenntnis erlischt, entfernt man die Objekte. Aber die Ob-



Relationen 105

jekte verschwinden nicht, wenn die Objekterkenntnis sie nicht
wahrnimmt.14 Deswegen müssen sie früher sein.

III. Ockhams Aristotelesre^eption

Wilhelm von Ockham war das Verhältnis seiner eigenen Position zu
Aristoteles so wichtig, daß er ihm drei umfängliche Untersuchungen gewidmet

hat.15 Er ist sich dieses Verhältnisses auch nicht so sicher, denn in
der Summa logica räumt er ein, daß auch er früher Aristoteles so
verstanden habe, als halte dieser wie viele Theologen an einem extramentalen

Status der Beziehungen fest, während er jetzt davon überzeugt sei,
daß Aristoteles von Relationen nur als von Begriffen über Begriffe (no-
mina secundae impositionis) gesprochen habe.16 Diese Position gilt in
der Summa logica für alle Relationen generell, also alle drei Genera.
Ockham geht von der Bemerkung des Aristoteles aus, man müsse unter
bestimmten Bedingungen Begriffe mit relativen Bedeutungen prägen und
faßt alle Relationen nicht als Objektbeziehungen, sondern als
Eigenschaften von Nomina auf. Die relativen Eigenschaften kommen dadurch
zustande, daß einem Nomen die relativen Eigenschaften in der Form
eines casus obliquus17 hinzugefügt werden können. Also: Sokrates ist Piaton

ähnlich durch die weiße Hautfarbe [die Weißheit] (1. Genus relatio-
num). Das Doppelte ist doppelt vermöge der Doppeltheit (1. Genus).
Der Sklave ist Sklave seines Herren (2. Genus relationum). Der Sohn ist
Sohn seines Vaters. (2. Genus).18 Das Wort «homo» hingegen ist absolut,

14 Aristoteles, Kategorien, 7bl5ff.
15 Summa logica I, 49ff., (Opera philosophica I, 153ff.) Sent. I. 30,3 (Opera theo-

logica IV, S. 335ff.) Quodlibeta VI, qq. 16-19). Man kann dazu auch noch das 12.

Kapitel von OCKHAMS Kommentar zur Kategorienschrift des Aristoteles rechnen. (Opera

philosophica II, 238f£). Eine systematische Darstellung des Relationenproblems bei
Ockham gibt Marilyn MCCORD ADAMS, William Ockham, Notre Dame, Ind. 1987, I,
S. 215-276. Sie geht insbesondere auf das Verhältnis zu Duns Scotus ein, ohne aber
die drei genera relationum zu berücksichtigen.

16 «Et de ista opinione [nämlich daß Relationen wirkliche Objekte jenseits ihrer
bloßen Begriffe sind] sunt multi theologi, quam etiam aliquando credidi fuisse opinio-
nem Aristotelis, sed nunc mihi videtur quod opinio contraria sequitur ex principiis
suis.» Summa logica, pars I, cap. 49, Opera philosophica I, S. 154. Den vorsichtigen
Sprachgebrauch «ex principiis suis» behält Ockham in allen seinen Bezugnahmen auf
ARISTOTELES bei.

17 Also Genitiv, Dativ und Ablativ.
18 «Aliqua autem nomina sic sua significata significat (sic!) quod de nullo verificari

possunt nisi vere et convenienter possit eis addi casus obliquus alterius dictionis, sicut
impossibile est quod aliquis sit pater nisi sit alicuius pater, et impossibile est quod ali-
quis sit similis nisi alicui sit similis, ita quod ista nomina «pater», «filius», «causa», «cau-
satum», similis et huiusmodi de nullo possunt vere affirmari si significative sumantur



106 Relationen

d. h. es impliziert keinerlei relative Bezugnahmen auf andere Worte. Nur
wenn es personal supponiert für eine Person — beispielsweise Sokrates —

steht, die zufällig eine Beziehung hat, weil sie ein Vater ist, dann kann
man gültig sagen «Ein Mensch, nämlich Sokrates, ist Vater eines
Sohnes.»

Was ist das Interesse Ockhams, auf diese Weise alle Beziehungen aus
der Realität zu entfernen und zu Eigenschaften von Wörtern zu machen?
Die Antwort auf diese Frage kann nur lauten: weil die Dinge in der Realität

nicht miteinander in Beziehung stehen, sondern je für sich genommen

werden wollen. Er teilt zunächst das Interesse des Aristoteles an der
empirischen Vielfalt der Dinge, die nicht beseitigt werden darf dadurch,
daß man sie miteinander in Beziehung setzt. Aber er geht über Aristoteles

weit hinaus. Dieser hätte die Dinge niemals von einander isoliert,
bilden doch nach De Generatione et Corruptione selbst die Elemente keine
Dinge für sich, wie bei Empedokles und den Atomisten, sondern gehen
ineinander über. Dieses Ineinander-über-gehen-Können der Dinge ist
der sichtbare Beleg dafür, daß Relationen Objekte und nicht nur Nomina
sind. Dinge, die sich aufeinander hin verändern können, müssen schon
immer miteinander in Beziehung stehen.

Woher rührt nun bei Ockham die Uberzeugung, daß die Dinge je für
sich bestehen und Relationen somit nur Nomina sein können? Sie rührt
daher, daß er die franziskanische Schöpfungstheologie zu ihrem
konsequenten und radikalen Ende führt: Alle Dinge sind je für sich von Gott
geschaffen. Deswegen können sie nur als einzelne existieren. Doch dazu

gleich mehr. Zunächst soll noch vorgeführt werden, wie Ockham in der
Ordinatio die beiden ersten Genera relationum auf seine Spur zwingt.

Daß die Relationen der Struktur «halb-doppelt» nur Worte sein können

und keine Objekte, macht Ockham dadurch deutlich, daß er nach
der Zusammensetzbarkeit von Zahlen fragt. Wäre nämlich das Doppelte
ein wirkliches Ding, dann könnte es nach den Prinzipien der Aristotelischen

Philosophie nicht mit der Zahl, von der es das Doppelte ist, in
homogener Weise zusammengesetzt werden, denn nach den Prinzipien
dieser Philosophie bilden nur die Akzidentien — wie Quantität, Qualität,
Relation usf. - eine homogene Zusammensetzung mit der Substanz der

entsprechenden Zahl. Wäre das Doppelte selber eine Substanz, so müßten

zwei Substanzen miteinander verbunden werden, und das wäre nur in
diskreter Weise möglich: Es würde ein Haufen aus verschiedenen
Substanzen entstehen, und damit wäre unklar, weshalb dieses Doppelte zu
dieser Zahl gehört. In einem diskreten Haufen von Substanzen könnte

nisi vere et convenienter possit eis addi respectu eiusdem aliquis casus obliquus.»
WILHELM VON Ockham, Summa logica, Opera philosophica, New York 1974, S. 155.



Relationen 107

diese Frage nicht mehr beantwortet werden. Ein Haufen von Menschen,
Eseln und Rindern enthält verschiedene Substanzen, die verschieden
bleiben, auch wenn man sie miteinander vermischt. Mit anderen Worten:
Wenn man zwei Dinge nach den Prinzipien der Aristotelischen Philosophie

zusammenfügt, so daß eine Substanz eine neue Quantität oder Qualität

bekommt, dann kann es sich überhaupt nur um Worte handeln und
nicht um Dinge.19

Aber wie steht es mit Relationen, die zum zweiten Genus gehören,
also zum Typ «Vater-Sohn», oder allgemeiner, zum Typ «Ursache-Verur-
sachtes»? Muß «Vaterschaft» oder «Ursache» nicht außerhalb der bloßen
Benennung als Ding existieren? Nein. Denn nach Aristoteles besteht
zwischen der bloßen Möglichkeit, zu erwärmen bzw. erwärmt zu werden
und der tatsächlichen aktuellen Erwärmung hinsichtlich der Relationen
kein Unterschied. Bei der bloßen Möglichkeit zu erwärmen, gibt es aber
keine Relation, infolgedessen bei der tatsächlichen Erwärmung auch
nicht.20 Ockham interpretiert Aristoteles konsequent so, als habe dieser
den Relationen nur verbale Realität zugeschrieben. Das wird außer an
den vielen Argumenten gegen die objekthafte Existenz von Beziehungen
noch an folgenden beiden besonders deutlich, die scheinbar besonders

eng an Aristoteles anschließen.
1. Einem Ding kommt keine neue Relation zu dadurch, daß es zu

einem anderen Ding in Beziehung tritt. Sokrates empfängt nicht neu ein
Stück Ähnlichkeit dadurch, daß Piaton auf der Szene auftritt und Sokrates

ihm in bezug auf seine weiße Hautfarbe ähnlich wird.21

19
« Igitur secundum principia Philosophi, nullus numerus est talis res una dis-

tincta ab omnibus aliis rebus, et per consequens multo fortius nec dupleitas.»
WILHELM VON OCKHAM, Scriptum in librum primum sententiarum. Ordinatio, Opera theo-
logica IV, New York 1979, S. 341.

20 «Quia, secundum Philosophum, V Metaphysicae», ita dicitur calefactivum ad ca-
lefactibile sicut calefaciens ad illud quod calefit, et ita vere calefactivum est aliquid si-
cut calefaciens. Sed per hoc praecise quod aliquid potest calefacere, non habet aliquam
talem rem in se.» Ebd.

21 «Quia dicit Philosophus, V Physicorum sie: <«Convenit altero mutato verum esse
alterum nihil mutans), hoc est dictu, per mutationem alterius extremi dicitur vere alteram

extremum ad aliquid sine omni mutatione sui ipsius. Sicut si Sortes sit primo
albus, si postea fiat Plato albus, Sortes est similis Piatoni de novo sine omni mutatione
sui ipsius.» Ebd., S. 347. Dieses Argument hat übrigens Biel mißdeutet, wenn er
meint, es gäbe nach Ockham keine Relationen, sondern nur Absoluta. Aber
selbstverständlich sind auch nach Ockham Sokrates und Piaton durch die Weißheit weiß,
nur darauf kommt es an, daß Piaton, wenn Sokrates mit seiner Weißheit Piaton
nahekommt, nicht eine weitere Beziehung zwischen Piaton und Sokrates entsteht, etwa
die des Weißwerdens. Biel argumentiert «Ut similitudo, qua Socrates similis est Piatoni
in albedine, nihil aliud est quam Socrates et Plato et duae albedines in Socrate et
Piatone, quia illis existen-tibus, Socrates est similis Piatoni, omnibus aliis



108 Relationen

2. Eine Relation zwischen zwei bewegten Relaten kann nicht selbst
wieder Fundament oder Terminus einer Bewegung sein. Denn dann würde

es im Bück auf die Bewegung zu einem Regreß ins Unendliche kommen,

d. h. es würde nichts bewegt werden. Dies ist eine für die Systematik
der Aristotelischen Philosophie außerordentlich wichtiges Argument.

Denn diese insistiert darauf, daß es ein erstes Bewegendes geben muß,
damit es Bewegtes gibt.22

Es wurde gesagt, Ockham sei Aristoteles scheinbar so nahe. Denn er
zieht aus allen diesen Beispielen die Schlußfolgerung, Aristoteles sei der

Meinung, daß es überhaupt keine Relationen in der Wirklichkeit gibt, während

Aristoteles doch nur sagt, es gebe keine neuen Relationen, bzw. die
Relation zwischen zwei bewegten Relaten dürfe nicht ihrerseits der

Bewegung ausgesetzt werden. Ockham überzieht jeweils die aristotelischen
Argumente. Es wird sich gleich zeigen, daß er dies im Interesse einer
systematischen Anstoteles/èAAè tut.

IV. Das tertium genus relationum

Von ihrer Struktur war schon die Rede. Sie spielten in der Analyse des

Gott-Welt-Verhältnisses eine überragend wichtige Rolle. Denn hier
ergänzen sich neuplatonische und aristotelische Denkformen. Thomas von
Aquin etwa sagt von den Begriffen, die wir von Gott bilden, daß sie nur
eine Bedeutung via negationis haben können, bzw. nur insofern Gott
eine Beziehung zur Welt hat.23 Die Einheit des göttlichen Wesens kann
nicht und darf nicht durch eine wie auch immer geartete Vielfalt verletzt
werden. Deswegen sind nur die Termini vielfältig, nicht jedoch das Fun-
damentum. Oder: Relationen sind «ad aliud», sie haben ihren
Wirklichkeitsgehalt in diesem «aliud.» Deswegen kann es in Gott keine Relationen
geben, denn die Einheit des göttlichen Wesen ist von keinem «aliud»
abhängig.24 Alle von Gott auszusagenden Relationen, insonderheit die in-

circumscriptis», Gabriel BIEL: Collec-torium circa quattuor libros sententiarum I,
Tübingen 1973, S. 580.

22 «Item arguo per auctoritatem communiter allegatam quia, secundum Philoso-
phum, V Physicorum, ad relationem non est motus; sed si relatio esset aliqua res, posset

vere esse motus ad relationem.» Ebd., S. 346.
23 «Respondeo dicendum quod de nominibus quae de deo dicuntur negative, vel

quae relationem ipsius ad creaturam significant, manifestum est quod substantiam eius

nullo modo significant; sed remotionem alicuius ab ipso, vel relationem eius ad alium,
vel potius alicuius ad ipsum.» THOMAS VON AQUIN, STh 1, qu. 13 a.2.

24
« Huiusmodi autem relationes quae sunt ad suos effectus, realiter in Deo esse

non possunt» (THOMAS VON AQUIN, Summa contra Gentiles», 2. 12). Die Relationen
auf seiten Gottes zur Welt sind nur gedacht. Hat Gott keine wirkliche Beziehung zur



Relationen 109

nertrinitarischen, sind relationes rationis, also nur von Menschen gedacht,
um sich selbst die Geheimnisse des göttlichen Wesens klarzumachen.

Duns Scotus verwendet dieses Konzept noch intensiver. Alle
Beziehungen Gottes zur geschöpflichen Welt sind relationes rationis Wären
sie real, so wäre damit die ewige Existenz der Geschöpfe impliziert.26
Auch die Art und Weise, wie Gott die Vielfalt der Geschöpfe erkennt,

vermag an diesem Resultat nichts zu ändern. Man kann die Vielfalt des

göttlichen Erkennens in bezug auf die Geschöpfe auch wahren, ohne
daß man das göttliche Erkennen durch eine Vielfalt der göttlichen
Relationen zu den Geschöpfen gewissermaßen multipliziert. Dazu muß man
sich nur klarmachen, daß der primäre Gegenstand des göttlichen Erkennens

das göttliche Wesen selbst ist, daß die Geschöpfe dann die ungeheure

Lebendigkeit des göttlichen Wesens nachahmen und daß dann
Gott in einem dritten (logischen) Moment durch einen Vergleich seines

Wesens (essentia) mit der Vielfalt der Geschöpfe die Vielfalt der göttlichen

Beziehungen (relationes rationis) zu den Geschöpfen ausbildet.27

Man kann nun fragen (und hat so gefragt), ob nicht die relationes
rationis von einem, zuletzt dem göttlichen, Intellekt abhängig sind.
Relationes rationis sind ja nur möglich, wenn es da einen erkennenden Intellekt

gibt. Das würde bedeuten, daß man die innertrinitarischen
Beziehungen von Gottes Intellekt abhängig machen müßte. Das heißt: Aussa-

Welt? Begründung bei Thomas: Sie können keine Akzidentien sein, in Gott gibt es keine

Akzidentien. Sie können aber auch nicht Merkmale der Substanz sein, denn nach
Aristoteles (Peri herm. 5, 1, 2; 6 a) sind Relationen immer ad aliud. Gott ist nach seiner

Substanz aber von niemand anderem abhängig als von sich selbst.
25 «Circa distinctionem trigesimam quintam quaero utrum in Deo sint relationes

aeternae ad omnia scibilia ut quiditative cognita.» DUNS SCOTUS, Ordinatio liber
primus, VI, Civitas Vaticana 1963, S. 246ff.

26
« Relatio realis est ad terminum secundum esse eius reale; sed terminus neces-

sario exigitur ad relationem realem; ergo si Deus referetur realiter ad creaturam, crea-
tura secundum esse reale fuit aeterna.» Ebd., S. 171.

27 «Hoc potest poni sie: Deus in primo instand intelligit essentiam suam sub ratio-
ne mere absoluta; in secundo instand producit lapidem in esse intelligibili et intelligit
lapidem, ita quod ibi est relatio in lapide intellecto ad intellectionem divinam, sed nulla
adhuc in intellectione divina ad lapidem, sed intellectio divina terminât relationem lapi-
dis ut intellecti ad ipsam; in tertio instand, forte, intellectus divinus potest comparare
suam intellectionem ad quodeumque intelligibile ad quod nos possumus comparare, et
tunc comparando se ad lapidem intellectum, potest causare in se relationem rationis; et
in quarto instand potest quasi reflecti super istam relationem causatam in tertio instan-
ti, et tunc ilia relatio rationis erit cognita. Sic ergo non est relatio rationis necessaria ad

intelligendum lapidem tamquam prior lapide ut obiectum, immo ipsa ut causata est
posterior (in tertio instand), et adhuc posterior erit ipsa ut cognita, quia in quarto
instand.» Ebd., S. 258.



110 Relationen

gen über das göttliche Wesen würden Aussagen über das göttliche Tun,
Gottes Erkennen nämlich, nachgeordnet.

Scotus hat wegen dieser Schwierigkeit bei dem dritten Genus der
Relationen in Gott doch Differenzierungen angenommen nach dem

Prinzip, daß alles Denkbare oder alles Aussagbare einen Anhalt an der
Wirklichkeit haben müsse. Er hat diese Differenzierungen, die, wiewohl
sie nur Realität für den Intellekt besitzen, eben dennoch diese Realität
besitzen, mit Heinrich von Gent distinctiones a parte rei genannt.28 Diese
korrespondieren aufs genaueste den Unterscheidungen des (göttlichen
oder menschhchen) Intellekts, so daß dessen Operationen niemals als

bloße Fiktionen gedeutet werden können. Die relatio rationis ist damit
nie bloß gedacht, obwohl sie dem Denken entspringt. Sie hat immer
auch Anhalt an der Wirklichkeit. An diesem Punkt zeigt sich der Realismus

des Doctor Subtihs wohl am deuthchsten.
Es ist nun genau dieser Punkt, der stets Ockhams Widerspruch

herausfordert. Deswegen ist Duns Scotus sein bevorzugter Kontrahent, den

er aber immer ganz genau zu verstehen sucht, auf die Darstellung von
dessen Position verwendet er viel Mühe und Sorgfalt. Aber, so fragt
Ockham im Bhck auf den Reahsmus von Duns Scotus ganz generell: Wo
kämen wir hin, wenn wir mit jeder unser Benennungen, mit jedem unserer

Worte Wirklichkeiten verbinden würden29? Das bedeutete nämhch,
daß man bei dem Satz «Ein Effekt geht von einem Handelnden aus»
nicht nur den Effekt und den Handeln real setzen müßte, sondern auch
die «Vonheit», oder bei dem Satz «Sokrates war gestern hier» die «Hier-
heit.» «Nicht» müßte «die Nichtheit» nach sich ziehen und «wenn» die
«Wennheit.» Es läßt sich denken, daß dieser radikalen Kritik an der Hy-
postasierung der Sprache auch die Relationes rationis zum Opfer fallen.

28 Dazu genauer Allan B. WOLTER, O.F.M., The philosophical Theology of John
Duns Scotus, London 1990, S. 27-41.

29 «Unde hoc est, ut credo, quod multos decipit quod quandocumque aliquid prae-
dicatur de aliquod abstractum importans rem illam advenientem alteri propter quam
dicitur ipsum tale. Immo volunt quod tot sint res distinctae quot sunt voces significa-
tivae, ita quod tanta sit distinctio inter significata quanta est inter voces significantes, —

sive illae propositiones sint voces sive nomina sive verba sive aliae dictiones. Et ideo
volunt quod quando dicitur quod «effectus est ab agente», quod per ly ab sit importata
«abeitas» sicut per album importatur albedo. Et eodem modo quando dicitur quod
«Sortes fuit heri», dicunt quod per hoc adverbium «heri» importatur una res alia. Et ita
habent dicere quod non importât unam «nonitatem» et quod «si» importât unam talem
«siitatem» et «et» unam «etitatem.» WILHELM VON OCKHAM, Scriptum in librum pri-
mum sententiarum. Ordinatio IV, New York 1979, 405f.



Relationen 111

V. Das tertium genus relationem in der Sicht Ockhams

Ockham bestreitet, daß es dieses Genus überhaupt gibt. Er könne sich
nicht erinnern, die Vokabel «relatio rationis» in der Philosophie des
Aristoteles gelesen zu haben.30 Außerdem habe der Philosoph das tertium
genus insofern schlecht interpretiert, als er in der Kategorienschrift
annahm, daß das Wißbare demjenigen, der weiß, immer vorausgehe.31 Man
könne jedoch Aristoteles nach seiner Intention interpretieren. Nach ihr
habe er nur gemeint, daß wohl ein Wissender sich immer auf Wißbares
bezieht, daß aber Wißbares sich nicht immer auf einen Wissenden
bezieht, weil Wißbares eben auch nicht gewußt werden kann.32 Außerdem
gilt es zu beachten, daß man sich nicht durch das Wort «wißbar» irreführen

lassen darf. Dieses Wort steht nämlich nicht für sich selber, als ob es

alle Gegenstände repräsentiert, die man wissen kann oder wissen soll,
sondern es steht für den Gegenstand, der gerade jetzt gewußt wird. In
diesem Sinne habe Aristoteles davon gesprochen, daß Relationen simul
natura seien, also gleichzeitig auftreten. Alles Wißbare aber kann nicht
gleichzeitig sein. Deswegen muß man dieses Wort als Wort nehmen, das

für das jeweils aktuell Gewußte Zeichen ist oder supponiert.33
Ockham versteht also Relationen als Zeichen für unmittelbar aufeinander

bezogene Relate. Die Möglichkeit, daß der Terminus wie bei Thomas

oder Duns Scotus mehrere oder viele Relate beinhalten könnte, entfällt.
Das bedeutet, daß Schöpfung nicht mehr beinhaltet, ein Geschöpf

innerhalb eines ganzen Seinszusammenhanges hervorzubringen, sondern

30
« nec memini me illud vocabulum legisse in philosophia Aristotelis » Ebd.,

S. 387.
31

« dico quod male exponitur Philosophus quando exponitur quod in tertio
modo non est relatio in utroque extremo sed in primis modis est relatio in utroque
extremo » Ebd., S. 358.

32
« Sequitur enim <aliquid est scientia actualiter, igitur aliquid est scibile actua-

liter>, et similiter sequitur <aliquid est actualiter mensura, igitur aliquid est actualiter
mensurabile>, sed e converso non sequitur. Non enim sequitur formaliter ex natura ta-
lium relativorum <aliquid est actualiter scibile, igitur aliquid est actualiter scientia). Ebd.,
S. 359.

33 «Ad aliud quando dicitur quod <ad aliquid sunt simul natura), dico quod aliqua
esse simul natura potest intelligi dupliciter: vel quod sint aliquae res quarum una ne-
ceccessario coexigit aliam esse converso; vel quod ex hoc quod <esse exsistere) praedi-
catur de uno, non quidem pro se sed pro illo pro quo natum est supponere principali-
ter, sequitur <esse exsistere) verificari de altero eodem modo supponenti. Primo modo
non intendit Philosophus quod <ad aliquid) sint simul natura, sed tantum secundo
modo, quia haec est consequentia bona <duplum est, igitur dimidium est) et e

converso.» Ebd., S. 358.



112 Relationen

unmittelbar, im bloßen Gegenüber von Schöpfer und Geschöpf.34 In aller

Konsequenz ist der Gedanke, daß von Geschöpf nur im Zusammenhang
mit einer Schöpfung gesprochen werden kann, eliminiert. Alle Geschöpfe

werden ekstatisch. Sie sind, was sie als Geschöpfe sind, nur in ihrer
Beziehung zu Gott. Sie stehen untereinander nicht in einem Verbund
oder gar in einem Netzwerk.

Ockham wendet gegen die Vorstellung von bloß gedachten
Beziehungen zudem ein, daß dann Gott in seinem Schöpfersein davon abhängig

sei, daß da ein menschlicher oder göttlicher Verstand sei, der diese

Beziehung denkt. Aber - so das Hauptargument gegen Scotus - Gott ist
so sehr Schöpfer, daß er nicht von einem solchen Verstand abhängig ist.
Selbst wenn wir — per impossible! — annehmen, daß Gott ohne Vernunft
sei, wäre er immer noch Schöpfer.35 Man überinterpretiert nicht, wenn
man sagt, das einzige Attribut, das Ockham in bezug auf Gott zulasse,
sei das Attribut creans.

In Distinktion 30 q. 5 seines Kommentars zum ersten Sentenzenbuch

führt er das Gespräch mit Scotus in extenso. Dreierlei sei an dessen
Position falsch: 1. einmal die Behauptung, daß es wechselseitige
Beziehungen und nur einseitige Beziehungen gebe; 2. daß alle Relationen
zwischen Gott und Kreatur nur gedacht seien; 3. daß man die Relationen
zwischen Gott und Kreatur nicht real nennen könne, so wie man die
Beziehungen zwischen der Sonne und den sublunaren Körpern real nenne.36

Vielmehr sind nach der Meinung des Aristoteles alle Relationen
wechselseitig, alle also vom Typ «Herr-Knecht.» Und alle diese Relationen

seien real, in dem Sinne, daß sie zwei reale Dinge benennen. Nicht
die Relation selbst ist, als verschieden, von den Relata real sondern die

Dinge sind real, die von ihr benannt werden. Wenn Sokrates dem Piaton
ähnlich wird, dann sind Sokrates und Piaton, unabhängig davon, ob es

einen vergleichenden Intellekt gibt, real. So ist der schöpferische Gott
und die geschaffene Kreatur real. Man darf also dem Vergleich selber

34
« unde sicut non est inconveniens dicere quod Deus realiter est de novo

creans propter solam productionem alterius rei extra, ita non est inconveniens quod
hoc fiat magis inaequale propter solam ablationem alicuius partis » Ebd., S. 358.

35
« istud nomen <creator>, <dominus> et huiusmodi, importât relationem rationis

quae nullo modo potest esse nisi intellectu nostro causante. Igitur si intellectus creatus
non causet talem relationem rationis, non dicetur vere creator, nec erit vere creator vel
creans. Igitur nullo exsistente intellectu, Deus non posset causare unum lapidem »

Ebd., S. 380.
36

« ista opinio continet tria quae videntur mihi falsa. Primum, quod aüquae re-
lationes sunt mutuae et aliquae non, et quod per hoc distinguitur tertius modus relati-
vorum a primis duobus. Secundum, quod omnes relationes Dei ad creaturam sunt re-
lationes rationis. Tertium, quod relatio Dei ad creaturam non potest dici realis, etiam
illo modo quo relatio solis ad corpora patientia inferiora dicitur realis » Ebd., S. 378.



Relationen 113

keinerlei Realität zuschreiben, damit das Verglichene umso deutlicher auf
einander bezogen bezogen wird.

Ockham beendet damit den unklaren ontologischen Status, den man
im Anschluß an Aristoteles aus dem ad aliud (also nicht Substanz sein)
immer gefolgert hatte. Thomas spricht von dem debilius esse der Relation.
Nach Ockham werden zwei Absoluta aufeinander durch die Relation
bezogen, die selber nur vox oder verbum ist.

Dies nimmt Ockham auch dann nicht zurück, als er in bezüglich der
innertrinitarischen Relationen noch einmal neu und ganz anders einsetzen

muß. Bisher war er nur der Vernunft gefolgt, die auf keinerlei Position

oder Denkschulen Rücksicht nehmen muß. Aber bei diesem Thema,
den innertrinitarischen Beziehungen, da muß man der Autorität der
kirchlichen Tradition folgen. In Gott sind das göttliche Wesen und der Vater

eben durch die paternitas, der Sohn durch die filiatio, der Geist durch
die spiratio voneinander unterschieden.37

Das darf nicht als Inkonsequenz oder gar als Preisgabe der
philosophischen Prinzipien gelesen werden. Ockham formuliert auf seine Weise

genauso wie etwa Thomas von Aquin das Geheimnis der göttlichen
Dreifaltigkeit, die der natürlichen Vernunft nicht zugänglich sind. Dieses
Geheimnis drückt sich eben konkret so aus, daß es mit den Relationen im
göttlichen Wesen Wirklichkeiten gibt, die es bei den Kreaturen nicht gibt.

VI. Gott der Schöpfer und die Kreatur

Was Ockhams Einsprüche gegen das tertium genus relationum konkret
bedeuten, wird in den beiden ersten Quaestionen des zweiten
Sentenzenbuches deutlich, wo Ockham die Frage stellt, ob sich Schöpfung vom
Schöpfer und Geschaffensein von der Kreatur unterscheidet. Man könnte

schon die Fragestellung gar nicht ohne diese Einsprüche verstehen.
Schöpfung bedeutet nach Ockham keinen von Gott selbst verschiedenen

Akt. Gott kann danach nicht Nicht-Schöpfer sein. Der
Schöpfungsakt besteht darin, daß Gott noch etwas anderes als sich selbst zu
verstehen gibt, nämlich die Existenz der Kreatur.38 Das Nicht-nicht-

37
« Ad istam quaestionem teneo, propter dicta Sanctorum, quod paternitas vere

et realiter est in Deo, et quod paternitas non est formaliter divina essentia » Ebd.,
S. 366.

38 « Ideo creatio actio nihil dicit vel significat nisi essentiam divinam, conno-
tando vel dando intelligere exsistentiam creaturae, quae nullo modo potest esse nisi
posita essentia divina, ita quod si per impossibile Deus non esset intelligens et quod
creatura tunc produceretur ab essentia divina, adhuc illud nomen «creatio actio» vel
conceptus significaret essentiam divinam connotando creaturam sine omni respectu de



114 Relationen

Schöpfer-Sein Gottes darf dennoch nicht als notwendige Selbstäußerung
Gottes verstanden werden. Nichts Hegt Ockham ferner als eine solche

neuplatonische VorsteHung. Gottes SelbstexpHkation muß als freier
schöpferischer Wille verstanden werden. Ockham geht noch über Duns
Scotus hinaus, die Nichtnotwendigkeit dieser Schöpfung sicherzusteHen,
indem er ausdrückhch sagt, die Aussage scheine ihm plausibel zu sein,
daß Gott eine bessere Welt hätte schaffen können, als er sie tatsächhch

geschaffen hat.39 Aber auch nach der anderen Seite hin, als bloße
Willkürmaßnahme bei der Schöpfung der Welt, darf man Ockham nicht
mißverstehen. Auch Gott kann nicht zwei weiße Dinge hervorbringen,
ohne daß sie einander ähnHch sind.40 In dieser simplen Tatsache Hegt die

ganze innere Ordnung des Kosmos verborgen.41 AHes, was sich hinter
der Rede von Beziehungen zum Geschöpf, die von dem Vorgang der

Schöpfung angebHch zu unterscheiden seien, verbirgt, ist somit nichts
anderes als der Schöpfungsakt selber, der in sich selber schon immer
eine Kreatur mitmeint. Ohne diese ist der Schöpfungsakt nicht zu denken.

Ockham entwirft eine Abfolge der einzelnen Momente des

Schöpfungsaktes. Am Anfang steht der göttHche Entschluß, ein bestimmtes

Geschöpf hervorzubringen. Dieser Entschluß hat sofort die Existenz
dieses Geschöpfes zufolge. Und erst dann entstehen die Beziehungen —

wenn man sie gelten läßt - zwischen Schöpfer und Geschöpf. Die Theorie

von den relationes rationis wird also der Existenz der Geschöpfe gar
nicht gerecht, wenn man sie den Geschöpfen vorordnet, wie Scotus das

ja im Interesse einer Unterscheidung von Gott und Welt will.
Auf Seiten der Geschöpfe verhält es sich nun genauso. Auch hier

kann man das Geschaffensein, bzw. das Geschaffenwerden nicht vom

mundo » WILHELM VON OCKHAM, Quaestiones in librum secundum sententiarum,
Opera theologica V, New York 1981, S. 13.

39
« Probabile autem reputo quod Deus posset facere alium mundum meliorem

isto distinctum ab isto specie, et maxime quoad aliquas res distinctas specie et quoad
pluralitatem specierum » WILHELM VON OCKHAM, Scriptum in librum primum
sententiarum. Ordinatio IV, New York 1979, S. 655.

40
« Et ex hoc sequitur quod Deus non potest facere duo alba nisi sint similia,

quia similitudo est ipsa duo alba.» Ebd., S. 9.
41 Man muß bei dieser Frage bedenken, daß Ockham genauso wie Duns Scotus

von einem Zusammenspiel des göttlichen Intellekts mit dem götdichen Willen ausgeht.
Nur kann man Intellekt und Willen in Gott nicht wirklich voneinander unterscheiden,
und nach außen stellt sich das göttliche Tun vor allem als Wille dar. « Unde si esset

aliquod nomen impositum quod praecise significaret divinam essentiam et nihil aliud
sine omni connotatione cuiuscumque, et similiter esset aliud nomen impositum ad eo-
dem modo significandum divinam voluntatem, illa nomina essent nomina simpliciter
Synonyma, et quidquid praedicaretur de uno, eodem modo praedicaretur de reliquo »

Ebd., S. 664.



Relationen 115

Geschöpf selber unterscheiden. Das Geschöpf läßt sich nur als
unmittelbarer Ausdruck des göttlichen Schöpfungswillens denken.

«Wenn eine Kreatur zu existieren beginnt, dann wird Gott sofort
handelnd und schöpferisch genannt ohne Rücksicht darauf, ob er mittels
einer Zweitursache handelt oder den Effekt unmittelbar hervorbringt. Folglich

muß man wegen dieser Benennungen [nämlich handelnd und
schöpferisch] nicht von Relationen reden, weil Gottes Handlungen genauso so

gut ohne sie wie mit ihnen stattfinden.»42

Es leidet keinen Zweifel, daß Ockham damit Schöpfer und Geschöpf in
allernächste Nähe zueinander rückt. Sie gehen sozusagen auf Tuchfühlung.

Die Absicht der Lehre vom tertium genus relationum, die Distanz
Gottes zur Welt auszudrücken, damit von der Schöpfung als ganzer die
Rede sein kann, innerhalb derer ein Geschöpf eben ein Geschöpf ist,
wird bewußt gestrichen. Gott ist unmittelbar Schöpfer jeden Geschöpfs.
Die Frage, ob damit nicht Gott von der Schöpfung abhängig werde wie
die Schöpfung, oder besser wie alle Geschöpfe von ihm abhängig sind,
irritiert Ockham nicht sehr. Er meint sie mit einem Beispiel abweisen zu
können. Die Sonne werde ja auch nicht von dem Wurm abhängig, den
sie erwärmt. So sei die Beziehung Gottes zur Welt eben unumkehrbar.43

Aber ist Schöpfung nicht mehr und etwas anderes als die Summe der
einzelnen Geschöpfe? Setzen die einzelnen Geschöpfe nicht vielmehr
schon immer Schöpfung voraus? So wird man fragen müssen. Ockham
hat aus dem christlichen Schöpfungsbegriff gegen die aristotelische Welt,
in der bei aller Insistenz auf Erfahrung diese Voraussetzung noch gültig
war, die Existenz der res, der einzelnen Dinge abgeleitet. Er hat damit
Platz geschaffen für die Herausbildung der Naturwissenschaften, deren

Anfänge nicht von ungefähr im Franziskanerorden Hegen. Seine

naturphilosophischen Schriften vertiefen denn auch die Auseinandersetzung
mit Aristoteles.

42 « Item, posita creatura in effectu, statim denominatur Deus agens et creans
sine omni respectu; et hoc indifferenter, sive agat mediante causa secunda sive immediate

totaliter producat effectum. Igitur propter tales denominationes non oportet ali-

quas tales relationes ponere quae aeque possunt fieri sine illis sicut cum illis »

WILHELM von Ockham, Quaestiones in librum secundum sententiarum, Opera the-
ologica V, New York 1981, S. 36.

43
« Exemplum: sol non dependet a verme, et tarnen realiter refertur ad vermem.

Igitur sie in proposito, licet Deus non dependeat a creatura, adhuc potest realiter re-
ferri ad creaturam » Ebd., S. 7.



116 Relationen

VII. Prädestination und das tertium genus relationum

Auch die Prädestinationslehre Ockhams hat ihr Zentrum in der Frage,
ob es relationes rationis gibt oder nicht. Diejenigen, die sie ihrem Denken

zugrunde legen, verwickeln sich in einen Knäuel von Widersprüchen,

heißt es gleich im Eingang des Tractatus de praedestinatione et de prae-
scientia dei respectu futurorum contingentium. Denn sie müssen sich zu der

widersprüchlichen Aussage verstehen «Petrus wurde erwählt» — «Petrus
wird verdammt.»44 Wenn diese Aussagen als ewig geltende Relationen
verstanden werden, dann muß erklärt werden, wie Erwählung und
Verdammnis zugleich in Petrus bestehen können. Ockham sagt im Gegenzug,

solche Aussagen seien kontingent. Sie gelten nur für den Augenblick,

in dem sie fallen. Und sie sind auch dann nur als bloße Sätze zu
verstehen. Erst wenn sie als propositiones de inesse auftreten, wenn also von
jetzt an dem Petrus wirklich die Eigenschaft des Erwähltseins zukommt,
dann gilt diese Aussage auch für die Vergangenheit, eine Verknüpfung,
die nicht einmal Gott vermöge seiner potentia absoluta aufzuheben
vermag. Denn mit Aristoteles gilt: Vergangenes ungeschehen zu machen,
das kann nicht einmal ein Gott.45 Aber wie gesagt, bis diese Regel
Anwendung finden kann, muß erst einmal ein entsprechend formulierter
Satz («Petrus ist erwählt») auf dem Wege der cognitio intuitiva zu einer
propositi mere de inesse werden, mit der Wirklichkeit übereinstimmen.

Von theologisch entscheidender Frage ist nun jedoch das Problem,
ob das dann auch für die Zukunft gilt. Zieht eine propositio mere de
inesse eine entsprechende Aussage über die Zukunft nach sich? Mit anderen

Worten: Kann es so etwas wie Heilsgewißheit geben, die Gewißheit,
daß das, was in der Gegenwart augenblicklich als heilsam erfahrenen
wird, auch noch für die Zukunft gilt? Ockham sagt nein. Denn ein Satz
wie «Petrus praedestinabitur» hängt für seine Verifikation davon ab, daß
das vom ihm Behauptete wirklich eintritt, zu einer propositio mere de
inesse wird. Bis dahin sind alle solche Aussagen kontingent.46

44 «Circa materiam de praedestinatione et praescientia est advertendum quod po-
nentes praedestinationem passivam et praescientiam passivam esse respectus reales in
praedestinato et praescito habent necessario concedere contradictoria » WILHELM
VON OCKHAM, Tractatus de praedestinatione et de praescientia dei respectu futurorum
contingentium, New York 1978, S. 507.

45
« quia secundum Philosophum, VI Ethicorum 2: <Hoc solo privatur Deus, in-

genita facere quae facta sunt) ...» Ebd.
46

« Dico quod maior est falsa (sc. daß Petrus erwählt ist und daraus sein ewiges
Erwähltsein folge) quia ilia propositio quae est sic de praesenti quod tarnen aequi-
valet uni de futuro, et cuius Veritas dependet ex veritate unius de futuro, non habet
aliquam de praeterito necessariam; immo ita contingens est illa de praeterito sicut sua
de praesenti... » Ebd.



Relationen 117

Ockham überträgt das Gundmodell seiner Theorie der Relationen
zwischen Gott und Mensch, nach der diese Beziehung immer Gleichzeitiges

verbindet und Ungleichzeitiges nicht mit Hilfe des tertium genus
verbunden werden kann, auch auf die Prädestinationslehre. In ihr kann
eben nur Künftiges gleichzeitig sein. Es gibt für ihn so etwas wie eine

eschatologische Verifikation, mit der Folge, daß das Heilsverlangen des

Menschen jet%t in der Schwebe gehalten wird.

VT.I. Spuren bei Luther

Es kann kein Zweifel daran bestehen, daß die Unmittelbarkeit der
Geschöpfe in der nominalistischen Philosophie, insbesondere des
Menschen zu Gott, in Luthers Theologie ihre tiefen Spuren hinterlassen hat.
Darauf hat Wilhelm Link mit Recht hingewiesen.47 Dies festzustellen

47 WILHELM Link, Das Ringen Luthers um die Freiheit der Theologie von der
Philosophie, München 21955. R. SEEBERG zählt einige Beispiele von Luthers explizitem

Bekenntnis zu Ockham und dem Nominalismus in den Randbemerkungen zum
Lombarden (1510) auf, s. Lehrbuch der Dogmengeschichte IV, 1, S. 71, Darmstadt
1959. Zum zentralen Problem des Verhältnisses des Menschen zu Gott besagen diese
aber nichts, was freilich erst dann auffällt, wenn die personale Beziehung des
Menschen zu Gott theologisch als Problem empfunden wird. Angestoßen wurde die
Untersuchung der Beziehung Luthers zu Ockham von Heinrich DENIFLE, Luther und
Luthertum in der ersten Entwicklung quellenmäßig dargestellt, Mainz 1904, Bd. 1, und
1909, Bd. 2. Denifle erörtert diesen Zusammenhang in Bd. 1, S. 569f£, und Bd. 2, S.

383ff., in polemischer Absicht. Die Polemik schließt Ockham ein, der Nominalismus
gilt als Verfall der Hochscholastik, wie sie insbesondere durch Thomas von Aquin
repräsentiert wird. Dies ist verständlich für die Zeit, in der Denifle schreibt, war doch
soeben erst (1883) Thomas kanonisiert worden und galt damit der Neuthomismus als

identisch mit der Scholastik. Eine historisch gerechte Auffassung des Verhältnisses
Luthers zu Ockham wird heute dieser Perspektive nicht mehr folgen können. In
abgemilderter Form hat Joseph LORTZ 1939 in seinem epochalen Werk «Die Reformation

in Deutschland» die Sicht Denifles neu begründet. Hier gilt der Nominalismus
wegen seines Semipelagianismus, der insbesondere Gabriel Biel unterstellt wird, als

nicht mehr katholisch. Luther habe sich seit seinen Thesen «Contra scholasticam the-
ologiam» (1517) mit diesem semipelagianischen Nominalismus kritisch auseinandergesetzt

und diese Kritik auf die Scholastik insgesamt, insbesondere auch auf Thomas
übertragen. O.H. PESCH - in nahezu allen seinen Werken von seiner Dissertation an
«Die Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther und Thomas von Aquin, Mainz
1967 -, Denis R. JANZ, «Luther and Late Medieval Thomism», Ontario 1983, und viele
andere sind dieser Perspektive von Lortz gefolgt. Mit der «Disputatio contra theolo-
giam scholasticam» steht nach dieser Sicht Luthers ablehnende Haltung zum Nominalismus

und über den Nominalismus zur Scholastik insgesamt fest. Dazu paßt nun aber

gar nicht, daß Luther noch in seiner großen Genesisvorlesung aus den Jahren 1534—

1544 nominalistische Argumente benutzt, wenn er in seinem Kommentar zu den
Werken des zweiten Schöpfungstages feststellt, die Philosophen kennten die Argumentation

nicht genügend, daß Gott sich nur in der Weise an Regeln oder Gesetze binde,



118 Relationen

heißt nicht, an der theologischen Originalität Luthers etwas abzumarkten.

Die Feststellung einer grundsätzlichen Kontinuität zwischen Luthers
Theologie und der Spätscholastik bringt vielmehr zu Tage, wo Luther
und wie Luther Veränderungen vornimmt, und bringt so seine eigentliche

theologische Leistung erst ans Licht.
Das betrifft vor allem Luthers Verhältnis zu Aristoteles. Hier folgt er

klar der nominalistischen Aristoteleskritik. Wo Ockham freilich diese

Kritik meist in einer Umdeutung des Aristoteles vorträgt, selten ihn
ausdrücklich tadelt oder gar sich von ihm ohne ein weiteres Wort der
Erläuterung von ihm distanziert48, vertieft Luther diese Kritik ins
Grundsätzliche — über die bloße Polemik hinaus — zur Frage nach dem
Verhältnis von Glaube und Vernunft. Schon bei Biel emanzipiert sich die

Argumentation mit der Hl. Schrift von der philosophischen Bevormundung.49

Aber erst Luther macht seit der Heidelberger Disputation aus
dem Verhältnis Vernunft (also Aristoteles) und Glaube eine Antithetik,
deren Elemente aber nicht je für sich stehen — und sich so gegenseitig
nichts mehr zu sagen haben —, sondern er bezieht die Elemente antithetisch

aufeinander, so daß sich für die Theologie die Aufgabe ergibt,
fortwährend in der Auslegung der Hl. Schrift für ihre Freiheit von der

Philosophie Sorge zu tragen. Man kann diese Antithetik Dialektik nennen,

wenn man sich bewußt bleibt, daß der Terminus «Dialektik» hier
einen ganz neuen, präzisen Sinn annimmt. Er bedeutet nämlich, daß zwei
anscheinend einander widersprechende Aussagen durch eine Relation
verbunden werden, und zwar gleichzeitig. Dies bringt das fundamentum
inconcussum der Aristotelischen Philosophie zum Einsturz, das Nicht-
widerspruchsprinzip. Aristoteles hatte im vierten Buch der Metaphysik
ausführlich begründet, warum das Nichtwiderspruchsprinzip sowie der
Satz vom ausgeschlossenen Dritten die sichersten Grundlagen für eine

daß er auch Ausnahmen zulasse. WA 40, S. 21. Vgl. auch Graham WHITE, Luther as

Nominalist, Helsinki 1994, S. 26ff.
48 Die schärfste Äußerung hierzu findet sich in Quodl.l, 10, New York, 1980, wo

Ockham im Zusammenhang mit der aristotelischen Bestimmung des Verhältnisses von
anima sensitiva und anima intellectiva sagt: « quidquid de hoc senserit Philosophus
non euro ad praesens, quia ubique dubitative videtur loqui » Zu den Schwierigkeiten
der Interpretation von ARISTOTELES, De Anima, 3,5 vgl. Gerhard EßELING,
Lutherstudien, Bd. 2, Disputation de homine, 2. Teil., Tübingen 1982, S. 103ff.

49 Biel argumentiert gegen die Auffassung von Scotus, daß der Akt der Buße nur
im Blick auf die göttliche Anordnung so genant werden könne, also keierlei psychologische

Realität besitze «Sed quia ista continuatio actus et determinatio temporis ac
termini eius a Deo (ut ait) praefixi nullam habet auctoritatem Scripturae nec ratio probat,

ideo ea facilitate contemnitur qua probatur. Praeterea: Videtur ille modus non
concordare Scripturae et communibus dictis doctorum.» Gabriel BIEL, Collectorium
circa quattuor libros sententiarum IV, 1, Tübingen 1977, S. 486.



Relationen 119

Philosophie sind, die dem Relativismus der Sophisten standhält.50 Luther
jedoch stellt von der ersten Psalmenvorlesung an einander widersprechende

Aussagen nebeneinander. Daß dies bewußt geschieht, zeigt die

Erklärung zu Psalm 51, wo die aristotelischen Nichtwiderspruchregeln
für das Rechtferügungsgeschehen nachgeahmt werden und dieses doch
als ganzes zu betrachten ist, also der Widerspruch ein Moment innerhalb
des Rechtfertigungsgeschehens ist.
Luther stellt folgendes Schema auf:

Indicium sui

"I
I

contradict

%
die

cP

<Ve

lustificatio sui

S
1
*•0

1OD

lustificatio dei substantial contrad. Indicium dei

Dieses Schema unterscheidet sich von den in den logischen Lehrbüchern
gebräuchlichen dadurch, daß iustificatio Dei und iudicium Dei kein
Sonderfall von iudicium sui und iustificatio sui sind; iustificatio Dei und
iudicium Dei bilden keine relatio subalterna zu iudicium dei und iustificatio

sui, sie sind daher auch nicht relationes subcontrariae. Nur von diesen

würde gelten, daß sie nur in einer bestimmten Hinsicht widersprüchlich
sein könnten51, die Beziehung also trotz des Widerspruchs in

bestimmter Hinsicht wahr wäre. Man kann daher nicht sagen, wie Theodor
Dieter in seiner noch unveröffentlichten Tübinger Habilitationsschrift
dies tut, Luther habe sich bemüht, dem aristotelischen Nichtwider-
spruchsprinzip Rechnung zu tragen.52 In der Erklärung des 51. Psalms

aus dem Jahre 1532 bzw. 1538 heißt es entsprechend, daß kein Christ

50 Aristoteles, Metaphysik, lOOöaff.
51 MELANCHTHON sagt: «Quaedam poma sunt flava, Quaedam poma non sunt

flava.» Erotemata Dialectices, CR 13, S. 585.
52 Der junge Luther und Aristoteles, Tübingen 1997, Bd. 2, S. 391ff. Ich stimme

ansonsten mit der Absicht dieser vorzüglichen Arbeit, die Bedeutung der scholastischen

Tradition für Luther stärker zu gewichten, vollständig überein. Scholastik ist
freilich nicht nur Aristoteles. Selbst bei Thomas von Aquin, der Aristoteles am meisten
entgegenkam - z.B. in der Frage der Nichtbeweisbarkeit der Endlichkeit der Welt -
spielen etwa neuplatonische Traditionen eine gleich wichtige Rolle.



120 Relationen

mehr Sünder ist und daß jeder Christ noch Sünder ist.53 Diesen Widerspruch

können die Sophisten nicht zusammenhalten.54 Man muß diese
Denkform deshalb in das Prädikament der Relation einordnen, nicht in
das der Substanz.55 Wären Christen substantiell oder nach der Qualität
heilig, d. h. ohne Sünde, dann wäre ein Nochsündersein nicht möglich.
Da aber Sündersein bzw. Nichtsündersein die Beziehung zu Gott, zu
seiner misericordia charakterisiert, ist sehr wohl denkbar, daß auch
einander widersprechende Sachverhalte — Gott und Sündersein — aufeinander

bezogen werden. Eben dieser Widerspruch hält den Prozeß des

Heilsgeschehens in Gang. In der Exegese des 51. Psalms in den Dictata

super Psalterium aus dem Jahre 1513 stehen iudicium sui und iusdficatio
Dei also als logisch nicht unterzuordnende Realitäten gegenüber.
Deswegen kennzeichnet Luther ihre Zuordnung auch mit substantialiter, während

die lehrbuchmäßige Zuordnung subalternae lauten würde. Die
Verurteilung seiner selbst steht in wesensmäßigen Widerspruch zur
Rechtfertigung durch Gott, genauso wie die Rechtfertigung durch Gott im
wesensmäßigen Widerspruch zum Gericht Gottes steht, genauso wie es die

Rechtfertigung seiner selbst und das Gericht Gottes tun. Mir scheint es

unbezweifelbar zu sein, daß Luther im Widerspruch zu Aristoteles neue,
neuzeitliche Denkformen vorträgt und daß dies ein Zug seines Denkens
ist, der für den «jungen» Luther wie für den «alten» Luther in gleicherweise

gilt.
In der Auslegung des 51. Psalms aus dem Jahre 1532 bzw. 1538, En-

arratio Psalmi 5/56, wird die Auffassung, daß eine relatio mutua auch den

Widerspruch einschließt, ad limites geführt in der Behauptung, der
Mensch stehe zu Gott grundsätzlich im Widerspruch, weil er Sünder,
Gott aber gerecht ist.57 Luther ist sich bewußt, daß ihn diese Auffassung

53 «Nullus Christianus habet peccatum et omnis habet peccatum, bzw. Quod nullus
Christianus habet peccatum et Quod omnis Christianus habet peccatum», MARTIN
LUTHER Enarratio Psalmi 51, WA 40, 2, S. 352.

54 «Sophistae ista duo non possunt concordare, bzw. Sed nostri Sophistae quia
tantum Philosophicam iusticiam intelligunt seu qualitatem in mente, non possunt hanc
discordantiam concordare.» MARTIN LUTHER Enarratio Psalmi 51, WA 40, 2, S. 356.

55 «Ideo Christianus non est sanctus intrinsece et formaliter. Nec Sanctitas est in
praedicamento substantiae sed relationis, est gratuita misericordia.» MARTIN LUTHER,
Enarratio Psalmi 51, WA 40, 2, S. 354.

56 WA 40, 2, 315ff.
57 Z.B. «Tu es peccator, Deus autem est iustus, ergo te odit, ergo infliget poenas,

ergo te non audiet», MARTIN LUTHER, Enarratio Psalmi 51, WA 40, 2, S. 331. Oder:
«Nam natura in Universum hoc statuit et secum dicit: Non audeo elevare oculos ad

coelum, sed terreor conspectu Dei», ebd., S. 332. Oder: «Sicut cogitas, ita fit. Si credis
deum iratum, est», ebd., S. 342. Oder: «Deus est inimicus tuus, vult te occidere et per-
dere», ebd. S. 347.



Relationen 121

von der Scholastik trennt, abgrundtief trennt.58 Mit Recht. Denn daß der

Widerspruch, der dadurch entsteht, daß widersprüchliche Glieder zugleich
aufeinander bezogen werden, war, wie gesagt, mit aristotelischen Mitteln
nicht zu denken. Und damit auch mit scholastischen nicht.

Nicht diesen äußersten Widerspruch zwischen Mensch und Gott,
aber immerhin eine Reihe von Paradoxa stellt die in diesem Zusammenhang

bereits erwähnte Thesenreihe der Heidelberger Disputation dar.

Und auch die Disputatio de homine (1536) entwickelt bekanntlich dieselbe
Antithetik in bezug auf die Bestimmung des Menschen, nach der der
Mensch, wie großartig er immer ist,

«... tarnen sit et maneat peccati et mortis reus sub diabolo oppressus»59.

Dennoch werden auch hier aristotelische Termini verwendet. Der
irdische Mensch, der Nachfahre Adams, ist pura materia, der künftige
Mensch oder neue Mensch ist forma.60 Ich interpretiere das als ein
Zeichen dafür, daß die Sprache der Philosophie, so lange der Mensch
menschlich redet, nie endgültig abgeschüttelt werden kann, aber doch
nach Luther abgeschüttelt werden muß, um rechte Theologie ans Licht
zu bringen. Und eben dieser Widerspruch wird dadurch benannt — und
aufgelöst im Sinne eines processus theologice loquendi, daß die theologischen

Redeformen widersprüchlich werden. Aber auch und gerade im
Widerspruch sind Gott und Mensch unmittelbar beieinander. Die
Widersprüchlichkeit dieser Beziehung ist die äußerste Konsequenz dieser
Unmittelbarkeit; in dieser Widersprüchlichkeit wird die Unmittelbarkeit der
Beziehung zwischen Gott und Mensch am deutlichsten sichtbar.

Ockham war, wie wir gesehen haben, so weit nicht gegangen. Er
hatte es in der Behandlung des Relationenthemas bei der bloßen
Juxtaposition belassen. Die Vernunft kann den Relationen keinerlei Realität
zuschreiben, aber der Glaube — womit nicht viel mehr gemeint ist als die

Glaubensüberlieferung — muß um der trinitarischen Relationen willen,
also um der Schrift und der kirchlichen Überlieferung willen, Relationen
(in Gott) Realität zuschreiben.

Luther dagegen stellt von der ersten Psalmenvorlesung an das

Thema des unmittelbaren Gegenüber von Gott und Mensch in das
Zentrum seiner theologischen Reflexion, auch wenn diese widersprüchlich
wird. Sie wird ganz im Sinne Ockhams als Einheit verstanden, ist also

nicht durch irgendwelche Relationen tertii generis vermittelt. Gott selbst

58 «Sed nostri Sophistae quia tantum Philosophicam iusticiam intelligunt seu qua-
litatem in mente, non possunt hanc discordantiam concordare.» Ebd., S. 356.

59 Disputatio de homine, MARTIN LUTHER bei Gerhard EßELING, Lutherstudien
2, Disputatio de homine 1, Tübingen 1977, S. 21.

60 Ebd., S. 23.



122 Relationen

ist, wie bei Ockham, so sehr Einheit, daß man nicht einmal Gott und
Praedestination von einander unterscheiden kann.

Aber während Ockham die Frage nicht oder kaum beachtet, ob die
Einheit Gott-Mensch nicht zur Einheit Mensch-Gott vertauscht werden
kann, der Mensch folglich den Namen Gottes mißbraucht, fokussiert
Luther auf diese Frage alles theologische Interesse. Findet eine solche

Vertauschung statt, dann bedeutet das nämlich immer, daß der Mensch
nicht den lebendigen Gott, sondern das Werk seiner eigenen Hände
anbetet. Saul z. B. gehorcht Gott nicht, weil er im Krieg gegen die Amele-
kiter Beute macht, was Gott ihm verboten hatte (1 Sam 15,1 Off.). Für
den Menschen ist Gott damit auch im Widerspruch als unmittelbare
Realität gegeben, der er nicht ausweichen kann.

Die bekannteste Stelle in Luthers Schriften, die dieses unmittelbare
Beieinander von Mensch und Gott anspricht, ist seine Erklärung des

1. Gebotes. Gott und Glaube gehören zu Häuf, heißt es hier geradezu.
Die Verkehrung des Gottesverhältnisses findet immer dann statt, wenn
der Mensch statt des Schöpfers irgendwelche Geschöpfe anbetet. Der
Glaube beginnt mit der Anerkennung der Geschöpflichkeit des
Menschen. Und in dieser kann er Gott nicht entgehen, bleibt er unmittelbar
auf ihn bezogen.

Was bei Ockham erst in den Blick tritt, das unmittelbare Beieinander

von Gott und Kreatur, wird bei Luther der eigentliche Gegenstand von
vertiefter theologischer Reflexion. So kann Luther sagen:

«Gott schläft mit den Schlafenden, er wacht mit den Wachenden, mit den

Ängstigen ist er unruhig, mit den Fleißigen ist er fleißig.»61

Luther selbst weist diese Aussage der Mystik Bernhards von Clairvaux
zu. Aber abgesehen von dieser unmittelbaren Beziehung fehlen sämtliche
weitere Züge mystischer Gottesrede.62 Doch die Grundvorstellung einer
unmittelbaren Beziehung zwischen Gott und Mensch, die nicht mehr
durch das Weltganze, wie in der Hochscholstik, vermittelt ist, ist durch
und durch nominalistisch, wie immer Luther selbst sich an dieser Stelle
der Tradition zuordnet.

61 Benjamin NELSON, Der Ursprung der Moderne. Vergleichende Studien zum Zi-
vilationsprozeß, .Frankfurt 1977. Zu Ockham s. S. 167. Nelson findet bei Ockham
starke probabilistische Motive. Melanchthon ist aus diesem Grund zu Aristoteles
zurückgekehrt. In seinen «Initia physices» (1549) ist ein Hauptmotiv für diese Rückkehr
die certitudo, die die aristotelische Philosophie gewährt..

62 Wie etwa die Rede von der «Gottesgeburt» in der Seele. 1518 hat Luther sich in
seiner 2. Psalmenvorlesung ex professo von der Mystik, jedenfalls in ihrer neuplatonischen

Ausbildung, verabschiedet.



Relationen 123

Hatten wir bisher Stellen bei Luther angesehen, in denen das Beieinander

von Gott und Mensch vom Menschen aus gesehen ist, so
betrachtet Luther in De servo arbitrio dieses Beieinander von Gott aus. Die
hier auftretenden Paradoxien im Gottesbegriff selbst, die Unterscheidung

von Deus absconditus und Deus revelatus sind zwingend nur,
wenn die Gotteserfahrung auch in zeitlicher Hinsicht unmittelbar, d. h.
momenthaft aufgefaßt wird. Ockham würde sagen: wenn über das Wirken

Gottes eine propositio mere de inesse gebildet würde. Dann muß
auch das Böse von Gott unmittelbar gewirkt sein, da Gott nur je und je
unmittelbar wirken kann. Auch Thomas hatte das Böse letztendlich auf
Gott zurückgeführt, da er es ist, der als Schöpfer alle Dinge in Gang
setzt. Aber in seiner konkreten Gestalt ist bei Thomas das Böse immer
ein Phänomen, das durch die unmittelbar wirksamen Ursachen zutage
tritt. In De servo arbitrio hat Gott im unmittelbaren Bezug auf die Kreatur
sozusagen keine Zeit. Oder besser gesagt: Er läßt sich keine Zeit. Er
wirkt in allen Dingen momenthaft, unmittelbar. Das erzwingt die
Annahme eines Deus absconditus, da auch die unheilvollen Ereignisse, wie
die Plagen, die Gott über Ägypten schickt, auf Gottes Wirken zurückgeführt

werden müssen.
Diese verborgene Seite Gottes bringt uns zu den Problemen der

Prädestinationslehre. Wir haben gesehen, daß der Nominalismus in be-

zug auf Verwerfung und Angenommensein von Gott eine große
Unsicherheit erzeugt hatte, die - nahm man die Auskunft, die Ockham hier
gegeben hatte, ernst — von jedem Christenmenschen den höchsten Einsatz

aller seiner moralischen Kräfte verlangte, ohne daß man endgültig
wissen konnte, ob man erwählt oder verworfen war. Der Probabilismus,
wie Benjamin Nelson solche Spekulationen mit Wahrscheinlichkeiten
nennt, hat auch sonst philosophische Argumentationsfiguren bestimmt
und damit im Gegenzug die Forderung nach certitudo, Gewißheit nicht
nur in der Frage nach dem eigenen Heil, sondern auch in der
Erkenntnistheorie und Naturwissenschaft63 ausgelöst.

63 In MELANCHTHONS Initia physices aus dem Jahre 1549 ist die Rückkehr zur
Physik des Aristoteles nur unter dem Gesichtspunkt der certitudo verständlich, wie
überhaupt sich Melanchthons Interesse an der Astrologie, was für ihn ja noch Astronomie

heißt, ganz zwanglos verstehen läßt, wenn man bedenkt, daß auch im ptolemäi-
schen Weltbild astronomische Berechnungen schon mit großer Genauigkeit durchgeführt

werden konnten. Ich begnüge mich, anstatt weiterer Ausführungen, die einen

eigenen Artikel erfordern würden, folgendes Zitat für den Begriff «certitudo»
wiederzugeben: «Nequaquam igitur certitudo in univers[um] tollenda est, sed quaerendum,
quae noticiae sint certae et firmae, quas sint incertae, seu non comprehensae. Socrates

igitur verecundius dixit, homines aut nihil, aut pauca scire, quae tarnen ipsa necessaria
sunt vitae, et vult Deus ea inqulri, aspici, considerari, et ad usum in vita transferri.»



124 Relationen

Für Luther aber ist die Heilsgewißheit eine mit dem Glauben an
Christus schlechterdings notwendig gegebene Erfahrung. In den Thesen

gegen die scholastische Theologie aus dem Jahre 1517 nennt er den Versuch

Ockhams, die Aussagen über die Erwählung kontigent zu halten,
eine ganz abenteuerliche Lüge. Um es in der Terminologie Ockhams
auszudrücken: Die Erwählung eines Menschen muß man immer als propo-
sitio mere de inesse formulieren, also als einen Satz, in dem das Prädikat
seinem Subjekt notwendig inhäriert: Petrus ist erwählt, und man darf
nicht, mit Hilfe der Stoischen Logik, die Referenz dieses Satzes dadurch
problematisieren, daß man die Aussage auf einen anderen bezieht, der als

Subjekt supponiert, wodurch die Aussage «XY ist prädestiniert» nicht
mehr notwendig wäre, sondern kontingent würde, die beiden Glieder
eines Satzes sich in kontingenter Weise auf die Person XY beziehen und
sie auch für das Erkennen Gottes koningent bleiben.

All dies ändert jedoch nichts daran, daß Luther wie Ockham von
dem unmittelbaren Beieinander von Gott und Mensch ausgeht. Gott hat
eine Beziehung, wenn man das Wort metaphorisch nimmt, zu einzelnen
Menschen und Geschöpfen. Aber was heißt das? Haben damit die
Geschöpfe auch eine Beziehung unter sich? Anders gefragt: Ist Schöpfung
damit mehr als die Summe einzelner Geschöpfe? Ist der Begriff des

Naturgesetzes damit nicht nur ein Problem für die Physik, sondern ein
solcher auch für die Theologie, die es aufgrund ihres nominalistisch-lutheri-
schen Erbes nicht vermag, doch in der Erfahrung zweifelsfrei gegebene
Naturordnungen, wie den Generationenzusammenhang zu interpretieren
oder der schlichten Tatsache, an der schon Aristoteles den Begriff des

Naturgesetzes festgemacht hatte, daß Rinder nur Rinder und
Apfelbäume nur Apfelbäume hervorbringen, Rechnung zu tragen?

Es ist wiederum Ockham, der diesen an der Erfahrung der Natur
orientierten Naturbegriff des Aristoteles revidiert. Aristoteles hatte im
Buch 2 der Physik zwischen künstlichen und natürlichen Erscheinungsformen

der Dinge unterschieden. Ein Bettgestell ist nicht natürlich,
sondern künstlich, wohingegen ein Apfel nicht künstlich, sondern natürlich
ist.64 Ockham gibt diese Unterscheidung in seiner kurzen Summe zum
2. Buch der Physik auf. «Natur» oder «natürlich» sind reine
Definitionsbegriffe, abhängig von der Beziehung zu dem, der sie verwendet.65

64 Aristoteles, Physik ,192b.
65 «Ubi notandum est quod ista non est divisio rerum, quia omnino eadem res

quae est naturalis est artificialis, sicut eadem res quae est homo est pater. Et hoc pro-
batur sie: omne habens naturam est vere naturale; sed omnis res artificialis habet vere
naturam, quia materiam et formam de quibus vere dicitur natura; igitur etc. Sed illa est
divisio praedicabilium. Unde Philosophus vult dicere quod alia est definitio quid no-



Relationen 125

Aus diesem Grund kann auch Luther seinen negativen Naturbegriff
aus der Beziehung zu Christus bestimmen: Wäre an der Natur etwas heil,
dann wäre Christus überflüssig.66 Natur hört auf, ein Erfahrungsbegriff
zu sein, so sehr sich Luther bei der Würdigung der aristotelischen
Elementenlehre auch auf die Erfahrung beruft.67

Noch in einem zweiten Punkt bleibt Luther in der Schöpfungslehre
Nominalist. Wenn es im Genesiskommentar heißt, Gott sei in den
Geschöpfen verborgen, sie seien die Larven und Masken Gottes, dann ist
das eine Aussage von ungeheurem spekulativen Gewicht. Sie bedeutet
nämlich, daß die Geschöpfe jeweils an der Ursprünglichkeit Gottes
teilhaben und eben deshalb mit keinem anderen Geschöpf verbunden sind.
So etwas wie Ökotope und Generationenzusammenhänge sind bei Ock-
ham und Luther nicht vorgesehen.68

minis artificialis et naturalis, licet pro eodem supponant quando stant personaliter. Et
ideo debet concedi quod artificiale est naturale, terminis supponentibus personaliter;
nec Philosophus sie negat eam.» WILHELM VON OCKHAM, Brevis summa libri physi-
corum, summula philosophiae naturalis, ed. St. Brown, New York Opera philosophica,
Bd. 6, New York 1984, S. 25.

66 «Quod igitur Scholastici dicunt, Naturalia esse intégra, magna ea blasphemia est,

quanquam illa adhuc maior est, quod etiam de Daemonibus idem iudicant. Si enim
naturalia essent intégra, quid opus esset Christo?» MARTIN LUTHER Enarratio Psalmi
51, WA 40, 2, S.322.

67 «Haec [nämlich daß der Himmel nicht aus den vier Elementen, sondern aus dem
fünften, der quinta essentia bestehe] etsi non certa sunt, tarnen barbarum est, si quis
ea negligere aut aspernari velit, praesertim cum aliquo modo cum experientia conveni-
ant.» Martin Luther WA 42, S. 21.

68 Christian LINK hat in seiner Zusammenfassung der lutherischen Schöpfungstheologie

mit einem ähnlich kritischen Unterton festgestellt, daß Luther «als ein unbe-
wältigtes Erbe des Nominalismus» die Unvereinbarkeit von personalistischer
Schöpfungstheologie und metaphysischer (wissenschaftlicher) Interpretation der Schöpfung
hingenommen habe. Dem ist aus heutiger Sicht zuzustimmen, wobei es noch nicht
einmal so sehr um das Verhältnis von Glaube und Wissenschaft geht, sondern vor
allem darum, daß Luther zwischen dem Menschen und der übrigen Schöpfung keine
Beziehung mehr herstellen kann. Es ist aber zu fragen, ob dieses Urteil historisch gerecht
ist. Naturphänomene mußten zunächst aus den aristotelischen Restriktionen befreit
werden. Das hat Luther ganz richtig gesehen. Daß aber aus heutigem Problembewußtsein

heraus beanstandet werden muß, daß damit einem (wie auch immer geartetem)
Zusammenhalt der Geschöpfe mit der Schöpfung nicht genügend Rechnung getragen
werden kann, darin ist Christian Link aber unbedingt Recht zu geben. Dies umso
mehr, als etwa Gerhard Ebeling die Frage nach einem Generationszusammenhang des
Menschen in seinem Aufsatz «Das Problem des Natürlichen bei Luther», Lutherstudien

I, Tübingen 1971, S. 273ff., gar nicht erst stellt, was aber nur ein Beispiel für viele
sein dürfte.


	Relationen : ihre Theorie in der spätmittelalterlichen Theologie und bei Luther

