Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 1-2

Artikel: Relationen : ihre Theorie in der spatmittelalterlichen Theologie und bei
Luther

Autor: Bannach, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761074

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KI1.AUS BANNACH

Relationen

Ihre Theorie in der spitmittelalterlichen Theologie und
bei Luther

I. Bedeutung von Relationen in der spatmaittelalterlichen Theologie

Luther hat in Beziehungen gedacht, die Scholastik hingegen hat «Sub-
stanzmetaphysik» betrieben, so wird oft geurteilt.! In diesem Utteil setzt
sich evangelisches Selbstverstindnis von einer durch die Reformation
iberwunden geglaubten Epoche des Denkens und des Glaubens ab.?
Schaut man genauer hin, so steht dieses Urteil jedoch in auffallendem
Widerspruch zu Texten des spitmittelalterlichen Denkens. Duns Scotus
widmet der Frage nach der Beziehung Gottes zur Welt zwei Distinktio-
nen mit mehreren Quaestionen sowohl in der Ordinatio als auch in der
Lectura, in der Lehre von Gottes Erkennen — und greift das Thema er-
neut in der Schopfungslehre auf. Wilhelm von Ockham beschiftigt sich
mit dem Charakter und der philosophischen Eigenart von Beziehungen
im Anschlufl an Aristoteles in einer Fiille von Untersuchungen, so z. B.
in seinem Kommentar zum ersten Sentenzenbuch (Ordinatio), Dist. 30°
zum zweiten Sentenzenbuch (Reportatio), quaestiones 1 und 2% in der

1 So z.B. Albrecht PETERS, Rechtfertigung, Giitersloh 1984, S. 24, der mit dem
Terminus «substanzontologisch» die katholische Position beschrieben sieht, die den
Menschen als «in der Welt befindlich versteht.»

2 Man halte dagegen einen Text wie Quodlibet IX. qu. 1. von HEINRICH VON
GENT, in dem Hegels ganze Bestimmung des Selbst als von einem anderen her vorge-
nommen zu sein scheint: ... creatura ... nullam habet relationem ad Deum nisi sit ali-
quid ad se. Ad se autem non est aliquid neque secundum essentiam neque secundum
existentiam, a se ipsa, sed ab altero tantum, a quo est id quod est, ut possit quoquo
modo dici ad eam illud Apostoli 1 <ad> Corinthios, IV: «Quid habes quod non acce-
pisti?» ed. R. MACKEN, Leuven, 1983, S. 4ff.

3 WILHELM VON OCKHAM, Scriptum in librum primum sententiarum. Ordinatio,
New York 1979, Bd. IV, S. 281ff.

4 WILHELM VON OCKHAM, Quaestiones in librum secundum sententiarum, New
York 1981, S. 3ff.



102 Relationen

Summa Logica, pars 1, cap. 49ff.5 und in seinem Kommentar zu der Kate-
gorienschrift des Aristoteles, cap. 125, und schlieBlich in seinem sechsten
Quodlibet, quaestiones 8-307. AuBerdem gibt es unter den Ockham zuge-
schriebenen Werken noch einen Traktat De relatione®. Das sind nur die
durch ihre Themenformulierung sofort ins Auge springenden AufBerun-
gen zur Theorie der Relationen. Daneben finden sich, eingebettet in Ar-
gumentationszusammenhingen zu anderen Fragen, hiaufig Anspielungen
auf das Thema der Relationen, so daBl man ohne Ubertreibung sagen
kann, daf} dieses Thema eines der Schwerpunkte im Denken des Venera-
bilis Inceptor bildet, wihrend der Substanzbegriff sich auf dem Wege der
Auflosung befindet.

Ockham setzt sich dabei intensiv mit Aristoteles und mit Duns Sco-
tus auseinander, und deswegen mull man sich Klarheit verschaffen iiber
deren Relationentheorie, um die Tragweite und die Zielrichtung von
Ockhams eigener Darstellung tiberthaupt verstehen zu kénnen.

II. Vorgaben des Aristoteles

Wie in andeten philosophischen Fragen auch, hat Aristoteles’ in der
Theorie der Relationen die ganze weitere Diskussion bestimmt. Er un-
terscheidet zwischen Relationen, die wechselseitig sind, und solchen, die
nur auf einer Seite Realitit besitzen. Von den ersten gibt es zwei ver-
schiedene Genera. Das sind einmal Zahlenverhiltnisse, wie «doppelt-ein-
fach» oder «halb-ganz.» Hierbei handelt es sich jeweils um bestimmte
Verhiltnisse, die jeweils nicht ohne einander gedacht werden werden
konnen, weshalb ich, wenn ich wahrnehme «Das ist die Hilfte», zugleich
wissen mul}, dal es da ein Ganzes geben mulf}, von dem die Hilfte eben
die Hilfte ist. Hierher gehoren aber auch unbestimmte Zahlenverhilt-
nisse, wo die Glieder der Relation sich aber ebenfalls gegenseitig bedin-
gen. Zum Ubertreffenden gehért immer ein Ubertroffenes.!

Bei dem zweiten Genus der wechselseitigen Relationen handelt es
sich um Worte, bzw. Begriffe, die notwendig einen zweiten Begriff in der
intellektuellen Anschaung nach sich ziehen. Das gilt z. B. vom Vater, der

> WILHELM VON OCKHAM, Summa logicae, New York 1974, S. 153ff.

6 WILHELM VON OCKHAM Expositio in librum praedicamentorum Aristotelis,
New York 1978, Opera philosophica et theologica. Bd. 2, S. 238ff.

" WILHELM VON OCKHAM, Quodlibeta septem, New York 1980, S. 611£f.
8 WILHELM VON OCKHAM, Opera dubia et spuria, New York, 1988, S. 335ff.
? Der einschligige Text bei ARISTOTELES ist Met. 1020b26f£f.

19 Der Deutsche Idealismus wird dann sagen: Endliches und Unendliches bedingen
sich in dieser Weise.



Relationen 103

ohne den dazugehorigen Sohn nicht gedacht werden kann. Genau so
steht es mit der Relation «Herr-Knecht», eine Beziehung, die dann bei
Hegel eine so groBBe Bedeutung bekommen sollte. Alle diese Relationen
sind — um es noch einmal zu sagen —, wechselseitige Relationen, re/ationes
mutuae.

Das ist nun mit dem dritten Genus anders. Sie sind nur auf der einen
Seite real. Das Willbare bezieht sich auf den Wissenden. Aber er kann
noch mehr oder ganz anderes wissen, das auch wilbar ist. Technisch ge-
sprochen: Der Terminus der Relation, der Punkt auf den sie hinzielt, be-
zieht sich auf das Fundamentum?!, den Punkt von dem sie ausgeht, eine
Umkehrung ist nicht méglich. Das wiirde ndmlich bedeuten, daf} der
Wissende nichts anderes mehr wissen konnte, als er gerade weil, die Re-
lation «sciens-scibile» wiirde selbstwiderspriichlich. Wenn ich «Haus»
weill und die Relation zwischen mir und dem «Haus» wire eine Relation,
die mich genausogut wie das Haus betrifft, dann wire damit die Bezie-
hung von mir zum Wilbaren fixiert. Denn die Relate einer Relation las-
sen sich nicht verindern'? weil das die jeweilige Relation selbst aufheben
wiirde. Wenn also das Adjektiv scibi/e insgesamt relational zu einem sciens
ist, dann kann die Relation auf Seiten des sciens nur gedacht, nicht wirk-
lich sein.

Thomas hat diese Art von Beziehungen am Beispiel der Begriffe
«links» und «rechts» sehr klar erliutert. Lebewesen schlagen von sich aus
in threr Vorwirtsbewegung die Richtung «links» oder «rechts» ein. Hier
gibt es also eine reale Relation des Lebewesens zur Richtung, die es ein-
schligt. Eine Siule hingegen wird hinsichtlich der linken und der rechten
Hilfte des Horizontes, den sie durchschneidet, vom Menschen so be-
nannt. Hier ist die Relation der Siule zu den beiden Richtungen «links»
und «rechts» nur gedacht, es handelt sich um eine relatio rationis genau
von der Art, wie das MaB zum Gemessenen besitzt oder das Wissen zum
WiBlbaren.!?

Diese Vorgaben des Aristoteles spielten bei der Bestimmung des
Gott-Welt-Verhiltnisses bei Thomas und bei Duns Scotus eine grofe
Rolle. Doch ehe davon die Rede sein kann, mul} noch einer weiteren Be-
sttmmung relativer Begriffe gedacht werden, die Aristoteles 1n der Kate-
gorienschrift vortrigt und die Ockhams Auseinandersetzung mit Aristo-
teles auBBerordentlich beeinfluf3t hat.

1 ygl. PHILIPP MELANCHTHON, Eromata dialectices, S. 545 in: Opera quae super-
sunt, Corpus Reformatorum XIII. hrsg. von K.G. BRETSCHNEIDER, Halle 1846.

12 ARISTOTELES, Physik 225bff.
13 THOMAS VON AQUIN, In libros metaphysicorum, lib. 5, cap. 17, n. 26.



104 Relationen

Atistoteles nennt hier zunichst eine ganze Reihe relativer Begriffe,
die stets das Charakteristtkum besitzen, daB} sie andere Bedeutungen
mitbenennen. Wenn ich weil3, dal es groBBere Hugel gibt, dann weil} ich
auch, daB es solche gibt, die kleiner sind. Wenn ich weil}, daB3 es einen
Sklaven gibt, dann weiB} ich auch, daBl es einen Herrn gibt, wenn ich
weil}, dal} es eine Hilfte gibt, dann wei} ich auch, dal es ein Ganzes
gibt. Aber wie steht es mit Worten wie Fliigel, Ruder, Kopf? Weil} ich,
wenn ich das Wort «Flugel» kenne, daB es einen Vogel gibt, das Wort
«Ruder», daf3 es ein Boot gibt, das Wort «Kopf», dall es ein Lebewesen
gibt? Nein, sagt Aristoteles. Das Wort «Fligel» kann auch auf «gefli-
gelten Worte, auf Didalus und Ikarus oder — von heute aus gesehen —
auch auf ein Flugzeug verweisen. Die Beziehung «Fligel» zu Vogel ist
also nicht eindeutig. Genauso steht es mit «Ruder» und «Kopf» Auch
Schiffe oder Biber oder — wiederum von heute aus gesehen —Flugzeuge
haben Ruder, und nicht alle Lebewesen haben Koépfe. Das ist jedenfalls
die Meinung des Aristoteles im § 7a der Kategorienschrift. Aus diesem
Sachverhalt zieht Aristoteles die SchluBfolgerung: Um eindeutige Bezie-
hungen zu erreichen, mufl man neue Worte prigen; ein Fliigel bezieht
sich auf alles Gefliigelte (ntepwta), ein Ruder, auf alles mit einem Ruder
Versehene (nndoiiwtov), ein Kopf auf alles, was einen Kopf hat
(kepoAmTOV).

An dieser Stelle sieht es aus, als betrachte Aristoteles Relationen nur
als Begriffe oder Worte, die eine Relation implizieren und als nichts
sonst. Aber dieser Eindruck kann nur entstehen, wenn man die eben be-
sprochene Passage aus threm Argumentationszusammenhang herauslost.
In diesem insgesamt geht es dem Empiriker Aristoteles namlich darum,
daBl durch die Theorie der Relationen, durch das, was ein relativer Be-
griff jeweils mitmeint, nicht die empirische Wirklichkeit verstellt wird.
Bezoge sich «gefliigelty nur auf Vogel, dann dirfte dariiber hinaus nichts
gefliigelt sein, hitten sich Didalus und Ikarus nie auf ihren Flug begeben
und hitte die Menschheit niemals das Fliegen gelernt.

Dal3 Aristoteles in der Tat nicht nur relative Begriffe oder Worte,
sondern Objekte im Sinn hatte, geht aus 7b15ff. der Kategorienschrift
sehr deutlich hervor. Hier heil}t es, dal} die Relationen ithrer Natur nach
stets gleichzeitig auftreten. Dieser Sachverhalt wird allerdings durch eine
erkenntnistheoretische Uberlegung eingeschrinkt. Objekte gehen nim-
lich der Objekterkenntnis voraus. Das belegt ein Gedankenexperiment.
Die Objekterkenntnis erlischt, entfernt man die Objekte. Aber die Ob-



Relationen 105

jekte verschwinden nicht, wenn die Objekterkenntnis sie nicht wahr-
nimmt.! Deswegen miissen sie frither sein.

II1. Ockhams Aristotelesreeption

Wilhelm von Ockham war das Verhiltnis seiner eigenen Position zu Ari-
stoteles so wichtig, dal3 er thm drei umfingliche Untersuchungen gewid-
met hat.’® Er ist sich dieses Verhiltnisses auch nicht so sicher, denn in
der Summa logica riumt er ein, daBl auch er frither Aristoteles so ver-
standen habe, als halte dieser wie viele Theologen an einem extramenta-
len Status der Beziehungen fest, wihrend er jetzt davon iiberzeugt sei,
dalBl Aristoteles von Relationen nur als von Begriffen iiber Begriffe (no-
mina secundae impositionis) gesprochen habe.!® Diese Position gilt in
der Summa logica fir alle Relationen generell, also alle drei Genera.
Ockham geht von der Bemerkung des Aristoteles aus, man miisse unter
bestimmten Bedingungen Begriffe mit relativen Bedeutungen prigen und
faBt alle Relationen nicht als Objektbeziehungen, sondern als Eigen-
schaften von Nomina auf. Die relativen Eigenschaften kommen dadurch
zustande, daf} einem Nomen die relativen Eigenschaften in der Form ei-
nes casus obliquus!’ hinzugefiigt werden kdnnen. Also: Sokrates ist Pla-
ton dhnlich durch die weile Hautfarbe [die Weillheit] (1. Genus relatio-
num). Das Doppelte ist doppelt vermoge der Doppeltheit (1. Genus).
Der Sklave 1st Sklave seines Herren (2. Genus relationum). Der Sohn 1st
Sohn seines Vaters. (2. Genus).!® Das Wort «<homo» hingegen ist absolut,

14 ARISTOTELES, Kategorien, 7b15ff.

15 Summa logica I, 49ff., (Opera philosophica I, 153£f.) Sent. I. 30,3 (Opera theo-
logica IV, S. 335ff.) Quodlibeta VI, qq. 16-19). Man kann dazu auch noch das 12. Ka-
pitel von OCKHAMS Kommentar zur Kategorienschrift des Aristoteles rechnen. (Ope-
ra philosophica II, 238ff). Eine systematische Darstellung des Relationenproblems bei
Ockham gibt Marilyn MCCORD ADAMS, Willlam Ockham, Notre Dame, Ind. 1987, I,
S. 215-276. Sie geht insbesondere auf das Verhiltnis zu Duns Scotus ein, ohne aber
die drei genera relationum zu beriicksichtigen.

16 (Et de ista opinione [nimlich daB Relationen wirkliche Objekte jenseits ihrer
bloBen Begriffe sind] sunt multi theologi, quam etiam aliquando credidi fuisse opinio-
nem Aristotelis, sed nunc mihi videtur quod opinio contraria sequitur ex principiis
suis.» Summa logica, pars I, cap. 49, Opera philosophica I, S. 154. Den vorsichtigen
Sprachgebrauch «ex principiis suis» behilt Ockham in allen seinen Bezugnahmen auf
ARISTOTELES bei.

17 Also Genitiv, Dativ und Ablativ.

18 «Aliqua autem nomina sic sua significata significat (sicl) quod de nullo verificari
possunt nisi vere et convenienter possit eis addi casus obliquus alterius dictionis, sicut
impossibile est quod aliquis sit pater nisi sit alicuius pater, et impossibile est quod ali-
quis sit similis nisi alicui sit similis, ita quod ista nomina «pater», «filius», «causa», «cau-
satumy», similis et huiusmodi de nullo possunt vere affirmari si significative sumantur



106 Relationen

d. h. es impliziert keinerlei relative Bezugnahmen auf andere Worte. Nur
wenn es personal supponiert fiir eine Person — beispielsweise Sokrates —
steht, die zufillig eine Beziehung hat, weil sie ein Vater ist, dann kann
man giiltig sagen. «Ein Mensch, nimlich Sokrates, ist Vater eines Soh-
nes.»

Was ist das Interesse Ockhams, auf diese Weise alle Beziehungen aus
der Realitit zu entfernen und zu Eigenschaften von Woértern zu machen?
Die Antwort auf diese Frage kann nur lauten: weil die Dinge in der Rea-
litit nicht miteinander in Beziehung stehen, sondern je fiir sich genom-
men werden wollen. Er teilt zunichst das Interesse des Aristoteles an der
empirischen Vielfalt der Dinge, die nicht beseitigt werden darf dadurch,
dafl man sie miteinander in Beziehung setzt. Aber er geht iiber Aristote-
les weit hinaus. Dieser hitte die Dinge niemals von einander isoliert, bil-
den doch nach De Generatione et Corruptione selbst die Elemente keine
Dinge fiir sich, wie bei Empedokles und den Atomisten, sondern gehen
ineinander iber. Dieses Ineinander-iiber-gehen-Kénnen der Dinge ist
der sichtbare Beleg dafiir, daf Relationen Objekte und nicht nur Nomina
sind. Dinge, die sich aufeinander hin verindern kénnen, miissen schon
immer miteinander in Beziehung stehen.

Wobher rithrt nun bei Ockham die Uberzeugung, daf} die Dinge je fiir
sich bestehen und Relationen somit nur Nomina sein kénnen? Sie rithrt
daher, daB3 er die franziskanische Schopfungstheologie zu threm konse-
quenten und radikalen Ende fithrt: Alle Dinge sind je fiir sich von Gott
geschaffen. Deswegen konnen sie nur als einzelne existieren. Doch dazu
gleich mehr. Zunichst soll noch vorgefithrt werden, wie Ockham in der
Ordinatio die beiden ersten Genera relationum auf seine Spur zwingt.

DaB die Relationen der Struktur «halb-doppelt» nur Worte sein kén-
nen und keine Objekte, macht Ockham dadurch deutlich, daB} er nach
der Zusammensetzbarkeit von Zahlen fragt. Wire niamlich das Doppelte
ein wirkliches Ding, dann konnte es nach den Prinzipien der Aristoteli-
schen Philosophie nicht mit der Zahl, von der es das Doppelte ist, in
homogener Weise zusammengesetzt werden, denn nach den Prinzipien
dieser Philosophie bilden nur die Akzidentien — wie Quantitit, Qualitit,
Relation usf. — eine homogene Zusammensetzung mit der Substanz der
entsprechenden Zahl. Wire das Doppelte selber eine Substanz, so mii3-
ten zwei Substanzen miteinander verbunden werden, und das wire nur in
diskreter Weise moglich: Es wiirde ein Haufen aus verschiedenen Sub-
stanzen entstehen, und damit wire unklar, weshalb dzeses Doppelte zu
dieser Zahl gehort. In einem diskreten Haufen von Substanzen konnte

nisi vere et convenienter possit eis addi respectu eiusdem aliquis casus obliquus.»
WILHELM VON OCKHAM, Summa logica, Opera philosophica, New York 1974, S. 155.



Relationen 107

diese Frage nicht mehr beantwortet werden. Ein Haufen von Menschen,
Eseln und Rindern enthilt verschiedene Substanzen, die verschieden
bleiben, auch wenn man sie miteinander vermischt. Mit anderen Worten:
Wenn man zwei Dinge nach den Prinzipien der Aristotelischen Philoso-
phie zusammenfiigt, so dal3 eize Substanz eine neue Quantitit oder Qua-
litit bekommt, dann kann es sich iiberhaupt nur um Worte handeln und
nicht um Dinge."?

Aber wie steht es mit Relationen, die zum zweiten Genus gehoren,
also zum Typ «Vater-Sohn», oder allgemeiner, zum Typ «Ursache-Verur-
sachtesy? Mull «Vaterschaft» oder «Ursache» nicht auBerhalb der bloBen
Benennung als Ding existieren? Nein. Denn nach Aristoteles besteht
zwischen der bloBen Méglichkeit, zu erwirmen bzw. erwirmt zu werden
und der tatsichlichen aktuellen Erwirmung hinsichtlich der Relationen
kein Unterschied. Bei der blo8en Moéglichkeit zu erwirmen, gibt es aber
keine Relation, infolgedessen bei der tatsichlichen Erwirmung auch
nicht? Ockham interpretiert Aristoteles konsequent so, als habe dieser
den Relationen nur verbale Realitit zugeschrieben. Das wird auBler an
den vielen Argumenten gegen die objekthafte Existenz von Beziehungen
noch an folgenden beiden besonders deutlich, die scheinbar besonders
eng an Aristoteles anschlieBen.

1. Einem Ding kommt keine neue Relation zu dadurch, daB es zu ei-
nem anderen Ding in Beziehung tritt. Sokrates empfingt nicht neu ein
Stiick Ahnlichkeit dadurch, daB Platon auf der Szene auftritt und Sokra-
tes thm in bezug auf seine weile Hautfarbe dhnlich wird.?!

9 « ... Igitur secundum principia Philosophi, nullus numerus est talis res una dis-

tincta ab omnibus aliis rebus, et per consequens multo fortius nec dupleitas.» WIL-
HELM VON OCKHAM, Scriptum in librum primum sententiarum. Ordinatio, Opera theo-
logica IV, New York 1979, S. 341.

2 «Quia, secundum Philosophum, V Metaphysicae», ita dicitur calefactivum ad ca-
lefactibile sicut calefaciens ad illud quod calefit, et ita vere calefactivum est aliquid si-
cut calefaciens. Sed per hoc praecise quod aliquid potest calefacere, non habet aliquam
talem rem in se.» Ebd.

21 (Quia dicit Philosophus, V Physicorum sic: «Convenit altero mutato verum esse
alterum nihil mutans), hoc est dictu, per mutationem alterius extremi dicitur vere alte-
rum extremum ad aliquid sine omni mutatione sui ipsius. Sicut si Sortes sit primo al-
bus, si postea fiat Plato albus, Sortes est similis Platoni de novo sine omni mutatione
sui ipsius.» Ebd., S. 347. Dieses Argument hat ibrigens Biel miBdeutet, wenn er
meint, es gibe nach Ockham keine Relationen, sondern nur Absoluta. Aber
selbstverstindlich sind auch nach Ockham Sokrates und Platon durch die Weilheit weil3,
nur darauf kommt es an, daBl Platon, wenn Sokrates mit seiner Weillheit Platon
nahekommt, nicht eine weitere Beziehung zwischen Platon und Sokrates entsteht, etwa
die des WeiBwerdens. Biel argumentiert «Ut similitudo, qua Socrates similis est Platoni
in albedine, nihil aliud est quam Socrates et Plato et duae albedines in Socrate et
Platone, quia illis existen-tibus, Socrates est similis Platoni, omnibus aliis



108 Relationen

2. Eine Relation zwischen zwei bewegten Relaten kann nicht selbst
wieder Fundament oder Terminus einer Bewegung sein: Denn dann wiit-
de es im Blick auf die Bewegung zu einem Regrel} ins Unendliche kom-
men, d. h. es wiirde nichts bewegt werden. Dies ist eine fiir die Systema-
tik der Aristotelischen Philosophie auBerordentlich wichtiges Argument.
Denn diese insistiert darauf, daB3 es ein erstes Bewegendes geben mubf,
damit es Bewegtes gibt.?

Es wurde gesagt, Ockham sei Aristoteles scheinbar so nahe. Denn er
zieht aus allen diesen Beispielen die Schlulfolgerung, Aristoteles sei der
Meinung, daB3 es #berhaupt keine Relationen in der Wirklichkeit gibt, wih-
rend Aristoteles doch nur sagt, es gebe keine #esen Relationen, bzw. die
Relation zwischen zwei bewegten Relaten diirfe nicht ihrerseits der Be-
wegung ausgesetzt werden. Ockham iiberzieht jeweils die aristotelischen
Argumente. Es wird sich gleich zeigen, dal} er dies im Interesse einer sy-
stematischen Aristoteleskritik tut.

IV. Das tertium genus relationum

Von ihrer Struktur war schon die Rede. Sie spielten in der Analyse des
Gott-Welt-Verhiltnisses eine berragend wichtige Rolle. Denn hier er-
ginzen sich neuplatonische und aristotelische Denkformen. Thomas von
Aquin etwa sagt von den Begriffen, die wir von Gott bilden, daf3 sie nur
eine Bedeutung via negationis haben kénnen, bzw. nur insofern Gott
eine Beziehung zur Welt hat.?® Die Einheit des géttlichen Wesens kann
nicht und darf nicht durch eine wie auch immer geartete Vielfalt verletzt
werden. Deswegen sind nur die Termini vielfdltig, nicht jedoch das Fun-
damentum. Oder: Relationen sind «ad aliud», sie haben ithren Wirklich-
keitsgehalt in diesem «aliud.» Deswegen kann es in Gott keine Relationen
geben, denn die Einheit des gottlichen Wesen ist von keinem «aliud» ab-
hingig.?* Alle von Gott auszusagenden Relationen, insonderheit die in-

circumscriptis», Gabriel BIEL: Collec-torium circa quattuor libros sententiarum I,
Tibingen 1973, S. 580.

22 (Item arguo per auctoritatem communiter allegatam quia, secundum Philoso-
phum, V Physicorum, ad relationem non est motus; sed si relatio esset aliqua res, pos-
set vere esse motus ad relationem.» Ebd., S. 346.

3 «Respondeo dicendum quod de nominibus quae de deo dicuntur negative, vel
quae relationem ipsius ad creaturam significant, manifestum est quod substantiam eius
nullo modo significant; sed remotionem alicuius ab ipso, vel relationem eius ad alium,

vel potius alicuius ad ipsum.» THOMAS VON AQUIN, STh 1, qu. 13 a.2.

2 « ... Huiusmodi autem relationes quae sunt ad suos effectus, realiter in Deo esse

non possunty (THOMAS VON AQUIN, Summa contra Gentiles», 2. 12). Die Relationen
auf seiten Gottes zur Welt sind nur gedacht. Hat Gott keine wirkliche Beziehung zur



Relationen 109

nertrinitarischen, sind re/ationes rationis, also nur von Menschen gedacht,
um sich selbst die Geheimnisse des gottlichen Wesens klarzumachen.

Duns Scotus verwendet dieses Konzept noch intensiver. Alle Bezie-
hungen Gottes zur geschopflichen Welt sind relationes rationis.> Wiren
sie real, so wire damit die ewige Existenz der Geschopfe impliziert.
Auch die Art und Weise, wie Gott die Vielfalt der Geschopfe erkennt,
vermag an diesem Resultat nichts zu 4ndern. Man kann die Vielfalt des
gottlichen Erkennens in bezug auf die Geschopfe auch wahren, ohne
daBl man das goéttliche Erkennen durch eine Vielfalt der géttlichen Rela-
tionen zu den Geschopfen gewissermallen multipliziert. Dazu mull man
sich nur klarmachen, dal der primire Gegenstand des gottlichen Erken-
nens das gottliche Wesen selbst ist, daBB die Geschopfe dann die unge-
heure Lebendigkeit des gottlichen Wesens nachahmen und daB3 dann
Gott in einem dritten (logischen) Moment durch einen Vergleich seines
Wesens (essentia) mit der Vielfalt der Geschopfe die Vielfalt der gotthi-
chen Beziehungen (re/ationes rationis) zu den Geschopfen ausbildet.

Man kann nun fragen (und hat so gefragt), ob nicht die relationes ra-
tionis von einem, zuletzt dem gottlichen, Intellekt abhingig sind. Rela-
tiones rationis sind ja nur moglich, wenn es da einen erkennenden Intel-
lekt gibt. Das wiirde bedeuten, daB man die innertrinitarischen Bezie-
hungen von Gottes Intellekt abhingig machen miiflte. Das heil}t: Aussa-

Welt? Begriindung bei Thomas: Sie konnen keine Akzidentien sein, in Gott gibt es kei-
ne Akzidentien. Sie konnen aber auch nicht Merkmale der Substanz sein, denn nach
Aristoteles (Peri herm. 5, 1, 2; 6 a) sind Relationen immer ad aliud. Gott ist nach sei-
ner Substanz aber von niemand anderem abhingig als von sich selbst.

% (Circa distinctionem trigesimam quintam quaero utrum in Deo sint relationes
aeternae ad omnia scibilia ut quiditative cognita.» DUNS SCOTUS, Ordinatio liber pri-

mus, VI, Civitas Vaticana 1963, S. 246ff.

26 « ... Relatio realis est ad terminum secundum esse eius reale; sed terminus neces-

sario exigitur ad relationem realem; ergo si Deus referetur realiter ad creaturam, crea-
tura secundum esse reale fuit aeterna.» Ebd., S. 171.

21 (Hoc potest poni sic: Deus in primo instanti intelligit essentiam suam sub ratio-
ne mere absoluta; in secundo instanti producit lapidem in esse intelligibili et intelligit
lapidem, ita quod ibi est relatio in lapide intellecto ad intellectionem divinam, sed nulla
adhuc in intellectione divina ad lapidem, sed intellectio divina terminat relationem lapi-
dis ut intellecti ad ipsam; in tertio instanti, forte, intellectus divinus potest comparare
suam intellectionem ad quodcumque intelligibile ad quod nos possumus comparare, et
tunc comparando se ad lapidem intellectum, potest causare in se relationem rationis; et
in quarto instanti potest quasi reflecti super istam relationem causatam in tertio instan-
ti, et tunc illa relatio rationis erit cognita. Sic ergo non est relatio rationis necessaria ad
intelligendum lapidem tamquam prior lapide ut obiectum, immo ipsa ut causata ‘est

posterior (in tertio instanti), et adhuc posterior erit ipsa ut cognita, quia in quarto in-
stanti.» Ebd., S. 258.



110 Relationen

gen iiber das gottliche Wesen wiirden Aussagen iiber das gottliche Tun,
Gottes Erkennen nimlich, nachgeordnet.

Scotus hat wegen dieser Schwierigkeit bei dem dritten Genus der
Relationen in Gott doch Differenzierungen angenommen nach dem
Prinzip, daB3 alles Denkbare oder alles Aussagbare einen Anhalt an der
Wirklichkeit haben miisse. Er hat diese Differenzierungen, die, wiewohl
sie nur Realitit fiir den Intellekt besitzen, eben dennoch diese Realitit
besitzen, mit Heinrich von Gent distinctiones a parte rei genannt.?® Diese
korrespondieren aufs genaueste den Unterscheidungen des (gottlichen
oder menschlichen) Intellekts, so dal dessen Operationen niemals als
bloBe Fiktionen gedeutet werden kénnen. Die relatio rationis ist damit
nie bloB gedacht, obwohl sie dem Denken entspringt. Sie hat immer
auch Anhalt an der Wirklichkeit. An diesem Punkt zeigt sich der Realis-
mus des Doctor Subtilis wohl am deutlichsten.

Es 1st nun genau dieser Punkt, der stets Ockhams Widerspruch her-
ausfordert. Deswegen ist Duns Scotus sein bevorzugter Kontrahent, den
er aber immer ganz genau zu verstehen sucht, auf die Darstellung von
dessen Position verwendet er viel Mihe und Sorgfalt. Aber, so fragt
Ockham im Blick auf den Realismus von Duns Scotus ganz generell: Wo
kimen wir hin, wenn wir mit jeder unser Benennungen, mit jedem unse-
rer Worte Wirklichkeiten verbinden wiirden®? Das bedeutete nimlich,
dall man bei dem Satz «Ein Effekt geht von einem Handelnden aus»
nicht nur den Effekt und den Handeln real setzen mulite, sondern auch
die «Vonheit», oder bei dem Satz «Sokrates war gestern hier» die «Hier-
heit.» «Nicht» miiite «die Nichtheit» nach sich ziehen und «wenn» die
«Wennheit» Es 148t sich denken, dal dieser radikalen Kritik an der Hy-
postasierung der Sprache auch die Relationes rationis zum Opfer fallen.

2 Dazu genauer Allan B. WOLTER, O.F.M., The philosophical Theology of John
Duns Scotus, London 1990, S. 27-41.

2 «Unde hoc est, ut credo, quod multos decipit quod quandocumque aliquid prae-
dicatur de aliquod abstractum importans rem illam advenientem alteri propter quam
dicitur ipsum tale. Immo volunt quod tot sint res distinctae quot sunt voces significa-
tivae, ita quod tanta sit distinctio inter significata quanta est inter voces significantes, —
sive illae propositiones sint voces sive nomina sive verba sive aliae dictiones. Et ideo
volunt quod quando dicitur quod «effectus est ab agente», quod per ly ab sit importata
«abeitasy sicut per album importatur albedo. Et eodem modo quando dicitur quod
«Sortes fuit heri», dicunt quod per hoc adverbium «heri» importatur una res alia. Et ita
habent dicere quod non importat unam «nonitatem» et quod «si» importat unam talem
«siitatem» et «et» unam «etitatem.» WILHELM VON OCKHAM, Scriptum in librum pri-
mum sententiarum. Ordinatio IV, New York 1979, 405f.



Relationen 111

V. Das tertium genus relationem in der Sicht Ockhams

Ockham bestreitet, dall es dieses Genus tiberhaupt gibt. Er kénne sich
nicht erinnern, die Vokabel «relatio rationis» in der Philosophie des Ari-
stoteles gelesen zu haben.®® AuBerdem habe der Philosoph das tertium
genus insofern schlecht interpretiert, als er in der Kategorienschrift an-
nahm, daB8 das WiBbare demjenigen, der weil3, immer vorausgehe.’! Man
konne jedoch Aristoteles nach seiner Intention interpretieren. Nach ihr
habe er nur gemeint, dall wohl ein Wissender sich immer auf Willbares
bezieht, dall aber Willbares sich nicht immer auf einen Wissenden be-
zieht, weil WiBlbares eben auch nicht gewuB3t werden kann.*? AuBerdem
gilt es zu beachten, dal man sich nicht durch das Wort «wilbar» irrefiih-
ren lassen darf. Dieses Wort steht nimlich nicht fiir sich selber, als ob es
alle Gegenstinde reprisentiert, die man wissen kann oder wissen soll,
sondern es steht fiir den Gegenstand, der gerade jetzt gewuBt wird. In
diesem Sinne habe Aristoteles davon gesprochen, dafl Relationen simu/
natura seien, also gleichzeitig auftreten. Alles Willbare aber kann nicht
gleichzeitig sein. Deswegen mufl man dieses Wort als Wort nehmen, das
fiir das jeweils aktuell Gewullte Zeichen ist oder supponiert.®

Ockham versteht also Relationen als Zeichen fiir unmittelbar aufein-
ander bezogene Relate. Die Moglichkeit, dal der Terminus wie bei Tho-
mas oder Duns Scotus mebrere oder viele Relate beinhalten kdénnte, entfallt.

Das bedeutet, dal Schopfung nicht mehr beinhaltet, ein Geschopf
innerhalb eines ganzen Seinszusammenhanges hervorzubringen, sondern

30 « ... nec memini me illud vocabulum legisse in philosophia Aristotelis ... » Ebd.,
S. 387.

3 « ... dico quod male exponitur Philosophus quando exponitur quod in tertio

modo non est relatio in utroque extremo sed in primis modis est relatio in utroque
extremo ... » Ebd., S. 358.

32 « ... Sequitur enim aliquid est scientia actualiter, igitur aliquid est scibile actua-
liten, et similiter sequitur caliquid est actualiter mensura, igitur aliquid est actualiter
mensurabiles, sed e converso non sequitur. Non enim sequitur formaliter ex natura ta-
lium relativorum <aliquid est actualiter scibile, igitur aliquid est actualiter scientia>. Ebd.,
8. 359.

3 «Ad aliud quando dicitur quod <ad aliquid sunt simul natura, dico quod aliqua
esse simul natura potest intelligi dupliciter: vel quod sint aliquae res quarum una ne-
ceccessario coexigit aliam esse converso; vel quod ex hoc quod cesse exsistere) praedi-
catur de uno, non quidem pro se sed pro illo pro quo natum est supponere principali-
ter, sequitur esse exsistere) verificari de altero eodem modo supponenti. Primo modo
non intendit Philosophus quod «ad aliquid> sint simul natura, sed tantum secundo

modo, quia haec est consequentia bona «duplum est, igitur dimidium est> et e con-
verso.» Ebd., S. 358.



112 Relationen

unmittelbar, im bloBen Gegeniiber von Schépfer und Geschopf.® In aller
Konsequenz ist der Gedanke, daB3 von Geschopf nur im Zusammenhang
mit einer Schépfung gesprochen werden kann, eliminiert. Alle Geschop-
fe werden ekstatisch. Sie sind, was sie als Geschopfe sind, nur in ihrer
Beziehung zu Gott. Sie stehen untereinander nicht in einem Verbund
oder gar in einem Netzwerk.

Ockham wendet gegen die Vorstellung von bloB gedachten Bezie-
hungen zudem ein, daB} dann Gott in seinem Schopfersein davon abhin-
gig sei, dal da ein menschlicher oder gottlicher Verstand sei, der diese
Beziehung denkt. Aber — so das Hauptargument gegen Scotus — Gott ist
so sehr Schopfer, daB3 er nicht von einem solchen Verstand abhingig ist.
Selbst wenn wir — per impossible! — annehmen, daBB Gott ohne Vernunft
sei, wire er immer noch Schopfer.® Man tberinterpretiert nicht, wenn
man sagt, das einzige Attribut, das Ockham in bezug auf Gott zulasse,
sei das Attribut creans.

In Distinktion 30 q. 5 seines Kommentars zum ersten Sentenzen-
buch fihrt er das Gesprich mit Scotus in extenso. Dreierlei set an dessen
Position falsch: 1. einmal die Behauptung, dall es wechselseitige Bezie-
hungen und nur einseitige Beziehungen gebe; 2. dal3 alle Relationen zwi-
schen Gott und Kreatur nur gedacht seien; 3. dal man die Relationen
zwischen Gott und Kreatur nicht real nennen konne, so wie man die Be-
ziehungen zwischen der Sonne und den sublunaren Koérpern real nenne.?

Vielmehr sind nach der Meinung des Aristoteles a//e Relationen
wechselseitig, alle also vom Typ «Herr-Knecht.» Und alle diese Relatio-
nen seien real, in dem Sinne, daf} sie zwel reale Dinge benennen. Nicht
die Relation selbst ist, als verschieden, von den Relata real sondern die
Dinge sind real, die von ihr benannt werden. Wenn Sokrates dem Platon
dhnlich wird, dann sind Sokrates und Platon, unabhingig davon, ob es
einen vergleichenden Intellekt gibt, real. So ist der schopferische Gott
und die geschaffene Kreatur real. Man darf also dem Vergleich selber

3 « ... unde sicut non est inconveniens dicere quod Deus realiter est de novo
creans propter solam productionem alterius rei extra, ita non est inconveniens quod
hoc fiat magis inaequale propter solam ablationem alicuius partis ... » Ebd., S. 358.

3 « ... istud nomen «creaton, «dominus) et huiusmodi, importat relationem rationis
quae nullo modo potest esse nisi intellectu nostro causante. Igitur si intellectus creatus
non causet talem relationem rationis, non dicetur vere creator, nec erit vere creator vel
creans. Igitur nullo exsistente intellectu, Deus non posset causare unum lapidem ... »
Ebd., S. 380.

36 « ... ista opinio continet tria quae videntur mihi falsa. Primum, quod aliquae re-
lationes sunt mutuae et aliquae non, et quod per hoc distinguitur tertius modus relati-
vorum 2 primis duobus. Secundum, quod omnes relationes Dei ad creaturam sunt re-
lationes rationis. Tertium, quod relatio Dei ad creaturam non potest dici realis, etiam
illo modo quo relatio solis ad corpora patientia inferiora dicitur realis ... » Ebd., S. 378.



Relationen 113

keinerlei Realitit zuschreiben, damit das Verglichene umso deutlicher auf
einander bezogen bezogen wird.

Ockham beendet damit den unklaren ontologischen Status, den man
im Anschlull an Aristoteles aus dem ad aliud (also nicht Substanz sein)
immer gefolgert hatte. Thomas spricht von dem debilius esse der Relation.
Nach Ockham werden zwei Absoluta aufeinander durch die Relation be-
zogen, die selber nur vox oder verbum ist.

Dies nimmt Ockham auch dann nicht zuriick, als er in beziiglich der
innertrinitarischen Relationen noch einmal neu und ganz anders einset-
zen muB}. Bisher war er nur der Vernunft gefolgt, die auf keinerlei Posi-
tion oder Denkschulen Riicksicht nehmen muf3. Aber bei diesem Thema,
den innertrinitarischen Beziehungen, da mul man der Autoritit der kir-
chlichen Tradition folgen. In Gott sind das gottliche Wesen und der Va-
ter eben durch die paternitas, der Sohn durch die filiatio, der Geist durch
die spiratio voneinander unterschieden.’’

Das darf nicht als Inkonsequenz oder gar als Preisgabe der philoso-
phischen Prinzipien gelesen werden. Ockham formuliert auf seine Weise
genauso wie etwa Thomas von Aquin das Geheimnis der gottlichen Drei-
faltigkeit, die der natiirlichen Vernunft #ich? zuginglich sind. Dieses Ge-
heimnis driickt sich eben konkret so aus, dall es mit den Relationen im
gottlichen Wesen Wirklichkeiten gibt, die es bei den Kreaturen nicht gibt.

VI. Gott der Schipfer und die Kreatur

Was Ockhams Einspriiche gegen das tertium genus relationum konkret
bedeuten, wird in den beiden ersten Quaestionen des zweiten Senten-
zenbuches deutlich, wo Ockham die Frage stellt, ob sich Schépfung vom
Schopfer und Geschaffensein von der Kreatur unterscheidet. Man kénn-
te schon die Fragestellung gar nicht ohne diese Einspriiche verstehen.
Schopfung bedeutet nach Ockham keinen von Gott selbst verschie-
denen Akt. Gott kann danach nicht Nicht-Schopfer sein. Der Schop-
fungsakt besteht darin, daB Gott noch etwas anderes als sich selbst zu
verstehen gibt, nimlich die Existenz der Kreatur.®® Das Nicht-nicht-

37 « ... Ad istam quaestionem teneo, propter dicta Sanctorum, quod paternitas vere

et realiter est in Deo, et quod paternitas non est formaliter divina essentia ... » Ebd,,

S. 366.

38 « ... Ideo creatio actio nihil dicit vel significat nisi essentiam divinam, conno-

tando vel dando intelligere exsistentiam creaturae, quae nullo modo potest esse nisi
posita essentia divina, ita quod si per impossibile Deus non esset intelligens et quod
creatura tunc produceretur ab essentia divina, adhuc illud nomen «creatio actio» vel
conceptus significaret essentiam divinam connotando creaturam sine omni respectu de



114 Relationen

Schopfer-Sein Gottes darf dennoch nicht als notwendige SelbstiuBerung
Gottes verstanden werden. Nichts liegt Ockham ferner als eine solche
neuplatonische Vorstellung. Gottes Selbstexplikation mul als freier
schopferischer Wille verstanden werden. Ockham geht noch iiber Duns
Scotus hinaus, die Nichtnotwendigkeit dieser Schopfung sicherzustellen,
indem er ausdriicklich sagt, die Aussage scheine thm plausibel zu sein,
daB Gott eine bessere Welt hitte schaffen konnen, als er sie tatsichlich
geschaffen hat.** Aber auch nach der anderen Seite hin, als bloBe Will-
kirmaBnahme bei der Schopfung der Welt, darf man Ockham nicht
milverstehen. Auch Gott kann nicht zwei weille Dinge hervorbringen,
ohne daB sie einander dhnlich sind.*’ In dieser simplen Tatsache liegt die
ganze innere Ordnung des Kosmos verborgen.*! Alles, was sich hinter
der Rede von Beziehungen zum Geschopf, die von dem Vorgang der
Schopfung angeblich zu unterscheiden seien, verbirgt, ist somit nichts
anderes als der Schopfungsakt selber, der in sich selber schon immer
eine Kreatur mitmeint. Ohne diese ist der Schépfungsakt nicht zu den-
ken. Ockham entwirft eine Abfolge der einzelnen Momente des Schop-
fungsaktes. Am Anfang steht der gottliche Entschlul3, ein bestimmtes
Geschopf hervorzubringen. Dieser Entschlufl hat sofort die Existenz
dieses Geschopfes zufolge. Und erst dann entstehen die Beziehungen —
wenn man sie gelten 146t — zwischen Schopfer und Geschépf. Die Theo-
rie von den relationes rationis wird also der Existenz der Geschopfe gar
nicht gerecht, wenn man sie den Geschépfen vorordnet, wie Scotus das
ja im Interesse einer Unterscheidung von Gott und Welt will.

Auf Seiten der Geschopfe verhilt es sich nun genauso. Auch hier
kann man das Geschaffensein, bzw. das Geschaffenwerden nicht vom

mundo ... » WILHELM VON OCKHAM, Quaestiones in librum secundum sententiarum,

Opera theologica V, New York 1981, S. 13.

3 « ... Probabile autem reputo quod Deus posset facere alium mundum meliorem

isto distinctum ab isto specie, et maxime quoad aliquas res distinctas specie et quoad
pluralitatem specierum ... » WILHELM VON OCKHAM, Scriptum in librum primum sen-
tentiarum. Ordinatio IV, New York 1979, S. 655.

40 « ... Et ex hoc sequitur quod Deus non potest facere duo alba nisi sint similia,
quia similitudo est ipsa duo alba.» Ebd., S. 9.

# Man muf bei dieser Frage bedenken, daB Ockham genauso wie Duns Scotus
von einem Zusammenspiel des gottlichen Intellekts mit dem gottlichen Willen ausgeht.
Nur kann man Intellekt und Willen in Gott nicht wirklich voneinander unterscheiden,
und nach auBen stellt sich das gottliche Tun vor allem als Wille dar. « ... Unde si esset
aliquod nomen impositum quod praecise significaret divinam essentiam et nihil aliud
sine omni connotatione cuiuscumque, et similiter esset aliud nomen impositum ad eo-
dem modo significandum divinam voluntatem, illa nomina essent nomina simpliciter

synonyma, et quidquid praedicaretur de uno, eodem modo praedicaretur de reliquo ... »
Ebd., S. 664.



Relationen 115

Geschopf selber unterscheiden. Das Geschopf 1Bt sich nur als unmit-
telbarer Ausdruck des gottlichen Schépfungswillens denken.

«Wenn eine Kreatur zu existieren beginnt, dann wird Gott sofort han-
delnd und schopferisch genannt ohne Riicksicht darauf, ob er mittels ei-
ner Zweitursache handelt oder den Effekt unmittelbar hervorbringt. Folg-
lich mufl man wegen dieser Benennungen [namlich handelnd und schop-
ferisch] nicht von Relationen reden, weil Gottes Handlungen genauso so
gut ohne sie wie mit ihnen stattfinden.»*?

Es leidet keinen Zweifel, dal Ockham damit Schopfer und Geschopf in
allernichste Nihe zueinander riickt. Sie gehen sozusagen auf Tuchfiih-
lung. Die Absicht der Lehre vom terttum genus relationum, die Distanz
Gottes zur Welt auszudriicken, damit von der Schépfung als ganzer die
Rede sein kann, innerhalb derer ein Geschopf eben ein Geschopf ist,
wird bewuBlt gestrichen. Gott ist unmittelbar Schopfer jeden Geschopfs.
Die Frage, ob damit nicht Gott von der Schépfung abhingig werde wie
die Schopfung, oder besser wie alle Geschopfe von thm abhingig sind,
irritiert Ockham nicht sehr. Er meint sie mit einem Beispiel abweisen zu
kénnen. Die Sonne werde ja auch nicht von dem Wurm abhingig, den
sie erwirmt. So sei die Beziehung Gottes zur Welt eben unumkehrbar.®

Aber ist Schépfung nicht mehr und etwas anderes als die Summe der
einzelnen Geschopfer Setzen die einzelnen Geschopfe nicht vielmehr
schon immer Schépfung voraus? So wird man fragen missen. Ockham
hat aus dem christlichen Schopfungsbegriff gegen die aristotelische Welt,
in der bei aller Insistenz auf Erfahrung diese Voraussetzung noch giiltig
war, die Existenz der res, der einge/nen Dinge abgeleitet. Exr hat damit
Platz geschaffen fiir die Herausbildung der Naturwissenschaften, deren
Anfinge nicht von ungefihr im Franziskanerorden liegen. Seine natur-
philosophischen Schriften vertiefen denn auch die Auseinandersetzung
mit Aristoteles.

# « ... Ttem, posita creatura in effectu, statim denominatur Deus agens et creans

sine omni respectu; et hoc indifferenter, sive agat mediante causa secunda sive imme-
diate totaliter producat effectum. Igitur propter tales denominationes non oportet ali-
quas tales relationes ponere quae aeque possunt fieri sine illis sicut cum illis ... »
WILHELM VON OCKHAM, Quaestiones in librum secundum sententiarum, Opera the-
ologica V, New York 1981, S. 36.

# « ... Exemplum: sol non dependet a verme, et tamen realiter refertur ad vermem.
Igitur sic in proposito, licet Deus non dependeat a creatura, adhuc potest realiter re-
ferri ad creaturam ... » Ebd., S. 7.



116 Relationen

V1. Prédestination und das tertium genus relationum

Auch die Pridestinationslehre Ockhams hat thr Zentrum 1n der Frage,
ob es relationes rationis gibt oder nicht. Diejenigen, die sie threm Den-
ken zugrunde legen, verwickeln sich in einen Kniuel von Widersprii-
chen, heiBt es gleich im Fingang des Tractatus de praedestinatione et de prae-
Scientia dei respectu futurorum contingentium. Denn sie miissen sich zu der
widerspriichlichen Aussage verstehen «Petrus wurde erwihlty — «Petrus
wird verdammt.»* Wenn diese Aussagen als ewig geltende Relationen
verstanden werden, dann mul} erklirt werden, wie Erwahlung und Ver-
dammnis zugleich in Petrus bestehen kénnen. Ockham sagt im Gegen-
zug, solche Aussagen seien kontingent. Sie gelten nur fiir den Augen-
blick, in dem sie fallen. Und sie sind auch dann nur als bloBle Sitze zu
verstehen. Erst wenn sie als propositiones de inesse auftreten, wenn also von
jetzt an dem Petrus wirklich die Eigenschaft des Erwihltseins zukommt,
dann gilt diese Aussage auch fiir die Vergangenheit, eine Verkniipfung,
die nicht einmal Gott vermége seiner potentia absoluta aufzuheben ver-
mag. Denn mit Aristoteles gilt: Vergangenes ungeschehen zu machen,
das kann nicht einmal ein Gott.* Aber wie gesagt, bis diese Regel An-
wendung finden kann, muf} erst einmal ein entsprechend formulierter
Satz («Petrus ist erwihlt») auf dem Wege der cognitio intuitiva zu einer pro-
positio mere de inesse werden, mit der Wirklichkeit iibereinstimmen.

Von theologisch entscheidender Frage ist nun jedoch das Problem,
ob das dann auch fir die Zukunft gilt. Zieht eine propositio mere de in-
esse eine entsprechende Aussage iiber die Zukunft nach sich? Mit ande-
ren Worten: Kann es so etwas wie HeilsgewiBheit geben, die GewiBheit,
daB das, was in der Gegenwart augenblicklich als heilsam erfahrenen
wird, auch noch fiir die Zukunft gilt? Ockham sagt nein. Denn ein Satz
wie «Petrus praedestinabitur» hingt fiir seine Verifikation davon ab, daf
das vom ithm Behauptete wirklich eintritt, zu einer propositio mere de
inesse wird. Bis dahin sind alle solche Aussagen kontingent.*¢

# «Circa materiam de praedestinatione et praescientia est advertendum quod po-
nentes praedestinationem passivam et praescientiam passivam esse respectus reales in
praedestinato et praescito habent necessario concedere contradictoria ... » WILHELM
VON OCKHAM, Tractatus de praedestinatione et de praescientia dei respectu futurorum

contingentium, New York 1978, S. 507.

# « ... quia secundum Philosophum, VI Ethicorum 2: (Hoc solo privatur Deus, in-

genita facere quae facta sunt ... » Ebd.

46 « ... Dico quod maior est falsa (sc. daB Petrus erwihlt ist und daraus sein ewiges

Erwihltsein folge) ..., quia illa propositio quae est sic de praesenti quod tamen aequi-
valet uni de futuro, et cuius veritas dependet ex veritate unius de futuro, non habet
aliquam de praeterito necessariam; immo ita contingens est illa de praeterito sicut sua
de praesenti ... » Ebd.



Relationen 117

Ockham tbertrigt das Gundmodell seiner Theorie der Relationen
zwischen Gott und Mensch, nach der diese Beziehung immer Gleichzei-
tiges verbindet und Ungleichzeitiges nicht mit Hilfe des terttum genus
verbunden werden kann, auch auf die Pridestinationslehre. In ihr kann
eben nur Kiinftiges gleichzeitig sein. Es gibt fiir thn so etwas wie eine
eschatologische Verifikation, mit der Folge, dal3 das Heilsverlangen des
Menschen jefg# 1n der Schwebe gehalten wird.

VII. Spuren bei Luther

Es kann kein Zweifel daran bestehen, dall die Unmittelbarkeit der Ge-
schopfe in der nominalistischen Philosophie, insbesondere des Men-

schen zu Gott, in Luthers Theologie ihre tiefen Spuren hinterlassen hat.
Darauf hat Wilhelm Link mit Recht hingewiesen.*’ Dies festzustellen

41 WILHELM LINK, Das Ringen Luthers um die Freiheit der Theologie von der
Philosophie, Miinchen 21955. R. SEEBERG zihlt einige Beispiele von Luthers explizi-
tem Bekenntnis zu Ockham und dem Nominalismus in den Randbemerkungen zum
Lombarden (1510) auf, s. Lehrbuch der Dogmengeschichte IV, 1, S. 71, Darmstadt
1959. Zum zentralen Problem des Verhiltnisses des Menschen zu Gott besagen diese
aber nichts, was freilich erst dann auffillt, wenn die personale Beziehung des Men-
schen zu Gott theologisch als Problem empfunden wird. AngestoBen wurde die Unter-
suchung der Beziehung Luthers zu Ockham von Heinrich DENIFLE, Luther und Lu-
thertum in der ersten Entwicklung quellenmiBig dargestellt, Mainz 1904, Bd. 1, und
1909, Bd. 2. Denifle erdrtert diesen Zusammenhang in Bd. 1, S. 569ff., und Bd. 2, S.
383ff., in polemischer Absicht. Die Polemik schlieBt Ockham ein, der Nominalismus
gilt als Verfall der Hochscholastik, wie sie insbesondere durch Thomas von Aquin re-
prisentiert wird. Dies ist verstindlich fiir die Zeit, in der Denifle schreibt, war doch
soeben erst (1883) Thomas kanonisiert worden und galt damit der Neuthomismus als
identisch mit der Scholastik. Eine historisch gerechte Auffassung des Verhiltnisses
Luthers zu Ockham wird heute dieser Perspektive nicht mehr folgen konnen. In ab-
gemilderter Form hat Joseph LORTZ 1939 in seinem epochalen Werk «Die Reforma-
tion in Deutschland» die Sicht Denifles neu begriindet. Hier gilt der Nominalismus
wegen seines Semipelagianismus, der insbesondere Gabriel Biel unterstellt wird, als
nicht mehr katholisch. Luther habe sich seit seinen Thesen «Contra scholasticam the-
ologiam» (1517) mit diesem semipelagianischen Nominalismus kritisch auseinander-
gesetzt und diese Kritik auf die Scholastik insgesamt, insbesondere auch auf Thomas
tbertragen. O.H. PESCH - in nahezu allen seinen Werken von seiner Dissertation an
«Die Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther und Thomas von Aquin, Mainz
1967 —, Denis R. JANZ, «Luther and Late Medieval Thomism», Ontario 1983, und viele
andere sind dieser Perspektive von Lortz gefolgt. Mit der «Disputatio contra theolo-
glam scholasticam» steht nach dieser Sicht Luthers ablehnende Haltung zum Nomina-
lismus und iiber den Nominalismus zur Scholastik insgesamt fest. Dazu palit nun aber
gar nicht, dal Luther noch in seiner groBen Genesisvorlesung aus den Jahren 1534—
1544 nominalistische Argumente benutzt, wenn er in seinem Kommentar zu den
Werken des zweiten Schopfungstages feststellt, die Philosophen kennten die Argumen-
tation nicht geniigend, dal Gott sich nur in der Weise an Regeln oder Gesetze binde,



118 Relationen

heilt nicht, an der theologischen Originalitit Luthers etwas abzumark-
ten. Die Feststellung einer grundsitzlichen Kontinuitit zwischen Luthers
Theologie und der Spitscholastik bringt vielmehr zu Tage, wo Luther
und wie Luther Verinderungen vornimmt, und bringt so seine eigentli-
che theologische Leistung erst ans Licht.

Das betrifft vor allem Luthers Verhiltnis zu Aristoteles. Hier folgt er
klar der nominalistischen Aristoteleskrittk. Wo Ockham freilich diese
Kritik meist in einer Umdeutung des Aristoteles vortrigt, selten thn aus-
driicklich tadelt oder gar sich von ithm ohne ein weiteres Wort der Ez-
liuterung von ithm distanziert®, vertieft Luther diese Kritik ins Grund-
sitzliche — iiber die bloBe Polemik hinaus — zur Frage nach dem Ver-
hiltnis von Glaube und Vernunft. Schon bei Biel emanzipiert sich die
Argumentation mit der HI. Schrift von der philosophischen Bevormun-
dung.® Aber erst Luther macht seit der Heidelberger Disputation aus
dem Verhiltnis Vernunft (also Aristoteles) und Glaube eine Antithetik,
deren Elemente aber nicht je fiir sich stehen — und sich so gegenseitig
nichts mehr zu sagen haben —, sondern er bezieht die Elemente antithe-
tisch aufeinander, so dal} sich fiir die Theologie die Aufgabe ergibt,
fortwihrend in der Auslegung der HI. Schrift fiir ihre Freiheit von der
Philosophie Sorge zu tragen. Man kann diese Antithetik Dialektik nen-
nen, wenn man sich bewuBt bleibt, dal der Terminus «Dialektik» hier ei-
nen ganz neuen, prizisen Sinn annimmt. Er bedeutet nimlich, daB zwei
anscheinend einander widersprechende Aussagen durch eine Relation
verbunden werden, und zwar glichzeitig. Dies bringt das fundamentum
inconcussum der Aristotelischen Philosophie zum Einsturz, das Nicht-
widerspruchsprinzip. Aristoteles hatte 1m vierten Buch der Metaphysik
ausfiihrlich begriindet, warum das Nichtwiderspruchsprinzip sowie der
Satz vom ausgeschlossenen Dritten die sichersten Grundlagen fiir eine

daB er auch Ausnahmen zulasse. WA 40, S. 21. Vgl. auch Graham WHITE, Luther as
Nominalist, Helsinki 1994, S. 26ff.

# Die schirfste AuBerung hierzu findet sich in Quodl.1, 10, New York, 1980, wo
Ockham im Zusammenhang mit der aristotelischen Bestimmung des Verhiltnisses von
anima sensitiva und anima intellectiva sagt: « ... quidquid de hoc senserit Philosophus
non curo ad praesens, quia ubique dubitative videtur loqui ... » Zu den Schwierigkeiten
der Interpretation von ARISTOTELES, De Anima, 3,5 vgl. Gerhard EBELING, Lu-
therstudien, Bd. 2, Disputation de homine, 2. Teil., Tibingen 1982, S. 103ff.

4 Biel argumentiert gegen die Auffassung von Scotus, daB der Akt der BuBie nur
im Blick auf die gottliche Anordnung so genant werden konne, also keierlei psycholo-
gische Realitit besitze «Sed quia ista continuatio actus et determinatio temporis ac
termini eius a Deo (ut ait) praefixi nullam habet auctoritatem Scripturae nec ratio pro-
bat, ideo ea facilitate contemnitur qua probatur. Praeterea: Videtur ille modus non
concordare Scripturae et communibus dictis doctorum.» Gabriel BIEL, Collectorium
circa quattuor libros sententiarum IV, 1, Tibingen 1977, S. 486.



Relationen 119

Philosophie sind, die dem Relativismus der Sophisten standhilt.’® Luther
jedoch stellt von der ersten Psalmenvorlesung an einander widerspre-
chende Aussagen nebeneinander. Dal dies bewuBt geschieht, zeigt die
Erklirung zu Psalm 51, wo die aristotelischen Nichtwiderspruchregeln
fiir das Rechtfertigungsgeschehen nachgeahmt werden und dieses doch
als ganzes zu betrachten ist, also der Widerspruch ein Moment znnerhalb
des Rechtfertigungsgeschehens ist.

Luther stellt folgendes Schema auf:

Il;dicium sui contradict. Tustificatio suil
¢ .
: dic :
i & LA

Tustificatio dei substantial. contrad. Iudicium dei

Dieses Schema unterscheidet sich von den in den logischen Lehrbiichern
gebriuchlichen dadurch, daB iustificatio Dei und iudictum Dei kein Son-
derfall von iudicium sui und iustificatio sui sind; iustificatio Dei und iu-
dicium Dei bilden keine relatio subalterna zu iudicium dei und iustifica-
tio sui, sie sind daher auch nicht relationes subcontrariae. Nur von die-
sen wiirde gelten, daB sie nur in einer bestimmten Hinsicht widerspriich-
lich sein kénnten®!, die Beziehung also trotz des Widerspruchs in be-
stimmter Hinsicht wahr wire. Man kann daher nicht sagen, wie Theodor
Dieter in seiner noch unvertffentlichten Tiubinger Habilitationsschrift
dies tut, Luther habe sich bemiht, dem aristotelischen Nichtwider-
spruchsprinzip Rechnung zu tragen.? In der Erklirung des 51. Psalms
aus dem Jahre 1532 bzw. 1538 heilit es entsprechend, dal kein Christ

30 ARISTOTELES, Metaphysik, 1006aff.

1 MELANCHTHON sagt: «Quaedam poma sunt flava, Quaedam poma non sunt
flava.» Erotemata Dialectices, CR 13, S. 585.

2 Der junge Luther und Aristoteles, Tiibingen 1997, Bd. 2, S. 391ff. Ich stimme
ansonsten mit der Absicht dieser vorziiglichen Arbeit, die Bedeutung der scholasti-
schen Tradition fir Luther stirker zu gewichten, vollstindig iberein. Scholastik ist
freilich nicht nur Aristoteles. Selbst bei Thomas von Aquin, der Aristoteles am meisten
entgegenkam — z.B. in der Frage der Nichtbeweisbarkeit der Endlichkeit der Welt —
spielen etwa neuplatonische Traditionen eine gleich wichtige Rolle.



120 Relationen

mehr Siinder ist und daBl jeder Christ noch Stunder ist.®* Diesen Wider-
spruch konnen die Sophisten nicht zusammenhalten.® Man mul} diese
Denkform deshalb in das Pridikament der Relation einordnen, nicht in
das der Substanz.® Wiren Christen substantiell oder nach der Qualitit
heilig, d. h. ohne Siinde, dann wire ein Nochsiindersein nicht moglich.
Da aber Siindersein bzw. Nichtslindersein die Beziehung zu Gott, zu
seiner misericordia charakterisiert, ist sehr wohl denkbar, dal3 auch ein-
ander widersprechende Sachverhalte — Gott und Siindersein — aufeinan-
der bezogen werden. Eben dieser Widerspruch hilt den ProzeB des
Heilsgeschehens in Gang. In der Exegese des 51. Psalms in den Dictata
super Psalterium aus dem Jahre 1513 stehen iudicium sui und iustificatio
Dei also als logisch nicht unterzuordnende Realititen gegeniiber. Des-
wegen kennzeichnet Luther ithre Zuordnung auch mit swbstantialiter, wih-
rend die lehrbuchmiBige Zuordnung s#balternae lauten wiirde. Die Ver-
urteilung seiner selbst steht in wesensmiBigen Widerspruch zur Recht-
fertigung durch Gott, genauso wie die Rechtfertigung durch Gott im we-
sensmiBigen Widerspruch zum Gericht Gottes steht, genauso wie es die
Rechtfertigung seiner selbst und das Gericht Gottes tun. Mir scheint es
unbezweifelbar zu sein, dal Luther im Widerspruch zu Aristoteles neue,
neuzeitliche Denkformen vortrigt und daB dies ein Zug seines Denkens
ist, der fiir den «ungen» Luther wie fir den «alten» Luther 1n gleicher-
weise gilt.

In der Auslegung des 51. Psalms aus dem Jahre 1532 bzw. 1538, Ex-
arratio Psalmi 51°%, wird die Auffassung, daf} eine relatio mutua auch den
Widerspruch einschlieBt, ad limites gefiihrt in der Behauptung, der
Mensch stehe zu Gott grundsitzlich im Widerspruch, weil er Siinder,
Gott aber gerecht ist.>” Luther ist sich bewuBt, da3 thn diese Auffassung

53 (Nullus Christianus habet peccatum et omnis habet peccatum, bzw. Quod nullus
Christianus habet peccatum et Quod omnis Christianus habet peccatum», MARTIN
LUTHER , Enarratio Psalmi 51, WA 40, 2, S. 352.

3* «Sophistae ista duo non possunt concordare, bzw. Sed nostri Sophistae quia
tantum Philosophicam iusticiam intelligunt seu qualitatem in mente, non possunt hanc
discordantiam concordare.» MARTIN LUTHER , Enarratio Psalmi 51, WA 40, 2, S. 356.

35 «Ideo Christianus non est sanctus intrinsece et formaliter. Nec Sanctitas est in
praedicamento substantiae sed relationis, est gratuita misericordia.» MARTIN LUTHER,
Enarratio Psalmi 51, WA 40, 2, S. 354.

0 WA 40, 2, 315fF.

T Z.B. «Tu es peccator, Deus autem est iustus, ergo te odit, ergo infliget poenas,
ergo te non audiet»y, MARTIN LUTHER, Enarratio Psalmi 51, WA 40, 2, S. 331. Oder:
«Nam natura in universum hoc statuit et secum dicit: Non audeo elevare oculos ad
coelum, sed terreor conspectu Dei», ebd., S. 332. Oder: «Sicut cogitas, ita fit. Si credis

deum iratum, est», ebd., S. 342. Oder: «Deus est inimicus tuus, vult te occidere et per-
deren, ebd. S. 347.



Relationen 121

von der Scholastik trennt, abgrundtief trennt.”® Mit Recht. Denn dal3 der
Widerspruch, der dadurch entsteht, daBl widerspriichliche Glieder gugleich
aufeinander bezogen werden, war, wie gesagt, mit aristotelischen Mitteln
nicht zu denken. Und damit auch mit scholastischen nicht.

Nicht diesen dullersten Widerspruch zwischen Mensch und Gott,
aber immerhin eine Reihe von Paradoxa stellt die in diesem Zusammen-
hang bereits erwihnte Thesenreihe der Heidelberger Disputation dar.
Und auch die Disputatio de homine (1536) entwickelt bekanntlich dieselbe
Antithetik 1 bezug auf die Bestimmung des Menschen, nach der der
Mensch, wie grofartig er immer ist,

« ... tamen sit et maneat peccati et mortis reus sub diabolo oppressus»®.

Dennoch werden auch hier aristotelische Termini verwendet. Der 1rdi-
sche Mensch, der Nachfahre Adams, ist pura materia, der kiinftige
Mensch oder neue Mensch ist forma.® Ich interpretiere das als ein Zei-
chen dafiir, daB die Sprache der Philosophie, so lange der Mensch
menschlich redet, nie endgiiltig abgeschiittelt werden kann, aber doch
nach Luther abgeschiittelt werden muf3, um rechte Theologie ans Licht
zu bringen. Und eben dieser Widerspruch wird dadurch benannt — und
aufgeldst im Sinne eines processus theologice loquendi, daB3 die theologi-
schen Redeformen widerspriichlich werden. Aber auch und gerade im
Widerspruch sind Gott und Mensch #nmittelbar beieinander. Die Wider-
spriichlichkeit dieser Beziehung ist die duBlerste Konsequenz dieser Un-
mittelbarkeit; in dieser Widerspriichlichkeit wird die Unmittelbarkeit der
Beziehung zwischen Gott und Mensch am deutlichsten sichtbar.

Ockham war, wie wir gesehen haben, so weit nicht gegangen. Er
hatte es in der Behandlung des Relationenthemas bei der bloBen Jux-
taposition belassen. Die Vernunft kann den Relationen keinerlei Realitit
zuschreiben, aber der Glaube — womit nicht viel mehr gemeint ist als die
Glaubensiiberlieferung — mufl um der trinitarischen Relationen willen,
also um der Schrift und der kirchlichen Uberlieferung willen, Relationen
(in Gott) Realitit zuschreiben.

Luther dagegen stellt von der ersten Psalmenvorlesung an das
Thema des unmittelbaren Gegeniiber von Gott und Mensch in das Zen-
trum seiner theologischen Reflexion, auch wenn diese widerspriichlich
wird. Sie wird ganz im Sinne Ockhams als Einheit verstanden, ist also
nicht durch irgendwelche Relationen tertii generis vermittelt. Gott selbst

*% «Sed nostri Sophistae quia tantum Philosophicam iusticiam intelligunt seu qua-
litatem in mente, non possunt hanc discordantiam concordare.» Ebd., S. 356.

% Disputatio de homine, MARTIN LUTHER , bei Gerhard EBELING, Lutherstudien
2, Disputatio de homine 1, Tibingen 1977, S. 21.

0 Ebd., S. 23.



122 Relationen

ist, wie bei Ockham, so sehr Einheit, dal man nicht einmal Gott und
Praedestination von einander unterscheiden kann.

Aber wihrend Ockham die Frage nicht oder kaum beachtet, ob die
Einheit Gott-Mensch nicht zur Einheit Mensch-Gott vertauscht werden
kann, der Mensch folglich den Namen Gottes millbraucht, fokussiert
Luther auf diese Frage alles theologische Interesse. Findet eine solche
Vertauschung statt, dann bedeutet das niamlich immer, da} der Mensch
nicht den lebendigen Gott, sondern das Werk seiner eigenen Hinde an-
betet. Saul z. B. gehorcht Gott nicht, weil er im Krieg gegen die Amele-
kiter Beute macht, was Gott thm verboten hatte (1 Sam 15,10ff.). Fir
den Menschen ist Gott damit auch im Widerspruch als unmittelbare
Realitit gegeben, der er nicht ausweichen kann.

Die bekannteste Stelle in Luthers Schriften, die dieses unmittelbare
Beieinander von Mensch und Gott anspricht, ist seine Erklirung des
1. Gebotes. Gott und Glaube gehéren zu Hauf, heilt es hier geradezu.
Die Verkehrung des Gottesverhiltnisses findet immer dann statt, wenn
der Mensch statt des Schopfers irgendwelche Geschdpfe anbetet. Der
Glaube beginnt mit der Anerkennung der Geschopflichkeit des Men-
schen. Und in dieser kann er Gott nicht entgehen, bleibt er #nmittel/bar
auf thn bezogen.

Was bei Ockham erst in den Blick tritt, das unmittelbare Beieinander
von Gott und Kreatur, wird bei Luther der eigentliche Gegenstand von
vertiefter theologischer Reflexion. So kann Luther sagen:

«Gott schlift mit den Schlafenden, er wacht mit den Wachenden, mit den
Angstigen ist er unruhig, mit den FleiBigen ist er fleiBig.»S!

Luther selbst weist diese Aussage der Mystik Bernhards von Clairvaux
zu. Aber abgesehen von dieser unmittelbaren Beziehung fehlen simtliche
weitere Ziuge mystischer Gottesrede.®? Doch die Grundvorstellung einer
unmittelbaren Beziehung zwischen Gott und Mensch, die nicht mehr
durch das Weltganze, wie in der Hochscholstik, vermittelt ist, ist durch
und durch nominalistisch, wie immer Luther selbst sich an dieser Stelle
der Tradition zuordnet.

6! Benjamin NELSON, Der Ursprung der Moderne. Vergleichende Studien zum Zi-
vilationsprozeB, .Frankfurt 1977. Zu Ockham s. S. 167. Nelson findet bei Ockham
starke probabilistische Motive. Melanchthon ist aus diesem Grund zu Aristoteles zu-
riickgekehrt. In seinen «Initia physices» (1549) ist ein Hauptmotiv fiir diese Riickkehr
die certitudo, die die aristotelische Philosophie gewihrt..

62 \Wie etwa die Rede von der «Gottesgeburt» in der Seele. 1518 hat Luther sich in
seiner 2. Psalmenvorlesung ex professo von der Mystik, jedenfalls in ihrer neuplatoni-
schen Ausbildung, verabschiedet.



Relationen 123

Hatten wir bisher Stellen bei Luther angesehen, in denen das Beiein-
ander von Gott und Mensch vom Menschen aus gesehen ist, so be-
trachtet Luther in De servo arbitrio dieses Beieinander von Gott aus. Die
hier auftretenden Paradoxien im Gottesbegriff selbst, die Unterschei-
dung von Deus absconditus und Deus revelatus sind zwingend nur,
wenn die Gotteserfahrung auch in zeitlicher Hinsicht unmittelbar, d. h.
momenthaft aufgefalt wird. Ockham wiirde sagen: wenn iiber das Wir-
ken Gottes eine propositio mere de inesse gebildet wiirde. Dann mulf}
auch das Bose von Gott unmittelbar gewirkt sein, da Gott nur je und je
unmittelbar wirken kann. Auch Thomas hatte das Bose letztendlich auf
Gott zuriickgefiihrt, da er es ist, der als Schopfer alle Dinge in Gang
setzt. Aber in seiner konkreten Gestalt ist bet Thomas das Bose immer
ein Phinomen, das durch die unmittelbar wirksamen Utrsachen zutage
tritt. In De servo arbitrio hat Gott im unmittelbaren Bezug auf die Kreatur
sozusagen keine Zeit. Oder besser gesagt: Er 1iBt sich keine Zeit. Er
wirkt in allen Dingen momenthaft, unmittelbar. Das erzwingt die An-
nahme eines Deus absconditus, da auch die unheilvollen Ereignisse, wie
die Plagen, die Gott iiber Agypten schickt, auf Gottes Wirken zuriickge-
fihrt werden missen.

Diese verborgene Seite Gottes bringt uns zu den Problemen der
Pridestinationslehre. Wir haben gesehen, daBB der Nominalismus in be-
zug auf Verwerfung und Angenommensein von Gott eine groe Unsi-
cherheit erzeugt hatte, die — nahm man die Auskunft, die Ockham hier
gegeben hatte, ernst — von jedem Christenmenschen den hochsten Ein-
satz aller seiner moralischen Krifte verlangte, ohne daBl man endgiiltig
wissen konnte, ob man erwihlt oder verworfen war. Der Probabilismus,
wie Benjamin Nelson solche Spekulationen mit Wahrscheinlichkeiten
nennt, hat auch sonst philosophische Argumentationsfiguren bestimmt
und damit im Gegenzug die Forderung nach certitudo, GewiBheit nicht
nur in der Frage nach dem eigenen Heil, sondern auch in der Erkennt-
nistheorie und Naturwissenschaft® ausgelost.

65 In MELANCHTHONS Initia physices aus dem Jahre 1549 ist die Riickkehr zur
Physik des Aristoteles nur unter dem Gesichtspunkt der certitudo verstindlich, wie
iberhaupt sich Melanchthons Interesse an der Astrologie, was fiir ithn ja noch Astro-
nomie heilt, ganz zwanglos verstehen lilt, wenn man bedenkt, daBl auch im ptolemii-
schen Weltbild astronomische Berechnungen schon mit groBer Genauigkeit durchge-
filhrt werden konnten. Ich begniige mich, anstatt weiterer Ausfithrungen, die einen ei-
genen Artikel erfordern wiirden, folgendes Zitat fiir den Begriff «certitudo» wieder-
zugeben: «Nequaquam igitur certitudo in univers[um] tollenda est, sed quaerendum,
quae noticiae sint certae et firmae, quas sint incertae, seu non comprehensae. Socrates
igitur verecundius dixit, homines aut nihil, aut pauca scire, quae tamen ipsa necessaria
sunt vitae, et vult Deus ea inquiri, aspici, considerari, et ad usum in vita transferri»



124 Relationen

Fir Luther aber ist die HeilsgewiBheit eine mit dem Glauben an
Christus schlechterdings notwendig gegebene Erfahrung. In den Thesen
gegen die scholastische Theologie aus dem Jahre 1517 nennt er den Ver-
such Ockhams, die Aussagen tiber die Erwihlung kontigent zu halten,
eine ganz abenteuerliche Liige. Um es in der Terminologie Ockhams aus-
zudriicken: Die Erwihlung eines Menschen mull man immer als propo-
sitio mere de inesse formulieren, also als einen Satz, in dem das Pridikat
seinem Subjekt notwendig inhiriert: Petrus ist erwihlt, und man darf
nicht, mit Hilfe der Stoischen Logik, die Referenz dieses Satzes dadurch
problematisieren, dal man die Aussage auf einen anderen bezieht, der als
Subjekt supponiert, wodurch die Aussage «XY ist pridestiniert» nicht
mehr notwendig wire, sondern kontingent wiirde, die beiden Glieder ei-
nes Satzes sich in kontingenter Weise auf die Person XY beziehen und
sie auch fiir das Erkennen Gottes koningent bleiben.

All dies dndert jedoch nichts daran, da3 Luther wie Ockham von
dem unmittelbaren Beieinander von Gott und Mensch ausgeht. Gott hat
eine Beziehung, wenn man das Wort metaphorisch nimmt, zu einzelnen
Menschen und Geschopfen. Aber was heit das? Haben damit die Ge-
schopfe auch eine Beziehung unter sich? Anders gefragt: Ist Schopfung
damit mehr als die Summe einzelner Geschopfe? Ist der Begriff des Na-
turgesetzes damit nicht nur ein Problem fiir die Physik, sondern ein sol-
cher auch fiir die Theologie, die es aufgrund ihres nominalistisch-lutheri-
schen Erbes nicht vermag, doch in der Erfahrung zweifelsfrei gegebene
Naturordnungen, wie den Generationenzusammenhang zu interpretieren
oder der schlichten Tatsache, an der schon Aristoteles den Begriff des
Naturgesetzes festgemacht hatte, dal Rinder nur Rinder und Apfel-
biume nur Apfelbiume hervorbringen, Rechnung zu tragen?

Es 1st wiederum Ockham, der diesen an der Erfahrung der Natur
orientierten Naturbegriff des Aristoteles revidiert. Aristoteles hatte im
Buch 2 der Physik zwischen kiinstlichen und natiirlichen Erscheinungs-
formen der Dinge unterschieden. Ein Bettgestell ist nicht natiirlich, son-
dern kinstlich, wohingegen ein Apfel nicht kiinstlich, sondern natiirlich
ist.% Ockham gibt diese Unterscheidung in seiner kurzen Summe zum
2. Buch der Physik auf. «Natum oder «natiirlich» sind reine Defini-
tionsbegriffe, abhingig von der Beziehung zu dem, der sie verwendet.®

64 ARISTOTELES, Physik ,192b.

65 «Ubi notandum est ... quod ista non est divisio rerum, quia omnino eadem res
quae est naturalis est artificialis, sicut eadem res quae est homo est pater. Et hoc pro-
batur sic: omne habens naturam est vere naturale; sed omnis res artificialis habet vere
naturam, quia materiam et formam de quibus vere dicitur natura; igitur etc. Sed illa est
divisio praedicabilium. Unde Philosophus vult dicere quod alia est definitio quid no-



Relationen 125

Aus diesem Grund kann auch Luther seinen negativen Naturbegriff
aus der Beziehung zu Christus bestimmen: Wire an der Natur etwas heil,
dann wire Christus tberfliissig.®® Natur hért auf, ein Erfahrungsbegriff
zu sein, so sehr sich Luther bei der Wiirdigung der aristotelischen Ele-
mentenlehre auch auf die Erfahrung beruft.5’

Noch in einem zweiten Punkt bleibt Luther in der Schépfungslehre
Nominalist. Wenn es im Genesiskommentar hei3t, Gott sei in den Ge-
schopfen verborgen, sie seien die Larven und Masken Gottes, dann ist
das eine Aussage von ungeheurem spekulativen Gewicht. Sie bedeutet
namlich, dafl die Geschopfe jeweils an der Urspriinglichkeit Gottes teil-
haben und eben deshalb mit keinem anderen Geschépf verbunden sind.
So etwas wie Okotope und Generationenzusammenhinge sind bei Ock-
ham und Luther nicht vorgesehen.®®

minis artificialis et naturalis, licet pro eodem supponant quando stant personaliter. Et
ideo debet concedi quod artificiale est naturale, terminis supponentibus personaliter;
nec Philosophus sic negat eam.» WILHELM VON OCKHAM, Brevis summa libri physi-
corum, summula philosophiae naturalis, ed. St. Brown, New York Opera philosophica,
Bd. 6, New York 1984, S. 25.

% «Quod igitur Scholastici dicunt, Naturalia esse integra, magna ea blasphemia est,
quanquam illa adhuc maior est, quod etiam de Daemonibus idem iudicant. Si enim
naturalia essent integra, quid opus esset Christo?» MARTIN LUTHER , Enarratio Psalmi
51, WA 40, 2, S.322.

7 (Haec [nimlich daB der Himmel nicht aus den vier Elementen, sondern aus dem
finften, der quinta essentia bestehe] etsi non certa sunt, tamen ... barbarum est, si quis
ea negligere aut aspernari velit, praesertim cum aliquo modo cum experientia conveni-
ant.» MARTIN LUTHER , WA 42, S. 21.

68 Christian LINK hat in seiner Zusammenfassung der lutherischen Schépfungs-
theologie mit einem dhnlich kritischen Unterton festgestellt, daBl Luther «als ein unbe-
wiltigtes Erbe des Nominalismus» die Unvereinbarkeit von personalistischer Schép-
fungstheologie und metaphysischer (wissenschaftlicher) Interpretation der Schépfung
hingenommen habe. Dem ist aus heutiger Sicht zuzustimmen, wobei es noch nicht
einmal so sehr um das Verhiltnis von Glaube und Wissenschaft geht, sondern vor al-
lem darum, daB Luther zwischen dem Menschen und der iibrigen Schépfung keine Be-
ziehung mehr herstellen kann. Es ist aber zu fragen, ob dieses Urteil historisch gerecht
ist. Naturphinomene mufffen zunichst aus den aristotelischen Restriktionen befreit
werden. Das hat Luther ganz richtig gesehen. DaB} aber aus heutigem ProblembewufBt-
sein heraus beanstandet werden muB, daB damit einem (wie auch immer geartetem)
Zusammenhalt der Geschépfe mit der Schopfung nicht geniigend Rechnung getragen
werden kann, darin ist Christian Link aber unbedingt Recht zu geben. Dies umso
mehr, als etwa Gerhard Ebeling die Frage nach einem Generationszusammenhang des
Menschen in seinem Aufsatz «Das Problem des Natiirlichen bei Luther», Lutherstu-

dien I, Tiibingen 1971, S. 273ff., gar nicht erst stellt, was aber nur ein Beispiel fiir viele
sein diirfte.



	Relationen : ihre Theorie in der spätmittelalterlichen Theologie und bei Luther

