
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 1-2

Artikel: Der unfehlbare Lehrentscheid des Papstes im Prozess gegen Johannes
de Polliaco (1318-1321)

Autor: Hödl, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761072

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ludwig hödl

Der unfehlbare Lehrentscheid des Papstes
im Prozeß gegen Johannes de Polliaco

(1318-1321)

Die Anfänge und Entwicklung des dogmatischen Satzes vom unfehlbaren

Lehrentscheid des Papstes in der Zeit von 1150—1350 haben die

theologiegeschichtliche Forschung intensiv beschäftigt.1 Diese Geschichte

ist reich an Facetten und Perspektiven, so daß es sehr schwierig ist,
das ganze Feld der Forschung in Augenschein zu nehmen. Die Eingrenzung

einer Untersuchung ist unvermeidlich; die grenzüberschreitenden
Zusammenhänge und Implikationen müssen aber sichtbar gemacht werden.

Die Forschung darf nicht auf Wort- oder Sachkunde zum Begriff
«unfehlbar» eingeschränkt werden, denn in diesem Falle werden die

verborgenen Spuren der Begriffsgeschichte nicht entdeckt.
Der Begriff ist nicht das Ergebnis rein wissenschaftlicher Anstrengungen,

sondern die Frucht wechselvoller theologischer und kirchlicher
Auseinandersetzungen. Er ist auch kein biblischer Begriff, aber für das

Verständnis der Schriften in der Kirche notwendig geworden. Die
anhaltenden Kontroversen über die innere und äußere Verfassung der Kirche,

welche mit dem Aufkommen und der Ausbreitung der beiden Men-
dikantenorden im 13. Jahrhundert in Frankreich aufbrachen, riefen den

päpstlichen Lehrentscheid in universal kirchlicher Bedeutung und
letztgültiger Notwendigkeit auf den Plan. Die wissenschaftliche Theologie
konnte nicht in Muße dem Problem nachsinnen, sondern war ihrerseits
gefordert, den Lehrentscheid des Papstes in seiner Dignität und Bedeutung

zu begründen.
Auf dem Weg der praktischen Weisung und der Privilegien hatten

die Päpste seit der Mitte des 13. Jahrhunderts den beiden Orden der
Franziskaner und der Dominikaner die Möglichkeit der Seelsorge in Predigt

und Spendung des BüßSakramente s eröffnet. Die Evangelisation in
der bürgerlichen Gesellschaft vor allem in den aufstrebenden Städten

1 Brian TiERNEY, Origin of Papal Infallibilitity. A Study on the concepts of
Infallibility, Sovereignty and Tradition in the Middle Ages, SHCT VI, Leiden 1988 (Die
Abkürzungen entsprechen TRE 2. Aufl. 1994).



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 53

Frankreichs war ein Gebot der kirchlichen Seelsorge; sie sollte jene der
weltgeistlichen Presbyter nicht ersetzen und diese selber nicht verdrängen,

sondern ihr und ihnen im Dienst am Wort des Glaubens zu Hilfe
kommen.

Vor Ort traf das Werk der Evangelisation der Bettelmönche auf die

Seelsorge der weltgeistlichen Prälati (Vorsteher der Pfarreien), die sich
im theologischen Widerspruch und im praktischen Widerstand gegen die

«Eindringlinge» zur Wehr setzten. In diesem verhängnisvollen Widerstreit

mußte sich der Lehrentscheid des Papstes als letztgültiger, irrtumsfreier,

universalkirchlicher Entscheid bewähren. Diese Auseinandersetzung

um die Erneuerung der Seelsorge (vor allem in den reichbevölkerten

Städten Frankreichs) forderte das universale Lehramt der Kirche heraus

(I.) Die weltgeistlichen Magister und Prälaten machten gegen den
Entscheid des Papstes den biblischen Vorbehalt geltend, allen voran der
Pariser Magister Johannes de Polliaco (II.), auch noch in seiner 2.

Verteidigungsschrift des Prozesses in Avignon (1319-1321) (III.). Der
Vorwurf des Irrtums des Papstes forderte den Anspruch der Irrtumslosigkeit
des päpstlichen Lehrurteils heraus, den die Mendikantentheologen
begründeten (IV.).

I. Die Herausforderung des kirchlichen Lehramtes im Streit um das

Pastoral-Statut der Mendikantenorden

1. Verkündigung des Wortes Gottes und Wegweisung in der Buße gehören

in der biblischen Überlieferung zusammen, weil die Ausrufung der
Gottesherrschaft die Umkehr des Menschen fordert (Mk 1,15). Die beiden

Mendikantenorden hörten und bezeugten im 13. Jahrhundert dieses

Urevangelium neu und fanden in der Gesellschaft und Kirche eine breite
Zustimmung. Die angestrengten Bemühungen um das theologische
Verständnis des Evangeliums in den Ordensschulen und das unübersehbare
Beispiel der Armut gaben der Wirksamkeit der Bettelmönche
Überzeugungskraft und stellten die überkommene Seelsorge vor große
Herausforderungen, die zugleich aber eine Chance zur Erneuerung der Kirche
waren.

In universaler Hirtensorge und Verantwortung haben die Päpste in
der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts die Chance wahrgenommen und
die Bettelmönche zum Botengang des Evangeliums aufgefordert. Sie trugen

aber der Arbeit der weltgeistlichen Seelsorger dadurch Rechnung,
daß sie immer wieder den Canon Omnis utriusque sexus des Lateranense
IV (1215) anmahnten und einschärften, nach dem die Pfarreiangehörigen
wenigstens einmal im Jahre ihrem eigenen Seelsorger ihre Sünden zu
beichten und die Osterkommunion aus dessen Händen zu empfangen



54 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

hätten.2 Desgleichen war im Mittelalter der Besuch des Sonntagsgottesdienstes

in der eigenen Pfarrkirche ungeschriebenes Gesetz. Die Predigt-
und Bußbewegung der Bettelorden war eine Chance zur vertieften
Spiritualität und Gläubigkeit.

Viele weltgeistliche Seelsorger sahen darin eine Gefahr der Entfremdung

der Pfarreiangehörigen. Der spätere Papst Martin IV., Simon de
Brion (Brie), hatte als Legat in Paris und Frankreich (1264—68, 1274—79)
wiederholt die Behinderung der Mendikantenorden beklagt und die
Notwendigkeit einer päpstlichen Entscheidung angesprochen, um die Chance

zur Erneuerung der Kirche wahrzunehmen.3 In seiner Bulle Ad fructus
uberes vom 13. Dezember 1281 gewährte er den Minderbrüdern (und später

auch dem Predigerorden) kraft apostolischer Autorität die Vollmacht,
daß die von den Ordensoberen ausgewählten, geprüften und bestimmten
Mendikantenpriester Amt und Dienst der Predigt und der Spendung des

Bußsakramentes wahrnehmen durften.4 Ausdrücklich aber machte der

Papst den Vorbehalt des Konzilskanons Omnis utriusque sexus geltend.
Die reicheren Früchte der Bußbewegung der Mendikanten brauchten die
überkommene Ordnung nicht in Frage zu stellen.

Diese Chance konnte aber vertan werden, wenn die Pfarreiangehörigen
die Möglichkeit zum Empfang des Büß Sakramentes beim

Mendikantenpriester dazu benutzten, die obligatorische Beichte beim eigenen
Seelsorger überflüssig zu machen (etwa in dem Falle, daß jemand kurz
vor Ostern beim Ordenspriester beichtete). Damit war in der Tat die
Flucht aus der Pfarrgemeinschaft in die Anonymität des Bußgerichtes
gegeben, die für die Seelsorge unstatthaft, ja unerträglich war. Bis zu
jenem Zeitpunkt — in der Ostkirche übrigens bis heute — war der eigene
Seelsorger der zuständige Bußpriester, wie anders sollte er Hirte der ihm
anvertrauten Herde sein. Die Entgrenzung der cura animarum durch die

Pastoralprivilegien traf die Selbständigkeit und Eigenverantwortung der
Seelsorger, gegen die sie sich mit allen Mitteln sperrten.

Die Kontroverse konzentrierte sich zusehends auf den in der Bulle
Martins IV. gegebenen Vorbehalt zugunsten des Konzilskanons Omnis

utriusque sexus, der nach dem Verständnis der Weltgeistlichen die Beichte

2 Henricus DENZINGER/Adolfus SCHÖNMETZER, Enchiridion Symbolorum.
n. 812: Einem fremden Seelsorger durfte der Pfarreiangehörige nur aus einem triftigen
Grund und mit Erlaubnis des «proprius sacerdos» beichten.

3 Zur Geschichte dieser Auseinandersetzungen um das Pastoralprivileg der
Mendikantenorden vgl. Henrici de Gandavo Tractatus super facto praelatorum et fratrum (Quodlibet

XII, quaestio 31), ed. Ludwig HÖDL/Marcel HAVERALS (Opera omnia XVII),
Löwen 1989, VII-CXVII.

4 Chartularium Universit. Paris.I n. 508, p. 592s.



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polhaco 55

aller während des Jahres begangenen Sünden betraf (und also auch die
einem bevollmächtigten Mendikantenpriester gebeichteten), eine Auslegung,

welche die Mendikantentheologen scharf zurückwiesen. Eine
betont kanonistische Auslegung sah keine Schwierigkeiten, von den
Pfarreiangehörigen die Wiederholungsbeichte zu fordern; die sakramenten-
theologische Betrachtung konnte diese Beweisführung nicht akzeptieren.
Um den ausufernden Streit zu schlichten, entsandte Papst Nikolaus IV.
(aus dem Franziskanerorden) 1289 seine Legaten nach Paris. Auf dem
berühmt gewordenen Nationalkonzil in Paris 1290 verwarf Benedikt
Gaetani, der spätere Papst Bonifaz VIII., die Anklagen der Weltgeistlichen,

bestätigte auftragsgemäß die Bulle Ad fructus uberes und verwehrte
dem Magister Heinrich von Gent die eigenmächtige Disputation über
das genannte Privileg.

2. In seiner apostolischen Konstitution Super cathedram vom 18. Februar

1300 versuchte Papst Bonifaz einen Ausgleich der Interessen und
Rechte der Seelsorger und der Mendikanten, indem er den Ordensobern
vorschrieb, für die von ihnen ausgewählten und geprüften Prediger und
Beichtväter die pastorale Lizenz beim zuständigen Ortsbischof einzuholen.

Für den Fall, daß sie diese verweigerten, erteilte er sie «de plenitu-
dine apostolicae potestatis».5 Den kanonistischen Vorbehalt zugunsten
des Konzilskanons erwähnte die Konstitution Bonifaz' VIII. nicht. Dies
ist umso überraschender, als sich die umstrittene Forderung der
Weltgeistlichen nach der Wiederholungsbeichte ihrer Pfarreiangehörigen
gerade darauf stützte.

Der angesehene Kanonist Johannes Monachus — f 1313 in Avignon,
Berater mehrerer Päpste an der Kurie, seit 1294 Kardinal — schrieb die
Glossa Aurea zum Giber Sextus, der Dekretalensammlung Bonifaz' VIII.,
und glossierte zwanzig Dekretalen Bonifaz' VIII., Benedikts XI. und
Clemens' V., darunter auch die Konstitution Super cathedram.6 Wie
Johannes de Polliaco in seiner zweiten Responsio berichtet, kommentierte
der Kanonist während zwei Jahren an der Kurie Bonifaz VIII. und
sprach täglich mit ihm.7 Folglich mußte er auch die Absicht des Papstes

5 Zur Edition vgl. Clementinae, Lib. III, tit. 7, cap. 2, ed. Aemiüus FRIEDBERG II,
1162-1164.

6 Vgl. LMA V, 589/90. Die Glosse des Johannes Monachus zu Super cathedram»

Bonifaz' VIII. las ich in 2° Ms. iurid. 15, fol. 126v—129ra, Gesamthochschulbibl. Kassel.

Bei der Besorgung der Kopien dieser Hs habe ich die umsichtige Unterstützung
der Bibliotheksleitung erfahren. Dafür schulde ich aufrichtigen Dank.

7 Responsio II, art. 5: « multum in hoc sit ei credendum, quia ipse <Monachus>
dictam constitutionem glossavit bene per duos annos et amplius, antequam moreretur
dominus Bonifatius, et cotidie loquebatur cum ipso; quare si ipsam non glossasset se-



56 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polüaco

in der Konstitution kennen. Die spezielle pastorale Vorsorge des Papstes
hebt die durch das Laterankonzil gegebene Ordnung nicht auf. «Sie

verdoppelt die Hilfe, damit noch vollkommener für das Heil der Seelen Sorge

getragen wird.»8 Wenn die doppelte Vor- und Fürsorge ein und
demselben Zweck dient, hebt die eine die andere nicht auf, sondern ergänzt
sie. «Du wirst sagen: also bleibt der, welcher (dem Mendikantenpriester)
gebeichtet hat, gehalten, wiederholt zu beichten («iterato confiteri»).
Antwort: nicht auf Grund der Notwendigkeit des Sakramentes, sondern aus
der Selbstverpflichtung dessen, der freiwillig zum «Frater» gegangen ist.»9

Zwischen dem Bußprivileg und dem Konzilskanon besteht kein Gegensatz,

sondern sie sind vereinbar.10

Johannes Monachus unterstützte die Forderung der Weltgeistlichen
zur wiederholten Beichte beim eigenen Seelsorger. Die Fratres besitzen
eine «gratiosa concessio», die auf keinen Fall das angestammte Recht der
Prälaten aufheben kann.11 Die Forderung der Weltgeistlichen, alle im
Jahr begangenen Sünden in der obligatorischen einmaligen Beichte vor
dem eigenen Seelsorger zu bekennen, betrachtete er als bußdisziplinäre
Bestimmung. Dieses freiwillige Sündenbekenntnis vor dem Mendikaten-
priester schließt die obligatorische Beichte vor dem Pfarreiseelsorger
nicht aus. Die Eile, mit der Bonifaz' VIII. Nachfolger, der aus dem
Dominikanerorden stammende Benedikt XI., am 17. Februar 1304 die boni-
fazianische Konstitution kassierte, beweist aber, daß diese den pastoralen
Konflikt nicht beilegen konnte.

Benedikt XI. stellte in seiner Konstitution Inter cunctas eingangs fest,
daß die Konstitudon seines Vorgängers nicht Frieden und Eintracht,
sondern Verwirrung stiftete.12 Die wiederholte Beichte, so führte der
Papst aus, stärkt die Bußgesinnung, und ist darum auch heilshaft und zu
empfehlen. Im Zusammenhang mit dem Pastoralprivileg der Päpste kann
der Konzilskanon sinnvollerweise nur so verstanden werden, daß die

Pfarreiangehörigen einmal im Jahre auch dem eigenen Seelsorger zu
beichten hätten. Es ist aber absurd zu behaupten, nach diesem Kanon
müßten dieselben, dem Mendikantenpriester gebeichteten Sünden noch

cundum eius intentionem, ipsum reprehendisset dominus Bonifatius » B fol. 159r
(zu Hs vgl. Anm. 38).

8
JOHANNES MONACHUS, Glossa Super cathedram, 2° Ms. iurid. 15, Kassel, fol.

127vb.
9 Ebd.
10 Ebd.: «Hic non est contradictio sed compatientia».
11 Ebd. fol. 128rb.
12 Zur Edition von Inter cunctas vgl. Extravag.Comm., Lib. V, tit. 7 cap. 1, ed. Ae-

milius Friedberg II, 1296-1300.



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 57

einmal dem Seelsorger bekannt werden.13 Mit dieser lehramtlichen
Entscheidung war ein für allemal die Forderung der Weltgeistlichen
zurückgewiesen. Es muß nur überraschen, daß der Papst in diesem Zusammenhang

nicht von Irrtum oder Häresie sprach, sondern von «sanu intel-
lectu» und «absurdum». Die Konzilsentscheidung erfährt keine authentische

päpstliche Auslegung, sie kann nur richtig verstanden werden. Die
weltgeistlichen Magister und Prälaten erachteten aber ihre gegensätzliche
Auslegung keinesfalls als unzutreffend oder absurd.

II. Die biblische Herausforderung im Streit um das Pastoralstatut der

Mendikanten

1. Weltgeistliche Magister und Prälaten opponierten weiter gegen das

Pastoralstatut der Bettelorden und verlangten unter Berufung auf den
Konzilskanon Omnis utriusque sexus die Wiederholung aller dem fremden
Beichtvater bekannten Sünden vor dem eigenen Seelsorger. Auf der letzten

Sitzung des Konzils von Vienne am 6. Mai 1312 forderten die
Prälaten in ungestümer Weise von Papst Clemens V. die Rücknahme der
Konstitution Benedikts XI. Inter cunctas und die Wieder-in-Kraft-Setzung
der bonifazianischen Konstitution Super cathedram. Der Papst gab nolens
volens diesem Begehren der Weltgeistlichen nach, allerdings mit dem
Vorbehalt, daß alle Dekretalen des Konzils erst mit der Veröffentlichung
durch den Papst Rechtskraft erlangten. Diese Publizierung verzögerte
sich allerdings, und die am 21. März 1314 in Monteux erfolgte Publikation

der sog. Clementinae, der in fünf Bücher gegliederten Dekretalen-
sammlung des Papstes, wurde durch dessen Tod am 20. April 1314 si-
stiert. Diesen Fehlstart der Sammlung erklärt der Kanonist Johannes An-
dreae mit Unzulänglichkeiten der Redaktionsarbeit.14

Die Verzögerung der Publikation der Clementinae und die lange Se-

disvakanz nach dem Tode Clemens' V. (April 1314—Aug. 1316) gab der
Auseinandersetzung um die Pastoralprivilegien der Bettelorden an der
Universität Paris und in der breiten Öffentlichkeit Frankreichs neuen
Auftrieb. Auf einer Synode der Reimser Kirchenprovinz in Senlis 1313/
1314 unter dem Erzbischof Robert de Courtenai bestätigten die Synodalen,

daß Super cathedram Bonifaz' VIII. bereits auf dem Konzil Rechtskraft

erlangt hätte, weil die Konstitution bereits gültiges Recht war; der
Bischof von Cambrais Petrus de Levis Heß 1314 durch den Prior der

13 Ebd. Sp. 1297: « non obstante constitutione generalis concilii, quae sano in-
tellectu, (ne sequatur absurdum, quod per poenitentiam dimissa peccata quis confiteri
debeat, et quod liberatus debitor adhuc ad solvendum remaneat obligatus) ».

14 Vgl. Chartul. Univ. Paris. II, n. 708, p. 169.



58 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polhaco

Augustiner Chorherren «de Campreto» - wahrscheinlich muß es Cantim-
prato heißen15 — die Konstitution für seine Diözese -verkünden.16 Die
theologische und kirchenöffentliche Diskussion steuerte in Frankreich
auf ihren Höhepunkt zu, und es fehlte naturgemäß auch nicht an den

propagandistischen Verunglimpfungen auf beiden Seiten. Die
Bettelmönche hielten den Weltgeistlichen Ez 34,2 entgegen, das Wort von den
Hirten, die nicht ihre Herde, sondern sich selber weiden. Und der
Magisterjohannes de Polhaco, der auch in Cambrais eine Pfründe besaß,
erinnerte an das Wort des Apostels Paulus in 2 Tim 3,1 vom Widerstand
und Widerspruch gegen die Wahrheit durch den Antichrist, eine Sentenz,
die bereits von Wilhelm von St.Amour gegen die Bettelorden propagiert
und von Papst Alexander IV. verurteil wurde.17 Diese Parolen gegen die
Orden waren der äußere Anlaß - nicht der Grund — der Anklage gegen
Johannes de Polhaco in Avignon.

2. Der Pariser Magister Johannes de Polhaco hatte nach seiner Rückkehr

vom Konzil, wo er als Berater tätig war, in der öffentlichen Disputation

vor Weihnachten 1312 die Diskussion der Pastoralprivilegien der
Mendikanten wieder aufgenommen. Nach der Rücknahme der Benedic-
tina Inter cunctas war die Frage der vollen Anwendung des Konzilskanon
Omnis utriusque sexus im Verständnis der Weltgeisthchen wieder völlig
offen. In den Quästionen 13—15 (der endgültigen Zählung18) diskutierte er
das Pastoralstatut der Mendikanten sowohl hinsichtlich seiner bibhschen
Begründung wie auch seiner praktischen kanonistischen Ausführung. In
der 13. Quästion fragt er nach der Priorität des «status praelatorum maio-
rum» (Bischöfe) vor dem «status rehgiosorum» in der bibhschen
Überlieferung.19 In der 15. Frage diskutierte er die Priorität des Seelsorgers in
Predigt und Sakramentenspendung.20 In der ganzen Disputation stützte

15 Joseph KOCH, Der Prozeß gegen den Magister Johannes de Polhaco und seine

Vorgeschichte (1312-1321), in: KThAM 5 (1933) 391-422.
16 In meinem Aufsatz «Der Jurisdiktionsprimat des Papstes in der Auseinandersetzung

des Herveus Natalis O.P. mit den Errores des Johannes de Polliaco», in: Jahrb.
Intern. German. XXXII, 2000, habe ich die Forschungen des verehrten und bekannten
Kölner Lehrers aufgenommen, fortgeführt und gelegentlich auch korrigiert.

17 Vgl. DENZINGER/SCHÖNMETZER, Enchiridion Symbolorum. n. 840-844.
18 Durch die Ergänzung der Quaestio 4 in der endgültigen Fassung des 5. Quodlibets

hat sich die Zahl und Zählung der nachfolgenden Quästionen verschoben.
19 «Utrum infra statum praelatorum maiorum sit aliquis status perfectior, ut puta

curatorum, statu religiorum» Cod. lat. Paris.15372 (P), fol. 169vb-171vb; Cod. Vat. lat.
1017 (V), fol.213vb-216ra; Florenz, Bibl. Naz. II I 117 (F), fol. 280ra-282vb. (Diese
Abkürzungen werden weiter verwendet.)

20 «Si habens Privilegium quod possit praedicare in tota una provincia vel ubique,
sit in parrochia aiicuius curati et velit ibi praedicare, et similiter curatus, et sit conten-
tio inter eos de praedicando prius et posterius, utrum habens Privilegium praedictum



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 59

er sich auf seine Vorgänger in der Schule der Weltgeistlichen, auf Heinrich

von Gent und Gottfried von Fontaines. «Diese Frage», so bemerkt
er in Quaestio 13, «habe ich vor geraumer Zeit («iam diu») in dieser
nämlichen Schule aufgeworfen, die <doctores> guten und seligen Angedenkens,

die hier lasen, haben sie ausgezeichnet behandelt und in Schriften,
die wir besitzen, niedergeschrieben.»21 Bei den öffentlichen Disputationen

konnten die Studenten und Bakkalare die Problemfragen aufwerfen.
Gottfried von Fontaines hatte bereits 1288 im 5. Quodlibet seines

Lehramtes über die Priorität des «status» der Bischöfe und Seelsorger vor
den Mendikanten diskutiert und die biblisch lukanische Tradition der
Aussendung der Apostel und der 72 Jünger geltend gemacht.22 Die
Sendung der 72 Jünger erweiterte bereits in der apostolischen Zeit die Zahl
der Boten des Evangelium. Die zwölf Apostel und die 72 Jünger tragen
das Werk der Evengelisation der Juden und der Heiden. Bischöfe und
Presbyter sind die Nachfolger der beiden ursprünglichen Ordines der
Apostel und Jünger. Auch das Amt, die Aufgabe und der Dienst der
Seelsorger («curati») sind für die Kirche unabdingbar, unverzichtbar.
Bibelglossen und Väterstellen lassen darüber keinen Zweifel aufkommen: Die
höheren und niederen Prälaten — und nur sie — sind die legitimen Nachfolger

der Apostel und der 72 Jünger. Die Verlagerung der rechtsdogmatischen

Diskussion über den unbedingten Vorrang der Prälaten in der
Seelsorge auf die bibeltheologische Begründung ist in doppelter Hinsicht
höchst bemerkenswert. Eine theologische Streitfrage wird aus der
dogmatischen Tradition auf die bibeltheologische Ebene verlagert; der
universalkirchliche Lehrentscheid des Papstes gerät in Spannung zur
biblischen Überlieferung.23

Die Mendikantentheologen opponierten entschieden gegen diese
These des vollkommenen Standes, die ganz offensichtlich ihr Selbstverständnis

vom Stand der Vollkommenheit in Frage stellte. Der «status

perfectionis» ist die Nachfolge Christi in Armut, Gehorsam und
Ehelosigkeit. Der Anspruch der Weltgeistlichen, vollkommeneren Standes zu
sein, betraf nicht nur das Pastoralprivileg, sondern auch ihr Selbstverständnis.

Die Schulen mußten sich des Problems annehmen. Unter den

debeat praeferri curato et praedicare ante illum». P fol. 178ra—181rb; V fol. 223rb—

227ra; F fol. 287vb-291ra.
21 Quodl. V, q. 13, P fol. 169vb.
22 Gottfried von Fontaines, Quodl. V q. 16, ed. Phil. Belg. III, Löwen 1914,

71-86.
23 Vgl. Ludwig HÖDL. Der Umbruch der rechtsdogmatischen und bibeltheologischen

Argumentation in der Prozeßschrift des Johannes de Polliaco von 1318. «Theo-
logia et jus canonicum». Festgabe für H. Heinemann. Hrsg. von Heinrich J.F.
REINHARDT, Essen 1995, 481-499.



60 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

Schriften des Johannes Duns Scotus findet sich der Tractatus de perfectione
statuum24, eine Auseinandersetzung mit den vielfältigen Ausführungen
des Gottfried von Fontaines.25 Die Autorschaft des Duns Scotus ist seit
der Diskussion des Problems zwischen E. Lonpré und G.J. Kirby noch
offen. Bereits vor mehr als dreißig Jahren habe ich mit dem längst
verstorbenen Kollegen P. Valens Heynck darüber korrespondiert. Methode
und Stil des Traktates verraten kaum die Handschrift des Duns Scotus.
B. Tierney las aus diesem Traktat die Argumente der Minderbrüder für
die päpstliche Souveränität und erkannte nicht die eigentliche Stoßrichtung

gegen den Anspruch der Statustheologie der Weltgeistlichen, wie
ihn Gottfried von Fontaines vertreten hatte.26

Die bibeltheologische Diskussion des vollkommeneren Standes

zwang zur Argumentation von den hl. Schriften her. Johannes de
Polliaco eröffnet darum seine Disputation in Quodlibet V q. 13 mit einer
Reihe von Augustinuszitaten, welche die höhere «auctoritas» der Schrift
unter Beweis stellen: «Diese lehrt, der Stand der Seelsorger ist von Christus

gestiftet.»27 Was für den Ursprung der Kirche grundlegend war,
bleibt auch in der Geschichte maßgebend. Kein neues Gesetz kann und
darf diese Überlieferung verändern, vielmehr muß sie auch der Papst «bis
aufs Blut» verteidigen, wie ein nicht näher bestimmter Papst Urban in
den Décréta Gratians C. 25, q. 1 c. 6 lehrt.28 Gegen das Schriftzeugnis
kommen die Mendikantentheologen nicht an. «Ich frage jenen, der
disputieren wollte: ist einer der behauptet, ein anderer als der Papst habe in
der Kirche unmittelbar von Christus Vollmacht, ein Häretiker? Ich
weiß nicht, ob er selber oder irgend ein anderer behaupten oder tun wolle,

das Evangelium sei eine Häresie, und wer entsprechend lehrt, sei ein
Häretiker.»29 An der Pariser Universität verdächtigte der weltgeistliche
Magister Johannes den Magister und Provinzial der Dominikaner in St.

Jakob Herveus Natalis der Häresie. Dieser konnte die Antwort nicht
schuldig bleiben. In seinem Traktat De potestate ecclesiasticae iurisdictionis

24JOHANNIS DUNS SCOT! Opera omnia. Ed. Vives Bd. 26, Paris 1895, 499—561.
25 Die Argumente des Gottfried von Fontaines in Quodl. V q. 16, Quodl. XI q. 8

und vor allem Quodl. XII q. 19 und 20 werden teils sinngemäß, teils wörtlich zitiert
und diskutiert.

26 Brian TlERNEY, Origins of Papal Infallibility (s. Anm. 1), 165-170.
27 JOHANNES DE POLLIACO, Quodl. V, q. 13, P fol. 170ra.
28 Ed. Aemilius FRIEDBERG I, 1008.
29 JOHANNES DE POLLIACO, Quodl. V, q. 13, P. fol. 170vb: «Et rogo ilium qui

voluit quaerere: utrum dicere alium a papa in ecclesia habere immediate a Christo po-
testatem, sit haereticum. Nescio si ipse aut alii aliqui volunt dicere aut facere
Evangelium esse haeresim et dicentem secundum ipsum esse haereticum.»



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 61

contra magistrum Johannem de Puliardo30 stellte er aus diesen Ausführungen
und aus den öffentlichen Vorträgen des Magisters in Senlis und Cambrai
eine Liste von fünf Errores zusammen, die zur Anklage des Magisters an
der Kurie in Avignon führten.

III. Der 1. Artikel der Anklage und der Verteidigung des Johannes de Polliaco

1. Auf der Reimser Provinzialsynode in Senlis 1314 (1313?) beschuldigte
der Magister Johannes die Mendikanten, die Pfarreiangehörigen mit ihrer
Auslegung des Pastoralprivilegs in die Irre zu führen: Blinde führen Blinde

und fallen zusammen in den Abgrund (Mt 15,14). In der Mittwoch-
Disputation des 22. Mai 1317 vor Pfingsten verteidigte und begründete
er die weltgeistliche Forderung der Wiederholungsbeichte mit den beiden
Konstitutionen Super cathedram Bonifaz' VIII. und Inter cunctas Benedikts
XI. Mit letzterer ging er scharf ins Gericht und verstieg sich zur
Behauptung, der Papst hätte diese Konstitution rechtens nicht erlassen

können, denn sie verstoße gegen göttliches und natürliches Recht; ein
Keckerer als er hätte gesagt, daß der Papst geirrt habe. Petrus de Palude,
der von Haus aus weltgeistlicher Doktor beider Rechte war und in den

Predigerorden in Paris eintrat, dort Magister der Theologie wurde,
antwortete in seinem ersten, Advent 1314 disputierten Quodlibet seinem

Kollegen Johannes sehr scharf. Er gab den verwegenen Angriff zurück
und meinte «audacior me», ein Keckerer als er müßte sagen, wer so

antwortet, sei (als Häretiker) exkommuniziert.31 Seit 1315 wurde die
Auseinandersetzung immer schärfer und der gegenseitige Vorwurf des
Glaubensirrtums immer deutlicher. Mit der Veröffentlichung der Vienner
Konzilsdekrete durch Papst Johannes XXII. am 25. 10. 1317 und der
damit offiziell gewordenen Aufhebung der Konstitution Benedikts XI.
sahen die Magister und Prälaten der Weltgeistlichen ihren Standpunkt
bekräftigt. Um die Wende von 1317/18 erhoben die Fratres Jacobitae et
Minores in Paris Anklage gegen Johannes de Polliaco bei der Kurie in
Avignon. Der Anklageverteter der Pariser Dominikaner war deren Pro-
vinzial, der angesehene Magister Herveus Natalis.32

Mit der Anklage der üblen Verleumdung überreichten die Anklagevertreter

eine Liste von dreizehn Errores, die entweder Herveus Natalis
bereits festgestellt hatte, bzw. die (zum größeren Teil) aus der Kontro-

30 Florenz, Bibl. Naz. J X 51, fol. l-44r.
31 PETRUS de Palude, Quodl. I q. 4, Cod. lat. 744, Toulouse Bibl. municip., fol.

89ra.
32 Vgl. Ludwig HÖDL, Der Jurisdiktionsprimat des Papstes, (s. Anm. 16).



62 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

verse des Magisters Johannes mit Petrus de Palude resultierten.33 Papst
Johannes XXII. beauftragte Petrus de Palude mit einem Gutachten zu
dieser Irrtumsliste, das dieser im Jahr des Erscheinens der Clementinae
verfaßte (also vor dem 25. März 1318), worauf er zweimal Bezug nimmt.34
Er erkannte auf «häretisch», «irrig», «vermessen», «blasphemisch». In
einem Schreiben vom 27. Juni 1318 wurde der Magister Johannes an die
Kurie zitiert. Dort wurde ihm auch die Liste der dreizehn Errores
übergeben. Er sollte in Tagesfrist zu den im Citatorium angeführten
Beschwerden der Mendikanten und zu den dreizehn Artikeln der Irrtumsliste

Stellung nehmen.Trotz der überaus knappen Frist schrieb der
Magister seine Responsiones (in zweifacher Ausfertigung) nieder.35 Diese
wurden wiederum Petrus de Palude zur Begutachtung übergeben, d. h.

zur Feststellung, daß die Anklage zutreffend war. Einleitend stellte er
fest: «Alle Artikel und jeder einzelne auch jene, die von ihm verbal
verneint werden — Art. 9 und 11 ausgenommen - werden durch sein
Bekenntnis in seinen Responsiones realiter bestätigt...»36

Der Prozeß mußte (mit der Zeugenvernehmung) fortgesetzt werden.
Am 30. Oktober 1318 erlaubte der Papst dem angeklagten Magister,
während seines Aufenthaltes an der Kurie die Einkünfte seiner Pfründen
in Frankreich zu besitzen. Der Papst interessierte sich selber für diese

Streitfrage und gab dem Magister im Consistorium Gelegenheit zur
Verteidigung, wie in der Verurteilungsbulle Vas electionis ausdrücklich
erwähnt wird.37 Er setzte eine Kardinalskommission unter Guilelmus de

Testa und Jacobus Gaetani ein, die dem Magister am Ahend des Lukasfestes

(18. Oktober) 1318 oder 1319 eine zweite, überarbeitete Liste von
neun Errores überrreichten und ihm zur Beantwortung eine angemessene

Zeit einräumten: «prout mihi rectum et expediens videretur».38 Des-

33 Vgl. Joseph KOCH, Der Prozeß, (s. Anm. 15), 394—396.
34 «Iudicium fratris Petri de Palude Ord. Fr. Praed. magistri in theologia contra

magistrum Johannem de Polliaco doctorem in theologia super articulis qui sequuntur.»
Cod. lat. 2168, Österr. Nationalbibl., Wien, fol. lr-12r.

35 Ebd. fol. 12v; Cod.lat. B VII 9, UB Basel, fol. 144r-v.
36 Ebd. fol.l7r.
37 Extravag. Commun. V, tit. 3, c. 2, ed. Aemilius FRIEDBERG II 1291, Sp.: «Nos

igitur, scire voientes, si suggesta nobis veritatem haberent, articulorum praemissorum
copiam eidem magistro Ioanni fecimus assignari, et ad sui defensionem plenam au-
dientiam sibi praebuimus tarn in nostra et fratrum nostrorum praesentia in consistorio,
quam alias coram aliquibus ex ipsis fratribus, per nos ad huiusmodi officium deputatis.

ipsos (articulos) per praelatos (plures?) magistros in theologia examinari fecimus di-
ligenter. Nos ipsi etiam cum dictis fratribus nostris collationem sollertem et examina-
tionem habuimus super his.»

38 Johannes de Polliaco, Responsio II, B VII 9 (UB Basel), fol. 146v B),
Cod. lat. Barth. 119, Frankfurt Stadt- und UB Bibl., fol. 217ra F). Cod.lat. 4701,



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 63

gleichen ließ er die Lehrirrtümer durch andere Magister prüfen. In der
Frankfurter Hs. heißt es im Kolophon: «Expliciunt articuli quos magister
Johannes de Puliaco famosus doctor et praecipuus cum diligentia deter-
minavit in Romana curia anno domini 1319 pontificatus domini Johannis
papae XXII anno quarto.»39 Diese genaue Datierung spricht dafür, daß
der Magister an der Kurie die Streitfrage mit Kollegen und Kardinälen
disputieren konnte. Darf man aus der Angabe auch schließen, daß dem

Magister die zweite Liste erst zu diesem Zeitpunkt überreicht wurde, wie
J. Koch annehmen möchte?40

Die Schwerpunkte der zweiten Liste sind die Artikel 1 und 5, die

Frage der biblischen Grundlegung der Vollmacht der Seelsorger (Bischöfe
und Prälaten) und die These, daß auf Grund der allgemeinen päpstlichen

Bevollmächtigung der Mendikantenpriester kraft des Privilegs die

Pfarreiangehörigen gehalten bleiben, dem eigenen Seelsorger die Beichte
vor dem Mendikantenpriester zu wiederholen. Diese praktische Frage
war Gegenstand der kurialen Disputation des Magisters. In der Antwort
auf den fünften Artikel der Irrtumsliste redigierte der Magister diese

Disputation. Die grundlegende Frage des ersten Artikels über Ursprung
und Herkunft der Vollmacht der Seelsorger beantwortete der Magister in
einem streng systematischen Traktat, den der Magister seit der Disputation

1312 ständig im Sinne hatte und den er wahrscheinlich schon fertig

nach Avignon mitbrachte.
2. In der Antwort auf den ersten Artikel der ersten Irrtumsliste hatte

Johannes de Polliaco die Grundthese von der Gottunmittelbarkeit der
Seelsorgsvollmacht sehr präzis formuliert: «Zuerst und unmittelbar
sandte und setzte Jesus Christus die zwölf Apostel ein und verlieh ihnen
unmittelbar ihre Vollmacht. Danach sandte und setzte er unmittelbar die
72 Jünger ein und verlieh ihnen ihre Vollmacht. Den Aposteln folgen die
Bischöfe, den 72 Jüngern die Priester der zweiten Ordnung, als welche
ich die Seelsorger («curati») verstehe. Die den Aposteln und 72 Jüngern
verliehene Vollmacht wird in den Bischöfen und Seelsorgern fortgesetzt,
und also haben auch diese und jene ihre Vollmacht von Christus.»41

Bezüglich dieser These, die im ganzen weithin in der scholastischen Theologie

unstrittig war, verdächtigte Herveus Natalis seinen Kollegen nur, er

Nationalbibl. Wien, fol. 369r-377v (aus einer Sammelhs. des 15. Jh.) wurde auf dem
Konzil von Basel (um 1437) als selbständiger Traktat für die Position des Konzilia-
rismus überarbeitet. Fol. 370v marg.: «Nota contra kaldeysen» (Heinrich Kalteisen OP

f 1465).
39 Ebd. F fol. 238rb.
40 Joseph KOCH, Der Prozeß, (s. Anm. 15), 417.
41 JOHANNES DE POLLIACO. Resposio II. B fol. 146v, F. 217rb.



64 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

lehre und behaupte, daß die Bischöfe und Priester gleichermaßen
unmittelbar («aeque immediate») die ganze Vollmacht von Christus
empfangen hätten42 und also nicht auf die Jurisdiktion, die bestimmende
Vollmacht zur Ausübung der Weihegewalt in der Kirche durch den Papst
angewiesen wären. In der Antwort auf diesen Artikel hatte der Magister
klargestellt, daß er das «aeque» nicht behauptet habe. Die Seelsorger
haben auch in ihrem Pfarrbezirk nicht die gleiche Vollmacht wie Papst und
Bischöfe, aber sie empfangen ihre Vollmacht unmittelbar von Christus
(in der Ordination).

In der zweiten Irrtumsliste steht das «aeque» nicht mehr, dreimal
aber das «immediate».43 Der Magister hätte die Kurzfassung dieses ersten
Artikels gelten lassen können; aber er legte Wert auf die längere, in seiner

ersten Responsio zitierten Fassung. Und obgleich diese gar nicht in
ihrem vollen Umfang anstößig war und als irrig bezeichnet wurde — der

Vollzug der Schlüsselgewalt ist kirchlich bestimmt -, begründete er den
vollen Wortlaut der These, gliederte sie in fünf Hauptteile und jeden in
seine Satzteile. Er legte Wert darauf, seine Theorie im vollen Umfang
darzulegen.

Exkurs: Die zweite Responsio des Magisters auf den ersten Artikel

1. Christus verlieh die pastorale Schlüsselgewalt den zwölf Aposteln unmittelbar,

nicht nur einem, dem Petrus, und durch ihn den anderen Aposteln.44
Wenn Christus (Mt 16,19 und Joh 21,15) dem Petrus die Schlüsselgewalt
verheißt und verleiht, überträgt er sie ihm nicht als Einzelnem. Er spricht
ihn nicht deshalb direkt an («tibi»), um die anderen auszugrenzen; er spricht
ihn an und meint alle zusammen, damit alle wissen: wer sich von der Einheit

trennt, bleibt von der Gemeinschaft des Heils ausgeschlossen. Vorrang
und Vollmacht des Petrus dienen der Einheit und der Gemeinschaft. Dafür
kann der Magister eine Wolke von Väterzeugnissen anführen. Auch Paulus

empfing Sendung und Vollmacht unmittelbar von Christus. Alle Apostel
hat Christus vor seiner Himmelfahrt durch Handauflegung zu Bischöfen

42 HERVEUS NATALIS, Tract, de potestate papae, ed. Paris 1500, fol. lrb und 14rb.
43 Ius <articulus> Christus apostolis XII et discipulis LXXII quos immediate in-

stituit potestatem immediate dedit, et potestas collata eis et continuata est in episcopis
qui succedunt apostolis et in curatis qui succedunt discipulis; et ideo isti et illi habent a

Christo immediate potestatem.» B fol. 164v-165r.
44 JOHANNES de Polliaco, Responsio II, art. 1, pars 1, B fol. 146vb~148v, F fol.

217r-220rb. Das Zitieren der Texte kann ich mir sparen, da ich eine Edition der ganzen

Responsio vorbereite.



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 65

geweiht (vgl. Lk 24,50). Die pseudoaugustinischen Quaestiones Veteris et Novi
Testamenti sind Kronzeugen für den Magister.45

2. Der zweite Halbsatz (des ersten Artikels) betrifft die Sendung der 72

Jünger (Lk 10,1) im Anschluß an die Sendung der zwölf Apostel (Lk 9,1).46

Mit Beda Venerabiiis lasen die lateinischen Theologen im Mittelalter, daß
die 72 Jünger die Vorläufer der Priester sind. Wie anders sollte die Verheis-

sung Jesu (im Kontext des Ermächtigungswortes für die Apostel) Gültigkeit
haben: «Ich bin bei euch alle Tage bis zum Ende der Zeit» (Mt 28,20b). In
den Nachfolgern der von Christus ausgesandten und bevollmächtigten
Apostel und Jünger ist der Herr in seiner Kirche tätig. Es tut nichts zur
Sache, ob Jesus das Wort auf dem galiläischen Berg (Mt 28,16) oder auf dem
Ölberg (Lk 24,50) gesprochen hat, denn die Hl. Schrift berichtet an
verschiedenen Orten und zu verschiedenen Zeiten ein und dieselbe Botschaft.
Diese ist der bleibende Kontext, das verbindende und verbindliche Wort,
das Ort und Zeit überdauert, Bestand hat und Bestehen gewährt.47

Der umgreifende Kon-Text bindet die Geschehnisse zusammen und
ordnet sie; diese «series» der Ereignisse im Kontext der Worte konstituiert
die biblische Geschichte, wie sie die Historia scholastica des Petrus Comestor
verstand.48 Die 72 Jünger haben zusammen mit den Aposteln von Christus
am Osterabend und vor der Himmelfahrt die Ermächtigungsworte Jesu
empfangen. Auch im Abendmahlssaal waren die Jünger anwesend, denn
nach Apg 1,15-26 wurden bei der Nachwahl des Apostels Matthias die beiden

Jünger zur Wahl gestellt, «Joseph, genannt Barsabas und Matthias»,
aus der Schar der Jünger, «die mit uns (Aposteln) zusammen waren während
der ganzen Zeit.» Ebenso waren diese Jünger bei den Erscheinungen des

Auferstandenen zugegen, denn nur so konnten sie Zeugen der Auferstehung

sein. Beim Abendmahl empfingen die 72 Jünger mit den Aposteln die

priesterliche Vollmacht der Konsekration. Liest man die Osterberichte des

Johannesevangeliums zusammen mit Lk 24,13—35 (Bericht über die Em-)
mausjünger), so wird unleugbar offenkundig, daß die Jünger mit den Apo- \
stein Zeugen der Auferstehung waren.

Wenn jemand einwenden sollte, daß auf dem galiläischen Berg der
Himmelfahrt nach Mt 28,16 nur die elf Apostel versammelt waren, so wies

er darauf hin, daß nach Lk 24,50f. und Apg 1,6-12 Apostel und Jünger in
den Abendmahlsaal zurückkehrten. Die Erwähnung der Apostel schließt
nicht aus, daß auch die Jünger mitgemeint sind, die gleichermaßen Sendung

45 Recensuit A. SOUTER CSEL L, Wien 1908. Diese ps.augustin. Schriftquästionen
stammen aus pelagianischen Kreisen und erörtern Themen, die man beim Kirchenlehrer

selber vergebens suchte. Für Johannes de Polliaco waren sie eine qualifizierte
Autorität in der Verteidigung der bischöflich-priesterlichen Schlüsselgewalt.

46 Johannes de Polliaco, Responsio II, art. l pars 2, B, fol. I48v-150v, F
220rb-223ra.

47 Ders. ebd. pars 3-4, B fol. 150v, F 223va: «Aliquando enim Scriptura facta in
diversis locis narrat sub uno contextu, quasi essent facta in uno loco et uno tempore ».

48 Ebd. pars 3-5, B fol. 150v, F 223va-vb.



66 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

und Vollmacht zur Taufe und Predigt erhielten. So lehrte jedenfalls auch
Petrus Comestor, daß bei der Erscheinung des Auferstandenen in Galiläa
alle Jünger anwesend waren.49

3. Die Jünger und Apostel hatten keine ewige Bleibe, die Verheißung
aber für sie bleibt und hat Bestand, begründet den Stand in der Nachfolge
des Herrn. In der Nachfolge der Apostel und Jünger sind die Bischöfe und
Priester im Stande, Amt und Vollmacht wahrzunehmen. Die Nachfolge ist
nicht nur zeitgeschichtliche Folge, sondern erwählter Stand und Platz in der

Verheißung und Verpflichtung der Erstberufenen. (Die zeitgeschichtliche
Folge ist für die mittelalterlichen Theologen zwar selbstverständlich, wird
aber nicht eigens reflektiert). Der Magister kann sich auf eine Series von
Väterzeugnissen berufen. In den Décréta Gratians las er: « als die Apostel

starben, standen an ihrer Stelle die Bischöfe auf.»50 Gratian schrieb dieses

Kapitel (aus den Quellen) Papst Anaklet zu. Johannes de Polliaco aber
wußte (woher?), daß das Kapitel aus dem Uber de ojficiis des Isidor stammt;
dort heißt es nicht «surrexerunt», sondern «successerunt».51 Der Begriff der

Nachfolge ist für den Magister so bedeutsam, daß er auf die
Überlieferungsgeschichte zurückkommt. Der Stand der Bischöfe und Priester ist ihr
Stand und Bestand in der Nachfolge. Was dem ersten einer Reihe zukommt,
kommt auch seinen Nachfolgern zu.

Die pastorale Vollmacht der Bischöfe und der Priester in der Nachfolge

der Apostel und der Jünger umfaßt die «actus hierarchicos» der
Erleuchtung, Reinigung und Vervollkommnung durch Predigt, Buße und Sa-

kramentenspendung. Darin ist die Hirten- und Schlüsselgewalt wirksam und
mächtig. Die Schlüsselgewalt ist nicht Jurisdiktionsgewalt, welche zur
Hirtengewalt hinzukommt. Die Kirche ist auf den Felsen gebaut, der Christus
ist, nicht auf Petrus. Und auch diese Auslegung von Mt 16,18 ist Tradition:
«petra erat Christus» (1 Kor 3,11).52 Wer also lehrt und behauptet, die

Schlüsselgewalt, d. h. die Jurisdiktionsgewalt, stamme von einem anderen
als von Christus,.lehrt «contra evangelium».53

Zwischen der Sendung und Bevollmächtigung der Apostel und Jünger
einerseits und ihrer Nachfolger andererseits besteht aber ein grundlegender
Unterschied. Die Apostel und Jünger wurden durch Christus berufen,
Bischöfe und Priester aber müssen durch Menschen erwählt werden. Der
Papst beruft die Bischöfe und diese die Priester; Papst und Bischöfe haben
auch die Aufsichtspflicht gegenüber den Seelsorgern. Ihre Vollmacht aber

empfangen sie kraft der Weihe von Christus. Sie dürfen darum auch nicht
in ihrem Amt behindert werden. In Zeiten des Antichrist werden nach der
Glosse zu Apk 10,4 die bevollmächtigten Prediger an ihrer rechtmäßigen

49 PETRUS Comestor, Historia scholastica in Evangelia, c. 189, PL 198, 1639.
50 D. 21 c. 2, § 1, ed. Aemüius FRIEDBERG I, 70.
51

JOHANNES de POLLIACO, Responsio II, art. 1 pars 3-4, B fol. 152r, F 224rb.
52 Ebd. pars 1, B fol. 149v; F 221vb; pars 5, B 152v, F fol. 226rb.
53 Ebd. pars 5, B fol. 152v, F fol. 226va.



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 67

Aufgabe gehindert.54 Das eschatologische Argument durfte auch in der Re-

sponsio des Magisters für Papst und Kardinäle nicht fehlen.
4. Bischöfe und Priester empfangen als Nachfolger der Apostel und

Jünger ihre Hirtengewalt unmittelbar von Christus. Der Magister wußte um
die Unterscheidung von (sakramentaler) Weihegewalt und Jurisdiktionsgewalt.

Bezüglich letzterer entstand der Streit, über erstere gab es keinen
Dissens. Die hierarchischen Akte der Verkündigung, Buße und Sakramenten-
spendung sind hoheitliche Akte, welche das Amt und die Vollmacht des

Vorstehers voraussetzen. Der Magister nahm den Begriff «iurisdicdo» nur
sehr selten in den Mund.55 Er stammt aus dem Römischen Recht und
insinuiert den Jurisdiktionsprimat des Papstes. Die Schlüsselgewalt ist
komplexe hoheitliche und pastorale Vollmacht. Sie ist nicht singulär, einzig und
einzigartig, von Christus dem Petrus übertragen, sondern der Kirche verliehen.

Die Kirche als Gemeinschaft der Vorsteher und der Gläubigen ist Träger

der Schlüsselgewalt. Diese Kirche betet in vielen Orationen (der Römischen

Meßliturgie), daß ihr Dienst des schlüsselmächtigen Handelns wirksam

und heilhaft sei.56

Diesem Verständnis der kirchlichen Schlüsselgewalt entspricht auch der

Kirchenbegriff, wie ihn der Magister wiederholt erwähnt. Er kann ebenso
die Vorsteher bedeuten, welche die Kirche repräsentieren (vgl. Mt 18,17f.),
wie auch die Gemeinschaft der Gläubigen, der Bischöfe und Presbyter
gemeinsam vorstehen. Paulus wies in seiner Pastoralinstruktion in Milet die
Bischöfe und Presbyter von Ephesus an, die Kirche Gottes, der sie kraft
des Heiligen Geistes vorstehen, zu weiden (Apg. 20,28-38).57 Ähnlich spricht
auch Aristoteles in seiner Ethik die Gemeinschaft der Bürger wie auch die

«principaliores» als «civitas» an.58 Die Bischöfe und Presbyter repräsentieren
die Kirche vor Ort, weil sie deren schlüsselmächtige Vorsteher sind. Diese
Lehre ist «heilig, gut und gesund.»59 Diese Auslegung der Schrift darf durch
keine Dekrete geändert werden.60 Was geistmächtig in der Schrift überliefert
und geistmächtigt ausgelegt ist, kann nicht anders dekretiert werden.

Der Magister ist sich seiner Auslegung sehr gewiß; er wußte sich eins

mit seinen Lehrern Heinrich von Gent und Gottfried von Fontaines, deren
Schriften er nach Avignon mitbrachte. Und er vergewisserte sich auch des

Konsenses mit seinen Pariser Kollegen, die ihm mit Brief und Siegel für
den Papst versicherten: «Wir haben diese These geprüft und legen Eurer
Heiligkeit durch ein mündliches Votum («oraculum») ergebenst, ehrfürchtig
und in Sohnesdemut vor: Wir, die Geringsten unter allen anderen, haben sie

54 Ebd. pars 5, B fol. 153v, F fol. 227vb.
55 Ebd. pars 5, B fol. 152v, F fol. 226ra.
56 Ebd. pars 5, B fol. 153r, F fol. 227ra.
57 Ebd. pars 1, 5, B fol. 149v, 153v, F fol. 222ra, 228ra.
58 Ebd. pars 1, B fol. 150r, F fol. 222ra; vgl. ARISTOTELES, Nicom. Ethik IX c. 8

(1168b 31-35).
59 Ebd. pars 5, B fol. 152v, F fol. 222ra.
60 Ebd. pars 5, B fol. 153r, F 226vb.



68 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

in Lehre und Disputation öffentlich festgehalten, (nicht nur wir) auch
andere bekannte und berühmte Lehrer wissen wir, daß sie sie bestätigt
haben: den Bischöfen und Seelsorgern («curati») ist ihre Vollmacht unmittelbar

von Jesus Christus gegeben. Überdies glauben wir, indem wir den Lehren

der Väter und der Gelehrten anhängen, daß alle Gläubigen, die dem
katholischen Glauben folgen, unbeschadet dessen, daß sie privilegierten
Beichtvätern die Bekenntnisse ihrer Sünden abgelegt haben, gehalten bleiben,

diese nämlichen Sünden dem eigenen Seelsorger zu beichten.»61 Die
Theologische Fakultät der Universität Paris (mit Ausnahme der
Ordenstheologen) stand hinter der Lehre des Johannes de Polliaco und stand also
auch im Prozeß gegen ihr Mitglied vor Gericht. Diese Tatsache verleiht
dem Prozeß und der Frage nach der Dignität des päpstlichen Lehrurteils
ihre besondere Bedeutung.

IV. Die Herausforderung des irrtumslosen hehrentscheides des Papstes durch

Johannes de Polliaco

1. Der theologische Satz vom unfehlbaren päpstlichen Lehrentscheid hat
seinen Sitz und Ursprung in der Auseinandersetzung; er resultiert aus
den vielfältigen Anstrengungen, Widersprüchen und Überlegungen
bezüglich der irrtumsfreien Verkündigung des Evangeliums in der Kontroverse

über das biblische Zeugnis für die Nachfolge Christi im Armutsstreit

und im Widerstreit der Thesen über den Einsatz der Mendikanten
in der Pfarreiseelsorge. In den beiden Kontroversen ging es letztlich um
das Verständnis der biblischen Überlieferung in der Kirche.

Der Problembegriff «Irrtums frei/unfehlbar» hat in der scholastischen

Theologie ein weites Einzugsfeld, in dem auch die Bedeutung des

letztgültigen Lehrentscheides steht. In den Schriften des Herveus Natalis wird
dieser weite Horizont greifbar. Das schlüsselmächtige Handeln im
Bußsakrament hat seine bindende Kraft «im Himmel und auf Erden» (Mt
16,19; 18,18) «clave non errante», wenn es recht und gerecht gesprochen

61 Ebd. pars 5 und art. 5 B fol. 154r, 161r, F fol. 228vb, 236va. Johannes de
Polliaco schrieb das «oraculum» seiner Pariser Kollegen an zwei verschiedenen Stellen.
Wir fügen die Texte zusammen: «Hanc etiam doctrinam tenent doctores Parisius om-
nes vel quasi - Praedicatoribus et Minoribus exceptis -. Saltem habeo hic litteram in

qua sunt appensa XII sigilla XII doctorum, sic dicentem: <Nos igitur hoc inspecto Ve-
strae Sanctissimae Sanctitati per devotae reverentiae ac filialis humilitatis oraculum
proponimus, quod needum nos, qui sumus aliorum minimi, docendo et determinando
publice tenuimus, sed et alios doctores famosos et sollemnes vidimus affirmare, quod
episcopis et curatis sua potestas immediata data est a Domino Jesu Christo. Credimus
insuper, patrum et doctorum inhaerentes sententiis, quod omnes fideles fidei catholi-
cae sectatores, non obstante quod apud confessores privilegiatos suorum peccatorum
confessiones emiserint, tenentur illa eadem peccata conflteri suo proprio sacerdoth.»



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 69

wird.62 Dem sakramentalen Wort in der Buße eignet aber eine andere Irr-
tumslosigkeit als dem letztgültigen Wort der Lehrentscheidung der Kirche;

in beiden aber ist die nämliche Kraft des Geistes der Kirche
lebendig.

Im Traktat De iurisdictione argumentierte der Dominikanertheologe
für den Jurisdiktionsprimat des Papstes unter Berufung auf die irrtumslose

Vorsehung und Fürsorge Gottes.63 Die letztgültige Entscheidung
des Papstes trägt Gottes Vorsehen, die nach dem Buch der alttestament-
lichen Weisheit (9,14) untrügerisch wahr ist. Herveus Natalis argumentierte

in diesem Zusammenhang für den irrtumsfreien Primat der päpstlichen

Entscheidungsgewalt (im weiteren Sinne), nicht für den unfehlbaren

Lehrentscheid. Petrus Johannis Olivi OM sprach vom Gehorsam der
Gläubigen gegenüber dem Papst als «régula inerrabilis».64 Bekanntlich
bezeichnete Averroes Aristoteles, den Philosophen, als «régula in natura».65

Im weiten Horizont von göttlicher Verheißung und gläubiger
Verantwortung ist vom irrtumsfreien Heilsentscheid die Rede. Dieser
Deutehorizont der kirchlichen Unfehlbarkeit muß immer bedacht werden (auch
heute, post Vaticanum I).

Johannes de Polliaco forderte, angefangen bei seiner Disputation im
Advent 1312 bis zum Prozeß in Avignon 1381—21, die kirchlich-päpstliche

Lehrentscheidung heraus, indem und insofern er sie mit der Autorität

der Hl. Schrift, dem göttlichen und natürlichen Recht konfrontierte
und am Ende nicht zurückhielt, sie des Irrtums zu bezichtigen. Die
Aussagen und Tatsachen wurden oben bereits dargelegt. Er begründete die

Streitfrage über die Wiederholungsbeichte als Glaubens frage. Die
zugrundeliegende These der für den Papst unverfügbaren Seelsorge der
Bischöfe und Priester begründete er von Quodlibet V q. 13 bis zur
Verteidigungschrift mit dem Schriftbeweis. Dieser ist das A und O der
Anklage: Wer anders lehrt, straft das Evangelium Lügen und macht dessen

Zeugen zum Häretiker.66 Die Konstitution Inter cunctas Benedikts XI.
verstößt mit der definitiven Verneinung der obligatorischen Wiederho-

62 HERVEUS Natalis, Tract, de potestate papae (s. Anm. 42): fol. 3vb-4ra: «Nam,
ut de se patet, potestas papalis includit posse ligare et solvere in foro conscientiae et
etiam tali modo quod sit acceptato Deo, si fiat clave non errante.»

63 HERVEUS Natalis, De iurisdictione, ed. Ludwig HÖDL, vol Heft 2, München
1959, 21,29-22,4.

64 Vgl. Anm. 96.
65 Vgl. Martin GRABMANN, Aristoteles im Werturteil des Mittelalters. MG II,

München 1936, 83.
66 Oppositiones (Anklageschrift) Art. 13, ed. Joseph KOCH, Der Prozeß 397. Vgl.

Anm. 29.



70 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

lungsbeichte gegen göttliches und natürliches Recht.67 Sie war darum keine

Erklärung und Auslegung des damals geltenden Rechtes (kraft des

Konzilskanons und der Konstitution Bonifaz' VIII.), sondern dessen

Verkehrung und Vernichtung, ein «pernitiosum et pessimum dogma».68
Benedikt XI. habe nicht als Papst, sondern als Privatperson gelehrt.69
Und ein Keckerer als er, meinte der Magister auf der Reimser Provinzial-
synode in Senlis, könnte sagen, der Papst habe geirrt.70

2. Die Mendikantentheologen, allen voran die der Pariser Dominikaner,

erwiderten die Angriffe des Johannes de Polliaco in zweifacher
Weise: Sie wiesen die Vorwürfe zurück und bezichtigten ihrerseits den

Magister des Irrtums und der Häresie und mußten umgekehrt die Irr-
tumslosigkeit des Lehrentscheides der römischen Kirche und des Papstes
begründen. Im Kontext dieser Kontroverse kam die Frage nach der
Unfehlbarkeit des päpstlichen Lehrurteils voran, als Implikation eines
unausweichlichen Streites über Grundfragen des kirchlichen Amtes. Die
Daten dieses Auseinandersetzung sind ebenfalls bekannt und brauchen
wiederum nur in Erinnerung gebracht zu werden.

Herveus Natalis OP wies in seinem Traktat über die Kirchengewalt
die theologischen Thesen seines Pariser Kollegen zurück und setzte dessen

These von der gottunmittelbaren Hirtengewalt der Bischöfe und
Seelsorger die überkommene Lehre der Römischen Kirche entgegen, in
der kritisch zwischen sakramentaler priesterlicher Gewalt und kirchlicher
Vollzugs- und Ordnungsgewalt (Jurisdiktion) unterschieden wird. Diese
ist als Heilsgewalt sakramental, jene um der Einheit und Gemeinschaft
willen kirchliche, päpstlich vermittelte Gewalt. Er listete «ad mentem
eorum (Johannis de Polliaco) et ad rem» fünf Lehrirrtümer auf, die auf
Häresie verklagt wurden, weil sie am Ungehorsam gegen den Summus
Pontifex festhielten.71 Diese Liste ist der Grundstock der Anklage gegen
Johannes de Polliaco an der Kurie 1317/18.

Petrus de Palude setzte sich in seinem Quodlibet 1314 vor allem mit
den irrigen und falschen Ausführungen des Magisters Johannes über die

Gültigkeit und die Bestimmungen der Konstitution Inter cunctas Benedikts

XI. auseinander, kritisierte die Beschlüsse der Reimser Provinzial-

67 Ebd. Art. 3, ed. 395.
68 Ebd. Art.5 und 6.
69 Ebd. Art.9.
70 Vgl. Petrus de Palude, Quodl. I q. 4 T fol. 89va.
71 HERVEUS Natalis, Tract. De potestate papae (s. Anm. 30, 42): fol.l4r: « po-

nere quod aliqua potestas quae est in ecclesia non subsit potestati papae quantum ad ea

quae potest papa praecipere, legitime videtur mihi erroneum errore qui debet dici hae-
resis, quia hoc est negare oboedientiam quae debetur summo pontifici... ».



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 71

synode über die Gültigkeit der revalorisierten Konstitution Super cathed-

ram Bonifaz' VIII. und geißelte scharf des Magisters ausfällige Bemerkungen

über Benedikt XI. auf der genannten Synode in Senlis. Dessen
anmaßende Anmerkung, daß ein Mutigerer als er dem Papst in dieser

Lehräußerung Irrtum und Verstoß gegen gütliches und natürliches Recht
vorwerfen könnte, konterte er mit der nämlichen Phrase: ein Keckerer
als er würde den Magister der Häresie bezichtigen. Als nun der Magister
seinerseits in einer Replik dem Dominikanertheologen, der vor seinem
Ordenseintritt weltgeistlicher und Doktor der beiden Rechte war, scharf
antwortete, erhoben die Jacobitae, die Mitglieder von St. Jakob in Paris,
Anklage. Die Minderbrüder traten der Anklage bei. Der theologische und
der kanonistische Anwalt der Klage waren Herveus Natalis und Petrus
de Palude. In seinem Gutachten zu den dreizehn Artikeln der Anklageschrift

erkannte Petrus de Palude auf irrig und häretisch.72

Zur Bloßstellung und Widerlegung des Irrtums der Lehre der
obligatorischen Wiederholungsbeichte mußte Petrus de Palude immer wieder
auf die Irrtumslosigkeit der Kirche verweisen: «Weder die allgemeine Kirche

noch die Römische haben im Glauben geirrt.»73 Die Römische Kirche

kann durch ihr Recht und ihre Gewohntheit die Gläubigen nicht in
die Irre führen. Die Entscheidung des Papstes ist die Entscheidung der
Römischen Kirche74, denn der Papst spricht nicht als «homo singularis»,
sondern als «homo communis et caput communitatis».75 Der Vorwurf
des Johannes de Polliaco, Benedikt XI. habe als Privatperson gesprochen,

und seine Konstitution müsse widerrufen werden, gab Anlaß zu
der erwähnten Unterscheidung und darüber hinaus zu der nicht weniger
wichtigen Unterscheidung zwischen den widerruflichen und unwiderruflichen,

kirchlichen Entscheidungen.76 In jedem Fall entscheidet der Papst
als Haupt der Kirche. Als solcher besitzt er die «plenitudo potestatis»,
die ihm durch Petrus von Christus her überkommen ist. Der Papst ist
«vicarius Christi»77, seine Entscheidung fordert Gehör und Gehorsam
wie das Wort aus dem Munde Gottes oder des Hl. Petrus.78

Die Gültigkeit und Verpflichtung der Entscheidung des Papstes
begründet aber der Theologe durchgehend mit dem Hinweis auf die Kir-

72 Petrus de Palude, Iudicium. (s. Anm. 34).
73 Ebd. ad art. 3, W fol.4v.
74 Ebd. ad art. 9 W fol. 7v.
75 Ebd.
76 Ebd. fol.8v.
77 Ebd. ad art. 1 und 5, W fol. 2v, 5r.
78 Ebd. ad art. 8 W fol. 6v: «... sic debet reputari statutum papae ac si ab ore Dei

vel beati Petri esset prolatum ».



72 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

che, deren «auctoritas» der Papst wahrnimmt. Die traditionelle Auslegung

des Schlüssellogions (Mt 16,18) stützte dieses Verständnis der

Vollmachtsentscheidung des Papstes in der Kirche. B. Tierney hat aus seiner
Sicht des Problems aufmerksam gemacht, daß der Primat der Römischen
Kirche, deren Autorität der Papst innehat, die Irrtumslosigkeit der
universalen Kirche, nicht die des Papstes impliziere.79 Der Primat der Römischen

Kirche und die Unfehlbarkeit der Universalkirche gehören zusammen

wie Bestimmt-Bestimmendes.
3. Die letztgültige Entscheidung des Papstes — noch ist nicht von der

Lehrentscheidung im engeren Sinn die Rede — betrifft den Glauben,
nicht nur die Disziplin. Eine verhängnisvolle Mehrdeutigkeit zieht sich
durch den Streit um die Wiederholunsgbeichte, welche die Weltgeistlichen

nach dem Konzilskanon Omnis utriusque sexus forderten: das

freiwillig wiederholte Sündenbekenntnis ist Zeichen vertiefter Bußgesinnung
und ist als solche heilshaft und nützlich; die Wiederholungsbeichte ist
aber nicht vom Sakrament her notwendig, im Gegenteil, Papst Benedikt
XI. hat sie in der Konstitution Inter cunctas zurückgewiesen. Und diese

Erklärung gehört zu den unwiderruflichen Glaubensaussagen des Papstes,

betont Petrus de Palude in seinem Gutachten und macht auf das

Unterscheidende der irrtumslosen päpstlichen Entscheidung aufmerksam.80

«Diese Erklärung betrifft den Glaubensartikel über die Vergebung
der Sünden», den die Kirche nicht heute so und morgens anders erklären
kann.81 Die letztgültige Entscheidung des Glaubens ist irrtumsfrei,
unfehlbar, weil der Glaube in Ewigkeit Bestand hat, wie der Weise des

Alten Testaments sagt (Eccl. 40,12).82 Die Entscheidung der Glaubenslehre
ist Heilsentscheidung und darum infallibel. «Man kann nicht glauben,
daß die Römische Kirche vom Glauben abgewichen sei oder die Heilige
Schrift verkehrt habe.»83

Die Widerlegung der Argumentation des Johannes de Polliaco hob

ganz auf den Vorrang der Römischen Kirche ab. Sie ist das Haupt und
die Magistra aller Kirchen. Keine andere Ortskirche kann sich der Wei-

79 Brian TlERNEY, Origins of Papal Infallibility 1150-1350 (s. Anm. 1), 274: «The

principal doctrines they relied on were the old ones regarding the primacy of the
Roman see and the indefectibility of the universal church ». S. 275: « Papal primacy
then does not imply papal infallibility».

80 PETRUS de Palude, Iudicium. (s. Anm. 34), ad art. 8, W fol. 8r.
81 Ebd. ad art. 9, W Fol. 8v.
82 Ebd. « irrevocabilia et incassabilia sicut ea quae sunt ftdei, quia (fides in sae-

culum stabit), sicut sapiens atestatur.»
83 GUILELMUS PETRI DE GODINO, Tractatus De causa immediata ecclesiastice

potestatis, ed. WM. D. McCREADY, The Theory of Papal Monarchy in the fourteenth
Century. STPIMS 56, Toronto 1092, 211.



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 73

sung der Römischen Kirche entziehen, will sie nicht der Einheit und der
Gemeinschaft im Wort des Glaubens verlustig gehen. Der Papst
repräsentiert die Kirche von Rom, und die Mendikanten wissen sich als
Sendboten der Römischen Kirche. Die Dignität des päpstlichen Lehrentscheides

in der Römischen Kirche mußte aber umso mehr begründet werden,
als er im Streit um das Pastoralstatut der Mendikanten in Frage gestellt
wurde. Diese In-Frage-Stellung erlangte dadurch ihre besondere Schärfe,
weil durch die Rücknahme von einzelnen päpstlichen Konstitutionen
dieser Entscheid als solcher fragwürdig wurde. Benedikt XI. hob die
Konstitution Bonifaz' VIII. auf, Klemens V. die seines Vorgängers
Benedikt; im Streit um die vollkommene Armut hob Johannes XXII. die

vorgängige Konstitution Nikolaus III. auf.
Während Herveus Natalis und Petrus de Palude die päpstliche

letztgültige Entscheidung als solche der Römischen Kirche vom
Jurisdiktionsprimat her verstanden und begründeten, betrachtete umgekehrt der

Dominikanertheologe und Kardinal Guilelmus Petri de Godino in
seinem im Sommer 1318 verfaßten Traktat über die Unmittelbarkeit der
kirchlichen Gewalt die Würde der Ecclesia Romana vom Papst als Nachfolger

des Petrus und Stellvertreter Christi her.84 «Im Vorrang der Römischen

Kirche vor anderen ging das Verdienst des Petrus dem Befehl des

Herrn insofern voran, als der Herr in der Person des Petrus die Kirche
gegründet hat; und er wollte dort den Primat haben, wo Petrus letztendlich

residierte.»85

Guilelmus de Godino schrieb in zeitlicher und sachlicher Nähe zu
Petrus de Palude, dem der Traktat in der handschriftlichen Überlieferung
großenteils zuerkannt wird.86 Dieser ist ebenso wie der des Petrus de
Palude ein theologisches Gutachten im Prozeß gegen Johannes de Polliaco.
Petrus de Palude, Magister und doctor utriusque iuris, argumentierte für
den Jurisdiktionsprimat des Papstes in der Kirche. Der Jurisdiktionsbegriff

führt in seinem Denken. Er begründete die monarchische Gewalt
des Papstes ganz im Sinne von Papst Bonifaz VIII. Das Problem der
biblischen Überlieferung der kirchlichen Hirtengewalt, das Johannes de

Polliaco zum Angelpunkt seiner Auseinandersetzung gemacht hatte, be-

84 Ebd. 7-33. Wilhelm von Pierre Godin O.P. studierte (um 1292) in St. Jakob zu
Paris und dozierte (nach 1296) in Toulouse. Nach Paris zurückgekehrt verfaßte er (um
1300) die Lectura Thomasina. 1304 wurde er Magister in Paris und 1306 an der Kurie
in Rom. Er war Provinzial der französischen Dominikanerprovinz und zwischen 1308
und 1310 in diplomatischer Mission in Frankreich tätig. Im Dezember 1312 wurde er
Kardinal (1317 Kardinalbischof von Sta Sabina), f 4. Juni 1336.

85 Ebd. art. 4, ed. 198, 343-46.
86 Ebd. 36-64.



74 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

rührte er nur am Rande. Der Traktat des Petrus de Palude war für die

Streitfrage und die Streitsache unzulänglich, denn er klärte weder das

Problem der authentischen Schriftaussage noch die Dignität des päpstlichen

Lehrentscheides. Wilhelm Petri de Godino schrieb in Ergänzung
(möglicherweise im Auftrag des Papstes) den Traktat über das Problem
der gottunmittelbaren kirchlichen Hirtenvollmacht in biblischer und
theologischer Sicht und setzte sich mit den Optionen und Argumenten des

Johannes de Polliaco auseinander.
Der letzte, der dreizehnte Artikel der ersten Irrtumsliste (1317/18)

hatte ausdrücklich die universitätsöffentlichen Aussagen des Johannes de

Polliaco angeprangert, in welchen dieser den Mendikanten (vor allem
Herveus Natalis) vorwarf, sie verfälschten das Evangelium und ziehen jene

der Häresie, welche gemäß der Hl. Schrift lehrten.87 Wilhelm de
Godino setzte sich ausführlich mit Quaestio 13 (12) des Quodlibet V des

Johannes de Polliaco auseinander. Er schrieb einen langen zusammenhängenden

Textabschnitt (tractatus) derselben Quaestio ab und widerlegte

sie Satz für Satz. Diese Methode hatte in Paris Schule gemacht:
nicht die Sentenz, sondern das Lehrwort wird referiert und widerlegt.
Der Textabschnitt umfaßt die bibeltheologischen Beweise für die Einheit
und Gemeinschaft der Apostel und Jünger in der Sendung und Beauftragung

durch Christus.88 Der Magister ist sich seiner These ganz sicher —

auch die Seelsorger sind unmittelbar von Christus gesandt —, «weil dies
das Evangelium Christi bezeugt.»89 Wenn aber dieser Magister behauptet,
so argumentierte Wilhelm de Godino90, «es wäre Häresie zu lehren, daß

die 72 Jünger nicht bei der Auftragserteilung vor der Himmelfahrt bei
den Zwölf (Aposteln) und auch nicht immer mit Christus zusammen
waren, so könnte er (Wilhelm de Godino) nur antworten: im Gegenteil,
seine These wäre Häresie.» Das Evangelium berichtet eine ganze Reihe

von Ereignissen, in denen die 72 Jünger sicher nicht bei den zwölf Aposteln

waren und auch nicht immer bei Christus. Und er verweist unter
anderem auf den johanneischen Bericht über Jesu Gespräch mit der
Samariterin, in dem ausdrücklich gesagt wird, daß die Jünger nicht zugegen
waren (Joh 4,8).

4. Der Vorwurf der Häresie wurde auf beiden Seiten erhoben. Beide

argumentierten mit dem Schriftzeugnis, kurzschlüssig und eilfertig, wie

87 Vgl. Anm. 29 u. 68. J. KOCH, Der Prozeß (s. Anm. 15), 396f.
88 GUILELMUS PETRI de Godino, Tractatus (s. Anm. 81), a.6 ed, 258, 292-261,

380. In der Einleitung S. 81-85 hat McCready diese Texte gesondert gegenübergestellt.
89 JOHANNES DE POLLIACO, Quodl. V, q. 13 (12), P. fol. 170vb: «Et istud secure

dico et teneo, cum hoc testetur Evangelium J esu Christi.»
90 GUILELMUS Petri de Godino, Tractatus. (s. Anm. 83), art. 6, ed. 277, 822-825.



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 75

wir heute sagen müßten, denn weder Johannes de Polliaco noch sein
Widerpart vermochten das Schriftzeugnis über die Apostel und Jünger, ihre
Sendung und Beauftragung durch Christus, kritisch einzusetzen. Es hegt
auf der Hand, daß diese bibeltheologische Argumentation ungeeignet
war, den Konflikt zu lösen oder doch wenigstens zu entschärfen. Mit
Nachdruck wurde aber in diesem Konflikt die Dignität des päpstlichen
Lehrwortes in Frage gestellt.

In der Acht auf die kontroverse Auslegung des Schriftzeugnisses
mußten Amt und Auftrag des Papstes in der Römischen Kirche in den

theologischen Blick kommen. Auch dieser Dominikanertheologe
bekennt, daß die Römische Kirche nie vom Glauben abgeirrt sei und das

Zeugnis der Schrift verkehrt habe.91 «Die Römische Kirche hat alle anderen

gegründet und eingerichtet.»92 Die Vollmacht des Papstes stammt
nicht von der Kirche, sondern von Christus; er hat der «sedes Romana»
ihren Ort angewiesen.93 Darum ist die Römische Kirche auch «Ecclesia

Petri», und die «sedes Romana» «sedes Petri.»94 Kirche Petri war und
bleibt sie; «Ecclesia Romana» ist sie auf Zeit.95 Diese Kirche des Petrus
hat von ihrem Herrn die Schlüsselgewalt des Himmelreiches empfangen;
sie ist im Glaubensbekenntnis des Petrus gefestigt. Dieses Zeugnis ist in
der Kirche lebendig. Im Wort und in der Weisung des Petrus-Nachfolgers

kommt das Glaubenszeugnis der Kirche zur Entscheidung, und
zwar nicht nur in letztgültiger, jurisdiktioneller Weisung, sondern im
irrtumsfreien, infalliblen Lehrwort. Auch Wilhelm de Godino sprach noch
nicht in seinem Traktat von der Infallibilität des Papstes, aber es war nur
eine Frage der Zeit, der Begriffsgeschichte, daß dieser Gedankenschritt
vollzogen wurde, und zwar im Kontext einer fundamental-dogmatischen
Irrtumslosigkeit, die sich in der Überlieferung und Auslegung des

Schriftzeugnisses bewähren mußte.96

91 Ebd. art. 4, ed. 211, 694f.
92 Ebd. art. 4, ed. 213, 738f.
93 Ebd. art. 4, ed. 187, 187, 43f.; 202, 445f.
94 Ebd. art. 4, ed. 214, 773, 772.
95 Ebd.
96 PETRUS JOHANNIS Olive « an romano pontifici in fide et moribus sit ab om-

nibus catholicis tamquem regule inerrabili obediendum», ed. Michele MACCARONE, in:
RSCI 3 (1949) 309-343 gebrauchte schon in den achtziger Jahren des 13. Jahrhunderts
den Begriff der Irrtumslosigkeit der päpstlichen Lehrentscheidung, aber nicht in
fundamental-dogmatischer Bedeutung. Er setzte der päpstlichen Lehrentscheidung bzgl.
der (franziskanischen) Schriftauslegung eindeutige Grenzen. Guido Terreni,
Karmelitertheologe, schrieb in seiner Konkordanz zu den Evangelien (1328-1334) und in
seinem Kommentar zum Dekret Gratians (1337-1339) die nämliche Quaestio über den
irrtum s freien, infalliblen Entscheid des Papstes. Vgl. GUIDONIS TERRENI Quaestio de



76 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

Diese das Schriftzeugnis bewahrende und in ihr sich bewährende
Lehrautorität des Papstes in der Kirche mußte im doppelten Streit um
die biblische Überlieferung der Ermächtigungsworte Jesu an die Apostel
und Jünger und im Streit um die Auslegung der Nachfolgelogien der

Evangelien entschieden werden. Eine eilfertige und vorschnelle Berufung

auf biblische Texte schuf ebenso wenig Entscheidung wie die Berufung

auf eine jurisdiktioneile Weisung in letzter Instanz. Papst Johannes
XXII. wies in der für das Verständnis der päpstlichen Vollmacht
hochbedeutsamen Konstitution Quia quorundam mit Recht darauf hin: Etwas
anderes ist es, im Bußsakrament das Heilswissen («clavis scientiae»)
anzuwenden, und etwas anderes, eine Lehrentscheidung irreversibel zu
definieren.97

Der Begriff der infalliblen Lehrentscheidung des Papstes hat seine

Geschichte und nahm den tiefverborgenen Gang der Geistesgeschichte.
In der drängenden Auseinandersetzung um die biblische Überlieferung
(der Vollmachtsworte und Nachfolgelogien) kam das Wort des Glaubens
im Lehrwort des Papstes zur Entscheidung. Diese wurde herausgefordert
in der Provokation der Römischen Kirche durch die sie in ihrem Bestand

gefährdenden Auseinandersetzungen über Ordnung und Lebenform der
Kirche. Die Provokation forderte allenthalben die theologischen
Anstrengungen des Begriffs. Der Papst lehrt als (homo) «singularis» und
«communis». Seine Lehräußerungen betreffen «revocabilia» und «irrevo-
cabilia». Die geforderte Lehrentscheidung betrifft die Wahrheit der

Entscheidung, die im Glauben der Römischen Kirche lebendig ist und im
Lehrurteil des Papstes zur Entscheidung kommt.

magisterio infallibili Romano Pontifkis. Ed. Bartholomaeus M. XlBERTA OTHE.S
Münster 1926.

97 Extravàg. Ioann. XXII, tit. 15, c. 5, ed. Aemilius FRIEDBERG II, 1230—136, bes.

1231.


	Der unfehlbare Lehrentscheid des Papstes im Prozess gegen Johannes de Polliaco (1318-1321)

