Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 1-2

Artikel: Der unfehlbare Lehrentscheid des Papstes im Prozess gegen Johannes
de Polliaco (1318-1321)

Autor: Hodl, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761072

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LuDpwIiG HODL

Der unfehlbare Lehrentscheid des Papstes

im Prozef3 gegen Johannes de Polliaco
(1318-1321)

Die Anfinge und Entwicklung des dogmatischen Satzes vom unfehlba-
ren Lehrentscheid des Papstes in der Zeit von 1150-1350 haben die
theologiegeschichtliche Forschung intensiv beschiftigt.! Diese Geschich-
te ist reich an Facetten und Perspektiven, so dal} es sehr schwierig ist,
das ganze Feld der Forschung in Augenschein zu nehmen. Die Eingren-
zung einer Untersuchung ist unvermeidlich; die grenziiberschreitenden
Zusammenhinge und Implikationen miissen aber sichtbar gemacht wer-
den. Die Forschung darf nicht auf Wort- oder Sachkunde zum Begriff
«unfehlbar» eingeschrinkt werden, denn in diesem Falle werden die ver-
borgenen Spuren der Begriffsgeschichte nicht entdeckt.

Der Begriff ist nicht das Ergebnis rein wissenschaftlicher Anstren-
gungen, sondern die Frucht wechselvoller theologischer und kirchlicher
Auseinandersetzungen. Er ist auch kein biblischer Begriff, aber fiir das
Verstindnis der Schriften in der Kirche notwendig geworden. Die an-
haltenden Kontroversen tber die innere und duBere Verfassung der Kiz-
che, welche mit dem Aufkommen und der Ausbreitung der beiden Men-
dikantenorden im 13. Jahrhundert in Frankreich aufbrachen, riefen den
pipstlichen Lehrentscheid in universal kirchlicher Bedeutung und letzt-
gultiger Notwendigkeit auf den Plan. Die wissenschaftliche Theologie
konnte nicht in Mulle dem Problem nachsinnen, sondern war ihrerseits
gefordert, den Lehrentscheid des Papstes in seiner Dignitit und Bedeu-
tung zu begrinden.

Auf dem Weg der praktischen Weisung und der Privilegien hatten
die Pipste seit der Mitte des 13. Jahrhunderts den beiden Orden der
Franziskaner und der Dominikaner die Moglichkeit der Seelsorge in Pre-
digt und Spendung des Bullsakramentes er6ffnet. Die Evangelisation in
der burgerlichen Gesellschaft vor allem in den aufstrebenden Stidten

1 Brian TIERNEY, Origin of Papal Infallibilitity. A Study on the concepts of Infal-
libility, Sovereignty and Tradition in the Middle Ages, SHCT VI, Leiden 1988 (Die Ab-
kiirzungen entsprechen TRE 2. Aufl. 1994).



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 55

Frankreichs war e Gebot der kirchlichen Seelsorge; sie sollte jene der
weltgeistlichen Presbyter nicht ersetzen und diese selber nicht verdrin-
gen, sondern ihr und ithnen im Dienst am Wort des Glaubens zu Hilfe
kommen.

Vor Ort traf das Werk der Evangelisation der Bettelménche auf die
Seelsorge der weltgeistlichen Prilati (Vorsteher der Pfarreien), die sich
im theologischen Widerspruch und im praktischen Widerstand gegen die
«Eindringlinge» zur Wehr setzten. In diesem verhingnisvollen Wider-
streit muBlte sich der Lehrentscheid des Papstes als letztgiiltiger, irrtums-
freier, universalkirchlicher Entscheid bewihren. Diese Auseinanderset-
zung um die Erneuerung der Seelsorge (vor allem in den reichbevélker-
ten Stidten Frankreichs) forderte das universale Lehramt der Kirche her-
aus (I.) Die weltgeistlichen Magister und Prilaten machten gegen den
Entscheid des Papstes den biblischen Vorbehalt geltend, allen voran der
Pariser Magister Johannes de Polliaco (II.), auch noch in seimner 2. Ver-
teidigungsschrift des Prozesses in Avignon (1319-1321) (IIL.). Der Voz-
wurf des Irrtums des Papstes forderte den Anspruch der Irrtumslosigkeit
des pipstlichen Lehrurteils heraus, den die Mendikantentheologen be-
grindeten (IV.).

I. Die Herausforderung des kirchlichen Lebramtes im Streit um das
Pastoral-Statut der Mendikantenorden

1. Verkiindigung des Wortes Gottes und Wegweisung in der BuBle geho-
ren in der biblischen Uberlieferung zusammen, weil die Ausrufung der
Gottesherrschaft die Umkehr des Menschen fordert (Mk 1,15). Die bei-
den Mendikantenorden horten und bezeugten im 13. Jahrhundert dieses
Urevangelium neu und fanden in der Gesellschaft und Kirche eine breite
Zustimmung. Die angestrengten Bemiihungen um das theologische Ver-
stindnis des Evangeliums in den Ordensschulen und das uniibersehbare
Beispiel der Armut gaben der Wirksamkeit der Bettelménche Uberzeu-
gungskraft und stellten die tiberkommene Seelsorge vor groe Heraus-
forderungen, die zugleich aber eine Chance zur Erneuerung der Kirche
waren.

In universaler Hirtensorge und Verantwortung haben die Pipste in
der zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts die Chance wahrgenommen und
die Bettelmonche zum Botengang des Evangeliums aufgefordert. Sie tru-
gen aber der Arbeit der weltgeistlichen Seelsorger dadurch Rechnung,
daB sie immer wieder den Canon Ommnis utriusque sexus des Lateranense
IV (1215) anmahnten und einschirften, nach dem die Pfarreiangehorigen
wenigstens einmal im Jahre ithrem eigenen Seelsorger ihre Siinden zu
beichten und die Osterkommunion aus dessen Hinden zu empfangen



54 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

hitten.? Desgleichen war im Mittelalter der Besuch des Sonntagsgottes-
dienstes in der eigenen Pfarrkirche ungeschriebenes Gesetz. Die Predigt-
und BuBlbewegung der Bettelorden war eine Chance zur vertieften Spi-
ritualitit und Gliubigkeit.

Viele weltgeistliche Seelsorger sahen darin eine Gefahr der Entfrem-
dung der Pfarreiangehorigen. Der spitere Papst Martin IV., Simon de
Brion (Brie), hatte als Legat in Paris und Frankreich (126468, 1274-79)
wiederholt die Behinderung der Mendikantenorden beklagt und die Not-
wendigkeit einer piapstlichen Entscheidung angesprochen, um die Chance
zur Erneuerung der Kirche wahrzunehmen.? In seiner Bulle A4 fructus
#beres vom 13. Dezember 1281 gewihrte er den Minderbriidern (und spi-
ter auch dem Predigerorden) kraft apostolischer Autoritit die Vollmacht,
daB die von den Ordensoberen ausgewihlten, gepriiften und bestimmten
Mendikantenpriester Amt und Dienst der Predigt und der Spendung des
BuBlsakramentes wahrnehmen durften.* Ausdriicklich aber machte der
Papst den Vorbehalt des Konzilskanons Ommnis utriusque sexus geltend.
Die reicheren Friichte der BuBlbewegung der Mendikanten brauchten die
tiberkommene Ordnung nicht in Frage zu stellen.

Diese Chance konnte aber vertan werden, wenn die Pfarreiangehéri-
gen die Moglichkeit zum Empfang des BuBlsakramentes beim Mendi-
kantenpriester dazu benutzten, die obligatorische Beichte beim eigenen
Seelsorger iiberfliissig zu machen (etwa in dem Falle, daB jemand kurz
vor Ostern beim Ordenspriester beichtete). Damit war in der Tat die
Flucht aus der Pfarrgemeinschaft in die Anonymitit des BuBgerichtes
gegeben, die fiir die Seelsorge unstatthaft, ja unertriglich war. Bis zu je-
nem Zeitpunkt — in der Ostkirche iibrigens bis heute — war der eigene
Seelsorger der zustindige BuBpriester, wie anders sollte er Hirte der thm
anvertrauten Herde sein. Die Entgrenzung der cura animarum durch die
Pastoralprivilegien traf die Selbstindigkeit und Eigenverantwortung der
Seelsorger, gegen die sie sich mit allen Mitteln sperrten.

Die Kontroverse konzentrierte sich zusehends auf den in der Bulle
Martins IV. gegebenen Vorbehalt zugunsten des Konzilskanons Ommnis
utrinsque sexus, der nach dem Verstindnis der Weltgeistlichen die Beichte

2 Henricus DENZINGER/Adolfus SCHONMETZER, Enchiridion Symbolorum.
n. 812: Einem fremden Seelsorger durfte der Pfarreiangehorige nur aus einem triftigen
Grund und mit Erlaubnis des «proprius sacerdos» beichten.

3 Zur Geschichte dieser Auseinandersetzungen um das Pastoralprivileg der Mendi-
kantenorden vgl. Henrici de Gandavo Tractatus super facto praelatorsm et fratrum (Quodli-
bet XII, quaestio 31), ed. Ludwig HODL/Marcel HAVERALS (Opera omnia XVII), L6-
wen 1989, VII-CXVII.

4 Chartularium Universit. Paris.I n. 508, p. 592s.



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 55

aller wihrend des Jahres begangenen Siinden betraf (und also auch die
einem bevollmichtigten Mendikantenpriester gebeichteten), eine Ausle-
gung, welche die Mendikantentheologen scharf zuriickwiesen. Eine be-
tont kanonistische Auslegung sah keine Schwierigkeiten, von den Pfar-
reiangehorigen die Wiederholungsbeichte zu fordern; die sakramenten-
theologische Betrachtung konnte diese Beweisfithrung nicht akzeptieren.
Um den ausufernden Streit zu schlichten, entsandte Papst Nikolaus IV.
(aus dem Franziskanerorden) 1289 seine Legaten nach Paris. Auf dem
beriihmt gewordenen Nationalkonzil in Paris 1290 verwarf Benedikt
Gaetani, der spitere Papst Bonifaz VIII., die Anklagen der Weltgeistli-
chen, bestitigte auftragsgemil3 die Bulle Ad fructus uberes und verwehrte
dem Magister Heinrich von Gent die eigenmichtige Disputation iibet
das genannte Privileg.

2. In seiner apostolischen Konstitution Super cathedram vom 18. Feb-
ruar 1300 versuchte Papst Bonifaz einen Ausgleich der Interessen und
Rechte der Seelsorger und der Mendikanten, indem er den Ordensobern
vorschrieb, fiir die von thnen ausgewihlten und gepriiften Prediger und
Beichtviter die pastorale Lizenz beim zustindigen Ortsbischof einzuho-
len. Fiir den Fall, daB3 sie diese verweigerten, erteilte er sie «de plenitu-
dine apostolicae potestatis».> Den kanonistischen Vorbehalt zugunsten
des Konzilskanons erwihnte die Konstitution Bonifaz’ VIII. nicht. Dies
ist umso iiberraschender, als sich die umstrittene Forderung der Welt-
geistlichen nach der Wiederholungsbeichte ihrer Pfarreiangehdrigen ge-
rade darauf stitzte.

Der angesehene Kanonist Johannes Monachus — 1 1313 in Avignon,
Berater mehrerer Pipste an der Kurie, seit 1294 Kardinal — schrieb die
Glossa Aurea zum Liber Sextus, der Dekretalensammlung Bonifaz’ VIII.,
und glossierte zwanzig Dekretalen Bonifaz’ VIIIL., Benedikts XI. und
Clemens’ V., darunter auch die Konstitution Swuper cathedram.b Wie Jo-
hannes de Polliaco in seiner zweiten Responsio berichtet, kommentierte
der Kanonist wihrend zwei Jahren an der Kurie Bonifaz VIII. und
sprach tiglich mit ithm.” Folglich muBte er auch die Absicht des Papstes

> Zur Edition vgl. Clementinae, Lib. III, tit. 7, cap. 2, ed. Aemilius FRIEDBERG 1II,
1162-1164.

6 Vgl. LMA V, 589/90. Die Glosse des Johannes Monachus zu Super cathedram»
Bonifaz’ VIIL las ich in 2° Ms. iurid. 15, fol. 126v—129ra, Gesamthochschulbibl. Kas-
sel. Bei der Besorgung der Kopien dieser Hs habe ich die umsichtige Unterstiitzung
der Bibliotheksleitung erfahren. Dafiir schulde ich aufrichtigen Dank.

" Responsio 1II, art. 5: « ... multum in hoc sit ei credendum, quia ipse <Monachus>
dictam constitutionem glossavit bene per duos annos et amplius, antequam moreretur
dominus Bonifatius, et cotidie loquebatur cum ipso; quare si ipsam non glossasset se-



56 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

in der Konstitution kennen. Die spezielle pastorale Vorsorge des Papstes
hebt die durch das Laterankonzil gegebene Ordnung nicht auf. «Sie ver-
doppelt die Hilfe, damit noch vollkommener fiir das Heil der Seelen Sot-
ge getragen wird.»® Wenn die doppelte Vor- und Fiirsorge ein und dem-
selben Zweck dient, hebt die eine die andere nicht auf, sondern erginzt
sie. «Du wirst sagen: also bleibt der, welcher (dem Mendikantenpriester)
gebeichtet hat, gehalten, wiederholt zu beichten («iterato confiteri»). Ant-
wort: nicht auf Grund der Notwendigkeit des Sakramentes, sondern aus
der Selbstverpflichtung dessen, der freiwillig zum «Frater» gegangen ist.»’
Zwischen dem BuBlprivileg und dem Konzilskanon besteht kein Gegen-
satz, sondern sie sind vereinbar.1?

Johannes Monachus unterstiitzte die Forderung der Weltgeistlichen
zur wiederholten Beichte beim eigenen Seelsorger. Die Fratres besitzen
eine «gratiosa concessio», die auf keinen Fall das angestammte Recht der
Prilaten aufheben kann.! Die Forderung der Weltgeistlichen, alle im
Jahr begangenen Siinden in der obligatorischen einmaligen Beichte vor
dem eigenen Seelsorger zu bekennen, betrachtete er als buB3disziplinire
Bestimmung. Dieses freiwillige Siindenbekenntnis vor dem Mendikaten-
priester schlieBt die obligatorische Beichte vor dem Pfarreiseelsorger
nicht aus. Die Eile, mit der Bonifaz’ VIII. Nachfolger, der aus dem Do-
minikanerorden stammende Benedikt XI., am 17. Februar 1304 die boni-
fazianische Konstitution kassierte, beweist aber, daf} diese den pastoralen
Konflikt nicht beilegen konnte.

Benedikt XI. stellte in seiner Konstitution Inter cunctas eingangs fest,
dafl die Konstitution seines Vorgingers nicht Frieden und Eintracht,
sondern Verwirrung stiftete.!? Die wiederholte Beichte, so fiihrte der
Papst aus, stirkt die BuBBgesinnung, und ist darum auch heilshaft und zu
empfehlen. Im Zusammenhang mit dem Pastoralprivileg der Pipste kann
der Konzilskanon sinnvollerweise nur so verstanden werden, dal} die
Pfarreiangeh6rigen einmal im Jahre auch dem eigenen Seelsorger zu
beichten hitten. Es ist aber absurd zu behaupten, nach diesem Kanon
miifiten dieselben, dem Mendikantenpriester gebeichteten Siinden noch

cundum eius intentionem, ipsum reprehendisset dominus Bonifatius ... » B fol. 159r
(zu Hs vgl. Anm. 38).

. JOHANNES MONACHUS, Glossa Super cathedram, 2° Ms. iurid. 15, Kassel, fol.
127vb.

? Ebd.
19 Ebd.: «Hic non est contradictio sed compatientia.
' Ebd. fol. 128rb.

12 7ur Edition von Inter cunctas vgl. Extravag.Comm., Lib. V, tit. 7 cap. 1, ed. Ae-
milius FRIEDBERG 11, 1296-1300.



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 57

einmal dem Seelsorger bekannt werden.’® Mit dieser lehramtlichen Ent-
scheidung war ein fiir allemal die Forderung der Weltgeistlichen zuriick-
gewiesen. Es mul} nur iiberraschen, dal der Papst in diesem Zusammen-
hang nicht von Irrtum oder Hiresie sprach, sondern von «sanu intel-
lectu» und «absurdum». Die Konzilsentscheidung erfihrt keine authenti-
sche pipstliche Auslegung, sie kann nur richtig verstanden werden. Die
weltgeistlichen Magister und Prilaten erachteten aber ihre gegensitzliche
Auslegung keinesfalls als unzutreffend oder absurd.

II. Die biblische Herausforderung im Streit um das Pastoralstatut der
Mendikanten

1. Weltgeistliche Magister und Prilaten opponierten weiter gegen das Pa-
storalstatut der Bettelorden und verlangten unter Berufung auf den Kon-
zilskanon Ommnis wutriusque sexus die Wiederholung aller dem fremden
Beichtvater bekannten Siinden vor dem eigenen Seelsorger. Auf der letz-
ten Sitzung des Konzils von Vienne am 6. Mai 1312 forderten die Pri-
laten in ungestiimer Weise von Papst Clemens V. die Riicknahme der
Konstitution Benedikts XI. Inter cunctas und die Wieder-in-Kraft-Setzung
der bonifazianischen Konstitution Super cathedram. Der Papst gab nolens
volens diesem Begehren der Weltgeistlichen nach, allerdings mit dem
Vorbehalt, daBl alle Dekretalen des Konzils erst mit der Veroffentlichung
durch den Papst Rechtskraft etlangten. Diese Publizierung verzogerte
sich allerdings, und die am 21. Mirz 1314 in Monteux erfolgte Publika-
tion der sog. Clementinae, der in fiinf Biicher gegliederten Dekretalen-
sammlung des Papstes, wurde durch dessen Tod am 20. April 1314 si-
stiert. Diesen Fehlstart der Sammlung erklirt der Kanonist Johannes An-
dreae mit Unzulinglichkeiten der Redaktionsarbeit.!

Die Verzogerung der Publikation der Clementinae und die lange Se-
disvakanz nach dem Tode Clemens’ V. (April 1314—Aug. 1316) gab det
Auseinandersetzung um die Pastoralprivilegien der Bettelorden an der
Universitit Paris und in der breiten Offentlichkeit Frankreichs neuen
Auftrieb. Auf einer Synode der Reimser Kirchenprovinz in Senlis 1313/
1314 unter dem Erzbischof Robert de Courtenai bestitigten die Synoda-
len, daBB Super cathedram Bonifaz’ VIII. bereits auf dem Konzil Rechts-
kraft erlangt hitte, weil die Konstitution bereits giiltiges Recht war; der
Bischof von Cambrais Petrus de Levis lieB 1314 durch den Prior der

13 Ebd. Sp. 1297: « ... non obstante constitutione generalis concilii, quae sano in-
tellectu, (ne sequatur absurdum, quod per poenitentiam dimissa peccata quis confiteri
debeat, et quod liberatus debitor adhuc ad solvendum remaneat obligatus) ... ».

14 Vgl. Chartul. Univ. Paris. II, 0. 708, p. 169.



58 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

Augustiner Chorherren «de Campreto» — wahrscheinlich muf3 es Cantim-
prato heiBen' — die Konstitution fir seine Didzese verkiinden.!® Die
theologische und kirchenoffentliche Diskussion steuerte in Frankreich
auf ihren Hohepunkt zu, und es fehlte naturgemill auch nicht an den
propagandistischen Verunglimpfungen auf beiden Seiten. Die Bettel-
monche hielten den Weltgeistlichen Ez 34,2 entgegen, das Wort von den
Hirten, die nicht ithre Herde, sondern sich selber weiden. Und der Ma-
gister Johannes de Polliaco, der auch in Cambrais eine Pfriinde besal3, et-
mnnerte an das Wort des Apostels Paulus in 2 Tim 3,1 vom Widerstand
und Widerspruch gegen die Wahrheit durch den Antichrist, eine Sentenz,
die bereits von Wilhelm von St.Amour gegen die Bettelorden propagiert
und von Papst Alexander IV. verurteil wurde.”” Diese Parolen gegen die
Orden waren der dullere AnlaBl — nicht der Grund — der Anklage gegen
Johannes de Polliaco in Avignon.

2. Der Pariser Magister Johannes de Polliaco hatte nach seiner Riick-
kehr vom Konzil, wo er als Berater titig war, in der 6ffentlichen Dispu-
tation vor Weihnachten 1312 die Diskussion der Pastoralprivilegien det
Mendikanten wieder aufgenommen. Nach der Riicknahme der Benedic-
tina Inter cunctas war die Frage der vollen Anwendung des Konzilskanon
Omnis utriusque sexus im Verstindnis der Weltgeistlichen wieder vollig of-
fen. In den Quistionen 13-15 (der endgiiltigen Zihlung'®) diskutierte er
das Pastoralstatut der Mendikanten sowohl hinsichtlich seiner biblischen
Begriindung wie auch seiner praktischen kanonistischen Ausfithrung. In
der 13. Quiistion fragt er nach der Prioritit des «status praelatorum maio-
rum» (Bischéfe) vor dem «status religiosorum» in der biblischen Uber-
lieferung.!’” In der 15. Frage diskutierte er die Prioritit des Seelsorgers in
Predigt und Sakramentenspendung.?’ In der ganzen Disputation stiitzte

15 Joseph KOCH, Der ProzeB gegen den Magister Johannes de Polliaco und seine
Vorgeschichte (1312-1321), in: RThAM 5 (1933) 391-422.

16 In meinem Aufsatz «Der Jurisdiktionsprimat des Papstes in der Auseinanderset-
zung des Herveus Natalis O.P. mit den Errores des Johannes de Polliaco», in: Jahrb.
Intern. German. XXXII, 2000, habe ich die Forschungen des verehrten und bekannten
Kélner Lehrers aufgenommen, fortgefiihrt und gelegentlich auch korrigiert.

17 Vgl. DENZINGER/SCHONMETZER, Enchiridion Symbolorum. n.840-844.

18 Durch die Erginzung der Quaestio 4 in der endgiiltigen Fassung des 5. Quodli-
bets hat sich die Zahl und Zihlung der nachfolgenden Quistionen verschoben.

19 «Utrum infra statum praelatorum maiorum sit aliquis status perfectior, ut puta
curatorum, statu religiorum» Cod. lat. Paris.15372 (P), fol. 169vb—171vb; Cod. Vat. lat.
1017 (V), fol.213vb—216ra; Florenz, Bibl. Naz. II I 117 (F), fol. 280ra—282vb. (Diese
Abkiirzungen werden weiter verwendet.)

20 (Si habens privilegium quod possit praedicare in tota una provincia vel ubique,
sit in parrochia alicuius curati et velit ibi praedicare, et similiter curatus, et sit conten-
tio inter eos de praedicando prius et posterius, utrum habens privilegium praedictum



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 59

er sich auf seine Vorginger in der Schule der Weltgeistlichen, auf Hein-
rich von Gent und Gottfried von Fontaines. «Diese Frage», so bemerkt
er in Quaestio 13, «habe ich vor geraumer Zeit («iam diu») in dieser nim-
lichen Schule aufgeworfen, die «doctores) guten und seligen Angeden-
kens, die hier lasen, haben sie ausgezeichnet behandelt und in Schriften,
die wir besitzen, niedergeschrieben.»?® Bei den o6ffentlichen Disputatio-
nen konnten die Studenten und Bakkalare die Problemfragen aufwerfen.

Gottfried von Fontaines hatte bereits 1288 im 5. Quodlibet seines
Lehramtes Gber die Prioritit des «status» der Bischofe und Seelsorger vor
den Mendikanten diskutiert und die biblisch lukanische Tradition der
Aussendung der Apostel und der 72 Junger geltend gemacht.? Die Sen-
dung der 72 Jiinger erweiterte bereits in der apostolischen Zeit die Zahl
der Boten des Evangelium. Die zwolf Apostel und die 72 Jinger tragen
das Werk der Evengelisation der Juden und der Heiden. Bischofe und
Presbyter sind die Nachfolger der beiden urspriinglichen Ordines der
Apostel und Jinger. Auch das Amt, die Aufgabe und der Dienst der Seel-
sorger («curat») sind fiir die Kirche unabdingbar, unverzichtbar. Bibel-
glossen und Viterstellen lassen dariiber keinen Zweifel aufkommen: Die
hoéheren und niederen Prilaten — und nur sie — sind die legitimen Nach-
folger der Apostel und der 72 Jiinger. Die Verlagerung der rechtsdogma-
tischen Diskussion iiber den unbedingten Vorrang der Prilaten in der
Seelsozrge auf die bibeltheologische Begriindung ist in doppelter Hinsicht
hochst bemerkenswert. Eine theologische Streitfrage wird aus der
dogmatischen Tradition auf die bibeltheologische Ebene verlagert; der
universalkirchliche Lehrentscheid des Papstes gerit in Spannung zur bi-
blischen Uberlieferung.?

Die Mendikantentheologen opponierten entschieden gegen diese
These des vollkommenen Standes, die ganz offensichtlich ihr Selbstver-
stindnis vom Stand der Vollkommenheit in Frage stellte. Der «status
perfectionis» ist die Nachfolge Christi in Armut, Gehorsam und Ehelo-
sigkeit. Der Anspruch der Weltgeistlichen, vollkommeneren Standes zu
sein, betraf nicht nur das Pastoralprivileg, sondern auch ihr Selbstver-
stindnis. Die Schulen muBten sich des Problems annehmen. Unter den

debeat praeferri curato et praedicare ante illum». P fol. 178ra-181rb; V fol. 223rb—
227ra; F fol. 287vb—291ra.

21 Quodl. V, q. 13, P fol. 169vb.

22 GOTTFRIED VON FONTAINES, Quodl. V q. 16, ed. Phil. Belg. III, Léwen 1914,
71-86.

2 Vgl Ludwig HODL. Der Umbruch der rechtsdogmatischen und bibeltheologi-
schen Argumentation in der ProzeBschrift des Johannes de Polliaco von 1318. «Theo-

logia et jus canonicum». Festgabe fiir H. Heinemann. Hrsg. von Heinrich J.F. REIN-
HARDT, Essen 1995, 481-499.



60 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

Schriften des Johannes Duns Scotus findet sich der Tractatus de perfectione
statuum®, eine Auseinandersetzung mit den vielfiltigen Ausfihrungen
des Gottfried von Fontaines.”® Die Autorschaft des Duns Scotus ist seit
der Diskussion des Problems zwischen E. Lonpré und G.J. Kirby noch
offen. Bereits vor mehr als dreiBig Jahren habe ich mit dem lingst ver-
storbenen Kollegen P. Valens Heynck dariiber korrespondiert. Methode
und Stil des Traktates verraten kaum die Handschrift des Duns Scotus.
B. Tierney las aus diesem Traktat die Argumente der Minderbriider fiir
die pipstliche Souverinitit und erkannte nicht die eigentliche StoBrich-
tung gegen den Anspruch der Statustheologie der Weltgeistlichen, wie
ihn Gottfried von Fontaines vertreten hatte.?

Die bibeltheologische Diskussion des vollkommeneren Standes
zwang zur Argumentation von den hl. Schriften her. Johannes de Pol-
liaco eroffnet darum seine Disputation in Quodlibet V q. 13 mit einer
Reihe von Augustinuszitaten, welche die héhere «auctoritas» der Schrift
unter Beweis stellen: «Diese lehrt, der Stand der Seelsorger ist von Chri-
stus gestiftet.»” Was fir den Ursprung der Kirche grundlegend war,
bleibt auch in der Geschichte ma3gebend. Kein neues Gesetz kann und
darf diese Ubetlieferung verindern, vielmehr muB sie auch der Papst «bis
aufs Blut» verteidigen, wie ein nicht niher bestimmter Papst Urban in
den Decreta Gratians C. 25, q. 1 c. 6 lehrt.?® Gegen das Schriftzeugnis
kommen die Mendikantentheologen nicht an. «Ich frage jenen, der dis-
putieren wollte: ist einer der behauptet, ein anderer als der Papst habe in
der Kirche unmittelbar von Christus Vollmacht, ein Hiretiker? ... Ich
weil} nicht, ob er selber oder irgend ein anderer behaupten oder tun wol-
le, das Evangelium sei eine Hiresie, und wer entsprechend lehrt, sei emn
Hiretiker.»® An der Pariser Universitit verdichtigte der weltgeistliche
Magister Johannes den Magister und Provinzial der Dominikaner in St.
Jakob Herveus Natalis der Hiresie. Dieser konnte die Antwort nicht
schuldig bleiben. In seinem Traktat De potestate ecclesiasticae iurisdictionis

24 JOHANNIS DUNS SCOTI Opera omnia. Ed. Vives Bd. 26, Paris 1895, 499-561.

2 Die Argumente des Gottfried von Fontaines in Quodl. V g. 16, Quodl. XI q. 8
und vor allem Quodl XII q. 19 und 20 werden teils sinngemil, teils wortlich zitiert
und diskutiert.

26 Brian TIERNEY, Origins of Papal Infallibility (s. Anm. 1), 165-170.

21 JOHANNES DE POLLIACO, Quodl. V, q. 13, P fol. 170ra.

28 Ed. Aemilius FRIEDBERG I, 1008.

2 JOHANNES DE POLLIACO, Quodl. V, q. 13, P. fol. 170vb: «Et rogo illum qui
voluit quaerere: utrum dicere alium a papa in ecclesia habere immediate a Christo po-
testatem, sit haereticum. ... Nescio si ipse aut alii aliqui volunt dicere aut facere Evan-
gelium esse haeresim et dicentem secundum ipsum esse haereticum.»



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 61

contra magistrum Jobannem de Puliardo®™ stellte er aus diesen Ausfithrungen
und aus den Offentlichen Vortrigen des Magisters in Senlis und Cambrai
eine Liste von finf Errores zusammen, die zur Anklage des Magisters an
der Kurie in Avignon fihrten.

II1. Der 1. Artikel der Anklage und der Verteidigung des Johannes de Polliaco

1. Auf der Reimser Provinzialsynode in Senlis 1314 (1313?) beschuldigte
der Magister Johannes die Mendikanten, die Pfarreiangeh6rigen mit ihrer
Auslegung des Pastoralprivilegs in die Irre zu fihren: Blinde fihren Blin-
de und fallen zusammen in den Abgrund (Mt 15,14). In der Mittwoch-
Disputation des 22. Mai 1317 vor Pfingsten verteidigte und begriindete
er die weltgeistliche Forderung der Wiederholungsbeichte mit den beiden
Konstitutionen Super cathedram Bonifaz’ VIII. und Inter cunctas Benedikts
XI. Mit letzterer ging er scharf ins Gericht und verstieg sich zur Be-
hauptung, der Papst hitte diese Konstitution rechtens nicht erlassen
konnen, denn sie verstoBe gegen gottliches und natiirliches Recht; ein
Keckerer als er hitte gesagt, dal der Papst geirrt habe. Petrus de Palude,
der von Haus aus weltgeistlicher Doktor beider Rechte war und in den
Predigerorden in Paris eintrat, dort Magister der Theologie wurde, ant-
wortete in seinem ersten, Advent 1314 disputierten Quodlibet seinem
Kollegen Johannes sehr scharf. Er gab den verwegenen Angriff zuriick
und meinte «audacior me», ein Keckerer als er miiite sagen, wer so ant-
wortet, sei (als Hiretiker) exkommuniziert.3! Seit 1315 wurde die Ausein-
andersetzung immer schirfer und der gegenseitige Vorwurf des Glau-
bensirrtums immer deutlicher. Mit der Vertffentlichung der Vienner
Konzilsdekrete durch Papst Johannes XXII. am 25. 10. 1317 und der da-
mit offiziell gewordenen Aufhebung der Konstitution Benedikts XI. sa-
hen die Magister und Prilaten der Weltgeistlichen ihren Standpunkt
bekriftigt. Um die Wende von 1317/18 erhoben die Fratres Jacobitae et
Minores in Paris Anklage gegen Johannes de Polliaco bei der Kutie in
Avignon. Der Anklageverteter der Pariser Dominikaner war deren Pro-
vinzial, der angesehene Magister Herveus Natalis.2

Mit der Anklage der iiblen Verleumdung tiberreichten die Anklage-
vertreter eine Liste von dreizehn Errores, die entweder Herveus Natalis
bereits festgestellt hatte, bzw. die (zum groBeren Teil) aus der Kontro-

30 Florenz, Bibl. Naz. ] X 51, fol. 1-44r.

31 PETRUS DE PALUDE, Quodl. I q. 4, Cod. lat. 744, Toulouse Bibl. municip., fol.
89ra.

32 Vgl. Ludwig HODL, Der Jurisdiktionsprimat des Papstes. (s. Anm. 16).



62 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

verse des Magisters Johannes mit Petrus de Palude resultierten.?® Papst
Johannes XXII. beauftragte Petrus de Palude mit einem Gutachten zu
dieser Irrtumsliste, das dieser im Jahr des Erscheinens der Clementinae
verfaBte (also vor dem 25. Mirz 1318), worauf er zweimal Bezug nimmt.3
Er erkannte auf «hiretisch», «rrign, «vermessen», «blasphemisch». In
einem Schreiben vom 27. Juni 1318 wurde der Magister Johannes an die
Kurie zitiert. Dort wurde ithm auch die Liste der dreizehn Errores iiber-
geben. Er sollte in Tagesfrist zu den im Citatorium angefiihrten Be-
schwerden der Mendikanten und zu den dreizehn Artikeln der Irrtums-
liste Stellung nehmen.Trotz der iberaus knappen Frist schrieb der Ma-
gister seine Responsiones (in zweifacher Ausfertigung) nieder.®® Diese
wurden wiederum Petrus de Palude zur Begutachtung tibergeben, d. h.
zur Feststellung, dal die Anklage zutreffend war. Einleitend stellte er
fest: «Alle Artikel und jeder einzelne ... auch jene, die von ihm verbal
verneint werden — Art. 9 und 11 ausgenommen — werden durch sein Be-
kenntnis in seinen Responsiones realiter bestitigt...»*

Der ProzeB mullte (mit der Zeugenvernehmung) fortgesetzt werden.
Am 30. Oktober 1318 erlaubte der Papst dem angeklagten Magister,
wihrend seines Aufenthaltes an der Kurie die Finkiinfte seiner Pfriinden
in Frankreich zu besitzen. Der Papst interessierte sich selber fiir diese
Streitfrage und gab dem Magister im Consistorium Gelegenheit zur
Verteidigung, wie in der Verurteilungsbulle Vas electionis ausdriicklich er-
wihnt wird.*” Er setzte eine Kardinalskommission unter Guilelmus de
Testa und Jacobus Gaetani ein, die dem Magister am Abend des Lukas-
festes (18. Oktober) 1318 oder 1319 eine zweite, liberarbeitete Liste von
neun Errores iberrreichten und thm zur Beantwortung eine angemes-
sene Zeit einrdumten: «prout mihi rectum et expediens videretum.?® Des-

33 Vgl. Joseph KOCH, Der ProzeB. (s. Anm. 15), 394-396.

3 (Iudicium fratris Petri de Palude Ord. Fr. Praed. magistri in theologia contra
magistrum Johannem de Polliaco doctorem in theologia super articulis qui sequuntur.»
Cod. lat. 2168, Osterr. Nationalbibl., Wien, fol. 1r—12r.

3 Ebd. fol. 12v; Cod.lat. B VII 9, UB Basel, fol. 144r—v.

36 Ebd. fol.17r,

37 Extravag. Commun. V, tit. 3, c. 2, ed. Aemilius FRIEDBERG II 1291, Sp.: «(Nos
igitur, scire volentes, si suggesta nobis veritatem haberent, articulorum praemissorum
copiam eidem magistro Ioanni fecimus assignari, et ad sui defensionem plenam au-
dientiam sibi praebuimus tam in nostra et fratrum nostrorum praesentia in consistorio,
quam alias coram aliquibus ex ipsis fratribus, per nos ad huiusmodi officium deputatis.
... ipsos (articulos) per praelatos (plures?) magistros in theologia examinari fecimus di-
ligenter. Nos ipsi etiam cum dictis fratribus nostris collationem sollertem et examina-
tionem habuimus super his.»

38 JOHANNES DE POLLIACO, Responsio II, B VII 9 (UB Basel), fol. 146v (= B),
Cod. lat. Barth. 119, Frankfurt Stadt- und UB Bibl,, fol. 217ra (= F). Cod.lat. 4701,



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 63

gleichen lieB er die Lehrirrtimer durch andere Magister priifen. In der
Frankfurter Hs. hei3t es im Kolophon: «Expliciunt articuli quos magister
Johannes de Puliaco famosus doctor et praecipuus cum diligentia deter-
minavit in Romana curia anno domini 1319 pontificatus domini Johannis
papae XXII anno quarto.»® Diese genaue Datierung spricht dafiir, daB3
der Magister an der Kurie die Streitfrage mit Kollegen und Kardinilen
disputieren konnte. Darf man aus der Angabe auch schlieBen, dafl dem
Magister die zweite Liste erst zu diesem Zeitpunkt iiberreicht wurde, wie
J. Koch annehmen mé&chte?*

Die Schwerpunkte der zweiten Liste sind die Artikel 1 und 5, die
Frage der biblischen Grundlegung der Vollmacht der Seelsorger (Bischo-
fe und Prilaten) und die These, daB auf Grund der allgemeinen pipst-
lichen Bevollmichtigung der Mendikantenpriester kraft des Privilegs die
Pfarreiangehorigen gehalten bleiben, dem eigenen Seelsorger die Beichte
vor dem Mendikantenpriester zu wiederholen. Diese praktische Frage
war Gegenstand der kurialen Disputation des Magisters. In der Antwort
auf den fiinften Artikel der Irrtumsliste redigierte der Magister diese
Disputation. Die grundlegende Frage des ersten Artikels iiber Ursprung
und Herkunft der Vollmacht der Seelsorger beantwortete der Magister in
einem streng systematischen Traktat, den der Magister seit der Dispu-
tation 1312 stindig im Sinne hatte und den er wahrscheinlich schon fer-
tig nach Avignon mitbrachte.

2. In der Antwort auf den ersten Artikel der ersten Irrtumsliste hatte
Johannes de Polliaco die Grundthese von der Gottunmittelbarkeit der
Seelsorgsvollmacht sehr prizis formuliert: «Zuerst und unmittelbar
sandte und setzte Jesus Christus die zwolf Apostel ein und verlieh thnen
unmittelbar thre Vollmacht. Danach sandte und setzte er unmuittelbar die
72 Junger ein und verlieh ithnen ihre Vollmacht. Den Aposteln folgen die
Bischofe, den 72 Jingern die Priester der zweiten Ordnung, als welche
ich die Seelsorger («curati») verstehe. Die den Aposteln und 72 Jiingern
verliehene Vollmacht wird in den Bischéfen und Seelsorgern fortgesetzt,
und also haben auch diese und jene ihre Vollmacht von Christus.»* Be-
ziiglich dieser These, die im ganzen weithin in der scholastischen Theo-
logie unstrittig war, verdichtigte Herveus Natalis seinen Kollegen nur, et

Nationalbibl. Wien, fol. 369r-377v (aus einer Sammelhs. des 15. Jh.) wurde auf dem
Konzil von Basel (um 1437) als selbstindiger Traktat fiir die Position des Konzilia-
rismus iiberarbeitet. Fol. 370v marg.: «Nota contra kaldeysen» (Heinrich Kalteisen OP
+ 1465).

¥ Ebd. F fol. 2381b.

40 Joseph KOCH, Der ProzeB. (s. Anm. 15), 417.

#l JOHANNES DE POLLIACO. Resposio II. B fol. 146v, F. 217rb.



64 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

lehre und behaupte, dal die Bischéfe und Priester gleichermaBen un-
mittelbar («aeque immediate») die ganze Vollmacht von Christus emp-
fangen hitten*? und also nicht auf die Jurisdiktion, die bestimmende
Vollmacht zur Austibung der Weihegewalt in der Kirche durch den Papst
angewiesen wiren. In der Antwort auf diesen Artikel hatte der Magister
klargestellt, dal er das «aeque» nicht behauptet habe. Die Seelsorger ha-
ben auch in threm Pfarrbezirk nicht die gleiche Vollmacht wie Papst und
Bischofe, aber sie empfangen ihre Vollmacht unmittelbar von Christus
(in der Ordination).

In der zweiten Irrtumsliste steht das «aeque» nicht mehr, dreimal
aber das «ummediaten.* Der Magister hitte die Kurzfassung dieses ersten
Artikels gelten lassen kénnen; aber er legte Wert auf die lingere, in sei-
ner ersten Responsio zitierten Fassung. Und obgleich diese gar nicht in
threm vollen Umfang anst68ig war und als irrig bezeichnet wurde — der
Vollzug der Schlisselgewalt ist kirchlich bestimmt —, begriindete er den
vollen Wortlaut der These, gliederte sie in fiinf Hauptteile und jeden in
seine Satzteile. Er legte Wert darauf, seine Theorie im vollen Umfang
darzulegen.

Exkurs: Die gweite Responsio des Magisters anf den ersten Artikel

1. Christus verlieh die pastorale Schliisselgewalt den zwolf Aposteln unmit-
telbar, nicht nur einem, dem Petrus, und durch ihn den anderen Aposteln.*
Wenn Christus (Mt 16,19 und Joh 21,15) dem Petrus die Schliisselgewalt
verheilit und vetleiht, Gbertrigt er sie ihm nicht als Einzelnem. Er spricht
ihn nicht deshalb direkt an («tibi»), um die anderen auszugrenzen; er spricht
ithn an und meint alle zusammen, damit alle wissen: wer sich von der Ein-
heit trennt, bleibt von der Gemeinschaft des Heils ausgeschlossen. Vorrang
und Vollmacht des Petrus dienen der Einheit und der Gemeinschaft. Dafiir
kann der Magister eine Wolke von Viterzeugnissen anfithren. Auch Paulus
empfing Sendung und Vollmacht unmittelbar von Christus. Alle Apostel
hat Christus vor seiner Himmelfahrt durch Handauflegung zu Bischofen

42 HERVEUS NATALIS, Tract. de potestate papae, ed. Paris 1500, fol. 1rb und 14rb.

# ¥ <articulus> Christus apostolis XII et discipulis LXXII quos immediate in-
stituit potestatem immediate dedit, et potestas collata eis et continuata est in episcopis
qui succedunt apostolis et in curatis qui succedunt discipulis; et ideo isti et illi habent a
Christo immediate potestatem.» B fol. 164v—-165s.

4 JOHANNES DE POLLIACO, Responsio II, art. 1, pars 1, B fol. 146vb—148v, F fol.
217:-220rb. Das Zitieren der Texte kann ich mir sparen, da ich eine Edition der gan-
zen Responsio vorbereite.



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 65

geweiht (vgl. Lk 24,50). Die pseudoaugustinischen Quaestiones Veteris et Novi
Testamenti sind Kronzeugen fiir den Magister.®

2. Der zweite Halbsatz (des ersten Artikels) betrifft die Sendung der 72
Junger (Lk 10,1) im AnschluB an die Sendung der zwolf Apostel (Lk 9,1).4
Mit Beda Venerabilis lasen die lateinischen Theologen im Mittelalter, daB}
die 72 Junger die Votliufer der Priester sind. Wie anders sollte die Verheis-
sung Jesu (im Kontext des Ermachtigungswortes fiir die Apostel) Gultigkeit
haben: «Ich bin bei euch alle Tage bis zum Ende der Zeit» (Mt 28,20b). In
den Nachfolgern der von Christus ausgesandten und bevollmichtigten
Apostel und Junger ist der Herr in seiner Kirche titig. Es tut nichts zur Sa-
che, ob Jesus das Wort auf dem galildischen Berg (Mt 28,16) oder auf dem
Olberg (Lk 24,50) gesprochen hat, denn die HI. Schrift berichtet an ver-
schiedenen Orten und zu verschiedenen Zeiten ein und dieselbe Botschaft.
Diese ist der bleibende Kontext, das verbindende und verbindliche Wort,
das Ort und Zeit tiberdauert, Bestand hat und Bestehen gewihrt.¥

Der umgteifende Kon-Text bindet die Geschehnisse zusammen und
ordnet sie; diese «series» der Ereignisse im Kontext der Worte konstituiert
die biblische Geschichte, wie sie die Historia scholastica des Petrus Comestor
verstand.*® Die 72 Jinger haben zusammen mit den Aposteln von Christus
am Osterabend und vor der Himmelfahrt die Ermichtigungsworte Jesu
empfangen. Auch im Abendmahlssaal waren die Jinger anwesend, denn
nach Apg 1,15-26 wurden bei der Nachwahl des Apostels Matthias die bei-
den Jinger zur Wahl gestellt, «Joseph, genannt Barsabas ... und Matthiasy,
aus der Schar der Jinger, «die mit uns (Aposteln) zusammen waren wahrend
der ganzen Zeit» Ebenso waren diese Jinger bei den Erscheinungen des
Auferstandenen zugegen, denn nur so konnten sie Zeugen der Auferste-
hung sein. Beim Abendmahl empfingen die 72 Jiinger mit den Aposteln die
ptiesterliche Vollmacht der Konsekration. Liest man die Osterberichte des,
Johannesevangeliums zusammen mit Lk 24,13-35 (Bericht iiber die Em- ',
mausjiinger), so wird unleugbar offenkundig, daB3 die Jinger mit den Apo-
steln Zeugen der Auferstehung waren.

Wenn jemand einwenden sollte, dal auf dem galildischen Berg der
Himmelfahrt nach Mt 28,16 nur die elf Apostel versammelt waren, so wies
er darauf hin, dafl nach Lk 24,50f. und Apg 1,6-12 Apostel und Jinger in
den Abendmahlsaal zuriickkehrten. Die Erwidhnung der Apostel schlieft
nicht aus, dal auch die Jinger mitgemeint sind, die gleichermaBen Sendung

45 Recensuit A. SOUTER CSEL L, Wien 1908. Diese ps.augustin. Schriftquistionen

stammen aus pelagianischen Kreisen und erértern Themen, die man beim Kirchenleh-
rer selber vergebens suchte. Fiir Johannes de Polliaco waren sie eine qualifizierte Au-
toritit in der Verteidigung der bischéflich-priesterlichen Schliisselgewalt.

46 JOHANNES DE POLLIACO, Responsio II, art. 1 pars 2, B, fol. 148v—150v, F

220rb-223ra.

47 Ders. ebd. pars 3-4, B fol. 150v, F 223va: «Aliquando enim Scriptura facta in

diversis locis narrat sub uno contextu, quasi essent facta in uno loco et uno tempore ... ».

48 Ebd. pars 3-5, B fol. 150v, F 223va—vb.



66

Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

und Vollmacht zur Taufe und Predigt erhielten. So lehrte jedenfalls auch
Petrus Comestor, dal bei der Erscheinung des Auferstandenen in Galilda
alle Junger anwesend waren.”

3. Die Junger und Apostel hatten keine ewige Bleibe, die VerheiBung
aber fiir sie bleibt und hat Bestand, begriindet den Stand in der Nachfolge
des Herrn. In der Nachfolge der Apostel und Jinger sind die Bischéfe und
Priester im Stande, Amt und Vollmacht wahrzunehmen. Die Nachfolge ist
nicht nur zeitgeschichtliche Folge, sondern erwihlter Stand und Platz in der
VerheiBung und Verpflichtung der Etstberufenen. (Die zeitgeschichtliche
Folge ist fiir die mittelalterlichen Theologen zwar selbstverstindlich, wird
aber nicht eigens reflektiert). Der Magister kann sich auf eine Series von
Viterzeugnissen berufen. In den Decreta Gratians las et: « .... als die Apo-
stel starben, standen an ihrer Stelle die Bischofe auf»®® Gratian schrieb die-
ses Kapitel (aus den Quellen) Papst Anaklet zu. Johannes de Polliaco aber
wuBlte (wohet?), daB das Kapitel aus dem Liber de officiis des Isidor stammit;
dort heiBt es nicht «surrexerunt», sondern «successerunt».’! Der Begriff der
Nachfolge ist fiir den Magister so bedeutsam, daB er auf die Uberliefe-
rungsgeschichte zuriickkommt. Der Stand der Bischéfe und Priester ist ihr
Stand und Bestand in der Nachfolge. Was dem ersten einer Rethe zukommt,
kommt auch seinen Nachfolgern zu.

Die pastorale Vollmacht der Bischoéfe und der Priester in der Nach-
folge der Apostel und der Jinger umfaBt die «actus hierarchicos» der Et-
leuchtung, Reinigung und Vervollkommnung durch Predigt, Bule und Sa-
kramentenspendung. Darin ist die Hirten- und Schliisselgewalt wirksam und
michtig. Die Schlisselgewalt ist nicht Jurisdiktionsgewalt, welche zur Hir-
tengewalt hinzukommt. Die Kirche ist auf den Felsen gebaut, der Christus
ist, nicht auf Petrus. Und auch diese Auslegung von Mt 16,18 ist Tradition:
«petra erat Christus» (1 Kor 3,11).32 Wer also lehrt und behauptet, die
Schlisselgewalt, d. h. die Jurisdiktionsgewalt, stamme von einem anderen
als von Christus, lehrt «contra evangeliumy.?

Zwischen der Sendung und Bevollmichtigung der Apostel und Jinger
einerseits und ihrer Nachfolger andererseits besteht aber ein grundlegender
Unterschied. Die Apostel und Jinger wurden durch Christus berufen, Bi-
schofe und Priester aber miissen durch Menschen erwihlt werden. Der
Papst beruft die Bischofe und diese die Priester; Papst und Bischofe haben
auch die Aufsichtspflicht gegentiber den Seelsorgern. Ihre Vollmacht aber
empfangen sie kraft der Weihe von Christus. Sie dirfen darum auch nicht
in ihrem Amt behindert werden. In Zeiten des Antichrist werden nach der
Glosse zu Apk 10,4 die bevollmichtigten Prediger an ihrer rechtmiBigen

# PETRUS COMESTOR, Historia scholastica in Evangelia, c. 189, PL 198, 1639.
0D. 21 ¢ 2, § 1, ed. Aemilius FRIEDBERG I, 70.

51 JOHANNES DE POLLIACO, Responsio II, art. 1 pars 3—4, B fol. 152r, F 224sb.
2 Ebd. pars 1, B fol. 149v; F 221vb; pars 5, B 152v, F fol. 2261b.

53 Ebd. pars 5, B fol. 152v, F fol. 226va.



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 67

Aufgabe gehindert.* Das eschatologische Argument durfte auch in der Re-
sponsio des Magisters fiir Papst und Kardinile nicht fehlen.

4. Bischofe und Priester empfangen als Nachfolger der Apostel und
Junger ihre Hirtengewalt unmittelbar von Christus. Der Magister wullte um
die Unterscheidung von (sakramentaler) Weihegewalt und Jurisdiktionsge-
walt. Beziiglich letzterer entstand der Streit, Giber erstere gab es keinen Dis-
sens. Die hierarchischen Akte der Verkiindigung, Bulle und Sakramenten-
spendung sind hoheitliche Akte, welche das Amt und die Vollmacht des
Vorstehers voraussetzen. Der Magister nahm den Begriff «urisdictio» nur
sehr selten in den Mund.® Er stammt aus dem Rémischen Recht und insi-
nuiert den Jurisdiktionsprimat des Papstes. Die Schliisselgewalt ist kom-
plexe hoheitliche und pastorale Vollmacht. Sie ist nicht singulir, einzig und
einzigartig, von Christus dem Petrus ibertragen, sondern der Kirche verlie-
hen. Die Kirche als Gemeinschaft der Vorsteher und der Glaubigen ist Tra-
ger der Schliisselgewalt. Diese Kirche betet in vielen Orationen (der Romi-
schen MeBliturgie), daB ihr Dienst des schliisselméichtigen Handelns wirk-
sam und heilhaft sei.’

Diesem Verstindnis der kirchlichen Schlisselgewalt entspricht auch der
Kirchenbegriff, wie thn der Magister wiederholt erwihnt. Er kann ebenso
die Vorsteher bedeuten, welche die Kirche reprisentieren (vgl. Mt 18,17£.),
wie auch die Gemeinschaft der Gliubigen, der Bischofe und Presbyter ge-
meinsam vorstehen. Paulus wies in seiner Pastoralinstruktion in Milet die
Bischofe und Presbyter von Ephesus an, die Kirche Gottes, der sie kraft
des Heiligen Geistes vorstehen, zu weiden (Apg. 20,28-38).5 Ahnlich spricht
auch Aristoteles in seiner Ethik die Gemeinschaft der Birger wie auch die
«ptincipaliores» als «civitas» an.”® Die Bischéfe und Presbyter reprisentieren
die Kirche vor Ort, weil sie deren schliisselmichtige Vorsteher sind. Diese
Lehre ist «heilig, gut und gesund.»” Diese Auslegung der Schrift darf durch
keine Dekrete geindert werden.® Was geistmichtig in der Schrift tberliefert
und geistmichtigt ausgelegt ist, kann nicht anders dekretiert werden.

Der Magister ist sich seiner Auslegung sehr gewiB; er wuBte sich eins
mit seinen Lehrern Heinrich von Gent und Gottfried von Fontaines, deten
Schriften er nach Avignon mitbrachte. Und er vergewisserte sich auch des
Konsenses mit seinen Pariser Kollegen, die ithm mit Brief und Siegel fiir
den Papst versicherten: «Wir haben diese These gepriift und legen Eurer
Heiligkeit durch ein miindliches Votum («oraculumy) ergebenst, ehrfiirchtig
und in Sohnesdemut vor: Wir, die Geringsten unter allen anderen, haben sie

5% Ebd. pars 5, B fol. 153v, F fol. 227vb.
35 Ebd. pars 5, B fol. 152v, F fol. 226ra.
56 Ebd. pars 5, B fol. 1531, F fol. 227ra.
T Ebd. pars 1, 5, B fol. 149v, 153v, F fol. 222ra, 228ra.

38 Ebd. pars 1, B fol. 150r, F fol. 222ra; vgl. ARISTOTELES, Nicom. Ethik IX c. 8
(1168b 31-35).

59 Ebd. pars 5, B fol. 152v, F fol. 222ra.
% Ebd. pars 5, B fol. 153r, F 226vb.



68 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

in Lehre und Disputation offentlich festgehalten, (nicht nur wir) auch
andere bekannte und beriihmte Lehrer wissen wir, dal} sie sie bestitigt ha-
ben: den Bischéfen und Seelsorgern («curati») ist ihte Vollmacht unmittel-
bar von Jesus Christus gegeben. Uberdies glauben wir, indem wir den Leh-
ren der Viter und der Gelehrten anhingen, daBl alle Gliubigen, die dem
katholischen Glauben folgen, unbeschadet dessen, dal3 sie privilegierten
Beichtvitern die Bekenntnisse ihrer Stinden abgelegt haben, gehalten blei-
ben, diese nimlichen Siinden dem eigenen Seelsorger zu beichten»® Die
Theologische Fakultit der Universitit Paris (mit Ausnahme der Ordens-
theologen) stand hinter der Lehre des Johannes de Polliaco und stand also
auch im ProzeB gegen ihr Mitglied vor Gericht. Diese Tatsache verleiht
dem ProzeB und der Frage nach der Dignitit des pipstlichen Lehrurteils
thre besondere Bedeutung.

IV. Die Herausforderung des irrtumslosen Lebrentscheides des Papstes durch
Jobannes de Polliaco

1. Der theologische Satz vom unfehlbaren pipstlichen Lehrentscheid hat
seinen Sitz und Ursprung in der Auseinandersetzung; er resultiert aus
den vielfiltigen Anstrengungen, Widerspriichen und Uberlegungen be-
ztiglich der irrtumsfreien Verkiindigung des Evangeliums in der Kontro-
verse uber das biblische Zeugnis fiir die Nachfolge Christi im Armuts-
streit und im Widerstreit der Thesen iiber den Einsatz der Mendikanten
in der Pfarreiseelsorge. In den beiden Kontroversen ging es letztlich um
das Verstindnis der biblischen Ubetlieferung in det Kirche.

Der Problembegriff «itrtumsfrei/unfehlbam hat in der scholastischen
Theologie ein weites Einzugsfeld, in dem auch die Bedeutung des letzt-
giltigen Lehrentscheides steht. In den Schriften des Herveus Natalis wird
dieser weite Horizont greifbar. Das schliisselmichtige Handeln im BuB-
sakrament hat seine bindende Kraft «im Himmel und auf Erden» (Mt
16,19; 18,18) «clave non errante», wenn es recht und gerecht gesprochen

61 Ebd. pars 5 und art. 5 B fol. 154z, 161z, F fol. 228vb, 236va. Johannes de Pol-
liaco schrieb das «oraculum» seiner Pariser Kollegen an zwei verschiedenen Stellen.
Wir fiigen die Texte zusammen: «Hanc etiam doctrinam tenent doctores Parisius om-
nes vel quasi — Praedicatoribus et Minoribus exceptis —. Saltem habeo hic litteram in
qua sunt appensa XII sigilla XII doctorum, sic dicentem: <Nos igitur hoc inspecto Ve-
strae Sanctissimae Sanctitati per devotae reverentiae ac filialis humilitatis oraculum
proponimus, quod necdum nos, qui sumus aliorum minimi, docendo et determinando
publice tenuimus, sed et alios doctores famosos et sollemnes vidimus affirmare, quod
ep1scop1s et curatis sua potestas immediata data est a Domino Jesu Christo. Credimus
insuper, patrum et doctorum inhaerentes sententiis, quod omnes fideles fidei catholi-
cae sectatores, non obstante quod apud confessores privilegiatos suorum peccatorum
confessiones emiserint, tenentur illa eadem peccata confiteri suo proprio sacerdoti.»



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 69

wird.®? Dem sakramentalen Wort in der BuBle eignet aber eine andere Ir1-
tumslosigkeit als dem letztgiiltigen Wort der Lehrentscheidung der Kir-
che; in beiden aber ist die nimliche Kraft des Geistes der Kitche le-
bendig.

Im Traktat De surisdictione argumentierte der Dominikanertheologe
fiir den Jurisdiktionsprimat des Papstes unter Berufung auf die irrtums-
lose Vorsehung und Fiirsorge Gottes.®® Die letztgiiltige Entscheidung
des Papstes trigt Gottes Vorsehen, die nach dem Buch der alttestament-
lichen Weisheit (9,14) untriigerisch wahr ist. Herveus Natalis argumen-
tierte in diesem Zusammenhang fir den irrtumsfreien Primat der pipstli-
chen Entscheidungsgewalt (im weiteren Sinne), nicht fiir den unfehlba-
ren Lehrentscheid. Petrus Johannis Olivi OM sprach vom Gehorsam der
Gldubigen gegeniiber dem Papst als «regula inerrabilis».® Bekanntlich be-
zeichnete Averroes Aristoteles, den Philosophen, als «regula in natura».®®
Im weiten Horizont von goéttlicher VerheiBung und gliubiger Verant-
wortung ist vom irrtumsfreien Heilsentscheid die Rede. Dieser Deute-
hotrizont der kirchlichen Unfehlbarkeit muf3 immer bedacht werden (auch
heute, post Vaticanum I).

Johannes de Polliaco forderte, angefangen bei seiner Disputation im
Advent 1312 bis zum Prozel} in Avignon 1381-21, die kirchlich-pépstli-
che Lehrentscheidung heraus, indem und insofern er sie mit der Autori-
tit der H1. Schrift, dem gottlichen und natiirlichen Recht konfrontierte
und am Ende nicht zuriickhielt, sie des Irrtums zu bezichtigen. Die Aus-
sagen und Tatsachen wurden oben bereits dargelegt. Er begriindete die
Streitfrage iiber die Wiederholungsbeichte als Glaubensfrage. Die zu-
grundeliegende These der fiir den Papst unverfiigbaren Seelsorge der Bi-
schofe und Priester begriindete er von Quodlibet V q. 13 bis zur Vertei-
digungschrift mit dem Schriftbeweis. Dieser ist das A und O der An-
klage: Wer anders lehrt, straft das Evangelium Liigen und macht dessen
Zeugen zum Hiretiker.% Die Konstitution Infer cunctas Benedikts XI.
verstoBt mit der definitiven Verneinung der obligatorischen Wiederho-

62 HERVEUS NATALIS, Tract. de potestate papae (s. Anm. 42): fol. 3vb—4ra: «Nam,
ut de se patet, potestas papalis includit posse ligare et solvere in foro conscientiae et
etiam tali modo quod sit acceptato Deo, si fiat clave non errante.»

63 HERVEUS NATALIS, De iurisdictione, ed. Ludwig HODL, VGI Heft 2, Minchen
1959, 21,29-22.4.

64 Vgl. Anm. 96.

65 Vgl. Martin GRABMANN, Aristoteles im Werturteil des Mittelalters. MG II,
Miinchen 1936, 83.

6 Oppositiones (Anklageschrift) Art. 13, ed. Joseph KOCH, Der ProzeB 397. Vgl.
Anm. 29.



70 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

lungsbeichte gegen gottliches und natiirliches Recht.’ Sie war darum kei-
ne Erklirung und Auslegung des damals geltenden Rechtes (kraft des
Konzilskanons und der Konstitution Bonifaz’ VIIIL.), sondern dessen
Verkehrung und Vernichtung, ein «pernitiosum et pessimum dogmay.5
Benedikt XI. habe nicht als Papst, sondern als Privatperson gelehrt.
Und ein Keckerer als er, meinte der Magister auf der Reimser Provinzial-
synode in Senlis, konnte sagen, der Papst habe geirrt.™

2. Die Mendikantentheologen, allen voran die der Pariser Dominika-
ner, erwiderten die Angriffe des Johannes de Polliaco in zweifacher
Weise: Sie wiesen die Vorwiirfe zuriick und bezichtigten ihrerseits den
Magister des Irrtums und der Hiresie und muBiten umgekehrt die Irr-
tumslosigkeit des Lehrentscheides der romischen Kirche und des Papstes
begriinden. Im Kontext dieser Kontroverse kam die Frage nach der Un-
fehlbarkeit des papstlichen Lehrurteils voran, als Implikation eines un-
ausweichlichen Streites iiber Grundfragen des kirchlichen Amtes. Die
Daten dieses Auseinandersetzung sind ebenfalls bekannt und brauchen
wiederum nur in Erinnerung gebracht zu werden.

Herveus Natalis OP wies in seinem Traktat iiber die Kirchengewalt
die theologischen Thesen seines Pariser Kollegen zuriick und setzte des-
sen These von der gottunmittelbaren Hirtengewalt der Bischéfe und
Seelsorger die iiberkommene Lehre der Romischen Kirche entgegen, in
der kritisch zwischen sakramentaler priesterlicher Gewalt und kirchlicher
Vollzugs- und Ordnungsgewalt (Jurisdiktion) unterschieden wird. Diese
ist als Heilsgewalt sakramental, jene um der Einheit und Gemeinschaft
willen kirchliche, papstlich vermittelte Gewalt. Er listete «<ad mentem
eorum (Johannis de Polliaco) et ad rem» finf Lehrirrtimer auf, die auf
Hiresie verklagt wurden, weil sie am Ungehorsam gegen den Summus
Pontifex festhielten.”! Diese Liste ist der Grundstock der Anklage gegen
Johannes de Polliaco an der Kurie 1317/18.

Petrus de Palude setzte sich in seinem Quodlibet 1314 vor allem mit
den irrigen und falschen Ausfithrungen des Magisters Johannes iiber die
Giiltigkeit und die Bestimmungen der Konstitution Inter cunctas Bene-
dikts XI. auseinander, kritisierte die Beschliisse der Reimser Provinzial-

67 Ebd. Art. 3, ed. 395.

68 Ebd. Art.5 und 6.

% Ebd. Art.9.

0 Vgl. PETRUS DE PALUDE, Quodl. I g. 4, T fol. 89va.

"I HERVEUS NATALIS, Tract. De potestate papae (s. Anm. 30, 42): fol.14r: « ... po-
nere quod aliqua potestas quae est in ecclesia non subsit potestati papae quantum ad ea
quae potest papa praecipere, legitime videtur mihi erroneum errore qui debet dici hae-
resis, quia hoc est negare oboedientiam quae debetur summo pontifici ... ».



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 71

synode iiber die Giiltigkeit der revalorisierten Konstitution Swuper cathed-
ram Bonifaz’ VIII. und geilelte scharf des Magisters ausfillige Bemer-
kungen iiber Benedikt XI. auf der genannten Synode in Senlis. Dessen
anmallende Anmerkung, daB3 ein Mutigerer als er dem Papst in dieser
Lehriulerung Irrtum und VerstoB gegen gotliches und natiirliches Recht
vorwerfen konnte, konterte er mit der nimlichen Phrase: ein Keckerer
als er wiirde den Magister der Hiresie bezichtigen. Als nun der Magister
seinerseits in einer Replik dem Dominikanertheologen, der vor seinem
Ordenseintritt weltgeistlicher und Doktor der beiden Rechte war, scharf
antwortete, erhoben die Jacobitae, die Mitglieder von St. Jakob in Paris,
Anklage. Die Minderbriider traten der Anklage bei. Der theologische und
der kanonistische Anwalt der Klage waren Herveus Natalis und Petrus
de Palude. In seinem Gutachten zu den dreizehn Artikeln der Anklage-
schrift erkannte Petrus de Palude auf irrig und hiretisch.”

Zur BloB3stellung und Widerlegung des Irrtums der Lehre der obli-
gatorischen Wiederholungsbeichte muflte Petrus de Palude immer wieder
auf die Irrtumslosigkeit der Kirche verweisen: «Weder die allgemeine Kir-
che noch die Romische haben im Glauben geirrt.»” Die Rémische Kir-
che kann durch ihr Recht und ihre Gewohntheit die Gliubigen nicht in
die Irre fithren. Die Entscheidung des Papstes ist die Entscheidung der
Romischen Kirche™, denn der Papst spricht nicht als «<homo singularisy,
sondern als «homo communis et caput communitatis».”® Der Vorwurf
des Johannes de Polliaco, Benedikt XI. habe als Privatperson gespro-
chen, und seine Konstitution miisse widerrufen werden, gab AnlaBl zu
der erwihnten Unterscheidung und dariiber hinaus zu der nicht weniger
wichtigen Unterscheidung zwischen den widerruflichen und unwiderruf-
lichen, kirchlichen Entscheidungen.’® In jedem Fall entscheidet der Papst
als Haupt der Kirche. Als solcher besitzt er die «plenitudo potestatisy,
die ihm durch Petrus von Christus her iiberkommen ist. Der Papst ist
«vicarius Christi»”/, seine Entscheidung fordert Gehér und Gehorsam
wie das Wort aus dem Munde Gottes oder des Hl. Petrus.”

Die Giiltigkeit und Verpflichtung der Entscheidung des Papstes be-
grindet aber der Theologe durchgehend mit dem Hinweis auf die Kir-

72 PETRUS DE PALUDE, Iudicium. (s. Anm. 34).
3 Ebd. ad art. 3, W fol.4v.

4 Ebd. ad art. 9 W fol. 7v.

5 Ebd.

76 Ebd. fol.8v.

"TEbd. ad art. 1 und 5, W fol. 2v, 5r.

8 Ebd. ad art. 8 W fol. 6v: « ... sic debet reputari statutum papae ac si ab ore Dei
vel beati Petri esset prolatum ... ».



12 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

che, deren «auctoritas» der Papst wahrnimmt. Die traditionelle Ausle-
gung des Schlissellogions (Mt 16,18) stiitzte dieses Verstindnis der Voll-
machtsentscheidung des Papstes in der Kirche. B. Tierney hat aus seiner
Sicht des Problems aufmerksam gemacht, dal3 der Primat der R6mischen
Kirche, deren Autoritit der Papst innehat, die Irrtumslosigkeit der uni-
versalen Kirche, nicht die des Papstes impliziere.” Der Primat der R6mi-
schen Kirche und die Unfehlbarkeit der Universalkirche gehéren zusam-
men wie Besttmmt-Bestimmendes.

3. Die letztgiiltige Entscheidung des Papstes — noch ist nicht von der
Lehrentscheidung im engeren Sinn die Rede — betrifft den Glauben,
nicht nur die Disziplin. Eine verhingnisvolle Mehrdeutigkeit zieht sich
durch den Streit um die Wiederholunsgbeichte, welche die Weltgeistli-
chen nach dem Konzilskanon Ommnis utriusque sexcus forderten: das frei-
willig wiederholte Stindenbekenntnis ist Zeichen vertiefter Bulgesinnung
und ist als solche heilshaft und niitzlich; die Wiederholungsbeichte ist
aber nicht vom Sakrament her notwendig, im Gegenteil, Papst Benedikt
XI. hat sie in der Konstitution Infer cunctas zurickgewiesen. Und diese
Erklirung gehort zu den unwiderruflichen Glaubensaussagen des Pap-
stes, betont Petrus de Palude in seinem Gutachten und macht auf das
Unterscheidende der irrtumslosen pipstlichen Entscheidung aufmerk-
sam.® «Diese Erklirung betrifft den Glaubensartikel iiber die Vergebung
der Siinden», den die Kirche nicht heute so und morgens anders erkliren
kann.®! Die letztgiiltige Entscheidung des Glaubens ist irrtumsfrei, un-
fehlbar, weil der Glaube in Ewigkeit Bestand hat, wie der Weise des Al-
ten Testaments sagt (Eccl. 40,12).22 Die Entscheidung der Glaubenslehre
ist Heilsentscheidung und darum infallibel. «Man kann nicht glauben,
dafB} die Romische Kirche vom Glauben abgewichen sei oder die Heilige
Schrift verkehrt habe.»®

Die Widerlegung der Argumentation des Johannes de Polliaco hob
ganz auf den Vorrang der Romischen Kirche ab. Sie ist das Haupt und
die Magistra aller Kirchen. Keine andere Ortskirche kann sich der Wei-

" Brian TIERNEY, Origins of Papal Infallibility 1150-1350 (s. Anm. 1), 274: «The
principal doctrines they relied on were the old ones regarding the primacy of the Ro-
man see and the indefectibility of the universal church ... ». S. 275: « Papal primacy
then does not imply papal infallibility».

80 PETRUS DE PALUDE, Iudicium. (s. Anm. 34), ad art. 8, W fol. 8r.

81 BEbd. ad art. 9, W Fol. 8v.

82 Ebd. « ... irrevocabilia et incassabilia sicut ea quae sunt fidei, quia «fides in sae-
culum stabit, sicut sapiens atestatur.»

8 GUILELMUS PETRI DE GODINO, Tractatus De causa immediata ecclesiastice
potestatis, ed. WM. D. MCCREADY, The Theory of Papal Monarchy in the fourteenth
Century. STPIMS 56, Toronto 1092, 211.



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 19

sung der Rémischen Kirche entziehen, will sie nicht der Einheit und der
Gemeinschaft im Wort des Glaubens verlustig gehen. Der Papst repri-
sentiert die Kirche von Rom, und die Mendikanten wissen sich als Send-
boten der Romischen Kirche. Die Dignitit des papstlichen Lehrentschei-
des 1n der Rémischen Kirche muflite aber umso mehr begriindet werden,
als er im Streit um das Pastoralstatut der Mendikanten in Frage gestellt
wurde. Diese In-Frage-Stellung erlangte dadurch ihre besondere Schirfe,
weil durch die Riicknahme von einzelnen pipstlichen Konstitutionen
dieser Entscheid als solcher fragwiirdig wurde. Benedikt XI. hob die
Konstitution Bonifaz’ VIII. auf, Klemens V. die seines Vorgingers Be-
nedikt; im Streit um die vollkommene Armut hob Johannes XXII. die
vorgingige Konstitution Nikolaus III. auf.

Wihrend Herveus Natalis und Petrus de Palude die pipstliche letzt-
giiltige Entscheidung als solche der Romischen Kirche vom Jurisdikti-
onsprimat her verstanden und begriindeten, betrachtete umgekehrt der
Dominikanertheologe und Kardinal Guilelmus Petri de Godino in sei-
nem im Sommer 1318 verfallten Traktat tiber die Unmittelbarkeit der
kirchlichen Gewalt die Wiirde der Ecclesia Romana vom Papst als Nach-
folger des Petrus und Stellvertreter Christi her.# «Im Vorrang der Romu-
schen Kirche vor anderen ging das Verdienst des Petrus dem Befehl des
Herrn insofern voran, als der Herr in der Person des Petrus die Kirche
gegriindet hat; und er wollte dort den Primat haben, wo Petrus letztend-
lich residierte.»®

Guilelmus de Godino schrieb in zeitlicher und sachlicher Nihe zu
Petrus de Palude, dem der Traktat in der handschriftlichen Uberlieferung
groBenteils zuerkannt wird.# Dieser ist ebenso wie der des Petrus de Pa-
lude ein theologisches Gutachten im Prozel3 gegen Johannes de Polliaco.
Petrus de Palude, Magister und doctor utriusque iuris, argumentierte fiir
den Jurisdiktionsprimat des Papstes in der Kirche. Der Jurisdiktions-
begriff fiihrt in seinem Denken. Er begriindete die monarchische Gewalt
des Papstes ganz im Sinne von Papst Bonifaz VIII. Das Problem der
biblischen Ubetlieferung der kirchlichen Hirtengewalt, das Johannes de
Polliaco zum Angelpunkt seiner Auseinandersetzung gemacht hatte, be-

8 Ebd. 7-33. Wilhelm von Pierre Godin O.P. studierte (um 1292) in St. Jakob zu
Paris und dozierte (nach 1296) in Toulouse. Nach Paris zuriickgekehrt verfalite er (um
1300) die Lectura Thomasina. 1304 wurde er Magister in Paris und 1306 an der Kurie
in Rom. Er war Provinzial der franzésischen Dominikanerprovinz und zwischen 1308
und 1310 in diplomatischer Mission in Frankreich titig. Im Dezember 1312 wurde er
Kardinal (1317 Kardinalbischof von Sta Sabina). T 4. Juni 1336.

8 Ebd. art. 4, ed. 198, 343—46.

86 Ebd. 36-64.



74 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

rihrte er nur am Rande. Der Traktat des Petrus de Palude war fiir die
Streitfrage und die Streitsache unzulinglich, denn er-klirte weder das
Problem der authentischen Schriftaussage noch die Dignitit des pipstli-
chen Lehrentscheides. Wilhelm Petri de Godino schrieb 1 Erginzung
(moglicherweise im Auftrag des Papstes) den Traktat iiber das Problem
der gottunmittelbaren kirchlichen Hirtenvollmacht in biblischer und theo-
logischer Sicht und setzte sich mit den Optionen und Argumenten des
Johannes de Polliaco auseinander.

Der letzte, der dreizehnte Artikel der ersten Irrtumsliste (1317/18)
hatte ausdriicklich die universititséffentlichen Aussagen des Johannes de
Polliaco angeprangert, in welchen dieser den Mendikanten (vor allem
Herveus Natalis) vorwarf, sie verfilschten das Evangelium und ziehen je-
ne der Hiresie, welche gemill der HI. Schrift lehrten.¥” Wilhelm de Go-
dino setzte sich ausfithrlich mit Quaestio 13 (12) des Quodlibet V des
Johannes de Polliaco auseinander. Er schrieb einen langen zusammen-
hingenden Textabschnitt (tractatus) derselben Quaestio ab und wider-
legte sie Satz fiir Satz. Diese Methode hatte in Paris Schule gemacht:
nicht die Sentenz, sondern das Lehrwort wird referiert und widerlegt.
Der Textabschnitt umfaBt die bibeltheologischen Beweise fiir die Einheit
und Gemeinschaft der Apostel und Junger in der Sendung und Beauftra-
gung durch Christus.3® Der Magister ist sich seiner These ganz sicher —
auch die Seelsorger sind unmittelbar von Christus gesandt —, «weil dies
das Evangelium Christi bezeugt.»® Wenn aber dieser Magister behauptet,
so argumentierte Wilhelm de Godino®, «es wire Hiresie zu lehren, daf3
die 72 Jinger nicht bei der Auftragserteilung vor der Himmelfahrt bei
den Zwolf (Aposteln) und auch nicht immer mit Christus zusammen wa-
ren, so konnte er (Wilhelm de Godino) nur antworten: im Gegenteil,
seine These wire Hiresie.» Das Evangelium berichtet eine ganze Reihe
von Ereignissen, in denen die 72 Junger sicher nicht bei den zwolf Apo-
steln waren und auch nicht immer bei Christus. Und er verweist unter
anderem auf den johanneischen Bericht iiber Jesu Gesprich mit der Sa-
mariterin, in dem ausdricklich gesagt wird, dafl die Jiinger nicht zugegen
waren (Joh 4,8).

4. Det Vorwutf der Hiresie wurde auf beiden Seiten erhoben. Beide
argumentierten mit dem Schriftzeugnis, kurzschliissig und eilfertig, wie

87 Vgl Anm. 29 u. 68. J. KocH, Der ProzeB} (s. Anm. 15), 396f.

8 GUILELMUS PETRI DE GODINO, Tractatus (s. Anm. 81), a.6 ed, 258, 292-261,
380. In der Einleitung S. 81-85 hat McCready diese Texte gesondert gegeniibergestellt.

89 JOHANNES DE POLLIACO, Quodl. V, q. 13 (12), P. fol. 170vb: «Et istud secure
dico et teneo, cum hoc testetur Evangelium Jesu Christi»

90 GUILELMUS PETRI DE GODINO, Tractatus. (s. Anm. 83), art. 6, ed. 277, 822—-825.



Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco 75

wir heute sagen mii3ten, denn weder Johannes de Polliaco noch sein Wi-
derpart vetmochten das Schriftzeugnis iiber die Apostel und Jiinger, ihre
Sendung und Beauftragung durch Christus, kritisch einzusetzen. Es liegt
auf der Hand, daB diese bibeltheologische Argumentation ungeeignet
war, den Konflikt zu 16sen oder doch wenigstens zu entschirfen. Mit
Nachdruck wurde aber in diesem Konflikt die Dignitit des pipstlichen
Lehrwortes in Frage gestellt.

In der Acht auf die kontroverse Auslegung des Schriftzeugnisses
mullten Amt und Auftrag des Papstes in der Romischen Kirche in den
theologischen Blick kommen. Auch dieser Dominikanertheologe be-
kennt, daf} die Romische Kirche nie vom Glauben abgeirrt sei und das
Zeugnis der Schrift verkehrt habe.”! «Die Romische Kirche hat alle ande-
ren gegriindet und eingerichtet.»”? Die Vollmacht des Papstes stammt
nicht von der Kirche, sondern von Christus; er hat der «sedes Romana»
thren Ort angewiesen.”® Darum ist die Rémische Kirche auch «Ecclesia
Petrin, und die «sedes Romana» «sedes Petrin’* Kirche Petri war und
bleibt sie; «Ecclesia Romana» ist sie auf Zeit.”® Diese Kirche des Petrus
hat von threm Herrn die Schlisselgewalt des Himmelreiches empfangen;
sie ist im Glaubensbekenntnis des Petrus gefestigt. Dieses Zeugnis ist in
der Kirche lebendig. Im Wort und in der Weisung des Petrus-Nachfol-
gers kommt das Glaubenszeugnis der Kirche zur Entscheidung, und
zwar nicht nur in letztgiiltiger, jurisdiktioneller Weisung, sondern im 1irr-
tumsfreien, infalliblen Lehrwort. Auch Wilhelm de Godino sprach noch
nicht in seinem Traktat von der Infallibilitit des Papstes, aber es war nur
eine Frage der Zeit, der Begriffsgeschichte, dall dieser Gedankenschritt
vollzogen wurde, und zwar im Kontext einer fundamental-dogmatischen
Irrtumslosigkeit, die sich in der Uberlieferung und Auslegung des
Schriftzeugnisses bewihren mufite.%

N Ebd. art. 4, ed. 211, 694f.

92 Ebd. art. 4, ed. 213, 738f.

2 Ebd. art. 4, ed. 187, 187, 43f.; 202, 445f.

** Ebd. art. 4, ed. 214, 773, 772.

% Ebd.

96 PETRUS JOHANNIS OLIVI: « ... an romano pontifici in fide et moribus sit ab om-
nibus catholicis tamquem regule inerrabili obediendum», ed. Michele MACCARONE, in:
RSCI 3 (1949) 309-343 gebrauchte schon in den achtziger Jahren des 13. Jahrhunderts
den Begriff der Irrtumslosigkeit der pipstlichen Lehrentscheidung, aber nicht in fun-
damental-dogmatischer Bedeutung. Er setzte der pipstlichen Lehrentscheidung bzgl.
der (franziskanischen) Schriftauslegung eindeutige Grenzen. Guido Terreni, Karmeli-
tertheologe, schrieb in seiner Konkordanz zu den Evangelien (1328-1334) und in sei-
nem Kommentar zum Dekret Gratians (1337-1339) die namliche Quaestio iber den
irrtumsfreien, infalliblen Entscheid des Papstes. Vgl. GUIDONIS TERRENI Quaestio de



76 Der unfehlbare Lehrentscheid gegen Johannes de Polliaco

Diese das Schriftzeugnis bewahrende und in thr sich bewihrende
Lehrautoritit des Papstes in der Kirche mufite im doppelten Streit um
die biblische Ubetlieferung der Ermichtigungsworte Jesu an die Apostel
und Junger und im Streit um die Auslegung der Nachfolgelogien der
Evangelien entschieden werden. Fine eilfertige und vorschnelle Beru-
fung auf biblische Texte schuf ebenso wenig Entscheidung wie die Beru-
fung auf eine jurisdiktionelle Weisung in letzter Instanz. Papst Johannes
XXII. wies in der fiur das Verstindnis der pipstlichen Vollmacht hoch-
bedeutsamen Konstitution Quia guorundam mit Recht darauf hin: Etwas
anderes ist es, im BuBlsakrament das Heilswissen («clavis scientiae») an-
zuwenden, und etwas anderes, eine Lehrentscheidung irreversibel zu de-
finieren.”’ '

Der Begriff der infalliblen Lehrentscheidung des Papstes hat seine
Geschichte und nahm den tiefverborgenen Gang der Geistesgeschichte.
In der dringenden Auseinandersetzung um die biblische Uberlieferung
(der Vollmachtsworte und Nachfolgelogien) kam das Wort des Glaubens
im Lehrwort des Papstes zur Entscheidung. Diese wurde herausgefordert
in der Provokation der Rémischen Kirche durch die sie in ithrem Bestand
gefihrdenden Auseinandersetzungen iiber Ordnung und Lebenform der
Kirche. Die Provokation forderte allenthalben die theologischen An-
strengungen des Begriffs. Der Papst lehrt als (homo) «singularis» und
«communis». Seine LehriuBerungen betreffen «revocabilia» und «rrevo-
cabilia». Die geforderte Lehrentscheidung betrifft die Wahrheit der Ent-
scheidung, die im Glauben der Rémischen Kirche lebendig ist und im
Lehrurteil des Papstes zur Entscheidung kommit.

magisterio infallibili Romano Pontificis. Ed. Bartholomaeus M. XIBERTA OTHE.S ,
Miinster 1926.

9 Extravag. Ioann. XXII, tit. 15, c. 5, ed. Aemilius FRIEDBERG 11, 1230-136, bes.
1231,



	Der unfehlbare Lehrentscheid des Papstes im Prozess gegen Johannes de Polliaco (1318-1321)

