Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 1-2

Artikel: Autonomie und Anerkennung

Autor: Wils, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761071

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-PIERRE WILS

Autonomie und Anerkennung

Einleitende Uber/eguﬂgen

Die menschliche Fortpflanzung in all thren Dimensionen ist seit den
siebziger Jahren zunehmend zu einem prominenten Gegenstand von
gendiagnostischen und -therapeutischen Verfahren geworden. Fertili-
titstechnologien und prokreative Verfahren umranken diesen einst inti-
men Bereich menschlicher Existenz. In der Gentechnologie an Tieren
und Pflanzen fanden zwar radikale, aber vergleichsweise eher 6ffentlich-
keitsarme Entwicklungen statt. Erst das Klonen von Tieren lenkte spek-
takulir die Aufmerksamkeit auf eine Technologie, die Reminiszenzen an
Science-fiction-Geschichten weckte. Dagegen stand anfangs etwa die In-
vitro-Fertilisation im Rampenlicht von erheblichen ethischen und sozial-
politischen Kontroversen. Mittlerweile haben molekulargenetische Un-
tersuchungen unser Wissen um Risiken, Krankheiten und — in geringe-
rem Malle — um Therapien enorm erweitert. Die Verfahren zur prinata-
len Diagnostik sind immer priziser geworden. Prisymptomatische Un-
tersuchungen konfrontieren uns mit moglichen und wahrscheinlichen
Krankheiten lingst vor deren Ausbruch.

Ein moralischer Konsens war damals wie heute in vielen Bere1chen
kaum in Sicht.! Mittlerweile aber gehért die IVF zum Standardrepertoire
bei den vorgeburtlichen Techniken. Die spiter hinzugekommenen ein-
schneidenden Moglichkeiten der Gentechnologie am Menschen haben
den Spielraum — oder «Raum des Miflbrauchs», wie manche meinen —
gewaltig erweitert. Allerdings hat in diesem Zusammenhang die 6ffentli-
che Aufmerksamkeit bereits erheblich nachgelassen. Nur noch spekta-
kulire Fille vermdgen es, fiir kurze Zeit die Aufmerksamkeit der Of-
fentlichkeit zu erreichen. Die Gentechnologie am Menschen scheint sich,
bedingt durch ihre Komplexitit und durch ihre Ferne von tiglichen Le-
bensvollziigen, lediglich zwischen «Betroffenen» und «Experten» abzu-
spielen. Tendenziell ist aber der gesamte prinatale Entwicklungsraum

1 Vgl. Kurt BAYERTZ (Hg.), Moralischer Konsens. Technische Eingriffe in die
menschliche Fortpflanzung als Modellfall, Frankfurt/M. 1996.



28 Autonomie und Anerkennung

nun Gegenstand von Verfahren geworden, die diagnostisch, therapeu-
tisch und selektierend in einen Bereich menschlichen Lebens eingreifen,
der sich bis vor nicht allzu vielen Jahren noch weitgehend solchen Ein-
griffen entzog.

Zweifelsohne hat sich unser Begriff des Lebens seitdem radikal ver-
indert. Das Leben ist nun weitgehend entmystifiziert. Der Hauch des
Geheimnisvollen, der seinen Anfang umwehte, ist dem analytischen
Licht gewichen, unter dem die erfolgversprechende Arbeit an der Zelle
verrichtet wird. Die Naturteleologie, einst das ontologische Geriist
abendlindischer Ethik, hat ithre Glaubwiirdigkeit aufgrund einer gene-
rellen Uberfliissigkeits- und Nutzlosigkeitsvermutung eingebiift. Ubrig-
geblieben sind Transformationen in den Bereich des Asthetischen, die
zwar in den prinormativen Bereichen der Ethik eine wichtige Funktion
ibernehmen konnen, aber von normativen Vorgaben kann hier lingst
keine Rede mehr sein.

Dartiber hinaus ist inzwischen das BewuBtsein fir die Komplexitit
ethischer Normierungen stetig gewachsen. Die angewandte Ethik oder
die Bereichsethiken haben nicht die Funktion, einzelne strittige Pro-
bleme unter generelle Normen zu subsumieren, sondern vielmehr die
Aufgabe, die methodologischen Optionen bzw. die fundierten Prinzipien
einer allgemeinen normativen Ethik mit den komplexen empirischen und
bereichsspezifischen Sachverhalten auf der Ebene einer interpretativen
oder hermeneutischen Synthese zu vermitteln. Emphatische Allgemein-
begriffe wie «das Leben» kaschieren und verdunkeln aber diese Aufgabe
eher, als daB sie zu threr Vermittlung etwas Wirksames beitragen kénn-
ten.

Dies alles sei konstatiert, ohne dal} auf diesem Wege Anlal} zu no-
stalgischer Riickschau gegeben werden soll. Denn wem wiirde diese No-
stalgie, die in der Regel in blanke Kulturressentiments ausartet, niitzen?
Dennoch — das Verhiltnis, das wir dem Leben gegeniiber einnehmen, ist
ein anderes geworden. Dazu ist diese Behauptung sehr unprizise. Denn
wer ist «das Leben»? Es existieren nur konkrete Lebewesen, die von uns
auf eine bestimmte Art und Weise wahrgenommen werden, denen wir in
bestimmten Haltungen begegnen und die wir so oder anders behandeln.
Von daher ist es angebracht, das Abstraktum «Leben» eher zu meiden,
denn Abstrakta provozieren hiufig ebenso allgemeine wie undifferen-
zierte Stellungnahmen. Sie suggerieren vor allem, dafl dem Seinsbereich»
des Lebens ein «Sinn» entnommen werden kann, der als Weg- und Ori-
entierungsmarke bei der ethischen Erarbeitung von Nutzen sein konnte.
Dies ist allerdings nur selten der Fall. Sobald wir nicht meht die norma-
tiv einschligigen Informationen einer essentiellen Struktur der Dinge
entnehmen kénnen und uns demnach nicht linger in der Situation der



Autonomie und Anerkennung 29

Empfangenden befinden, haben wir unser Verhiltnis zu den konkreten
Phinomenen tiefgreifend veridndert: Das moralische Konfliktpotential,
das bestimmte Phinomene enthalten, ist das Ergebnis einer Interpretation,
die im Fokus unserer (problematisch gewordenen) ethischen Traditionen,
unserer (strittigen) normativen Basisunterstellungen #zd unserer (differie-
renden) Priferenzen und Interessen geschieht.?

In diesem Kontext haben sich Termini profilieren konnen, die in der
alteuropdischen Ethik kaum eine Rolle spielten. Im folgenden wird die
Aufmerksamkeit auf die beiden Kategorien der Autonomie und der An-
erkennung gerichtet sein. Vor allem der Begriff der «Anerkennung» macht
die verinderte Einstellung zu den moralisch relevanten Phinomenen
deutlich: Es sind nun Subjekte, die in einem Verhiltnis zueinander ste-
hen, die moralische Probleme als solche berhaupt erst gemerieren, pro-
blematisieren, evaluieren und normieren. Der Begriff fiir solche Subjekte ist
«Autonomiey. Letztere ist keine Bedingung, die der Anerkennung voran-
geht, sondern die im Kampf #» Anerkennung und durch Anerkennung
erworben wird. Autonomie ist deren Thema. Insofern wir nur auf dem
Hintergrund solcher Anerkennungsverhiltnisse sinnvoll von Autonomie
sprechen konnen, widme ich meine Aufmerksamkeit dem Begriff der
Anerkennung.

I. Was sind Anerkennungsverhiltnisse? Eine vorldufige Bestimmung

«Anerkennung» gehort zu den zentralen Kategorien der Moralphiloso-
phie nach Hegel. Anerkennungsverhiltnisse sind zumindest in zweierlei
Hinsicht ethisch bedeutsam: Sie etablieren einen Gehalt moralischer
Kommunikation, nimlich wechselseitige Achtung bzw. wechselseitige
Respektierung personaler Individualitit. «Achtungskommunikation» (Ni-
klas Luhmann) ist ein essentieller Bestandteil dessen, worum es in der
Moral geht. «Achtungy wird dabei nicht nur einer Person entgegenge-
bracht, insofern Aspekse threr Personlichkeit Respekt abnotigen, sondern
der Person selber. ,

Anerkennungsverhiltnisse enthalten aber auch notwendige, obzwar
nicht hinreichende Bedingungen fiir die Kommunikation tber Gel-
tungsaspekte strittiger moralischer Sachverhalte, wie etwa der Auslegun-
gen dessen, was wir unter «Respekt» und «Achtung» verstehen. Anerken-
nungsverhiltnisse lassen sich ihrerseits als moralrelevante Grundbedin-
gungen dieser Kommunikation deuten, indem Asymmetrien nach Mog-

2 Zur Funktion der Interpretation bei moralischen Sachverhalten siche Hans LENK,
Konkrete Humanitit. Vorlesungen lber Verantwortung und Menschlichkeit, Frank-
furt/M. 1998.



30 Autonomie und Anerkennung

lichkeit minimiert werden sollten. Fal3t man diese beiden Gesichtspunkte
zusammen, heil3t das: Anerkennung ist sowohl eine transzendentale Vorausset-
gung als auch ein entraler Topos ethischer Kommunikation. :

Allerdings gehen diese Uberlegungen von einer Annahme aus, die so
selbstverstindlich zu sein scheint, dal} sie nicht eigens genannt werden
muB}. Anerkennung setzt die Sichtbarkeit des jeweiligen Gegeniibers voz-
aus. Im Begriff der Anerkennung werden nimlich verschiedene, seman-
tisch und phinomenologisch unterscheidbare Schichteny zusammenge-
falit: der normative Horizont bzw. der Gehalt moralischen Handelns, die
kommunikative Bedingung ezhischer Geltungsdispute und — gleichsam als
deren anthropologischer Unterbau — die Wahrnehmung des Anderen als
Person. Insofern das Selbst des Anderen sich mir als ein anderes Selbst of-
fenbart, wird — phinomenologisch — der Adressat von Anerkennung kon-
stitutert. Dabei fiihrt der Begriff der Wahrnehmung seinerseits verschie-
dene Bedeutungsschichten mit sich: das buchstibliche Sehen eines Ge-
geniibers, die selektive Aufmerksamkeit des Wahrnehmenden und — hier-
mit engstens zusammenhingend — die deutende Konfiguration dessen,
was wahrgenommen wird. Wahrnehmung ist das Ergebnis einer komple-
xen Konstruktion, worin neurologisch verankerte Gestaltprinzipien eine
ebenso wichtige und selektierende Rolle spielen wie individuelle und
kulturelle Interpretationsschemata.

II. Wabrnebmung als Faktor selektiver Aufmerksamkeit

Aber was geschieht, wenn die Identitit des Anderen sich unserer Wahr-
nehmung enzgiehs? Ich meine dabei nicht die zufillige, weil orts- oder
zeitbezogene Wahrnehmung, sondern jene Wahrnehmung, in der wir den
Anderen als moralisches Gegeniiber identifizieren konnen. Was ge-
schieht, wenn wir Zweifel dariiber bekommen, ob wir es iiberhaupt mit
einem anderen Selbst zu tun haben? Was passiert, wenn die Personalitit
des Anderen in dem Sinne zweifelhaft ist, daB seine Identitit in threm
jetzigen Entwicklungsstadium oder aber als solche Gegenstand von Skep-
sis und Verunsicherung ist? Wird nicht jede Anerkennung auf den ge-
sicherten anthropologischen Status des Anderen verwiesen? Basiert die-
ser Status nicht auf ener Konfiguration des Anderen, die diesen in eine
Ahnlichkeitsbeziehung zum Wahrnehmenden selbst setzt?

Mit dem Pridikat «anthropologisch» meine ich nicht blof3 die Zuge-
horigkeit zur Spezies, sondern die sichtbare personenihnliche Qualitit
des Anderen als eine unhintergehbare Bedingung fiir Reziprozitit, wobei

letztere ihrerseits die Moglichkeit von Anerkennung tberhaupt zu for-
mulieren scheint. «Sichtbar» meint hier buchstiblich die Wahrnehmbar-



Autonomie und Anerkennung 31

keit des Anderen als die Konfiguration eines personalen oder zumindest
quasi-personalen Gegeniibers.

Wie bereits angedeutet, wird hdufig eine elementare Voraussetzung
fur die Konstitution moralischer Aufmerksamkeit iibersehen: die Wie-
dererkennung des eigenen Selbst im Selbst des Anderen, die Wiederet-
kennung der eigenen Subjektivitit in der des moralischen Gegeniibers.
«Wiedererkennungy braucht aber kein Gegeniiber, das sich auf derselben
Entwicklungsstufe befindet.> Aber ohne Wiedererkennungsméglichkei-
ten ergeben Anerkennungsverhiltnisse als solche keinen Sinn.

Obzwar sich dieses Verhiltnis bis zu einem gewissen Grade auch
psychologisch beschreiben 14Bt, geht es doch iiber jede Psychologie hin-
aus. Wir haben es hier vielmehr mit einer transzendental-anthropologi-
schen Bedingung zu tun. Es macht keinen Sinn, die Begegnung mit dem
Anderen jenseits jeder Gemeinsambkeit zu suchen. «Was von thm dem Ver-
stehen entgeht, ist er selbst»* — dieser Satz von Emmanuel Lévinas zer-
stort letztlich die moralische Gegenwart des Anderen. Wenn sich der
Andere mir nicht /s anderes Selbst erschlieBt, fehlt jene Grundvoraus-
setzung, durch die moralische Anerkennungsverhiltnisse tiberhaupt kon-
stitulert werden, nimlich die wechselseitige Verwiesenheit von Perso-
nen.’ Die Frage, worin diese Gemeinsamkeit liegt, braucht hier noch
nicht beantwortet zu werden. Aber moralische Anerkennungsverhilt-
nisse konnen nicht gedeihen, wenn das Gegentiber lediglich als Entzug
jeder Identitit gegeben ist.

Genau dies aber geschieht im prinatalen gendiagnostischen und
gentherapeutischen Komplex: Die Visibilitit des Gegeniibers als eines
erkennbaren Wesens mit personalen oder quasi-personalen Qualititen
schwindet. Dariiber hinaus 1ifit die Lektiire des Genoms bzw. die even-
tuell anschlieBende Genmanipulation etwas entstehen, was ich die Be-
gehbarkeit der Subjektivitit nennen mochte. Die Situation ist paradox:
Wihrend sich die Individualitit eines werdenden Menschen diagnostisch
und prognostisch erschlieBen 1iBt, verschwindet das <Angesichb, das er-
kennbare Profil dieser Individualitit. Wihrend das Wissen um die kon-
krete Subjektivitit sich stindig steigert und die Lektire eines konkreten

3 Vgl. Klaus STEIGLEDER, Die Begriindung des moralischen Sollens. Studien zur
Moglichkeit einer normativen Ethik, Tibingen 1992, S. 283.

* «Ist die Ontologie fundamental?» in: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur
Phinomenologie und Sozialphilosophie, Minchen 1983, S. 103-119, 115.

3 In der Hervorhebung dieser irreduziblen «Egoitit» gegeniiber dem Versuch Lévi-
nas’, jede Spur von Intentionalitit aus der urspriinglichen Begegnung mit dem Antlitz
des Anderen zu tilgen, liegt das bleibende Recht von Jacques Derridas Kritik in seiner
Abhandlung iber «Gewalt und Metaphysik» (in: Die Schrift und die Differenz, Frank-
furt/M. 1976, S. 121-235).



32 Autonomie und Anerkennung

Genoms die Individualitit eines Menschen buchstiblich 6ffentlich macht,
kommen uns die anthropologischen Konturen dieser Individualitit
abhanden.

Im Hinblick auf die Wahrnehmungsweisen in unserer Kultur hat
Paul Virilio von einem «Empfindungsverlust»® gesprochen, der tiefgrei-
fende Konsequenzen fiir unsere Welteinstellung habe. Wahrnehmungen
geschehen unter formalen Bedingungen, unter Bedingungen, die be-
stimmte Muster und Techniken vorgeben. Wir nehmen nicht nur mit den
Augen wahr, sondern mit einem vielschichtigen Netz, worin sich die
Sinne und die kulturellen Medien> zu einer Perspektivierung der Wirk-
lichkeit verdichten. Je nachdem, mit welchen Vermittlungsinstanzen wir
die Wirklichkeit ans Bild setzen, indert sich auch der Wirklichkeitsbe-
zug. «Die Formen setz(t)en uns nicht nur iiber thr Wesen, iiber das, was
sie materiell darstellten, in Kenntnis, sondern informier(t)en uns auch
Uber ihre Erfahrungen im Augenblick, innerhalb der Zeit, [...] infor-
mier(t)en Uber ihre fiihlbare Realitit und die erfahrenen Wirkungen.»’

Man kénnte im Rahmen der modernen Informations- und Ubertra-
gungsmedien von zwei gravierenden Wirkungen auf die Wahrnehmung
sprechen: Erstens hat sich «das Bild gegen die Sache durchgesetzt?®,
zweitens wird «die Sache» zerlegt, aus threm Kontext herausgeldst und es
findet eine «Schrumpfungy’ statt, so daB sich eine Loslésung von der le-
bensweltlichen Umgebung ereignet. Nahezu alle relevanten medizini-
schen Neuerungen — von den nichtinvasiven Operationstechniken bis zu
simtlichen gendiagnostischen und -therapeutischen Verfahren — spielen
sich in einem Bereich zunehmender Miniaturalisierung ab. Ohne die
Zwischenschaltung mikroskopierender Medien ist das Objekt des Ein-
griffs nicht linger sichtbar. Vor allem die Dekontextualisierung und die
Zerlegung des Gegenstandes der Wahrnehmung erhéhen dessen Ab-
straktheit. Diese «Emanzipation des Abstrakten» (Dieter Claessens!?)
16scht das Wiedererkennungspotential aus, das evolutionir erworben
wurde. Wir miissen uns zu einer Subjektivitit verhalten, die sich uns in
der Form einer mathematisch-chemischen Reprisentation zeigt. Mitglie-
der der eigenen Gattung offenbaren sich unseren Sinnen in einer seltsa-

6 Paul VIRILIO, Der negative Horizont. Bewegung/Geschwindigkeit/Beschleuni-
gung, Miinchen/Wien 1989, S. 24.

T Ibid. 8. 9.

8 Paul VIRILIO, Fluchtgeschwindigkeit, Miinchen/Wien 1996, S. 33.

? Ibid. 8. 51.

19 Dieter CLAESSENS, Das Konkrete und das Abstrakte. Soziologische Skizzen zur
Anthropologie, Frankfurt/M. 1980, S. 310.



Autonomie und Anerkennung 33

men «Entmaterialisierung»!!, herausgelost aus den iiblichen rdumlichen
und zeitlichen Horizonten ihres Werdegangs.

Virilio hat — in einem anderen Kontext — zu Recht darauf aufmerk-
sam gemacht, dal nun erhebliche Interpretationsschwierigkeiten entste-
hen. Unsere tradierten Deutungen verlieren ihre integrierenden Wirkun-
gen. Das lebendige Wesen in seiner radikalisierten Abstraktheit wirkt
vielmehr desintegrativ im Hinblick auf das «konservative»'? Potential un-
serer Sinne. Vor allem die Art und Weise, wie der Andere uns optisch
und taktil gegeben ist, verindert sich radikal. Weder der Hautkontakt!
mit dem Anderen noch die Einheit von eigenleiblichem Spiiren und Spi-
ren des Anderen, wie sie der schwangeren Frau bekannt ist, jene taktile
Intimitit zweier Lebewesen, bleiben erhalten. Damit wird der Sinn fiir die
Realitat des Anderen ausgehohls.

Es sei noch einmal hervorgehoben, daB3 die Transformationen der
Wahrnehmung, die hier beschrieben werden, lediglich als Beobachtung,
allerdings als eine Beobachtung mit direkter ethischer Relevanz gewertet
werden sollten. Solche Transformationen sind im Zuge der technischen
Evolution unaufhaltsam. Sie lassen jedoch den Status unserer Erfahrun-
gen nicht unangetastet. Die Wahrnehmungsgewohnheiten selektieren,
aufgrund ihres technologischen Designs, die Phinomene und manipule-
ren unsere Erfahrungen mif den Phinomenen. Insofern hat die kultur-
philosophisch motivierte Frage thre Berechtigung, «ob wir bald endgiiltig
unseren Status als Augenzeugen der sinnlich wahrnehmbaren Realitit
zugunsten von technischen Substituten» verlieren.!* Wenn die Korper,
die sinnliche AuBenseite der Subjektivitit des Menschen, ihrerseits durch
mathematische und chemische Formeln ersetzt werden, haben sie einen
Phantomstatus bekommen, der sie aus der Welt vertrauter Empfindungen
und moralischer Einstellungen verbannt.!

11 paul VIRILIO, Fluchtgeschwindigkeit, a.2.0. (s. Anm. 8), S. 77.

12 Dieter CLAESSENS, Das Konkrete und das Abstrakte, 2.2.0. (s. Anm. 10), S. 317:
«Angesichts des erosionshaften Erschlaffens synthetischer Reserven und der gleich-
zeitigen spiirbaren Erschlaffung synthetischer Moglichkeiten wurde das Thema des 19.
Jahrhunderts bereits die Angst, d.h. das existentiell beklemmende Gefiihl der Furcht
vor der prinzipiellen Unfihigkeit, aus analytischer, d.h. aufgeloster Wirklichkeit noch
lebendige Wirklichkeit und iiberzeugenden, identititserhaltenden und identititsstif-
tenden Sinn zu erschlieBen.»

13 Vgl. Michel SERRES, Die fiinf Sinne, Frankfurt/M. 1993.

14 Paul VIRILIO, Fluchtgeschwindigkeit, 2.2.0. (s. Anm. 8), S. 127. Virilio spricht
in diesem Zusammenhang von einer «Ethik der Wahrnehmungy.

15 «(Man wird bemerkt haben, daB das Problem der Bio-Ethik» in der Zersplitte-
rung des Raums der Korper besteht, auf philosophischer Ebene allerdings geht es auch
um die Zersplitterung der Dauer, oder anders gesagt, der spezifischen Zeitlichkeit des



34 Autonomie und Anerkennung

In gewissem Sinne ereignet sich eine Tduschung der moralischen
Sensibilitit: Zusammengeschrumpft auf die GroBenordnung einer Ana-
lyse von Zellsubstanzen, scheinen sich moralische Anerkennungsverhilt-
nisse zu verflichtigen, wihrend wir es in Wahrheit und unmittelbar mit
det konkreten Subjektivitit eines (kinftigen) Menschen zu tun haben.
Offensichtlich ruft dieser ProzeB einer mikroskopischen Schrumpfung
von Individualitit eine Uberlistung der Wahrnehmung hervor.!¢ Die
Wahrnehmung ist «zur Falle geworden». Unsere moralische Sensibilitit
kann nimlich kaum mit den Abstraktionsschiiben schritthalten, welche
die neuen Verhiltnisse etablieren. Sowohl die radikale und anonymisie-
rende Ferne eines Menschen als auch die Abstraktion von allen evolutio-
nir eingeiilbten Wahrnehmungsschemata iiberfordern auf Dauer jede
moralische Sensibilitit. Nach einer kurzen Phase moralischer Erregung
erschlafft unsere Aufmerksamkeit — mangels sensibler, d. h. sinnlicher
Stitzung durch die Wahrnehmung.

III. Der Streit um die Interpretation der Wabrnehmungen

Die kurz umrissenen Wandlungen sind struktureller Natur. Sie haben
eine kollektivierende Wirkung. Insofern handelt es sich um groBtenteils
unwillkiirliche Prozesse, die sich unseren Gestaltungsmdoglichkeiten
weitgehend entziehen. Sie sind das Produkt von technischen bzw. tech-
nologischen Innovationen. Ich méchte dies anhand eines Beispiels ver-
deutlichen. Seit der Mitte der sechziger Jahre, angefangen mit den Pho-
tographien von Lennart Nilsson, stehen uns die intrauterinen Prozesse
vor Augen, die — angefangen bei der nervésen Bahn des Samens zur Ei-
zelle — die komplette Entwicklung eines Menschen im Unterleib anleiten.
Die Zygote wird photogen, und alle anschlieBenden Entwicklungs-
schritte werden nun kameratechnisch dokumentiert. Im Grunde vollzieht
sich hier zunichst eine Revolutionierung aller bis dato giiltigen morali-
schen Evidenzen: In dem Moment, wo das Innere offenbar wird und das

lebendigen Korpers.» Paul VIRILIO, Die Eroberung des Kérpers. Vom Ubermenschen
zum Uberreizten Menschen, Miinchen/Wien 1994, S. 139.

16 s wire zu iiberlegen, inwiefern die «Inkonsistenzen in der Einstellung zu Em-
bryonen und Feten», die von Eva-Marie ENGELS in ithrem informativen Aufsatz «Der
moralische Status von Embryonen und Feten — Forschung, Diagnose, Schwanger-
schaftsabbruch» (in: M. Diwell/D. Mieth (Hgg.), Ethik in der Humangenetik. Die neue-
ren Entwicklungen der genetischen Frithdiagnostik aus ethischer Perspektive, Tiibin-
gen 1998, S. 271-301, 291) beschrieben werden, durch Verwirrungen und Unsicherhei-
ten bei der Wahrnehmung solcher Lebewesen verursacht werden.

17 Vgl. Wolfgang WELSCH, «Zur Aktualitit 4sthetischen Denkensy, in: Asthetisches
Denken, Stuttgart 1990, S. 65.



Autonomie und Anerkennung 35

Unsichtbare sichtbar, wird die moralische Aufmerksamkeit gezwungen,
sich einem Wahrnehmungsfeld zuzuwenden, das sich vorher weitestge-
hend entzog. Wir werden nun zu Zeugen einer technologisch erschlosse-
nen biologischen Intimitit.

Schon bald machte die Rede von einer misplaced concreteness die Run-
de, buchstiblich einer «Konkretheit am falschen Ort»'®. Die Zygote wird
— bis auf das phototechnisch ermoglichte «Sehen» — entsinnlicht dar-
geboten, aber die Photographie insinuiert ein konkretes Gegeniiber. Der
Korper der Frau wird gedffnet und mutiert zur «Vitrine» (Barbara Du-
den'). Die inzwischen zum Standardrepertoir einer prinatalen Dia-
gnostik zihlende Ultraschall-Untersuchung 1iBt eine technologisch me-
diatisierte Quasi-Kommunikation zu einem Zeitpunkt entstehen, wo frii-
her von Kommunikation keine Rede sein konnte. Soweit der Prozel3
zwischen Empfingnis und Geburt nun einer sehenden Offentlichkeit
dargeboten werden konnte, wandelte sich auch die Interpretation von
Schwangerschaftsprozessen: Zuriick bis zum Zeitpunkt der Befruchtung
konnte nun ein Geschehen rekonstruiert werden, das sich bis weit in un-
ser Jahrhundert einer iibergroBen Zahl von Menschen jeglicher Sichtbar-
keit verweigerte und dariiber hinaus kaum wirksam beeinflult werden
konnte.?

Sobald aber die Schwangerschaft sichtbar wurde, entstand eine neue
Verantwortung fiir die Qualitit sowohl der Schwangerschaft als auch fiir
die des werdenden Kindes. Dal} ein werdendes Kind eine intrauterine
Person sei, liBt sich jedenfalls zunichst leichter behaupten, wenn man
schon zu einem frithen Zeitpunkt kindihnliche Ziige wiedererkennt.
Neue Interpretationen iiber den Status von werdenden Kindern werden
nahezu erzwungen, sobald neue Sichtbarkeiten auftauchen.

Unabhingig davon, ob man nun, wie oft geschehen, mit den neuen
(buchstiblichen) Evidenzen die Personalitit eines Embryos verteidigt
oder, wie Barbara Duden und andere Feministinnen, von einer «Rechts-
fiktion im Unterleib»? spricht, mit den neuen Sichtbarkeiten entsteht ein
Streit der Interpretationen, der sich letzten Endes um den moralischen
Status des wahrnehmbar gewordenen Kindes abspielt.

18 Vgl. Susan SONTAG, Uber Photographie, Frankfurt/M. 1986.
19 Barbara DUDEN, Der Frauenleib als éffentlicher Ort, Hamburg 1991, S. 44.

20 Allerdings existieren seit Jahrhunderten zahllose Techniken, die Fruchtbarkeit
von Mann und Frau zu steigern. Vgl. Annette JOSEPHS, Der Kampf gegen die Un-
fruchtbarkeit. Zeugungstheorien und therapeutische MaBnahmen von den Anfingen
bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts, Stuttgart 1998.

21 Barbara DUDEN, Der Frauenleib als 6ffentlicher Ort, 2.2.0. (s. Aam. 19), S. 72.



36 Autonomie und Anerkennung

Egal, ob man hier von Wahrnehmungsi//usionen oder von neuen
Wahrnehmungsrealititen spricht, es handelt sich um einen Streit liber die
Deutungen von Wahrnehmungen, die noch relativ einfach an unsere
mormaleny Wahrnehmungsobjekte AnschluB finden kénnen. Dies dndert
sich aber, sobald dieser ProzeB3 der ErschlieBung neuer mikroskopischer
Evidenzen abermals radikalisiert wird. Letzteres geschieht im Zuge der
Gendiagnostik und der Gentherapie. Genfrequenzen und mathematische
Verhiltnisse zwingen uns nun, von jeder ¢prima facie>-Evidenz, von jeder
Uber die Sinne vermittelten Wiedererkennbarkeit, endgiiltig Abstand zu
nehmen. Unsere moralische Sensibilitit verliert nun ihren sinnlichen und
orientierenden Anhalt in der Realitit. Die Wahrnehmung — und somit
auch die moralische Aufmerksamkeit — scheint nun endgiiltig iiberfordert
Zu sein.

Wahrnehmungen sind durchsetzt von Interpretationen. Die morali-
sche Sensibilitit angesichts bestimmter Phinomene wird in einer Sinnen-
hermeneutik konstruiert, d. h. in einer konstruktiven Deutung durch die
Sinne. Die Sinne nehmen selektiv wahr. Unsere Wahrnehmungen ent-
halten eine «symbolische Prignanz», wodurch aus Daten «Erfahrungen»
werden.?? Sie selektieren nicht nur aus der unerschépflichen Uberin-
formation der Eindriicke, sondern sie mtervenieren interpretierend und
evaluierend. Sie tun dies, weil die Wahrnehmung nicht nur ber kortikal
verankerte Gestaltprinzipien verfiigt, die die Selektionsarbeit anleiten,
sondern weil diese Selektion auch durch kultur- und situationsbedingte
Wahrnehmungsgewohnheiten erzwungen wird. Unsere moralische Auf-
merksamkeit existiert nicht unabhingig von soziokulturellen Wahrneh-
mungsstilen, von Habitualisierungen der Sinne, die nicht zuletzt werten-
de Einstellungen enthalten.

Die Phinomene als solche, so wie sie sich als putes datum den Sinnen
darbieten, gelangen erst iiber enen komplexen Weg der Selektion und
der Gestaltung in unser BewuBltsein und in unsere moralische Aufmerk-
samkeit. Erst durch die Hintergrundwirkung von Wahrnehmungsge-
wohnheiten erhalten die Phinomene eine eigene Firbung. Es ist «der
Horizont, der im Forschen des Blickes die Identitit des Gegenstandes ge-

22 Brnst CASSIRER, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. III: Phinomenolo-
gie der Erkenntnis, Darmstadt 1977, Kap. V, S. 222ff. In seinem Aufsatz iber «Die be-
freiende Kraft der symbolischen Formgebung» hat Jiirgen Habermas mit groBBer Prizi-
sion auf die konstitutive Funktion symbolischer Prignanz-Leistungen hingewiesen:
«Symbolisierungsakte zeichnen sich zunichst dadurch aus, daBl sie artspezifisch fest-
gelegte Umwelten aufsprengen, indem sie fluktuiernde Sinneseindriicke in semanti-
schen Sinn transformieren.» In: Jirgen HABERMAS, Vom sinnlichen Ausdruck zum
symbolischen Ausdruck, Frankfurt/M. 1977, S. 9-40, hier: 19.



Autonomie und Anerkennung 37

wihrleistet.»® Nicht nur auf die wahrnehmungspsychologischen Gesetze,
die unsere Wahrnehmung bestimmen, trifft diese konstitutive Funktion
des deutend interpretierenden Horizonts zu, sondern auch auf die
kulturell sedimentierte Bedeutung dessen, was wir wahrnehmen. Worte
werden ebenso wenig wie thre Referenz in der Wirklichkeit und ihre
Bedeutung in unseren Interpretationen isoliert, losgelést von semanti-
schen und evaluativen Kontexten und Netzen verstanden. «Der Sinn des
Wortes 1st nicht aus einer bestimmten Anzahl physischer Charaktere des
Gegenstandes gebildet, vielmehr ist er vor allem das Aussehen, das die-
ser in einer menschlichen Erfahrung annimmt [...]. Es 1st [...] gleichsam
ein Verhalten der Welt, eine bestimmte Abwandlung ihres Stiles, und die
Allgemeinheit des Sinnes ist ganz ebenso wie die der Vokabel nicht die
Allgemeinheit eines Begriffs, sondern die der Welt als Typik.»?*

Bezogen auf die Wahrnehmung heilit dies, daB3 wir die Bedeutung
von Sinnesdaten zu allererst im Zuge einer typischen, hermeneutischen
Konfiguration erschliefen, die der Macht unserer Subjektivitit und der
Souverinitit des Ich-Bewultseins zuvorkommt. Wir koénnen unsere
Wahrnehmungsdispositionen nur zu einem geringen Teil selber wihlen.
Wir nehmen in «epistemologischen Feldern oder Profilen» wahr, die uns
die Welt nahebringen und die Phinomene in dieser Welt in ihrer Be-
deutung fiir uns konstituteren. Deshalb setzt «jedes Sehen letzten Endes
im Innersten des BewuBtseins einen Gesamtentwurf oder eine Logik der
Welt voraus, den alle empirische Wahrnehmung niher bestimmt, nicht
aber zu erzeugen vermag»® Es gibt, wie Ernst H. Gombrich sich aus-
driickte, kein «wnnocent eye»®, womit wir die Dinge und uns selbst per-
zipieren. Sowohl unser Denken als auch unser Handeln sind eingebettet
in «Stilen». Unsere Wahrnehmung ist buchstiblich auch ein Fir-waht-
Nehmen, insofern sie von kollektiven Annahmen theoretischer und
praktischer Natur tiber die Wirklichkeit durchsetzt ist. Diese Annahmen
sind «stilvolle Gebilde»?, «symbolische Felder»®, worin sich unser

2 Maurice MERLEAU-PONTY, Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1966,
S. 92.

24 Ibid. S. 459.

2 Ibid. S. 461.

26 Ernst H. GOMBRICH, Art and Illusion. A Study in the Psychology of Pictorial
Representation, London 1960.

" Ludwik FLECK, Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache,
Frankfurt/M. 1980, S. 40.

2 Vgl. Rolf Peter SIEFERLE, Die Krise der menschlichen Natur. Zur Geschichte
eines Konzepts, Frankfurt/M. 1990; die wissenschaftstheoretischen, heute bereits

klassischen» Arbeiten zu diesem Thema seien hier nur genannt: Michel FOUCAULT,
Archiologie des Wissens, Frankfurt/M. 1973; DERS., Die Ordnung der Dinge, Frank-



38 Autonomie und Anerkennung

Wahrnehmen, Denken, Handeln und Bewerten ereignen. Wissenschafts-
theoretisch bestitigt und inzwischen in der experimentellen Psychologie
bis hin zum Konstruktivismus immer wieder nachgewiesen, ist diese
Abhingigkeit der Wahrnehmung von kollektiven hermeneutischen Vor-
bedingungen nicht nur gut dokumentiert, sondern fiir die Situierung mo-
ralischer Aufmerksamkeiten von gréf3ter Relevanz.

Dal} Tiere leiden konnen, insofern sie schmerzempfindliche und
Uber elementare Gefiihle verfiigende Wesen sind, ist der alteuropiischen
moralischen Aufmerksamkeit weitgehend entgangen, wihrend wir heute
— durch die Verhaltensforschung und die Zoologie aufgeklirt — Tiere
nahezu tiberall leiden ehen. Plotzlich kénnen wir kaum anders als so
und nicht anders wahrnehmen.

Das Mal} an Informationen, das die Welt uns bietet, 1st potentiell un-
endlich. Wenn wir in dieser Flut nicht untergehen wollen, miissen wir
selektieren. Wir miissen eine neue Welt, die dem Mal} endlicher Men-
schen entspricht, auf der Basis einer Selektion relevanter Daten zunichst
konstruieren. Wir stilisieren und produzieren so eine Welt, in der wir auf
der Basis selektiven Wahrnehmens, Wissens, Handelns und Bewertens
leben kénnen. In diesem kollektiven und kulturellen Apriori ereignet sich
eine «Welterzeugungy, durch die wir unsere Aufmerksamkeit lenken las-
sen.?

Im Hinblick auf die Frage nach einer moralisch richtigen Bewertung
von Sachverhalten bedeutet dies selbstverstindlich nicht, daBB Geltungs-
fragen auf die Konstatierung von kollektiven Wahrnehmungsgewohn-
heiten reduziert werden koénnen. Aber die starke Beziehung, die — le-
bensweltlich und kulturell — zwischen expliziten moralischen Stellung-
nahmen einerseits und den ispositionellens oder ¢habituellens Hand-
lungsvollziigen andererseits besteht, ist kaum zu unterschitzen.® Diese
Disponiertheit ist das Ergebnis von basalen Interpretationen: Wir ver-
stehen die Welt, indem wir sie einer Tiefenhermeneutik unterziehen, die
zunichst eine Stilisierung der Wahrnehmung bewirkt: Wir selektieren
relevante Daten, die wir in unserem Wissen, in unserem Handeln und
unseren Wertungen zu einem Elementarbild, zu einer Basisinterpretation

furt/M. 1978; Gaston BACHELARD, Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes,
Frankfurt/M. 1976; G. CANGUILLEM, Wissenschaftsgeschichte und Epistemologie.
Gesammelte Aufsitze, hrsg. von W. Lepenies, Frankfurt/M. 1979; Michel FICHANT,
Michel PECHEUX, Uberlegungen zur Wissenschaftsgeschichte, Frankfurt/M. 1977;
Thomas S. KUHN, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt/M. 1978.

2 Vgl. Nelson GOODMAN, Weisen der Welterzeugung, Frankfurt/M. 1990.

30 Vgl. Pierre BOURDIEU, Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, Frank-
furt/M. 1998, S. 15ff.



Autonomie und Anerkennung a9

verdichten. Unser Weltverhiltnis ist «interpretationsimprigniert»?!. Un-
sere Wahrnehmung wird von selektierenden, bildhaften Weltkonfigura-
tionen angeleitet, wo die einzelnen Gegenstinde ithre Kontur und ihre
Wertung bekommen. Explizite Begriindungen fiir unser moralisches Han-
deln lassen sich dann als rationale Kommentare auffassen, mit denen wir
unsere Basisinterpretation stiitzen, bestitigen oder gegebenenfalls auch
kritisieren und sogar verwerfen.

Bezogen auf die Problematik der Anerkennung heif3t dies, da3 auch
das Gegeniiber von Anerkennungsverhiltnissen zu allererst konstruiert
wird. In gewissem Sinne kénnte man sogar sagen, dall der eigentlichen
Anerkennung bereits eine implizite Anerkennung zugrunde liegt, denn
wir haben bereits einen potentiellen Partner selektiert. Was sich als aner-
kennungswiirdig herausstellt, ist bereits das Resultat einer Wahl, die ih-
rerseits aus einer bestimmten Interpretation der Wirklichkeit resultiert.
Der Kampf um Anerkennung konstruiert und etabliert nicht nur Aner-
kennungsverhiltnisse, sondern auch die an diesem Prozel3 Beteiligten.

Dies alles wird schwieriger, sobald einer dieser Beteiligten eine le-
bendige Abstraktion geworden ist. Dies ist im Grunde bei den diversen
Techniken der prinatalen Gendiagnostik und Gentherapie, der Pri-
implantationsdiagnostik und In-vitro-Fertilisation der Fall. Im Grunde
wichst nun — proportional zu den Abstraktionsschiiben — der Anteil der
Imagination, der Einbildungskraft bei der Konstruktion des zweiten
Korrelats in der Anerkennungsbeziehung. Man kénnte sogar behaupten,
daB nun das Gegeniiber, dem Respekt gebiihrt, selber imaginir geworden
ist. Wir missen einen Bezug zu einem Lebewesen herstellen, das sich in
seiner mikroskopischen Dimension dem lebensweltlichen Sehen, das un-
sere moralische Aufmerksamkeit lenkt, entzieht. An die Stelle dieses Se-
hens riickt nun ein forciertes Sehen zweiter Ordnung, das Sehen einer
Subjektivitit, die (zunichst) nicht «da> ist — die Imagination einer Subjek-
tivitdit. Wenn aber die Anerkennungsrelation imaginir ist, wird dann die
moralische Anerkennung ihrerseits illusionar?

An dieser Stelle lohnt es sich, Hegels beriihmten «Kampf um Aner-
kennung» aus der «Phinomenologie des Geistes» kurz zu vergegenwirti-
gen. Immerhin gibt es einige auffillige Parallelen zu den bisher erdrter-
ten Problemen.

31 Hans LENK, Philosophie und Interpretation.Vorlesungen zur Entwicklung kon-
struktionistischer Interpretationsansizte, Frankfurt/M. 1993, S. 264.



40 Autonomie und Anerkennung

IV Hegels «Kampf um Anerkennungy — eine kurge Reprise

«Anerkennungy ist ein prozedurales Geschehen, worin die Subjekte der
Anerkennung in einer Bewegung gegenseitiger Abstandnahme und Iden-
tifikation ihre jeweilige Autonomie konstituieren. Autonomie ist threr-
seits die Bedingung fiir moralische Ricksichtnahme. Aber Riicksicht-
nahme im Kontext von Anerkennungsverhiltnissen hat ein spezifisches
Gesicht: das Gesicht einer Moral, die sich an Rechten und an Pflichten
orientiert.

Das anfingliche Verhiltnis — das zwischen Herr und Knecht — ist
asymmetrisch. Hegel beschreibt diese Genese der Autonomie als einen
ProzeB, innerhalb dessen die Kennzeichen des Selbstbewuftseins gleich-
sam eine soziale Realitit gewinnen. Aus diesem Grund erfahren wir so-
wohl etwas iiber die dnnenseite> des SelbstbewuBtseins als die Bedingung
der Moglichkeit, iiberhaupt zu einem autonomen Subjekt zu werden, als
auch etwas liber jene Verhiltnisse, in der Autonomie realiter konstituiert
und zum Gegenstand von Respekt und Achtung werden kann. Anerken-
nungsverhiltnisse konstituieren anerkennungswiirdige Subjekte und set-
zen diese nicht bloB3 voraus. Das normative Modell fiir diese Genese bil-
det das SelbstbewuBtsein. Dieses kann seinerseits nur aus einer Dialektik
zwischen Selbst und Anderem heraus verstanden werden.

Das Werden des SelbstbewulBtseins, das hier beschrieben wird, ent-
hilt also mehrere Aspekte: erstens eine Phinomenologie des Selbstbe-
wulltseins, zweitens eine soziale Genese des Selbstbewulitseins und drit-
tens die Konstituierung selbstbewuBter Verhiltnisse im Sinne morali-
scher Anerkennungsverhiltnisse. Anerkennung erscheint als eine Zu-
schreibung, die aus einer komplexen Struktur reziproken Sehens bzw.
gegenseitigen Wahrnehmens erwichst. Wichtig ist, daB3 diese Reziprozitit
dazu veranlal3t, sich selbst im Andern nicht nur wahrzunehmen, sondern
dieses Selbst im Prozel3 der Genese des SelbstbewulBtseins auch zu ver-
indern. Wenn wir das Ergebnis des Kampfes um Anerkennung als die
Etablierung von moralischer Autonomie bezeichnen diirfen, dann wird
deutlich, daB Autonomie nicht die Vorbedingung, sondern das Resultat
von Anerkennung darstellt. Am Anfang dieses Prozesses ist die Auto-
nomie als dessen Ergebnis noch ein fernes, imaginires Resultat. Und der
ganze ProzeB konnte als ein Vorgang beschrieben werden, in dem die
Relata — Herr und Knecht — sich in die Position des Anderen hinein ima-
ginieren.

Das Selbst des BewuBtseins entsteht erst, indem es mit Andersheit
konfrontiert wird, aber nicht nur mit Andersheit schlechthin, sondern
mit einem anderen Selbst, mit dem Selbst eines Anderen. Erst im Laufe
dieser Bewegung wird aus dem allgemeinen Ich-BewuBtsein ein BewuBt-



Autonomie und Anerkennung 41

sein seiner Selbst als dzeses und nicht jenes Selbst. Dies geschieht im Spie-
gel eines anderen Selbst.

«Das SelbstbewuBtsein ist a7 und fiir sich, indem und dadurch, dal} es fiir ein
Anderes an und fiir sich ist; d. h. es ist nur als ein Anerkanntes.»?

Hegel beschreibt die Anerkennung als eine Bewegung, als ein Tun: das
Tun des Einen «a/s das Tun des Anderen»®. Es handelt sich demnach
nicht bloB um ein Verhiltnis, woriber reflektiert wird. Die Anerken-
nung, um die es hier geht, entsteht vielmehr im Modus eines Tuns, eines
Handelns, das sich zwischen den Re/sta abspielt. Die Dialektik von
«Herm und «Knecht» kann, wie angedeutet, auch als Dialektik von Auto-
nomie und BewuBtwerdung verstanden werden. Die Autonomie ist nicht
der Anerkennung vorgegeben, sondern das Produkt einer BewuBtwer-
dung seiner selbst im Zuge einer Anerkennung durch den Anderen.

Der ProzeB, der von Hegel beschrieben wird, hat mit einer «vielseiti-
gen und vieldeutigen Verschrinkung»** zu tun, die in ihren einzelnen
Phasen als Phasen einer Selbst-Werdung als Selbst-bewn/>-Werdung aus-
gelegt wird. Wenn immer wieder betont wird, dal der Vorgang «doppel-
sinnign»® sei, wird damit hervorgehoben, daBl es sich — buchstiblich und
im tbertragenen Sinne — um ein gegenseitiges Sehen als sich Sehen han-
delt. Mit Hegels eigenen Worten: «Sie anerkennen sich als gegenseitig
sich anerkennend.»® Der ganze Vorgang bliebe ohne Ergebnis, wenn
nicht die Einbildungskraft — hier das Vermdgen, sich im Anderen zu
imaginieren, sich selbst anwesend beim Anderen zu imaginieren — zentral
beteiligt wire. Das Selbst hat, mit anderen Worten, einen imaginiren
Status, ohne dal} es deshalb fiktiv wire. Es ist das Ergebnis einer Ver-
schrinkung der Blicke, und obwohl es sich hier um ein imaginires Sehen
handelt, hat die Ubernahme der Perspektive mit der realen Fihigkeit der
Wahrnehmung des Anderen zu tun. Entsprechend jenem Selbstbewuf3t-
seinsmodell, das sich am Phinomen des Sehens orientiert — das von
Martin Heidegger als okuldr® zuriickgewiesen wurde —, kann die Genese

32 Georg Wilhelm Friedrich HEGEL, Phinomenologie des Geistes, Werke Bd. 3,
Frankfurt/M. 1979, S. 145.

33 Ibid. S. 146.

34 Ibid. S. 145.

35 Ibid. S. 147.

36 Ibid.

37 Martin HEIDEGGER, Uber den Humanismus, Frankfurt/M. 1949, S. 20; vgl.
Helmuth PLESSNER, Anthropologie der Sinne, Gesammelte Schriften Bd. III, Frank-
furt/M. 1980; W. BEIERWALTES, Lux intelligibilis. Untersuchung zur Lichtmetaphorik
der Griechen, Miinchen 1957.



42 Autonomie und Anerkennung

der Anerkennung als eine Prizisierung der Selbstwahrnehmung im Hin-
blick auf den Blick des Anderen verstanden werden.®

Nun wire es ein Millverstindnis, wiitde man daraus schlieBen, dal}
all jene, die sich nicht an dieser Dialektik des Sehens beteiligen (kénnen),
ihrerseits #bersehen werden. Der Kampf um Anerkennung bedeutet nicht,
dal3 nur jene, die sich diesem Kampf stellen, ein Rechs auf Anerkennung
hitten. Hegel sagt ausdriicklich, dal3 das Individuum, das sich in diesem
Kampf nicht aufs Spiel setzt, «wohl als Person anerkannt werden»? kon-
ne. Ein Recht auf moralischen Respekt kann auch von einer solchen Pet-
son erworben werden, aber was dann fehlt, ist der Selbstrespekt. Die so
definierte Person bleibt gewissermallen ein passiver und darum abhin-
giger Empfinger von Respekt.

Der Skopus der Dialektik zwischen Herr und Knecht liegt darin, dal3
das Selbstbewuftsein des Herrn sich als abhingig vom «unwesentlichen»
BewuBtsein des Knechts erweist. Der Herr haftet in seinerr Kampf um
Anerkennung am «unwesentlichen» BewuBtsein des Knechts, wihrend
dieser, obzwar die Anerkennung noch nicht vollzogen wurde, sich am
«wesentlichen Tun» des Herrn orientiert. Die Asymmetrie ist in beiden
Fillen vorhanden, aber nur das zunichst unterlegene BewuBtsein des
Knechts hat die Chance eines gestirkten Selbst noch vor sich.

«Die Wahrheit des selbstindigen BewuBtseins ist demnach das knechtische
BewuBtsein. Dieses erscheint zwar zunichst auBer sich und nicht als die
Wahrheit des SelbstbewuBtseins. [...] Die Knechtschaft wird als in sich zu-
ruckgedringtes BewulBtsein in sich gehen und zur wahten Selbstindigkeit
sich umkehren »*

Das SelbstbewuBtsein des Herrn ist gewissermallen leer, denn es hat
nicht den Widerstand erfahren, der vom Anderen ausgeht, wihrend das

38 Ich stimme Dieter Sturma darin zu, daBl «die korperliche Erscheinungsweise ei-
ner Person ein wichtiges Reidentifikationsmerkmal [ist]». Auch darin ist Sturma recht-
zugeben, dal} diese Korperlichkeit «keineswegs hinreichend fiir die Konstituierung der
Selbst- und Fremdverhiltnisse einer Person» ist. Aber wenn «Personen einander immer
schon in der Weise wahrnehmen, daf} sie sich wechselseitig gleichartige BewuBtseins-
perspektiven unterstellen», dann gehort zu diesem Perspektivenwechsel doch als ot
wendige Bedingung jenes Reidentifikationspotential, das die leibliche Erscheinungsweise
einer Person enthilt. Dies wird von Sturma vernachlissigt. Es stimmt keineswegs, dal3
die BewuBtseinsperspektiven lediglich auf einer Unterstellung beruhen bzw. «zum
nicht beobachtbaren Bereich personaler Existenz gehéren». Zwar gibt es keine Ge-
genwart beim BewuBtsein des Anderen; aber dessen /esbliche Erscheinungsweise — des-
sen anthropologisches Identifikationspotential — 7rjgz den Perspektivenwechsel. Vgl
Dieter STURMA, Person und Zeit, in: Zeiterfahrung und Personalitit, hrsg. vom Forum
fiir Philosophie Bad Homburg, Frankfurt/M. 1992, S. 123-157, 126.

39 Phinomenologie des Geistes, 2.2.0. (s. Anm. 32), S. 149.

40 Ihid. S. 153.



Autonomie und Anerkennung 43

SelbstbewuBtsein des Knechts zunichst nur als BewuBtsein von Abhin-
gigkeit existiert. Im Prozel8 der Anerkennung wird mittels eines andau-
ernden Perspektivenwechsels — des gefahrenvollen Wechsels der Blick-
richtungen — das zu BewuBtsein erhoben, was bereits als Vermodgen
wirksam war, nimlich das SelbstbewuBtsein als konstitutiver Faktor von
Autonomie. Die Knechtschaft

«hat diese Wahrheit der reinen Negativitit und des Fursichseins in der Tat
an ihr selbst; denn sie hat dieses Wesen erfahren. Dies Bewulltsein hat
namlich nicht um dieses oder jenes, noch fiir diesen oder jenen Augenblick
Angst gehabt, sondern um sein ganzes Wesen; denn es hat die Furcht des
Todes, des absoluten Herrn, empfunden. Es ist darin innerlich aufgelost
worden, hat durchaus in sich selbst erzittert, und alles Fixe hat in ihm ge-
bebt. Diese reine allgemeine Bewegung, das absolute Flissigwerden alles
Bestehens, ist aber das einfache Wesen des SelbstbewulB3tseins, die absolute
Negativitat, das reine Firsichsein, das hiermit sz diesem BewufBtsein ist.
Dies Moment des reinen Flrsichseins ist auch fir es, denn im Herrn ist es
ihm sein Gegenstand.»"

In diesem ProzeB geschieht ein «Formieren»* des SelbstbewuBtseins.
Die Genese des SelbstbewuBtseins durch die dialektisch verwobenen
Phasen sukzessiver Aufhebung der asymmetrischen Ausgangsposition
fihrt nicht zum Verschwinden des Gegeniibers. Es erweist sich die Un-
abhingigkeit des Einen als abhingig von der Unabhingigkeit des Ande-
ren. Nur im Spiegel der Selbstindigkeit des Anderen erkennt sich auch
der Eine als selbstindig. Die Anerkennung, um die es hier geht, zeigt,
daB die dialektische Genese des SelbstbewulBltseins das moralische Sub-
jekt der ersten Person konstituiert: Nur im Hindurchgang durch die An-
erkennung der Selbstindigkeit des Anderen konstituiert sich der Eine als
moralische Person. Nur indem ich dem anderen SelbstbewulBtsein Re-
spekt entgegenbringe, entsteht jener Selbstrespekt, der aus mir eine mo-
ralische Person macht. Bleibt jedoch das Verhiltnis zwischen Personen
fundamental asymmetrisch, dann begegne ich dem Anderen bestenfalls
mit Sorge, ansonsten mit Herablassung. «Personen verhalten sich immer
schon als Personen zueinander und schreiben sich wechselseitig einen
Subjektstatus und SelbstbewuBtsein zu.»®¥ Die Dialektik der Anerken-
nung fithrt vor Augen, inwiefern selbstbewuflte Subjekte im Sinne mora-
lischer Personen sich wechselseitig hervorbringen. «Moralische Selbstin-

M 1pid. S. 153.
42 I'bid. S. 153.

# Dieter STURMA, Philosophie der Person. Die Selbstverhiltnisse von Subjektivi-
tit und Moralitit, Paderborn 1997, S. 313.



44 Autonomie und Anerkennung

digkeit der ersten und moralische Anerkennung der zweiten und dritten
Person bedingen einander.»*

V. Die Dialektik der Anerkennung — ein Verfahren des Ausschlusses?

Dennoch existiert ein gravierender Unterschied zwischen dieser allge-
meinen Topographie von Anerkennungsverhiltnissen und jener speziel-
len Situation, die sich durch die fundamentale Asymmetrie definiert, mit
der wir in den genetischen und prinatalen Umgangsweisen mit <Anderen>
konfrontiert werden. Denn hier fehlen die elementaren Bedingungen, um
Uberhaupt von Reziprozitit sprechen zu konnen. Zygoten bilden kein
Relatum in einer Anerkennungsrelation. Sie sind bestenfalls Gegenstand
von Fiirsorge und verantwortungsvollem Umgang. Ihnen fehlt damit
auch die moralische Dignitit, die wir selbstbewuBten Subjekten zu-
schreiben. Dies heilit allerdings nicht, daf} sie iiber keinen moralischen
Status verfiigen. Doch die Bedingungen und die Moglichkeiten eines sol-
chen Status sind komplexer und auch strittiger als jene, die sich aufgrund
von Anerkennungsverhiltnissen ergeben. Die Reziprozitit zwischen mo-
ralischen Personen, so wie sie sich aus der Anerkennungsdialektik ergibt,
kann gleichsam als moralisches Kriterium fiir Handlungen und Unterlas-
sungen in diesem Bereich verwendet werden. Dieser Weg ist im Falle ge-
netischer Manipulationen nicht begehbar.

Die Dialektik der Anerkennung konstituiert Rechtssubjekte, deren
Autonomie als moralische Person in threm «Kampf um Anerkennung»
(Axel Honneth) erstritten und anschlieBend efabliert wird. Dabe1 stehen
nicht linger die essentialistischen Merkmale bzw. die Wesensbestimmun-
gen von Personen im Vordergrund, sondern die Norm der finalen Rezi-
prozitit der Teilnehmer und deren Orientierung an universalistischen
Moralprinzipien. Der sukzessiven Aufhebung der anfinglichen Asym-
metrien entsprechend, bzw. angesichts des Ideals gegenseitiger Anerken-
nung dominiert in Anerkennungsverhiltnissen nicht die affektive Schit-
zung, die einem Bedurfniswesen entgegengebracht wird. Die fehlende
Symmetrie angesichts verletzter oder bedurftiger Wesen wird in aller Re-
gel durch affektive und emotionale Hinwendung tiberbriickt. Anerken-
nungsverhiltnisse, in denen moralische Akteure agieren, kénnen sich
aber bereits aus Grinden der Unzuverlissigkeit affektiver Zuwendung
nicht an letzterer orientieren. Affektivitit ersetzt auf Dauer nicht die Un-
sicherheit im Hinblick auf den moralischen Status des Adressaten.

44 Ibid. S. 315.



Autonomie und Anerkennung 45

Aber auch die soziale Wertschitzung, die den jeweiligen Fihigkeiten
und Eigenschaften von Mitgliedern einer Solidargemeinschaft gilt, kann
hier nicht zur Geltung kommen, widersprechen doch schon die Kon-
ventionalitit und Traditionsabhingigkeit sozialer Wertschitzung dem
Prinzip strenger Gegenseitigkeit, das Anerkennungsverhiltnisse trigt. Es
1st vielmehr die kognitive Achtung, die dem jeweils Anderen entgegen-
gebracht und ihm als moralischer Person geschuldet wird, um die es in
Anerkennungsverhiltnissen geht. Die Selbstachtung, die hier erworben
witd, unterscheidet sich wesentlich von dem Selbstvertrauen, das durch
emotionale Zuwendung, und von der Selbstschitzung, die durch soziale
Wertschitzung entsteht. Dies alles macht es aber auBerordentlich
schwierig, den Ort und den Status von nichtautonomen Lebewesen in
solchen Verhiltnissen zu bestimmen. Moralische Schutzrechte solcher
Lebewesen sind in vormodernen Gesellschaften in affektiven Einstellun-
gen und in sozialen Konventionen verankert. Die <Autonomie-Orientie-
rung moderner Gesellschaften kann aber solche Einstellungen und
Konventionen aus prinzipiellen Griinden, nimlich aufgrund der emanzi-
pativen und egalitaristischen Grundannahmen, die mit dieser Orientie-
rung einhergehen, nicht als Fundamente fiir ihre moralische Grammatik
akzeptieren.

«Die konventionelle Sittlichkeit solcher Gemeinwesen bildet einen normati-
ven Horizont, in dem die Mannigfaltigkeit individueller Rechte und Pflich-
ten an die unterschiedlich bewerteten Aufgaben innerhalb des sozialen Ko-
operationsgefliges gebunden bleibt. Ist die rechtliche Anerkenung daher
noch graduell gemilB der jeweiligen Wertschitzung abgestuft, die der ein-
zelne als Rollentriger geniefit, so 16st sich dieser Zusammenhang erst in
Folge des historischen Prozesses auf, der die Rechtsverhiltnisse den Forde-
rungen einer postkonventionellen Moral unterwirft; nunmehr spaltet sich
die Anerkennung als Rechtsperson, die jedem Subjekt der Idee nach in glei-
chem MafBe gelten muB}, von dem Gtad det sozialen Wertschitzung soweit
ab, daf} zwei verschiedene Formen der Achtung entstehen»*

Die rechtliche Anerkennung und die soziale Wertschitzung gehren nun
zwel verschiedenen systemischen Welten an: der Welt von Rechtsperso-
nen, in der aus prinzipiellen Griinden ohne konkretes Ansehen der Per-
son, also postkonventionell und in universalistischer Perspektive gehan-
delt wird, und der Welt von konkreten Individuen mitsamt ihren zufilli-
gen sozialen Interaktionen, in der gerade Konventionen und affektive
Beziehungen eine dominierende Rolle spielen. Wihrend die «erste» Welt —
threm Selbstverstindnis nach — emanzipativ angelegt ist, &ann sie aus der

4 Axel HONNETH, Der Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik so-
zialer Konflikte, Frankfurt/M. 1992, S. 179.



46 Autonomie und Anerkennung

Perspektive der zweiteny Welt als selktiv und eliminierend empfunden
werden. Dies geschieht nimlich dort, wo jene Lebewesen, die in der so-
zialen Welt solidarischer Verhiltnisse de facto zur Kommunitit morali-
scher «agents» und «patients»*¢ gehoren, de 7ure in der Welt der Rechts-
personen jedoch nur zum Teil reprisentiert sind. Dort sind sie als «social
persons», d.h. als Personen aufgrund konventioneller und affektiver
Einstellungen akzeptiert, hier gehoren sie nicht zu den «persons strict-
ly»*. Das moderne Recht operiert auf der Basis einer Ontologie hand-
lungsfihiger Personen, nicht auf der Basis einer konventionellen Moral
mit unausgewiesenen teleologischen und metaphysischen Hintergrund-
konstruktionen. Deshalb erscheint es unabwendbar, «dal3 aus der prinzi-
piellen Unbestimmtheit dessen, was den Status einer zurechnungsfihigen
Person ausmacht, eine strukturelle Offenheit des modernen Rechts fiir
schrittweise Erweiterungen und Prizisierungen resultiert.»*®

Nun hat Honneth darauf hingewiesen, da8} alles davon abhinge, «wie
sich die normativ verpflichtenden Eigenschaften einer Person bestim-
men lassen.»® Allerdings reduziert er diese Frage auf den Anwendungs-
diskurs universaler Normen: Normativ verpflichtende Eigenschaften un-
terscheiden Personen von all jenen Lebewesen, auf die jene Normen kei-
ne Anwendung finden. Personen werden durch Eigenschaften definiert,
die ihre Einsichts- und Handlungsfihigkeit konstituieren. Insofern dreht
sich die Argumentation im Kreis, denn die Feststellung jener Eigenschaf-
ten wird lediglich als eine «empirische Zurkenntnisnahme» bezeichnet,
die die Normativitit jener essentiellen Eigenschaften bereits voraussetzt.

In Wahrheit handelt es sich keineswegs bloB um eine «empirische
Zurkenntnisnahmey». Welche Eigenschaften wir den primiren Adressaten
moralischer Verantwortung zuschreiben, hingt wesentlich, wenngleich
nicht ausschlieBlich, davon ab, welche soziale Wertschitzung wir ihren
Fihigkeiten und Eigenschaften im Rahmen unserer individuellen Prife-
rengen und unserer sozialen Wertzuschreibungen zukommen lassen. Sol-
che Priferenzen und Wertzuschreibungen werden in kulturellen Wahr-
nehmungsgewohnheiten sozialisiert.

Die Wertschitzung eines Menschen hat mit einer «graduellen Be-
wertung konkreter Eigenschaften und Fihigkeiten» zu tun und setzt als
solche «ein evaluatives Bezugssystem voraus».>® Honneth verkiirzt aller-

4 Vgl. G. ]. WARNOCK, The Objekt of Morality, London 1971, S. 151ff.

47 Vgl. H. Tristam ENGELHARDT jr., The Foundations of Bioethics, New York-
Oxford 1986, S. 115f£f.

8 Der Kampf um Anerkennung, 2.2.0. (s. Anm. 45), S. 178.
¥ Ibid. S. 182.
30 Tbid. S. 183.



Autonomie und Anerkennung 47

dings diesen sekundiren, flankierenden Zugang auf die Aufgabe, die kon-
krete Schitzung individueller Personen von der kognitiven Achtung zu
unterscheiden, die Personen iiberhaupt als Rechtssubjekten eignet. Der
moralische Status von Menschen, die nicht im strikten Sinn zur «moral
community» gehoren, bleibt auch hier ungesichert. Aber sogar der Status
von Personen, deren Eigenschaften bislang ausreichten, um an ihr teilzu-
nehmen, ist keineswegs ungefihrdet. Es gibt fiir Honneth

«keine Eigenschaft [...], die in sich so klare Konturen hat, dalB sie ein fiir al-
lemal festgelegt zu werden vermag; was es heien kann, daBl ein Subjekt
dazu befihigt ist, autonom aus vernunftiger Einsicht zu handeln, ist viel-
mehr nur relativ zu einer Bestimmung dessen zu beantworten, was mit ei-
nem Verfahren der rationalen Ubereinkunft gemeint ist: Denn je nach dem,
wie jene legitimierende Basisprozedur vorgestellt wird, haben sich auch die
Eigenschaften zu dndern, die einer Person zugeschrieben werden miissen,
wenn sie an ihr gleichberechtigt teilnehmen konnen. Die Festlegung der Fa-
higkeiten, die den Menschen konstitutiv als Person auszeichnen, ist daher
abhingig von Hintergrundannahmen darliber, welche subjektiven Voraus-
setzungen zur Teilnahme an einer rationalen Willensbildung befihigen: je
anspruchsvoller ein solches Verfahren gedacht wird, desto umfassender
miissen die Eigenschaften sein, die zusammengenommen die moralische
Zurechnungsfihigkeit eines Subjekts ausmachen.»®!

Ganz abgesehen davon, wie eine solche Auffassung auf den Begriff der
Schuldfihigkeit zuriickwirkt, hat hier eine gefihrliche Umkehrung der
Perspektive stattgefunden: Die Anforderungen, die an die Rationalitit
der «legitimierenden Basisprozedur» gestellt werden, entscheiden nun
dariiber, wer gleichberechtigt an den Verfahren der Anerkennung teil-
nehmen kann. Die normativen Eigenschaften der Personalitit sind als
Hintergrundannahmen davon abhingig, welche Kriterien das «ationale
Verfahren des Rechtssystems an das Profil von Personen stellt. Der
Kampf um Anerkennung wird hier kognitivistisch enggefiithrt. Fir die
kognitive Anerkennung selektiert und zur Teilnahme am Verfahren legi-
timiert sind nur jene Lebewesen, die den wachsenden Anspriichen jener
Kriteriologie geniigen, die durch die Erfordernisse der Verfahrensratio-
nalitit vorgegeben wird. Damit aber verliert das Rechtssystem auf Dauer
seine Schutzfunktion a/s solche. Selbstverstindlich muB3 der Geltungs-
grund, weshalb wir bestimmten Subjekten moralische Rechte zuschrei-
ben, von der Extension des Schutzbereichs dieser Rechte unterschieden
werden. Insofern kann auch der Adressatenkreis der kognitiven Achtung
vom Kreis jener, die von einem rechtlich verankerten Schutz profitieren,

1 1hid. S. 185.



48 Autonomie und Anerkennung

durchaus differieren.’? Gradualisierungs- und Stufungskonzepte konnen
(und miissen) hier vermitteln. Aber damit dies gelingt, mul} die soziale
Schitzung der Eigenschaften jener Menschen, die lediglich passiv an den
Schutzrechten partizipieren, im Raum der Interaktionen, in dem der
Kampf um Anerkennung gefiihrt wird, ihrerseits ein erkenntnis- und
praxisleitendes Interesse bilden.

Was in diesem Anerkennungsmodell konsequenzenreich unterschitzt
wird, ist die Funktion der sozialen Wertschitzung bei der Definition des
Adressaten- oder «Patienten»-Kreises der Anerkennungsverfahren.® Zwar
gehort auch jene Funktion bei Honneth zum integralen Schema der
Anerkennungsdimensionen, aber deren Zentrum liegt zweifelsohne 1m
Bereich kognitiver Schitzung zwischen letztendlich symmetrisch posi-
tionierten Partnern. Der Kampf um Anerkennung gilt der Teilnahme an
diesem kognitiven Achtungsdiskurs. Ohne die soziale Ressource von
Wertzuschreibungen auf dem Hintergrund von evaluativen Annahmen,
die Eigenschaften und Fihigkeiten als schutzwiirdig betrachten, verlieren
Rechtssubjekte aber auf Dauer den Sinn fiir die Komplexitit der Huma-
nitit. Das Anerkennungsmodell mit seinem einseitig kognitiven Ach-
tungsideal ist deshalb der Gefahr ausgesetzt, eine Technik statt eine Ethik
zu werden. Technik nennt Niklas Luhmann «eine funktionierende Sim-
plifikation»**.

Wiirden aber unter diesen Bedingungen nicht bereits Kleinstkinder
und demente Menschen aus jenem Schutzbereich herausfallen, so wie er
durch Anerkennungsverhiltnisse konstituiert und in der Schaffung mo-
ralischer Rechte konkretisiert wird? Sind sie kemne Habitanden in der
«community of rights» (Alan Gewirth)? In der Tat verfiigen sie nicht tGber
«voluntariness or freedom» und iiber «purposiveness or intentionality»®.
Ihnen fehlen die elementaren Bedingungen zu «human action». Sind sie
deshalb keine Triger von Rechten?

Traditionellerweise werden Rechte Personen verliehen, aber seit
Locke und Kant werden «Personen» und «Menschen» nicht schlechthin
identifiziert. Insofern nun «Personen» als handlungsfihige Wesen defi-
niert werden, unterscheidet diese «neue> Tradition sich nicht radikal von

52 Vgl. Marcus DUWELL, «Ethik der genetischen Friihdiagnostik — eine Problem-
skizze», in: Ders./D. Mieth, Ethik in der Humangenetik. Die neueren Entwicklungen
der genetischen Friihdiagnostik aus ethischer Perspektive, Tibingen 1998, S. 2648,
34ff.

53 Allerdings heiBt dies nicht, daB die Verbindlichkeit von Werten lediglich darauf
beruht, dafl sie eine «soziale Einrichtung» sind. Vgl. Norbert HOERSTER, Abtreibung
im sikularen Staat. Argumente gegen den § 218, Frankfurt/M. 1991, S. 21.

3 Niklas LUHMANN, Beobachtungen der Moderne, Opladen 1992, S. 21.

55 Alan GEWIRTH, The Community of Rights, Chicago/London 1996, S. 13.



Autonomie und Anerkennung 49

der «metaphysischen> Tradition, aber letztere richtete ithre Aufmerksam-
keit auch nicht auf den Unterschied zwischen «Petrsonen» und «Men-
schen». Das Kritertum des SelbstbewuBtseins spielte deshalb kaum eine
Rolle. Sobald aber «SelbstbewuBtsein» zwischen «Personen» und «Men-
schen» zu unterscheiden hat, miissen Rechte auf «Menschen» #bertragen
werden. Kants Idee einer «iiberzeitlichen oder intelligiblen Person», die
eine Verbindung mit dem Individuum der Gattung eingeht, versucht,
zwischen moralischen Rechten und biologischen Gattungsmerkmalen
eine Beziehung herzustellen.

Auch Hegel versteht unter Personen Subjekte, insofern sie zur
Selbstreflexion ihres Handelns («Reflexion des Willens in sich») und zur
«AuBerung des Willens als subjektiven oder moralischen»’ in der Hand-
lung fihig sind. Die Person konstituiert die Rechtsfihigkeit. Und ganz im
Einklang mit dem Ergebnis der Anerkennungs-Dialektik lautet das
Rechtsgebot: «Sei eine Person und respektiere die anderen als Perso-
nen.»® Weil etwa Kinder nicht an dieser Situation wechselseitigen Res-
pekts partizipieren, miissen ithre Rechte anders begriindet werden: Die
Rechte von Kindern werden an den Begriff des «Lebens» angebunden.®
Dieses Leben ist durch Selbstgefiihl als Merkmal der menschlichen Seele
spezifiziert: Die «filhlende Seele» oder die «einfache Idealitit, Subjekti-
vitit des Empfindens»® wird im Selbstgefiihl zur Fihigkeit der Indivi-
dualitit, «sich in sich selbst zu unterscheiden und zum Urtteil in sich zu
erwachen, nach welchem sie besondere Gefiihle hat und als Subjekt in
Beziehung auf diese ihre Bestimmung ist.»®! Die leibliche Selbstempfin-
dung gehért schon zu jener EinfluBsphire selbstbewulBter Personalitit,
die passive Rechte begriinden kann.

Hegel 1iBt keinen Zweifel daran aufkommen, daBl wir es mit emnem
differenzierten Modus eigenleiblichen Spiirens zu tun haben, wodurch
bereits Schutzrechte etabliert werden. Dennoch — auch hier haben wir es
nicht mit jenen Personen zu tun, wie sie sich in Anerkennungsverhiltnis-
sen wechselseitig hervorbringen. Wenn einmal zwischen Gattungszuge-
horigkeit und Personalitit mittels BewuBtseins- und Handlungskriterien
eine Trennung vollzogen wurde, kann man nur noch iiber einen Gradua-
lismus die drohende Exklusivitit — wortlich AusschlieBlichkeit — von
Personalitit vermeiden. Allerdings existieren als empirisiche Tragfliche

36 Rechtsphilosophie, Werke Bd. 7, Frankfurt/M. 1970, S. 203 (§ 105).
37 Ibid. S. 211 (§113).

38 Ibid. S. 95 (§36).

9 Ibid. S. 327 (§175).

% Enzyklopidie I1I, Werke Bd. 10, Frankfurt/M. 1970, S. 122 (§ 403).
81 Ibid. S. 160 (§40).



50 Autonomie und Anerkennung

fiir diesen Gradualismus entwicklungsbiologische und anthropologische
Hinweise, wie sie bereits bei Kant und bei Hegel als Briickeny zwischen
Gattungszugehorigkeit und Personalitit zum Einsatz kommen. Man
kommt also nicht umhin, Stufungen vorzunehmen, sogar dann, wenn
man Personalitit mit der Gattungszugehorigkeit identifiziert. Allerdings
wiirde man be1 dieser Maximalannahme den Begriff der Personalitit se-
mantisch entleeren. Ich stimme mit Ludwig Siep iiberein, wenn er fol-
gende zwei Moglichkeiten fiir eine solche Gradualisierung vorschligt:

«Entweder sollte man Personalitit und bestimmte aktive Rechte verkniipfen
[...] Dann muB aber iber die passive Rechtsfiahigkeit bzw. die Schutzrechte
von Nicht-Personen befunden werden. Oder der Begriff Person steht wie-
der fir Individuen der menschlichen Gattung als «atura rationalis) [...].
Dann miissen die Abstufungen der Rechte nach den Graden der Entwick-
lung von Personen vorgenommen werden.»®

Ein solcher Gradualismus, der mir unumginglich zu sein scheint®,
schiitzt gleichzeitig vor der Uberdehnung® des Begriffs der Anerken-
nung. Letztere hat nur Sinn in einem Raum selbstreflexiver Begegnung
mit dem Anderen. Dieser Andere mufl dabei ein Responsorium fiir
meine eigene Subjektivitit bilden kénnen. Wenn dies nicht der Fall ist,
schwindet auch der Sizz dessen, was wir Anerkennung nennen. An den
engen Raum von Anerkennung im strikten Sinn, wo die Autonomie von
Personen das leitende praktische Interesse bildet, schlie3t sich ein weite-
rer Raum an, worin die Nihe zur Autonomie von Personen u. a. durch
ein «evaluatives Bezugssystem» hergestellt wird, an Hand dessen wir
«konkrete Eigenschaften und Fihigkeiten» (Honneth) graduell bewerten.
Dieser wertende Bezugshorizont wird aber nicht zuletzt durch Waht-
nehmungsgewohnheiten konstituiert, in denen wir Lebewesen auf dem
Hintergrund individueller Priferenzen, vor allem aber auf dem Hinter-

62 Ludwig SIEP, «Personbegriff und praktische Philosophie bei Locke, Kant und
Hegel», in: Praktische Philosophie im Deutschen Idealismus, Frankfurt/M. 1992,
S. 81-115, 113f.

63 Die Ansicht, daBl «Potentialitit» und «Grade der Nihe zur Handlungsfihigkeit
essentielle und notwendige Kennzeichen fiir die Zuweisung eines moralischen Status
an nicht-autonome Menschen sind, teile ich mit Klaus STEIGLEDER. Vgl. zuletzt:
«Miissen wir, diirfen wir schwere (nicht-therapierbare) genetisch bedingte Krankheiten
vermeidenry, in: Ethik in der Humangenetik, 2.2.0. (s. Anm. 52), S. 91-119.

64 So beispielsweise Thomas PROPPER in «Autonomie und Solidaritit. Begriin-
dungsprobleme sozialethischer Verpflichtung, in: Edmund Arens (Hg.), Anerkennung
der Anderen, Freiburg 1995, S. 95-112. DaB noch «im duBersten, aussichtslos schei-
nenden Fall», weil Menschen zur Freiheit (Gottes) bestimmt sind, man sich «gegen die
Méglichkeit ihrer Verwirklichung jenseits menschlicher Moglichkeiten nicht abschlie-
Ben darf», ist eine Forderung, die — weil «jenseits menschlicher Méglichkeiten» — keine
ethische Forderung sein kann.



Autonomie und Anerkennung 51

grund kultureller Schitzung eine moralische Kontur geben. In dem
MaBe, in dem der Adressat dieser Schitzung in seinem anthropologi-
schen Profil abstrakt wird, werden Wahrnehmungen erforderlich, die
von einer emphatischen Imagination getragen werden: von der Bereit-
schaft, noch in jenen abstrakten Vorstadien von Personalitit die potenti-
ellen Triger jener Autonomie zu erkennen, die erst in spiteren Anerken-
nungsverfahren zu einer kognitiven Abschlullgestalt finden wird.



	Autonomie und Anerkennung

