
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 1-2

Artikel: Autonomie und Anerkennung

Autor: Wils, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761071

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Pierre Wils

Autonomie und Anerkennung

'Einleitende Überlegungen

Die menschliche Fortpflanzung in all ihren Dimensionen ist seit den

siebziger Jahren zunehmend zu einem prominenten Gegenstand von
gendiagnostischen und -therapeutischen Verfahren geworden. Fertili-
tätstechnologien und prokreative Verfahren umranken diesen einst
intimen Bereich menschlicher Existenz. In der Gentechnologie an Tieren
und Pflanzen fanden zwar radikale, aber vergleichsweise eher öffentlichkeitsarme

Entwicklungen statt. Erst das Klonen von Tieren lenkte
spektakulär die Aufmerksamkeit auf eine Technologie, die Reminiszenzen an
Science-fiction-Geschichten weckte. Dagegen stand anfangs etwa die In-
vitro-Fertilisation im Rampenlicht von erheblichen ethischen und
sozialpolitischen Kontroversen. Mittlerweile haben molekulargenetische
Untersuchungen unser Wissen um Risiken, Krankheiten und — in geringerem

Maße — um Therapien enorm erweitert. Die Verfahren zur pränatalen

Diagnostik sind immer präziser geworden. Präsymptomatische
Untersuchungen konfrontieren uns mit möglichen und wahrscheinlichen
Krankheiten längst vor deren Ausbruch.

Ein moralischer Konsens war damals wie heute in vielen Bereichen
kaum in Sicht.1 Mittlerweile aber gehört die IVF zum Standardrepertoire
bei den vorgeburtlichen Techniken. Die später hinzugekommenen
einschneidenden Möglichkeiten der Gentechnologie am Menschen haben
den Spielraum — oder «Raum des Mißbrauchs», wie manche meinen —

gewaltig erweitert. Allerdings hat in diesem Zusammenhang die öffentliche

Aufmerksamkeit bereits erheblich nachgelassen. Nur noch spektakuläre

Fälle vermögen es, für kurze Zeit die Aufmerksamkeit der
Öffentlichkeit zu erreichen. Die Gentechnologie am Menschen scheint sich,

bedingt durch ihre Komplexität und durch ihre Ferne von täglichen
Lebensvollzügen, lediglich zwischen «Betroffenen» und «Experten»
abzuspielen. Tendenziell ist aber der gesamte pränatale Entwicklungsraum

1

Vgl. Kurt BAYERTZ (Hg.), Moralischer Konsens. Technische Eingriffe in die
menschliche Fortpflanzung als Modellfall, Frankfurt/M. 1996.



28 Autonomie und Anerkennung

nun Gegenstand von Verfahren geworden, die diagnostisch, therapeutisch

und selektierend in einen Bereich menschlichen Lebens eingreifen,
der sich bis vor nicht allzu vielen Jahren noch weitgehend solchen
Eingriffen entzog.

Zweifelsohne hat sich unser Begriff des Lebens seitdem radikal
verändert. Das Leben ist nun weitgehend entmystifiziert. Der Hauch des

Geheimnisvollen, der seinen Anfang umwehte, ist dem analytischen
Licht gewichen, unter dem die erfolgversprechende Arbeit an der Zelle
verrichtet wird. Die Naturteleologie, einst das ontologische Gerüst
abendländischer Ethik, hat ihre Glaubwürdigkeit aufgrund einer
generellen Überflüssigkeits- und Nutzlosigkeitsvermutung eingebüßt.
Übriggebheben sind Transformationen in den Bereich des Ästhetischen, die

zwar in den pränormativen Bereichen der Ethik eine wichtige Funktion
übernehmen können, aber von normativen Vorgaben kann hier längst
keine Rede mehr sein.

Darüber hinaus ist inzwischen das Bewußtsein für die Komplexität
ethischer Normierungen stetig gewachsen. Die angewandte Ethik oder
die Bereichsethiken haben nicht die Funktion, einzelne strittige
Probleme unter generelle Normen zu subsumieren, sondern vielmehr die

Aufgabe, die methodologischen Optionen bzw. die fundierten Prinzipien
einer allgemeinen normativen Ethik mit den komplexen empirischen und
bereichsspezifischen Sachverhalten auf der Ebene einer interpretativen
oder hermeneutischen Synthese zu vermitteln. Emphatische Allgemeinbegriffe

wie «das Leben» kaschieren und verdunkeln aber diese Aufgabe
eher, als daß sie zu ihrer Vermittlung etwas Wirksames beitragen könnten.

Dies alles sei konstatiert, ohne daß auf diesem Wege Anlaß zu
nostalgischer Rückschau gegeben werden soll. Denn wem würde diese

Nostalgie, die in der Regel in blanke Kulturressentiments ausartet, nützen?
Dennoch — das Verhältnis, das wir dem Leben gegenüber einnehmen, ist
ein anderes geworden. Dazu ist diese Behauptung sehr unpräzise. Denn
wer ist «das Leben»? Es existieren nur konkrete Lebewesen, die von uns
auf eine bestimmte Art und Weise wahrgenommen werden, denen wir in
bestimmten Haltungen begegnen und die wir so oder anders behandeln.
Von daher ist es angebracht, das Abstraktum «Leben» eher zu meiden,
denn Abstrakta provozieren häufig ebenso allgemeine wie undifferenzierte

Stellungnahmen. Sie suggerieren vor allem, daß dem <Seinsbereich>

des Lebens ein «Sinn» entnommen werden kann, der als Weg- und
Orientierungsmarke bei der ethischen Erarbeitung von Nutzen sein könnte.
Dies ist allerdings nur selten der Fall. Sobald wir nicht mehr die normativ

einschlägigen Informationen einer essentiellen Struktur der Dinge
entnehmen können und uns demnach nicht länger in der Situation der



Autonomie und Anerkennung 29

Empfangenden befinden, haben wir unser Verhältnis zu den konkreten
Phänomenen tiefgreifend verändert: Das moralische Konfliktpotential,
das bestimmte Phänomene enthalten, ist das Ergebnis einer Interpretation,
die im Fokus unserer {problematisch gewordenen) ethischen Traditionen,
unserer (strittigen) normativen Basisunterstellungen und unserer (differierenden)

Präferenzen und Interessen geschieht.2
In diesem Kontext haben sich Termini profilieren können, die in der

alteuropäischen Ethik kaum eine Rolle spielten. Im folgenden wird die
Aufmerksamkeit auf die beiden Kategorien der Autonomie und der
Anerkennung gerichtet sein. Vor allem der Begriff der «Anerkennung» macht
die veränderte Einstellung zu den moralisch relevanten Phänomenen
deutlich: Es sind nun Subjekte, die in einem Verhältnis zueinander
stehen, die moralische Probleme als solche überhaupt erst generieren, pro-
blematisieren, evaluieren und normieren. Der Begriff für solche Subjekte ist
«Autonomie». Letztere ist keine Bedingung, die der Anerkennung vorangeht,

sondern die im Kampf um Anerkennung und durch Anerkennung
erworben wird. Autonomie ist deren Thema. Insofern wir nur auf dem

Hintergrund solcher Anerkennungsverhältnisse sinnvoll von Autonomie
sprechen können, widme ich meine Aufmerksamkeit dem Begriff der

Anerkennung.

I. Was sind Anerkennungsverhältnisse? Eine vorläufige Bestimmung

«Anerkennung» gehört zu den zentralen Kategorien der Moralphilosophie
nach Hegel. Anerkennungsverhältnisse sind zumindest in zweierlei

Hinsicht ethisch bedeutsam: Sie etablieren einen Gehalt moralischer
Kommunikation, nämlich wechselseitige Achtung bzw. wechselseitige
Respektierung personaler Individualität. «Achtungskommunikation» (Ni-
klas Luhmann) ist ein essentieller Bestandteil dessen, worum es in der
Moral geht. «Achtung» wird dabei nicht nur einer Person entgegengebracht,

insofern Aspekte ihrer Persönlichkeit Respekt abnötigen, sondern
der Person selber.

Anerkennungsverhältnisse enthalten aber auch notwendige, obzwar
nicht hinreichende Bedingungen für die Kommunikation über
Geltungsaspekte strittiger moralischer Sachverhalte, wie etwa der Auslegungen

dessen, was wir unter «Respekt» und «Achtung» verstehen.
Anerkennungsverhältnisse lassen sich ihrerseits als moralrelevante Grundbedingungen

dieser Kommunikation deuten, indem Asymmetrien nach Mög-

2 Zur Funktion der Interpretation bei moralischen Sachverhalten siehe Hans LENK,
Konkrete Humanität. Vorlesungen über Verantwortung und Menschlichkeit,
Frankfurt/M. 1998.



30 Autonomie und Anerkennung

lichkeit minimiert werden sollten. Faßt man diese beiden Gesichtspunkte
zusammen, heißt das: Anerkennung ist sowohl eine transzendentale Voraussetzung

als auch ein zentraler Topos ethischer Kommunikation.

Allerdings gehen diese Überlegungen von einer Annahme aus, die so
selbstverständlich zu sein scheint, daß sie nicht eigens genannt werden
muß. Anerkennung setzt die Sichtbarkeit des jeweiligen Gegenübers voraus.

Im Begriff der Anerkennung werden nämlich verschiedene, semantisch

und phänomenologisch unterscheidbare <Schichten> zusammengefaßt:
der normative Horizont bzw. der Gehalt moralischen Handelns, die

kommunikative Bedingung ethischer Geltungsdispute und — gleichsam als

deren anthropologischer Unterbau — die Wahrnehmung des Anderen als

Person. Insofern das Selbst des Anderen sich mir als ein anderes Selbst

offenbart, wird — phänomenologisch - der Adressat von Anerkennung
konstituiert. Dabei führt der Begriff der Wahrnehmung seinerseits verschiedene

Bedeutungsschichten mit sich: das buchstäbliche Sehen eines

Gegenübers, die selektive Aufmerksamkeit des Wahrnehmenden und — hiermit

engstens zusammenhängend — die deutende Konfiguration dessen,
was wahrgenommen wird. Wahrnehmung ist das Ergebnis einer komplexen

Konstruktion, worin neurologisch verankerte Gestaltprinzipien eine
ebenso wichtige und selektierende Rolle spielen wie individuelle und
kulturelle Interpretationsschemata.

II. Wahrnehmung als Faktor selektiver Aufmerksamkeit

Aber was geschieht, wenn die Identität des Anderen sich unserer
Wahrnehmung entzieht? Ich meine dabei nicht die zufällige, weil orts- oder
zeitbezogene Wahrnehmung, sondern jene Wahrnehmung, in der wir den
Anderen als moralisches Gegenüber identifizieren können. Was
geschieht, wenn wir Zweifel darüber bekommen, ob wir es überhaupt mit
einem anderen Selbst zu tun haben? Was passiert, wenn die Personalität
des Anderen in dem Sinne zweifelhaft ist, daß seine Identität in ihrem
jetzigen Entwicklungsstadium oder aber als solche Gegenstand von Skepsis

und Verunsicherung ist? Wird nicht jede Anerkennung auf den
gesicherten anthropologischen Status des Anderen verwiesen? Basiert dieser

Status nicht auf einer Konfiguration des Anderen, die diesen in eine

Ähnlichkeitsbeziehung zum Wahrnehmenden selbst setzt?

Mit dem Prädikat «anthropologisch» meine ich nicht bloß die
Zugehörigkeit zur Spezies, sondern die sichtbare personenähnliche Qualität
des Anderen als eine unhintergehbare Bedingung für Reziprozität, wobei
letztere ihrerseits die Möglichkeit von Anerkennung überhaupt zu
formulieren scheint. «Sichtbar» meint hier buchstäblich die Wahrnehmbar-



Autonomie und Anerkennung 31

keit des Anderen als die Konfiguration eines personalen oder zumindest
quasi-personalen Gegenübers.

Wie bereits angedeutet, wird häufig eine elementare Voraussetzung
für die Konstitution moralischer Aufmerksamkeit übersehen: die
Wiedererkennung des eigenen Selbst im Selbst des Anderen, die Wiedererkennung

der eigenen Subjektivität in der des moralischen Gegenübers.
«Wiedererkennung» braucht aber kein Gegenüber, das sich auf derselben

Entwicklungsstufe befindet.3 Aber ohne Wiedererkennungsmöglichkei-
ten ergeben Anerkennungsverhältnisse als solche keinen Sinn.

Obzwar sich dieses Verhältnis bis zu einem gewissen Grade auch

psychologisch beschreiben läßt, geht es doch über jede Psychologie hinaus.

Wir haben es hier vielmehr mit einer transzendental-anthropologischen

Bedingung zu tun. Es macht keinen Sinn, die Begegnung mit dem
Anderen jenseits jeder Gemeinsamkeit zu suchen. «Was von ihm dem
Verstehen entgeht, ist er selbst»4 — dieser Satz von Emmanuel Lévinas
zerstört letztlich die moralische Gegenwart des Anderen. Wenn sich der
Andere mir nicht als anderes Selbst erschließt, fehlt jene Grundvoraussetzung,

durch die moralische AnerkennungsVerhältnis se überhaupt
konstituiert werden, nämlich die wechselseitige Verwiesenheit von Personen.5

Die Frage, worin diese Gemeinsamkeit hegt, braucht hier noch
nicht beantwortet zu werden. Aber moralische Anerkennungsverhältnisse

können nicht gedeihen, wenn das Gegenüber lediglich als <Entzug
jeder Identität) gegeben ist.

Genau dies aber geschieht im pränatalen gendiagnostischen und
gentherapeutischen Komplex: Die Visibilität des Gegenübers als eines
erkennbaren Wesens mit personalen oder quasi-personalen Qualitäten
schwindet. Darüber hinaus läßt die Lektüre des Genoms bzw. die eventuell

anschließende Genmanipulation etwas entstehen, was ich die
Begehbarkeit der Subjektivität nennen möchte. Die Situation ist paradox:
Während sich die Individualität eines werdenden Menschen diagnostisch
und prognostisch erschließen läßt, verschwindet das <Angesicht>, das
erkennbare Profil dieser Individualität. Während das Wissen um die
konkrete Subjektivität sich ständig steigert und die Lektüre eines konkreten

3
Vgl. Klaus STEIGLEDER, Die Begründung des moralischen Sollens. Studien zur

Möglichkeit einer normativen Ethik, Tübingen 1992, S. 283.
4 «Ist die Ontologie fundamental?» in: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur

Phänomenologie und Sozialphilosophie, München 1983, S. 103—119, 115.
5 In der Hervorhebung dieser irreduziblen «Egoität» gegenüber dem Versuch Lévinas',

jede Spur von Intentionalität aus der ursprünglichen Begegnung mit dem Antlitz
des Anderen zu tilgen, liegt das bleibende Recht von Jacques Derridas Kritik in seiner

Abhandlung über «Gewalt und Metaphysik» (in: Die Schrift und die Differenz,
Frankfurt/M. 1976, S. 121-235).



32 Autonomie und Anerkennung

Genoms die Individualität eines Menschen buchstäblich öffentlich macht,
kommen uns die anthropologischen Konturen dieser Individualität
abhanden.

Im Hinblick auf die Wahrnehmungsweisen in unserer Kultur hat
Paul Virilio von einem «Empfindungsverlust»6 gesprochen, der tiefgreifende

Konsequenzen für unsere Welteinstellung habe. Wahrnehmungen
geschehen unter formalen Bedingungen, unter Bedingungen, die
bestimmte Muster und Techniken vorgeben. Wir nehmen nicht nur mit den

Augen wahr, sondern mit einem vielschichtigen Netz, worin sich die
Sinne und die kulturellen <Medien> zu einer Perspektivierung der
Wirklichkeit verdichten. Je nachdem, mit welchen Vermittlungsinstanzen wir
die Wirklichkeit <ins Bild setzen), ändert sich auch der Wirklichkeitsbezug.

«Die Formen setz(t)en uns nicht nur über ihr Wesen, über das, was
sie materiell darstellten, in Kenntnis, sondern informierten uns auch
über ihre Erfahrungen im Augenblick, innerhalb der Zeit, [...]
informierten über ihre fühlbare Realität und die erfahrenen Wirkungen.»7

Man könnte im Rahmen der modernen Informations- und
Übertragungsmedien von zwei gravierenden Wirkungen auf die Wahrnehmung
sprechen: Erstens hat sich «das Bild gegen die Sache durchgesetzt»8,
zweitens wird «die Sache» zerlegt, aus ihrem Kontext herausgelöst und es

findet eine «Schrumpfung»9 statt, so daß sich eine Loslösung von der
lebensweltlichen Umgebung ereignet. Nahezu alle relevanten medizinischen

Neuerungen — von den nichtinvasiven Operationstechniken bis zu
sämtlichen gendiagnostischen und -therapeutischen Verfahren — spielen
sich in einem Bereich zunehmender Miniaturalisierung ab. Ohne die

Zwischenschaltung mikroskopierender Medien ist das Objekt des

Eingriffs nicht länger sichtbar. Vor allem die Dekontextualisierung und die

Zerlegung des Gegenstandes der Wahrnehmung erhöhen dessen
Abstraktheit. Diese «Emanzipation des Abstrakten» (Dieter Ciaessens10)
löscht das Wiedererkennungspotential aus, das evolutionär erworben
wurde. Wir müssen uns zu einer Subjektivität verhalten, die sich uns in
der Form einer mathematisch-chemischen Repräsentation zeigt. Mitglieder

der eigenen Gattung offenbaren sich unseren Sinnen in einer seltsa-

6 Paul VIRILIO, Der negative Horizont. Bewegung/Geschwindigkeit/Beschleuni-
gung, München/Wien 1989, S. 24.

7 Ibid. S. 9.
8 Paul VIRILIO, Fluchtgeschwindigkeit, München/Wien 1996, S. 33.
9 Ibid. S. 51.
10 Dieter CLAESSENS, Das Konkrete und das Abstrakte. Soziologische Skizzen zur

Anthropologie, Frankfurt/M. 1980, S. 310.



Autonomie und Anerkennung 33

men «Entmaterialisierung»11, herausgelöst aus den üblichen räumlichen
und zeithchen Horizonten ihres Werdegangs.

Virilio hat - in einem anderen Kontext - zu Recht darauf aufmerksam

gemacht, daß nun erhebliche Interpretations Schwierigkeiten entstehen.

Unsere tradierten Deutungen verlieren ihre integrierenden Wirkungen.

Das lebendige Wesen in seiner radikalisierten Abstraktheit wirkt
vielmehr desintegrativ im Hinblick auf das «konservative»12 Potential
unserer Sinne. Vor allem die Art und Weise, wie der Andere uns optisch
und taktil gegeben ist, verändert sich radikal. Weder der Hautkontakt13
mit dem Anderen noch die Einheit von eigenleiblichem Spüren und Spüren

des Anderen, wie sie der schwangeren Frau bekannt ist, jene taktile
Intimität zweier Lebewesen, bleiben erhalten. Damit wird der Sinn für die

Realität des Anderen ausgehöhlt.
Es sei noch einmal hervorgehoben, daß die Transformationen der

Wahrnehmung, die hier beschrieben werden, lediglich als Beobachtung,
allerdings als eine Beobachtung mit direkter ethischer Relevanz gewertet
werden sollten. Solche Transformationen sind im Zuge der technischen
Evolution unaufhaltsam. Sie lassen jedoch den Status unserer Erfahrungen

nicht unangetastet. Die Wahrnehmungsgewohnheiten selektieren,
aufgrund ihres technologischen Designs, die Phänomene und manipulieren

unsere Erfahrungen mit den Phänomenen. Insofern hat die
kulturphilosophisch motivierte Frage ihre Berechtigung, «ob wir bald endgültig
unseren Status als Augenzeugen der sinnlich wahrnehmbaren Realität

zugunsten von technischen Substituten» verlieren.14 Wenn die Körper,
die sinnliche Außenseite der Subjektivität des Menschen, ihrerseits durch
mathematische und chemische Formeln ersetzt werden, haben sie einen
Phantomstatus bekommen, der sie aus der Welt vertrauter Empfindungen
und moralischer Einstellungen verbannt.15

11 Paul VIRILIO, Fluchtgeschwindigkeit, a.a.O. (s. Anm. 8), S. 77.
12 Dieter CLAESSENS, Das Konkrete und das Abstrakte, a.a.O. (s. Anm. 10), S. 317:

«Angesichts des erosionshaften Erschlaffens synthetischer Reserven und der
gleichzeitigen spürbaren Erschlaffung synthetischer Möglichkeiten wurde das Thema des 19.

Jahrhunderts bereits die Angst, d.h. das existentiell beklemmende Gefühl der Furcht
vor der prinzipiellen Unfähigkeit, aus analytischer, d.h. aufgelöster Wirklichkeit noch
lebendige Wirklichkeit und überzeugenden, identitätserhaltenden und identitätsstif-
tenden Sinn zu erschließen.»

13 Vgl. Michel SERRES, Die fünf Sinne, Frankfurt/M. 1993.
14 Paul VIRILIO, Fluchtgeschwindigkeit, a.a.O. (s. Anm. 8), S. 127. Virilio spricht

in diesem Zusammenhang von einer «Ethik der Wahrnehmung».
15 «Man wird bemerkt haben, daß das Problem der <Bio-Ethik> in der Zersplitterung

des Raums der Körper besteht, auf philosophischer Ebene allerdings geht es auch

um die Zersplitterung der Dauer, oder anders gesagt, der spezifischen Zeitlichkeit des



34 Autonomie und Anerkennung

In gewissem Sinne ereignet sich eine Täuschung der moralischen
Sensibilität: Zusammengeschrumpft auf die Größenordnung einer Analyse

von Zellsubstanzen, scheinen sich moralische Anerkennungsverhältnisse

zu verflüchtigen, während wir es in Wahrheit und unmittelbar mit
der konkreten Subjektivität eines (künftigen) Menschen zu tun haben.

Offensichtlich ruft dieser Prozeß einer mikroskopischen Schrumpfung
von Individualität eine Überlistung der Wahrnehmung hervor.16 Die
Wahrnehmung ist «zur Falle geworden»17. Unsere moralische Sensibilität
kann nämlich kaum mit den Abstraktionsschüben schritthalten, welche
die neuen Verhältnisse etablieren. Sowohl die radikale und anonymisierende

Ferne eines Menschen als auch die Abstraktion von allen evolutionär

eingeübten Wahrnehmungsschemata überfordern auf Dauer jede
moralische Sensibilität. Nach einer kurzen Phase moralischer Erregung
erschlafft unsere Aufmerksamkeit - mangels sensibler, d. h. sinnlicher

Stützung durch die Wahrnehmung.

III. Der Streit um die Interpretation der Wahrnehmungen

Die kurz umrissenen Wandlungen sind struktureller Natur. Sie haben
eine kollektivierende Wirkung. Insofern handelt es sich um größtenteils
unwillkürliche Prozesse, die sich unseren Gestaltungsmöglichkeiten
weitgehend entziehen. Sie sind das Produkt von technischen bzw.
technologischen Innovationen. Ich möchte dies anhand eines Beispiels
verdeutlichen. Seit der Mitte der sechziger Jahre, angefangen mit den
Photographien von Lennart Nilsson, stehen uns die intrauterinen Prozesse

vor Augen, die — angefangen bei der nervösen Bahn des Samens zur
Eizelle - die komplette Entwicklung eines Menschen im Unterleib anleiten.
Die Zygote wird photogen, und alle anschließenden Entwicklungsschritte

werden nun kameratechnisch dokumentiert. Im Grunde vollzieht
sich hier zunächst eine Revolutionierung aller bis dato gültigen moralischen

Evidenzen: In dem Moment, wo das Innere offenbar wird und das

lebendigen Körpers.» Paul VlRILIO, Die Eroberung des Körpers. Vom Ubermenschen
zum überreizten Menschen, München/Wien 1994, S. 139.

16 Es wäre zu überlegen, inwiefern die «Inkonsistenzen in der Einstellung zu
Embryonen und Feten», die von Eva-Marie ENGELS in ihrem informativen Aufsatz «Der
moralische Status von Embryonen und Feten - Forschung, Diagnose,
Schwangerschaftsabbruch» (in: M. Düwell/D. Mieth (Hgg.), Ethik in der Humangenetik. Die neueren

Entwicklungen der genetischen Frühdiagnostik aus ethischer Perspektive, Tübingen

1998, S. 271—301, 291) beschrieben werden, durch Verwirrungen und Unsicherheiten

bei der Wahrnehmung solcher Lebewesen verursacht werden.
17 Vgl. Wolfgang WELSCH, «Zur Aktualität ästhetischen Denkens», in: Ästhetisches

Denken, Stuttgart 1990, S. 65.



Autonomie und Anerkennung 35

Unsichtbare sichtbar, wird die moralische Aufmerksamkeit gezwungen,
sich einem Wahrnehmungsfeld zuzuwenden, das sich vorher weitestgehend

entzog. Wir werden nun zu Zeugen einer technologisch erschlossenen

biologischen Intimität.
Schon bald machte die Rede von einer misplaced concreteness die Runde,

buchstäblich einer «Konkretheit am falschen Ort»18. Die Zygote wird
— bis auf das phototechnisch ermöglichte «Sehen» — entsinnlicht
dargeboten, aber die Photographie insinuiert ein konkretes Gegenüber. Der
Körper der Frau wird geöffnet und mutiert zur «Vitrine» (Barbara
Duden19). Die inzwischen zum Standardrepertoir einer pränatalen
Diagnostik zählende Ultraschall-Untersuchung läßt eine technologisch me-
diatisierte Quasi-Kommunikation zu einem Zeitpunkt entstehen, wo früher

von Kommunikation keine Rede sein konnte. Soweit der Prozeß
zwischen Empfängnis und Geburt nun einer sehenden Öffentlichkeit
dargeboten werden konnte, wandelte sich auch die Interpretation von
Schwangerschaftsprozessen: Zurück bis zum Zeitpunkt der Befruchtung
konnte nun ein Geschehen rekonstruiert werden, das sich bis weit in unser

Jahrhundert einer übergroßen Zahl von Menschen jeglicher Sichtbarkeit

verweigerte und darüber hinaus kaum wirksam beeinflußt werden
konnte.20

Sobald aber die Schwangerschaft sichtbar wurde, entstand eine neue
Verantwortung für die Qualität sowohl der Schwangerschaft als auch für
die des werdenden Kindes. Daß ein werdendes Kind eine intrauterine
Person sei, läßt sich jedenfalls zunächst leichter behaupten, wenn man
schon zu einem frühen Zeitpunkt kindähnliche Züge wiedererkennt.
Neue Interpretationen über den Status von werdenden Kindern werden
nahezu erzwungen, sobald neue Sichtbarkeiten auftauchen.

Unabhängig davon, ob man nun, wie oft geschehen, mit den neuen
(buchstäblichen) Evidenzen die Personalität eines Embryos verteidigt
oder, wie Barbara Duden und andere Feministinnen, von einer «Rechtsfiktion

im Unterleib»21 spricht, mit den neuen Sichtbarkeiten entsteht ein
Streit der Interpretationen, der sich letzten Endes um den moralischen

Status des wahrnehmbar gewordenen Kindes abspielt.

18 Vgl. Susan SONTAG, Über Photographie, Frankfurt/M. 1986.
19 Barbara DUDEN, Der Frauenleib als öffentlicher Ort, Hamburg 1991, S. 44.
20 Allerdings existieren seit Jahrhunderten zahllose Techniken, die Fruchtbarkeit

von Mann und Frau zu steigern. Vgl. Annette JOSEPHS, Der Kampf gegen die
Unfruchtbarkeit. Zeugungstheorien und therapeutische Maßnahmen von den Anfängen
bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts, Stuttgart 1998.

21 Barbara DUDEN, Der Frauenleib als öffentlicher Ort, a.a.O. (s. Anm. 19), S. 72.



36 Autonomie und Anerkennung

Egal, ob man hier von Wahrnehmungsi//»J70»£» oder von neuen
Wahrnehmungsreö/iÄitf«« spricht, es handelt sich um einen Streit über die

Deutungen von Wahrnehmungen, die noch relativ einfach an unsere
<normalen> Wahrnehmungsobjekte Anschluß finden können. Dies ändert
sich aber, sobald dieser Prozeß der Erschließung neuer mikroskopischer
Evidenzen abermals radikalisiert wird. Letzteres geschieht im Zuge der
Gendiagnostik und der Gentherapie. Genfrequenzen und mathematische
Verhältnisse zwingen uns nun, von jeder <prima facie>-Evidenz, von jeder
über die Sinne vermittelten Wiedererkennbarkeit, endgültig Abstand zu
nehmen. Unsere moralische Sensibilität verliert nun ihren sinnlichen und
orientierenden Anhalt in der Realität. Die Wahrnehmung — und somit
auch die moralische Aufmerksamkeit - scheint nun endgültig überfordert
zu sein.

Wahrnehmungen sind durchsetzt von Interpretationen. Die moralische

Sensibilität angesichts bestimmter Phänomene wird in einer
Sinnenhermeneutik konstmiert, d. h. in einer konstruktiven Deutung durch die
Sinne. Die Sinne nehmen selektiv wahr. Unsere Wahrnehmungen
enthalten eine «symbolische Prägnanz», wodurch aus Daten «Erfahrungen»
werden.22 Sie selektieren nicht nur aus der unerschöpflichen
Überinformation der Eindrücke, sondern sie intervenieren interpretierend und
evaluierend. Sie tun dies, weil die Wahrnehmung nicht nur über kortikal
verankerte Gestaltprinzipien verfügt, die die Selektionsarbeit anleiten,
sondern weil diese Selektion auch durch kultur- und situationsbedingte
Wahrnehmungsgewohnheiten erzwungen wird. Unsere moralische
Aufmerksamkeit existiert nicht unabhängig von soziokulturellen
Wahrnehmungsstilen, von Habitualisierungen der Sinne, die nicht zuletzt wertende

Einstellungen enthalten.
Die Phänomene als solche, so wie sie sich als pures datum den Sinnen

darbieten, gelangen erst über einen komplexen Weg der Selektion und
der Gestaltung in unser Bewußtsein und in unsere moralische Aufmerksamkeit.

Erst durch die Hintergrundwirkung von Wahrnehmungsgewohnheiten

erhalten die Phänomene eine eigene Färbung. Es ist «der

Horizont, der im Forschen des Blickes die Identität des Gegenstandes ge-

22 Ernst CASSIRER, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. III: Phänomenologie
der Erkenntnis, Darmstadt 1977, Kap. V, S. 222ff. In seinem Aufsatz über «Die

befreiende Kraft der symbolischen Formgebung» hat Jürgen Habermas mit großer Präzision

auf die konstitutive Funktion symbolischer Prägnanz-Leistungen hingewiesen:
«Symbolisierungsakte zeichnen sich zunächst dadurch aus, daß sie artspezifisch
festgelegte Umwelten aufsprengen, indem sie fluktuiernde Sinneseindrücke in semantischen

Sinn transformieren.» In: Jürgen HABERMAS, Vom sinnlichen Ausdruck zum
symbolischen Ausdruck, Frankfurt/M. 1977, S. 9—40, hier: 19.



Autonomie und Anerkennung 37

währleistet.»23 Nicht nur auf die wahrnehmungspsychologischen Gesetze,
die unsere Wahrnehmung bestimmen, trifft diese konstitutive Funktion
des deutend interpretierenden Horizonts zu, sondern auch auf die
kulturell sedimentierte Bedeutung dessen, was wir wahrnehmen. Worte
werden ebenso wenig wie ihre Referenz in der Wirklichkeit und ihre
Bedeutung in unseren Interpretationen isoliert, losgelöst von semantischen

und evaluativen Kontexten und Netzen verstanden. «Der Sinn des

Wortes ist nicht aus einer bestimmten Anzahl physischer Charaktere des

Gegenstandes gebildet, vielmehr ist er vor allem das Aussehen, das dieser

in einer menschlichen Erfahrung annimmt [...]. Es ist [...] gleichsam
ein Verhalten der Welt, eine bestimmte Abwandlung ihres Stiles, und die
Allgemeinheit des Sinnes ist ganz ebenso wie die der Vokabel nicht die

Allgemeinheit eines Begriffs, sondern die der Welt als Typik.»24
Bezogen auf die Wahrnehmung heißt dies, daß wir die Bedeutung

von Sinnesdaten zu allererst im Zuge einer typischen, hermeneutischen
Konfiguration erschließen, die der Macht unserer Subjektivität und der
Souveränität des Ich-Bewußtseins zuvorkommt. Wir können unsere
Wahrnehmungsdispositionen nur zu einem geringen Teil selber wählen.
Wir nehmen in «epistemologischen Feldern oder Profilen» wahr, die uns
die Welt nahebringen und die Phänomene in dieser Welt in ihrer
Bedeutung für uns konstituieren. Deshalb setzt «jedes Sehen letzten Endes
im Innersten des Bewußtseins einen Gesamtentwurf oder eine Logik der
Welt voraus, den alle empirische Wahrnehmung näher bestimmt, nicht
aber zu erzeugen vermag.»25 Es gibt, wie Ernst H. Gombrich sich
ausdrückte, kein «innocent eye»26, womit wir die Dinge und uns selbst per-
zipieren. Sowohl unser Denken als auch unser Handeln sind eingebettet
in «Stilen». Unsere Wahrnehmung ist buchstäblich auch ein Für-wahr-
Nehmen, insofern sie von kollektiven Annahmen theoretischer und
praktischer Natur über die Wirklichkeit durchsetzt ist. Diese Annahmen
sind «stilvolle Gebilde»27, «symbolische Felder»28, worin sich unser

23 Maurice MERLEAU-PONTY, Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1966,
S. 92.

24 Ibid. S. 459.
25 Ibid. S. 461.
26 Ernst H. GOMBRICH, Art and Illusion. A Study in the Psychology of Pictorial

Representation, London 1960.
27 Ludwik FLECK, Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache,

Frankfurt/M. 1980, S. 40.
28 Vgl. Rolf Peter SIEFERLE, Die Krise der menschlichen Natur. Zur Geschichte

eines Konzepts, Frankfurt/M. 1990; die wissenschaftstheoretischen, heute bereits
<klassischen> Arbeiten zu diesem Thema seien hier nur genannt: Michel FOUCAULT,
Archäologie des Wissens, Frankfurt/M. 1973; DERS., Die Ordnung der Dinge, Frank-



38 Autonomie und Anerkennung

Wahrnehmen, Denken, Handeln und Bewerten ereignen. Wissenschaftstheoretisch

bestätigt und inzwischen in der experimentellen Psychologie
bis hin zum Konstruktivismus immer wieder nachgewiesen, ist diese

Abhängigkeit der Wahrnehmung von kollektiven hermeneutischen
Vorbedingungen nicht nur gut dokumentiert, sondern für die Situierung
moralischer Aufmerksamkeiten von größter Relevanz.

Daß Tiere leiden können, insofern sie schmerzempfindliche und
über elementare Gefühle verfügende Wesen sind, ist der alteuropäischen
moralischen Aufmerksamkeit weitgehend entgangen, während wir heute
— durch die Verhaltensforschung und die Zoologie aufgeklärt — Tiere
nahezu überall leiden <sehen>. Plötzlich können wir kaum anders als so
und nicht anders wahrnehmen.

Das Maß an Informationen, das die Welt uns bietet, ist potentiell
unendlich. Wenn wir in dieser Flut nicht untergehen wollen, müssen wir
selektieren. Wir müssen eine neue Welt, die dem Maß endlicher
Menschen entspricht, auf der Basis einer Selektion relevanter Daten zunächst
konstruieren. Wir stilisieren und produzieren so eine Welt, in der wir auf
der Basis selektiven Wahrnehmens, Wissens, Handelns und Bewertens
leben können. In diesem kollektiven und kulturellen Apriori ereignet sich
eine «Welterzeugung», durch die wir unsere Aufmerksamkeit lenken
lassen.29

Im Hinblick auf die Frage nach einer moralisch richtigen Bewertung
von Sachverhalten bedeutet dies selbstverständlich nicht, daß Geltungsfragen

auf die Konstatierung von kollektiven Wahrnehmungsgewohnheiten

reduziert werden können. Aber die starke Beziehung, die —

lebensweltlich und kulturell - zwischen expliziten moralischen Stellungnahmen

einerseits und den (dispositionellen) oder (habituellen)
Handlungsvollzügen andererseits besteht, ist kaum zu unterschätzen.30 Diese

Disponiertheit ist das Ergebnis von basalen Interpretationen: Wir
verstehen die Welt, indem wir sie einer Tiefenhermeneutik unterziehen, die
zunächst eine Stilisierung der Wahrnehmung bewirkt: Wir selektieren
relevante Daten, die wir in unserem Wissen, in unserem Handeln und
unseren Wertungen zu einem Elementarbild, zu einer Basisinterpretation

furt/M. 1978; Gaston BACHELARD, Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes,
Frankfurt/M. 1976; G. CANGUILLEM, Wissenschaftsgeschichte und Epistemologie.
Gesammelte Aufsätze, hrsg. von W. Lepenies, Frankfurt/M. 1979; Michel FICHANT,
Michel PÉCHEUX, Überlegungen zur Wissenschaftsgeschichte, Frankfurt/M. 1977;
Thomas S. KUHN, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt/M. 1978.

29 Vgl. Nelson GOODMAN, Weisen der Welterzeugung, Frankfurt/M. 1990.
30 Vgl. Pierre BOURDIEU, Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns,

Frankfurt/M. 1998, S. 15 ff.



Autonomie und Anerkennung 39

verdichten. Unser Weltverhältnis ist «interpretationsimprägniert»31.
Unsere Wahrnehmung wird von selektierenden, bildhaften Weltkonfigurationen

angeleitet, wo die einzelnen Gegenstände ihre Kontur und ihre
Wertung bekommen. Explizite Begründungen für unser moralisches Handeln

lassen sich dann als rationale Kommentare auffassen, mit denen wir
unsere Basisinterpretaüon stützen, bestätigen oder gegebenenfalls auch
kritisieren und sogar verwerfen.

Bezogen auf die Problematik der Anerkennung heißt dies, daß auch
das Gegenüber von Anerkennungsverhältnissen zu allererst konstruiert
wird. In gewissem Sinne könnte man sogar sagen, daß der eigentlichen
Anerkennung bereits eine implizite Anerkennung zugrunde hegt, denn
wir haben bereits einen potentiellen Partner selektiert. Was sich als

anerkennungswürdig herausstellt, ist bereits das Resultat einer Wahl, die
ihrerseits aus einer bestimmten Interpretation der Wirklichkeit resultiert.
Der Kampf um Anerkennung konstruiert und etabliert nicht nur
Anerkennungsverhältnisse, sondern auch die an diesem Prozeß Beteiligten.

Dies alles wird schwieriger, sobald einer dieser Beteiligten eine
lebendige Abstraktion geworden ist. Dies ist im Grunde bei den diversen
Techniken der pränatalen Gendiagnostik und Gentherapie, der
Präimplantationsdiagnostik und In-vitro-Fertilisation der Fall. Im Grunde
wächst nun — proportional zu den Abstraktionsschüben — der Anteil der
Imagination, der Einbildungskraft bei der Konstruktion des zweiten
Korrelats in der Anerkennungsbeziehung. Man könnte sogar behaupten,
daß nun das Gegenüber, dem Respekt gebührt, selber imaginär geworden
ist. Wir müssen einen Bezug zu einem Lebewesen herstellen, das sich in
seiner mikroskopischen Dimension dem lebensweltlichen Sehen, das

unsere moralische Aufmerksamkeit lenkt, entzieht. An die Stelle dieses
Sehens rückt nun ein forciertes Sehen zweiter Ordnung, das Sehen einer
Subjektivität, die (zunächst) nicht <da> ist — die Imagination einer Subjektivität.

Wenn aber die Anerkennungsrelation imaginär ist, wird dann die
moralische Anerkennung ihrerseits illusionär?

An dieser Stelle lohnt es sich, Hegels berühmten «Kampf um
Anerkennung» aus der «Phänomenologie des Geistes» kurz zu vergegenwärtigen.

Immerhin gibt es einige auffällige Parallelen zu den bisher erörterten

Problemen.

31 Hans LENK, Phüosophie und Interpretation.Vorlesungen zur Entwicklung kon-
struktionistischer Interpretationsansäzte, Frankfurt/M. 1993, S. 264.



40 Autonomie und Anerkennung

IV. Hegels «Kampfum Anerkennung» - eine kur^e Reprise

«Anerkennung» ist ein prozedurales Geschehen, worin die Subjekte der

Anerkennung in einer Bewegung gegenseitiger Abstandnahme und
Identifikation ihre jeweilige Autonomie konstituieren. Autonomie ist ihrerseits

die Bedingung für moralische Rücksichtnahme. Aber Rücksichtnahme

im Kontext von Anerkennungsverhältnissen hat ein spezifisches
Gesicht: das Gesicht einer Moral, die sich an Rechten und an Pflichten
orientiert.

Das anfängliche Verhältnis — das zwischen Herr und Knecht — ist
asymmetrisch. Hegel beschreibt diese Genese der Autonomie als einen
Prozeß, innerhalb dessen die Kennzeichen des Selbstbewußtseins gleichsam

eine soziale Realität gewinnen. Aus diesem Grund erfahren wir
sowohl etwas über die <Innenseite> des Selbstbewußtseins als die Bedingung
der Möglichkeit, überhaupt zu einem autonomen Subjekt zu werden, als

auch etwas über jene Verhältnisse, in der Autonomie realiter konstituiert
und zum Gegenstand von Respekt und Achtung werden kann.
Anerkennungsverhältnisse konstituieren anerkennungswürdige Subjekte und
setzen diese nicht bloß voraus. Das normative Modell für diese Genese bildet

das Selbstbewußtsein. Dieses kann seinerseits nur aus einer Dialektik
zwischen Selbst und Anderem heraus verstanden werden.

Das Werden des Selbstbewußtseins, das hier beschrieben wird, enthält

also mehrere Aspekte: erstens eine Phänomenologie des
Selbstbewußtseins, zweitens eine soziale Genese des Selbstbewußtseins und drittens

die Konstituierung selbstbewußter Verhältnisse im Sinne moralischer

Anerkennungsverhältnisse. Anerkennung erscheint als eine
Zuschreibung, die aus einer komplexen Struktur reziproken Sehens bzw.
gegenseitigen Wahrnehmens erwächst. Wichtig ist, daß diese Reziprozität
dazu veranlaßt, sich selbst im Andern nicht nur wahrzunehmen, sondern
dieses Selbst im Prozeß der Genese des Selbstbewußtseins auch zu
verändern. Wenn wir das Ergebnis des Kampfes um Anerkennung als die

Etabherung von moralischer Autonomie bezeichnen dürfen, dann wird
deutlich, daß Autonomie nicht die Vorbedingung, sondern das Resultat

von Anerkennung darstellt. Am Anfang dieses Prozesses ist die
Autonomie als dessen Ergebnis noch ein fernes, imaginäres Resultat. Und der

ganze Prozeß könnte als ein Vorgang beschrieben werden, in dem die
Relata — Herr und Knecht — sich in die Position des Anderen hinein ima-
ginieren.

Das Selbst des Bewußtseins entsteht erst, indem es mit Andersheit
konfrontiert wird, aber nicht nur mit Andersheit schlechthin, sondern
mit einem anderen Selbst, mit dem Selbst eines Anderen. Erst im Laufe
dieser Bewegung wird aus dem allgemeinen Ich-Bewußtsein ein Bewußt-



Autonomie und Anerkennung 41

sein seiner Selbst als dieses und nicht jenes Selbst. Dies geschieht im Spiegel

eines anderen Selbst.

«Das Selbstbewußtsein ist an und für sich, indem und dadurch, daß es für ein
Anderes an und für sich ist; d. h. es ist nur als ein Anerkanntes.»32

Hegel beschreibt die Anerkennung als eine Bewegung, als ein Tun: das

Tun des Einen «als das Tun des Anderen»33. Es handelt sich demnach
nicht bloß um ein Verhältnis, worüber reflektiert wird. Die Anerkennung,

um die es hier geht, entsteht vielmehr im Modus eines Tuns, eines

Handelns, das sich zwischen den Relata abspielt. Die Dialektik von
«Herr» und «Knecht» kann, wie angedeutet, auch als Dialektik von
Autonomie und Bewußtwerdung verstanden werden. Die Autonomie ist nicht
der Anerkennung vorgegeben, sondern das Produkt einer Bewußtwerdung

seiner selbst im Zuge einer Anerkennung durch den Anderen.
Der Prozeß, der von Hegel beschrieben wird, hat mit einer «vielseitigen

und vieldeutigen Verschränkung»34 zu tun, die in ihren einzelnen
Phasen als Phasen einer Selbst-Werdung als Selbst-^w/fr-Werdung
ausgelegt wird. Wenn immer wieder betont wird, daß der Vorgang «doppelsinnig»35

sei, wird damit hervorgehoben, daß es sich — buchstäblich und
im übertragenen Sinne — um ein gegenseitiges Sehen als sich Sehen handelt.

Mit Hegels eigenen Worten: «Sie anerkennen sich als gegenseitig
sich anerkennend.»36 Der ganze Vorgang bliebe ohne Ergebnis, wenn
nicht die Einbildungskraft — hier das Vermögen, sich im Anderen zu
imaginieren, sich selbst anwesend beim Anderen zu imaginieren — zentral
beteiligt wäre. Das Selbst hat, mit anderen Worten, einen imaginären
Status, ohne daß es deshalb fiktiv wäre. Es ist das Ergebnis einer
Verschränkung der Bücke, und obwohl es sich hier um ein imaginäres Sehen

handelt, hat die Übernahme der Perspektive mit der realen Fähigkeit der
Wahrnehmung des Anderen zu tun. Entsprechend jenem Selbstbewußtseinsmodell,

das sich am Phänomen des Sehens orientiert - das von
Martin Heidegger als okulär37 zurückgewiesen wurde —, kann die Genese

32 Georg Wilhelm Friedrich HEGEL, Phänomenologie des Geistes, Werke Bd. 3,

Frankfurt/M. 1979, S. 145.
33 Ibid. S. 146.
34 Ibid. S. 145.
35 Ibid. S. 147.
36 Ibid.
37 Martin HEIDEGGER, Über den Humanismus, Frankfurt/M. 1949, S. 20; vgl.

Helmuth PLESSNER, Anthropologie der Sinne, Gesammelte Schriften Bd. III,
Frankfurt/M. 1980; W. BEIERWALTES, Lux intelligibilis. Untersuchung zur Lichtmetaphorik
der Griechen, München 1957.



42 Autonomie und Anerkennung

der Anerkennung als eine Präzisierung der Selbstwahrnehmung im
Hinblick auf den Blick des Anderen verstanden werden.38

Nun wäre es ein Mißverständnis, würde man daraus schließen, daß
all jene, die sich nicht an dieser Dialektik des Sehens beteiligen (können),
ihrerseits überse.hen werden. Der Kampf um Anerkennung bedeutet nicht,
daß nur jene, die sich diesem Kampf stellen, ein Recht auf Anerkennung
hätten. Hegel sagt ausdrücklich, daß das Individuum, das sich in diesem

Kampf nicht aufs Spiel setzt, «wohl als Person anerkannt werden»39 könne.

Ein Recht auf moralischen Respekt kann auch von einer solchen Person

erworben werden, aber was dann fehlt, ist der Selbstrespekt. Die so
definierte Person bleibt gewissermaßen ein passiver und darum abhängiger

Empfänger von Respekt.
Der Skopus der Dialektik zwischen Herr und Knecht hegt darin, daß

das Selbstbewußtsein des Herrn sich als abhängig vom «unwesentlichen»
Bewußtsein des Knechts erweist. Der Herr haftet in seinem Kampf um
Anerkennung am «unwesentlichen» Bewußtsein des Knechts, während
dieser, obzwar die Anerkennung noch nicht vollzogen wurde, sich am
«wesentlichen Tun» des Herrn orientiert. Die Asymmetrie ist in beiden
Fällen vorhanden, aber nur das zunächst unterlegene Bewußtsein des

Knechts hat die Chance eines gestärkten Selbst noch vor sich.

«Die Wahrheit des selbständigen Bewußtseins ist demnach das knechtische
Bewußtsein. Dieses erscheint zwar zunächst außer sich und nicht als die
Wahrheit des Selbstbewußtseins. [...] Die Knechtschaft wird als in sich

zurückgedrängtes Bewußtsein in sich gehen und zur wahren Selbständigkeit
sich umkehren.»40

Das Selbstbewußtsein des Herrn ist gewissermaßen leer, denn es hat
nicht den Widerstand erfahren, der vom Anderen ausgeht, während das

38 Ich stimme Dieter Sturma darin zu, daß «die körperliche Erscheinungsweise
einer Person ein wichtiges Reidentifikationsmerkmal [ist]». Auch darin ist Sturma
rechtzugeben, daß diese Körperlichkeit «keineswegs hinreichend für die Konstituierung der
Selbst- und Fremdverhältnisse einer Person» ist. Aber wenn «Personen einander immer
schon in der Weise wahrnehmen, daß sie sich wechselseitig gleichartige Bewußtseinsperspektiven

unterstellen», dann gehört zu diesem Perspektivenwechsel doch als

notwendige Bedingung jenes Reidentifikationspotential, das die leibliche Erscheinungsweise
einer Person enthält. Dies wird von Sturma vernachlässigt. Es stimmt keineswegs, daß
die Bewußtseinsperspektiven lediglich auf einer Unterstellung beruhen bzw. «zum
nicht beobachtbaren Bereich personaler Existenz gehören». Zwar gibt es keine

Gegenwart beim Bewußtsein des Anderen; aber dessen leihliche Erscheinungsweise — dessen

anthropologisches Identifikationspotential - trägt den Perspektivenwechsel. Vgl.
Dieter STURMA, Person und Zeit, in: Zeiterfahrung und Personalität, hrsg. vom Forum
für Philosophie Bad Homburg, Frankfurt/M. 1992, S. 123—157, 126.

39 Phänomenologie des Geistes, a.a.O. (s. Anm. 32), S. 149.
40 Ibid. S. 153.



Autonomie und Anerkennung 43

Selbstbewußtsein des Knechts zunächst nur als Bewußtsein von Abhängigkeit

existiert. Im Prozeß der Anerkennung wird mittels eines
andauernden Perspektivenwechsels — des gefahrenvollen Wechsels der
Blickrichtungen — das zu Bewußtsein erhoben, was bereits als Vermögen
wirksam war, nämlich das Selbstbewußtsein als konstitutiver Faktor von
Autonomie. Die Knechtschaft

«hat diese Wahrheit der reinen Negativität und des Fürsichseins in der Tat
an ihr selbst; denn sie hat dieses Wesen erfahren. Dies Bewußtsein hat
nämlich nicht um dieses oder jenes, noch für diesen oder jenen Augenblick
Angst gehabt, sondern um sein ganzes Wesen; denn es hat die Furcht des

Todes, des absoluten Herrn, empfunden. Es ist darin innerlich aufgelöst
worden, hat durchaus in sich selbst erzittert, und alles Fixe hat in ihm
gebebt. Diese reine allgemeine Bewegung, das absolute Flüssigwerden alles

Bestehens, ist aber das einfache Wesen des Selbstbewußtseins, die absolute
Negativität, das reine Fürsichsein, das hiermit an diesem Bewußtsein ist.
Dies Moment des reinen Fürsichseins ist auch für es, denn im Herrn ist es

ihm sein Gegenstand.»41

In diesem Prozeß geschieht ein «Formieren»42 des Selbstbewußtseins.
Die Genese des Selbstbewußtseins durch die dialektisch verwobenen
Phasen sukzessiver Aufhebung der asymmetrischen Ausgangsposition
führt nicht zum Verschwinden des Gegenübers. Es erweist sich die

Unabhängigkeit des Einen als abhängig von der Unabhängigkeit des Anderen.

Nur im Spiegel der Selbständigkeit des Anderen erkennt sich auch
der Eine als selbständig. Die Anerkennung, um die es hier geht, zeigt,
daß die dialektische Genese des Selbstbewußtseins das moralische Subjekt

der ersten Person konstituiert: Nur im Hindurchgang durch die
Anerkennung der Selbständigkeit des Anderen konstituiert sich der Eine als

moralische Person. Nur indem ich dem anderen Selbstbewußtsein
Respekt entgegenbringe, entsteht jener Selbstrespekt, der aus mir eine
moralische Person macht. Bleibt jedoch das Verhältnis zwischen Personen
fundamental asymmetrisch, dann begegne ich dem Anderen bestenfalls
mit Sorge, ansonsten mit Herablassung. «Personen verhalten sich immer
schon als Personen zueinander und schreiben sich wechselseitig einen

Subjektstatus und Selbstbewußtsein zu.»43 Die Dialektik der Anerkennung

führt vor Augen, inwiefern selbstbewußte Subjekte im Sinne
moralischer Personen sich wechselseitig hervorbringen. «Moralische Selbstän-

41 Ibid. S. 153.
42 Ibid. S. 153.
43 Dieter STURMA, Philosophie der Person. Die Selbstverhältnisse von Subjektivität

und Moralität, Paderborn 1997, S. 313.



44 Autonomie und Anerkennung

digkeit der ersten und moralische Anerkennung der zweiten und dritten
Person bedingen einander.»44

V. Die Dialektik der Anerkennung - ein Verfahren des Ausschlusses?

Dennoch existiert ein gravierender Unterschied zwischen dieser
allgemeinen Topographie von AnerkennungsVerhältnis sen und jener speziellen

Situation, die sich durch die fundamentale Asymmetrie definiert, mit
der wir in den genetischen und pränatalen Umgangsweisen mit (Anderem
konfrontiert werden. Denn hier fehlen die elementaren Bedingungen, um
überhaupt von Reziprozität sprechen zu können. Zygoten bilden kein
Rektum in einer Anerkennungsrelation. Sie sind bestenfalls Gegenstand
von Fürsorge und verantwortungsvollem Umgang. Ihnen fehlt damit
auch die morahsche Dignität, die wir selbstbewußten Subjekten
zuschreiben. Dies heißt allerdings nicht, daß sie über keinen morahschen
Status verfügen. Doch die Bedingungen und die Möghchkeiten eines
solchen Status sind komplexer und auch strittiger als jene, die sich aufgrund
von Anerkennungsverhältnissen ergeben. Die Reziprozität zwischen
morahschen Personen, so wie sie sich aus der Anerkennungsdialektik ergibt,
kann gleichsam als morahsches Kriterium für Handlungen und Unterlassungen

in diesem Bereich verwendet werden. Dieser Weg ist im Falle
genetischer Manipulationen nicht begehbar.

Die Dialektik der Anerkennung konstituiert RechtsSubjekte, deren
Autonomie als morahsche Person in ihrem «Kampf um Anerkennung»
(Axel Honneth) erstritten und anschheßend etabliert wird. Dabei stehen
nicht länger die essentiahstischen Merkmale bzw. die Wesensbestimmungen

von Personen im Vordergrund, sondern die Norm der finalen
Reziprozität der Teilnehmer und deren Orientierung an universalistischen
Moralprinzipien. Der sukzessiven Aufhebung der anfänghchen
Asymmetrien entsprechend, bzw. angesichts des Ideals gegenseitiger Anerkennung

dominiert in Anerkennungsverhältnissen nicht die affektive Schätzung,

die einem Bedürfniswesen entgegengebracht wird. Die fehlende
Symmetrie angesichts verletzter oder bedürftiger Wesen wird in aller Regel

durch affektive und emotionale Hinwendung überbrückt.
Anerkennungsverhältnisse, in denen morahsche Akteure agieren, können sich
aber bereits aus Gründen der UnZuverlässigkeit affektiver Zuwendung
nicht an letzterer orientieren. Affektivität ersetzt auf Dauer nicht die
Unsicherheit im Hinblick auf den morahschen Status des Adressaten.

44 Ibid. S. 315.



Autonomie und Anerkennung 45

Aber auch die soziale Wertschätzung, die den jeweiligen Fähigkeiten
und Eigenschaften von Mitgliedern einer Solidargemeinschaft gilt, kann
hier nicht zur Geltung kommen, widersprechen doch schon die Kon-
ventionalität und Traditionsabhängigkeit sozialer Wertschätzung dem

Prinzip strenger Gegenseitigkeit, das Anerkennungsverhältnisse trägt. Es
ist vielmehr die kognitive Achtung, die dem jeweils Anderen entgegengebracht

und ihm als moralischer Person geschuldet wird, um die es in
Anerkennungsverhältnissen geht. Die Selbstachtung, die hier erworben
wird, unterscheidet sich wesentlich von dem Selbstvertrauen, das durch
emotionale Zuwendung, und von der Selbstschätzung, die durch soziale

Wertschätzung entsteht. Dies alles macht es aber außerordentlich
schwierig, den Ort und den Status von nichtautonomen Lebewesen in
solchen Verhältnissen zu bestimmen. Moralische Schutzrechte solcher
Lebewesen sind in vormodernen Gesellschaften in affektiven Einstellungen

und in sozialen Konventionen verankert. Die (Autonomie-Orientierung»

moderner Gesellschaften kann aber solche Einstellungen und
Konventionen aus prinzipiellen Gründen, nämlich aufgrund der emanzi-
pativen und egalitaristischen Grundannahmen, die mit dieser Orientierung

einhergehen, nicht als Fundamente für ihre moralische Grammatik
akzeptieren.

«Die konventionelle Sittlichkeit solcher Gemeinwesen bildet einen normativen

Horizont, in dem die Mannigfaltigkeit individueller Rechte und Pflichten

an die unterschiedlich bewerteten Aufgaben innerhalb des sozialen Ko-
operationsgefüges gebunden bleibt. Ist die rechtliche Anerkenung daher
noch graduell gemäß der jeweiligen Wertschätzung abgestuft, die der
einzelne als Rollenträger genießt, so löst sich dieser Zusammenhang erst in
Folge des historischen Prozesses auf, der die Rechtsverhältnisse den
Forderungen einer postkonventionellen Moral unterwirft; nunmehr spaltet sich
die Anerkennung als Rechtsperson, die jedem Subjekt der Idee nach in
gleichem Maße gelten muß, von dem Grad der sozialen Wertschätzung soweit
ab, daß zwei verschiedene Formen der Achtung entstehen.»45

Die rechtliche Anerkennung und die soziale Wertschätzung gehören nun
zwei verschiedenen systemischen Welten an: der Welt von Rechtspersonen,

in der aus prinzipiellen Gründen ohne konkretes Ansehen der Person,

also postkonventionell und in universalistischer Perspektive gehandelt

wird, und der Welt von konkreten Individuen mitsamt ihren zufälligen

sozialen Interaktionen, in der gerade Konventionen und affektive
Beziehungen eine dominierende Rolle spielen. Während die <erste> Welt —

ihrem Selbstverständnis nach - emanzipativ angelegt ist, kann sie aus der

45 Axel HONNETH, Der Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik
sozialer Konflikte, Frankfurt/M. 1992, S. 179.



46 Autonomie und Anerkennung

Perspektive der <zweiten> Welt als selektiv und eliminierend empfunden
werden. Dies geschieht nämlich dort, wo jene Lebewesen, die in der
sozialen Welt solidarischer Verhältnisse de facto zur Kommunität moralischer

«agents» und «patients»46 gehören, de iure in der Welt der

Rechtspersonen jedoch nur zum Teil repräsentiert sind. Dort sind sie als «social

persons», d. h. als Personen aufgrund konventioneller und affektiver
Einstellungen akzeptiert, hier gehören sie nicht zu den «persons strictly»47.

Das moderne Recht operiert auf der Basis einer Ontologie
handlungsfähiger Personen, nicht auf der Basis einer konventionellen Moral
mit unausgewiesenen teleologischen und metaphysischen
Hintergrundkonstruktionen. Deshalb erscheint es unabwendbar, «daß aus der
prinzipiellen Unbestimmtheit dessen, was den Status einer zurechnungsfähigen
Person ausmacht, eine strukturelle Offenheit des modernen Rechts für
schrittweise Erweiterungen und Präzisierungen resultiert.»48

Nun hat Honneth darauf hingewiesen, daß alles davon abhänge, «wie
sich die normativ verpflichtenden Eigenschaften einer Person bestimmen

lassen.»49 Allerdings reduziert er diese Frage auf den Anwendungsdiskurs

universaler Normen: Normativ verpflichtende Eigenschaften
unterscheiden Personen von all jenen Lebewesen, auf die jene Normen keine

Anwendung finden. Personen werden durch Eigenschaften definiert,
die ihre Einsichts- und Handlungsfähigkeit konstituieren. Insofern dreht
sich die Argumentation im Kreis, denn die Feststellung jener Eigenschaften

wird lediglich als eine «empirische Zurkenntnisnahme» bezeichnet,
die die Normativität jener essentiellen Eigenschaften bereits voraussetzt.

In Wahrheit handelt es sich keineswegs bloß um eine «empirische
Zurkenntnisnahme». Welche Eigenschaften wir den primären Adressaten
moralischer Verantwortung zuschreiben, hängt wesentlich, wenngleich
nicht ausschließlich, davon ab, welche soziale Wertschätzung wir ihren
Fähigkeiten und Eigenschaften im Rahmen unserer individuellen
Präferenzen und unserer sozialen Wertzuschreibungen zukommen lassen. Solche

Präferenzen und Wertzuschreibungen werden in kulturellen
Wahrnehmungsgewohnheiten sozialisiert.

Die Wertschätzung eines Menschen hat mit einer «graduellen
Bewertung konkreter Eigenschaften und Fähigkeiten» zu tun und setzt als

solche «ein evaluatives Bezugssystem voraus».50 Honneth verkürzt aller-

46 Vgl. G. J. WARNOCK, The Objekt of Morality, London 1971, S. 151 ££.

47 Vgl. H. Tristam ENGELHARDT jr., The Foundations of Bioethics, New York-
Oxford 1986, S. 115ff.

48 Der Kampf um Anerkennung, a.a.O. (s. Anm. 45), S. 178.
49 Ibid. S. 182.
50 Ibid S. 183.



Autonomie und Anerkennung 47

dings diesen sekundären, flankierenden Zugang auf die Aufgabe, die
konkrete Schätzung individueller Personen von der kognitiven Achtung zu
unterscheiden, die Personen überhaupt als Rechtssubjekten eignet. Der
moralische Status von Menschen, die nicht im strikten Sinn zur «moral
Community» gehören, bleibt auch hier ungesichert. Aber sogar der Status

von Personen, deren Eigenschaften bislang ausreichten, um an ihr
teilzunehmen, ist keineswegs ungefährdet. Es gibt für Honneth

«keine Eigenschaft [...], die in sich so klare Konturen hat, daß sie ein für
allemal festgelegt zu werden vermag; was es heißen kann, daß ein Subjekt
dazu befähigt ist, autonom aus vernünftiger Einsicht zu handeln, ist
vielmehr nur relativ zu einer Bestimmung dessen zu beantworten, was mit
einem Verfahren der rationalen Ubereinkunft gemeint ist: Denn je nach dem,
wie jene legitimierende Basisprozedur vorgestellt wird, haben sich auch die

Eigenschaften zu ändern, die einer Person zugeschrieben werden müssen,
wenn sie an ihr gleichberechtigt teilnehmen können. Die Festlegung der
Fähigkeiten, die den Menschen konstitutiv als Person auszeichnen, ist daher

abhängig von Hintergrundannahmen darüber, welche subjektiven
Voraussetzungen zur Teilnahme an einer rationalen Willensbildung befähigen: je
anspruchsvoller ein solches Verfahren gedacht wird, desto umfassender
müssen die Eigenschaften sein, die zusammengenommen die moralische
Zurechnungsfähigkeit eines Subjekts ausmachen.»51

Ganz abgesehen davon, wie eine solche Auffassung auf den Begriff der
Schuldfähigkeit zurückwirkt, hat hier eine gefährliche Umkehrung der
Perspektive stattgefunden: Die Anforderungen, die an die Rationalität
der «legitimierenden Basisprozedur» gestellt werden, entscheiden nun
darüber, wer gleichberechtigt an den Verfahren der Anerkennung
teilnehmen kann. Die normativen Eigenschaften der Personalität sind als

Hintergrundannahmen davon abhängig, welche Kriterien das (rationale)
Verfahren des Rechtssystems an das Profil von Personen stellt. Der
Kampf um Anerkennung wird hier kognitivistisch enggeführt. Für die

kognitive Anerkennung selektiert und zur Teilnahme am Verfahren
legitimiert sind nur jene Lebewesen, die den wachsenden Ansprüchen jener
Kriteriologie genügen, die durch die Erfordernisse der Verfahrensrationalität

vorgegeben wird. Damit aber verliert das Rechtssystem auf Dauer
seine Schutzfunktion als solche. Selbstverständlich muß der Geltungsgrund,

weshalb wir bestimmten Subjekten moralische Rechte zuschreiben,

von der 'Extension des Schutzbereichs dieser Rechte unterschieden
werden. Insofern kann auch der Adressatenkreis der kognitiven Achtung
vom Kreis jener, die von einem rechtlich verankerten Schutz profitieren,

51 Ibid. S. 185.



48 Autonomie und Anerkennung

durchaus differieren.52 Gradualisierungs- und JY#/#«g.rkonzepte können
(und müssen) hier vermitteln. Aber damit dies gelingt, muß die soziale

Schätzung der Eigenschaften jener Menschen, die lediglich passiv an den
Schutzrechten partizipieren, im Raum der Interaktionen, in dem der
Kampf um Anerkennung geführt wird, ihrerseits ein erkenntnis- und
praxisleitendes Interesse bilden.

Was in diesem Anerkennungsmodell konsequenzenreich unterschätzt
wird, ist die Funktion der sozialen Wertschätzung bei der Definition des

Adressaten- oder «Patienten»-Kreises der Anerkennungsverfahren.53 Zwar
gehört auch jene Funktion bei Honneth zum integralen Schema der
Anerkennungsdimensionen, aber deren Zentrum hegt zweifelsohne im
Bereich kognitiver Schätzung zwischen letztendlich symmetrisch
positionierten Partnern. Der Kampf um Anerkennung gilt der Teilnahme an
diesem kognitiven Achtungsdiskurs. Ohne die soziale Ressource von
Wertzuschreibungen auf dem Hintergrund von evaluativen Annahmen,
die Eigenschaften und Fähigkeiten als schutzwürdig betrachten, verlieren
Rechtssubjekte aber auf Dauer den Sinn für die Komplexität der Humanität.

Das Anerkennungsmodell mit seinem einseitig kognitiven
Achtungsideal ist deshalb der Gefahr ausgesetzt, eine Technik statt eine Ethik
zu werden. Technik nennt Niklas Luhmann «eine funktionierende Sim-
phfikation»54.

Würden aber unter diesen Bedingungen nicht bereits Kleinstkinder
und demente Menschen aus jenem Schutzbereich herausfallen, so wie er
durch Anerkennungsverhältnisse konstituiert und in der. Schaffung
moralischer Rechte konkretisiert wird? Sind sie keine Habitanden in der

«Community of rights» (Alan Gewirth)? In der Tat verfügen sie nicht über
«voluntariness or freedom» und über «purposiveness or intentionality»55.
Ihnen fehlen die elementaren Bedingungen zu «human action». Sind sie

deshalb keine Träger von Rechten?
Traditionellerweise werden Rechte Personen verliehen, aber seit

Locke und Kant werden «Personen» und «Menschen» nicht schlechthin
identifiziert. Insofern nun «Personen» als handlungsfähige Wesen
definiert werden, unterscheidet diese <neue> Tradition sich nicht radikal von

52 Vgl. Marcus DÜWELL, «Ethik der genetischen Frühdiagnostik - eine Problemskizze»,

in: Ders./D. Mieth, Ethik in der Humangenetik. Die neueren Entwicklungen
der genetischen Frühdiagnostik aus ethischer Perspektive, Tübingen 1998, S. 26-48,
34ff.

53 Allerdings heißt dies nicht, daß die Verbindlichkeit von Werten lediglich darauf
beruht, daß sie eine «soziale Einrichtung» sind. Vgl. Norbert HOERSTER, Abtreibung
im säkularen Staat. Argumente gegen den § 218, Frankfurt/M. 1991, S. 21.

54 Niklas LUHMANN, Beobachtungen der Moderne, Opladen 1992, S. 21.
55 Alan GEWIRTH, The Community of Rights, Chicago/London 1996, S. 13.



Autonomie und Anerkennung 49

der <metaphysischen> Tradition, aber letztere richtete ihre Aufmerksamkeit

auch nicht auf den Unterschied zwischen «Personen» und
«Menschen». Das Kriterium des Selbstbewußtseins spielte deshalb kaum eine
Rolle. Sobald aber «Selbstbewußtsein» zwischen «Personen» und
«Menschen» zu unterscheiden hat, müssen Rechte auf «Menschen» übertragen
werden. Kants Idee einer «überzeitlichen oder intelligiblen Person», die
eine Verbindung mit dem Individuum der Gattung eingeht, versucht,
zwischen moralischen Rechten und biologischen Gattungsmerkmalen
eine Beziehung herzustellen.

Auch Hegel versteht unter Personen Subjekte, insofern sie zur
Selbstreflexion ihres Handelns («Reflexion des Willens in sich»56) und zur
«Äußerung des Willens als subjektiven oder moralischen»57 in der Handlung

fähig sind. Die Person konstituiert die Rechtsfähigkeit. Und ganz im
Einklang mit dem Ergebnis der Anerkennungs-Dialektik lautet das

Rechtsgebot: «Sei eine Person und respektiere die anderen als
Personen.»58 Weil etwa Kinder nicht an dieser Situation wechselseitigen
Respekts partizipieren, müssen ihre Rechte anders begründet werden: Die
Rechte von Kindern werden an den Begriff des «Lebens» angebunden.59
Dieses Leben ist durch Selbstgefühl als Merkmal der menschlichen Seele

spezifiziert: Die «fühlende Seele» oder die «einfache Idealität, Subjektivität

des Empfindens»60 wird im Selbstgefühl zur Fähigkeit der
Individualität, «sich in sich selbst zu unterscheiden und zum Urteil in sich zu
erwachen, nach welchem sie besondere Gefühle hat und als Subjekt in
Beziehung auf diese ihre Bestimmung ist.»61 Die leibliche Selbstempfindung

gehört schon zu jener Einflußsphäre selbstbewußter Personalität,
die passive Rechte begründen kann.

Hegel läßt keinen Zweifel daran aufkommen, daß wir es mit einem
differenzierten Modus eigenleib liehen Spürens zu tun haben, wodurch
bereits Schutzrechte etabliert werden. Dennoch — auch hier haben wir es

nicht mit jenen Personen zu tun, wie sie sich in Anerkennungsverhältnissen
wechselseitig hervorbringen. Wenn einmal zwischen Gattungszugehörigkeit

und Personalität mittels Bewußtseins- und Handlungskriterien
eine Trennung vollzogen wurde, kann man nur noch über einen Gradua-
lismus die drohende Exklusivität — wörtlich Ausschließlichkeit — von
Personalität vermeiden. Allerdings existieren als empirisiche Tragfläche

56 Rechtsphilosophie, Werke Bd. 7, Frankfurt/M. 1970, S. 203 (§ 105).
57 Ibid. S. 211 (§113).
58 Ibid. S. 95 (§36).
59 Ibid. S. 327 (§175).
60 Enzyklopädie III, Werke Bd. 10, Frankfurt/M. 1970, S. 122 (§ 403).
61 Ibid. S. 160 (§40).



50 Autonomie und Anerkennung

für diesen Gradualismus entwicklungsbiologische und anthropologische
Hinweise, wie sie bereits bei Kant und bei Hegel als <Brücken> zwischen
Gattungszugehörigkeit und Personalität zum Einsatz kommen. Man
kommt also nicht umhin, Stufungen vorzunehmen, sogar dann, wenn
man Personalität mit der Gattungszugehörigkeit identifiziert. Allerdings
würde man bei dieser Maximalannahme den Begriff der Personalität
semantisch endeeren. Ich stimme mit Ludwig Siep überein, wenn er
folgende zwei Möglichkeiten für eine solche Gradualisierung vorschlägt:

«Entweder sollte man Personalität und bestimmte aktive Rechte verknüpfen
[...] Dann muß aber über die passive Rechtsfähigkeit bzw. die Schutzrechte

von Nicht-Personen befunden werden. Oder der Begriff Person steht wieder

für Individuen der menschlichen Gattung als (natura rationalis> [...].
Dann müssen die Abstufungen der Rechte nach den Graden der Entwicklung

von Personen vorgenommen werden.»62

Ein solcher Gradualismus, der mir unumgänglich zu sein scheint63,
schützt gleichzeitig vor der Überdehnung64 des Begriffs der Anerkennung.

Letztere hat nur Sinn in einem Raum selbstreflexiver Begegnung
mit dem Anderen. Dieser Andere muß dabei ein Responsorium für
meine eigene Subjektivität bilden können. Wenn dies nicht der Fall ist,
schwindet auch der Sinn dessen, was wir Anerkennung nennen. An den

engen Raum von Anerkennung im strikten Sinn, wo die Autonomie von
Personen das leitende praktische Interesse bildet, schließt sich ein weiterer

Raum an, worin die Nähe zur Autonomie von Personen u. a. durch
ein «evaluatives Bezugssystem» hergestellt wird, an Hand dessen wir
«konkrete Eigenschaften und Fähigkeiten» (Honneth) graduell bewerten.
Dieser wertende Bezugshorizont wird aber nicht zuletzt durch
Wahrnehmungsgewohnheiten konstituiert, in denen wir Lebewesen auf dem
Hintergrund individueller Präferenzen, vor allem aber auf dem Hinter-

62 Ludwig SIEP, «Personbegriff und praktische Philosophie bei Locke, Kant und
Hegel», in: Praktische Philosophie im Deutschen Idealismus, Frankfurt/M. 1992,
S. 81-115, 113f.

63 Die Ansicht, daß «Potentialität» und «Grade der Nähe zur Handlungsfähigkeit»
essentielle und notwendige Kennzeichen für die Zuweisung eines moralischen Status
an nicht-autonome Menschen sind, teile ich mit Klaus STEIGLEDER. Vgl. zuletzt:
«Müssen wir, dürfen wir schwere (nicht-therapierbare) genetisch bedingte Krankheiten
vermeiden?», in: Ethik in der Humangenetik, a.a.O. (s. Anm. 52), S. 91-119.

64 So beispielsweise Thomas PRÖPPER in «Autonomie und Solidarität.
Begründungsprobleme sozialethischer Verpflichtung, in: Edmund Arens (Hg.), Anerkennung
der Anderen, Freiburg 1995, S. 95-112. Daß noch «im äußersten, aussichtslos
scheinenden Fall», weil Menschen zur Freiheit (Gottes) bestimmt sind, man sich «gegen die

Möglichkeit ihrer Verwirklichung jenseits menschlicher Möglichkeiten nicht abschließen

darf», ist eine Forderung, die - weil «jenseits menschlicher Möglichkeiten» - keine
ethische Forderung sein kann.



Autonomie und Anerkennung 51

grund kultureller Schätzung eine moralische Kontur geben. In dem
Maße, in dem der Adressat dieser Schätzung in seinem anthropologischen

Profil abstrakt wird, werden Wahrnehmungen erforderlich, die

von einer emphatischen Imagination getragen werden: von der Bereitschaft,

noch in jenen abstrakten Vorstadien von Personalität die potentiellen

Träger jener Autonomie zu erkennen, die erst in späteren
Anerkennungsverfahren zu einer kognitiven Abschlußgestalt finden wird.


	Autonomie und Anerkennung

