
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 1-2

Artikel: Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft

Autor: Demmer, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761070

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Demmer

Moraltheologie in der Polarität von
Glaube und Vernunft*

Traditionen vermitteln Sicherheit. Dies gilt unterschiedslos für Denken
und Handeln, für deren Form wie für deren Inhalt. So erstaunt es keinesfalls,

wenn in Zeiten des Umbruchs — und welche Zeit wäre dies nicht -
der Blick vornehmlich an Traditionsgestalten hängen bleibt. Das ist nur
legitim, und es gibt keine wissenschaftliche Disziplin, die diesem Gesetz
nicht ihren Tribut zahlen würde. So erscheint es auch verwegen, das

kirchliche Lehramt zu tadeln, wenn es ein Gleiches tut. Die eigene
Denktradition hält Reflexionsschwellen fest, an denen kein Weg, und sei er
noch so geistvoll, vorbeiführt. Die Enzyklika Fides et Ratio zeichnet den
eindrucksvollen Weg abendländischen Denkens nach, setzt aber zugleich
einen unübersehbaren Akzent, wenn sie dem heiligen Thomas von Aquin
eine Sonderstellung zuweist. Ihm kommt das unbestrittene Verdienst zu,
eine geniale, für alle Zeiten gültige Synthese von Glaube und Vernunft
gefunden zu haben. Wer daran zweifelt, untergräbt sein eigenes Denken.1

Nun ist eine solche Aussage nicht zu überfrachten, es dürfen sich
keine unrealistischen Hoffnungen an sie knüpfen. Das Werk des Aqui-
naten ist keine Fundgrube, aus der sich behebig schöpfen ließe. Bei
näherem Zusehen offenbaren viele Aussagen ihre Zeitgebundenheit, sie

lassen sich mit bestem Willen nicht mehr vertreten. Die denkerischen
Fundamente sind brüchig geworden, die gegenwärtige Moraltheologie —

als Kind ihrer Zeit — stellt höhere wissenschaftstheoretische und in der

Folge argumentative Anforderungen. Auch nach Thomas ist die Ge-

* Vorlesung anläßlich der Verleihung des Doctor honoris causa der Theologischen
Fakultät Freiburg/Schweiz am 15. November 1999.

1

JOHANNES Paul II., Enzyklika Fides et Ratio (1998), Nrn. 24-42; zur bleibenden
Neuheit des hl. Thomas: Nrn. 43—44. — Vgl. P. SCHALLENBERG, Moraltheologie
zwischen Athen und Jerusalem - Zu den moraltheologischen Implikationen der Enzyklika
Fides et Ratio, in: TbGl 89 (1999) 576-585, hier 576 mit Verweis auf Lorenz Kardinal
Jaeger, in: LhK, Ergänzungsband II, 340, Anm. 34: Vae homini unius libri! Vae eccle-
siae unius doctoris! Abgelehnt wird die einseitige Bevorzugung einer bestimmten Schule,

und sei es auch die des hl. Thomas von Aquin.



6 Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft

schichte des Denkens weitergegangen und hat die Welt verändert.2 Das
darf den Moraltheologen nicht zur Ruhe kommen lassen. Er muß, ob er

nun will oder nicht, die Eignung seines denkerischen Instrumentariums
überprüfen. Hält es den zeitgenössischen Standards stand? Sind
Differenzierungen oder gar Korrekturen angebracht? Der Moraltheologe steht,
wie jeder Wissenschaftler, unter andauerndem Rechtfertigungsdruck. Die
Wege und Weisen seines Denkens verstehen sich nicht von selbst, und
dies gilt für theologische wie philosophische Kategorien ohne
Unterschied. Vielleicht nur dunkel beschleicht ihn die Ahnung, die offenen
Fragen würden da eine Revision erzwingen. Aber wo hegt der Nachholbedarf?

Die Enzyklika Fides et Ratio unterstreicht, ganz unbefangen, wie es

scheint, die Unverzichtbarkeit einer starken, ihrer selbst gewissen
Vernunft. Sie macht Front gegen eine falsche Bescheidenheit, die sich von
den Grenzen unseres Erkennens bannen läßt. Dem Menschen ist es möglich,

objektiv geltende Wahrheit zu erreichen, und dies ohne Unterschied
der Wissensbereiche.3 Nun gewinnt der aufmerksame Leser den
Eindruck, hier sei weitere FeinabStimmung angesagt. Gewiß wird es ihm nicht
einfallen, die Kernaussage zu leugnen. So würde er den Ast absägen, auf
dem er selber sitzt. Alle Wissenschaft lebt von der stillen Vorannahme,
Objektivität lasse sich festmachen. Aber warum dann die Vielzahl
wissenschaftstheoretischer Überlegungen? Die Sache ist wohl nicht so klar, wie
dies auf den ersten Blick scheinen möchte. So ist das Einsatzzeichen für
einen stillen Vorwurf an die Enzyklika markiert. Wissenschaft verträgt keine

holzschnittartigen Klassifizierungen, Nuancierung ist vielmehr das

Programmwort, an dem sich die Ernsthaftigkeit mißt. Dies gilt insbesonders für
kritisierte Positionen; Überzeichnungen sind der Tod des Dialogs, man
deklamiert aneinander vorbei, und niemandem wird so ein Dienst erwiesen.4

Die folgenden Ausführungen haken an dieser Stelle ein. Sie gehen
der Frage nach, was mit Objektivität gemeint sei, und dies in der Polarität

von Glaube und Vernunft. Schließlich laden Lehramtstexte zu
konstruktiv kritischem Weiterdenken ein, nur so erreichen sie ihr Ziel, so-

2 Für gewöhnlich wird in diesem Zusammenhang die Sexualethik des Aquinaten
angeführt, aber dies keineswegs exklusiv. - Für die Nachgeschichte sei vor allem auf
den Nominalismus verwiesen: Th. KOBUSCH, Art. Nominalismus, in: TRE, Bd. 24, 1994,
589-604.

3 Vgl. J. RATZINGER, Glaube, Wahrheit und Kultur. Reflexionen im Anschluß an
die Enzyklika Fides et Ratio, in: IKZ Communio 28 (1999) 289—305, hier 290, 299 mit
Verweis auf die Postmoderne (FR 5).

4 Fides et Ratio (FR) 86—91. Abgewehrt werden der Eklektizismus, Historizismus,
Szientismus, Pragmatismus, Nihilismus.



Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft 7

fern man die Kirche als einen privilegierten ethischen Denkraum
versteht, der dem Gespräch in Rede und Widerrede eine reelle Chance gibt.
Das ist Ausweis von Glaubwürdigkeit und intellektueller Redlichkeit.5

I. Philosophische Profile der Theologischen Ethik

1. Objektive Geltung — ein analoger Begriff

Nach dem ersten Augenschein zu urteilen, meint jedermann zu wissen,
was mit objektiver Geltung gemeint ist. Auf den zweiten und dritten
Blick löst sich diese vorwissenschaftliche Klarheit allerdings auf, die
Konturen verschwimmen zusehends. Ratlosigkeit beherrscht die Szene.6

Dem Leser der Enzyklika Fides et Ratio bleibt dieser Eindruck keinesfalls

erspart. Er wird sich unwillkürlich fragen, welches der Gegenbegriff von
objektiver Geltung sei, so erhofft er sich Klarheit über das Gemeinte.
Schließlich erkennt man im wirklichen oder vermeintlichen Gegner die
eigene Identität. Wer man ist und was man will, das spielt einem der
Kontrast zu. Aber wo ist der Gegner, und wie läßt er sich fassen? Der
Text der Enzyklika kommt da über Rundumschläge und globale
Verdächtigungen nicht hinaus. Was er behauptet, nähert sich der Trivialität,
und wo er kritisiert, ist er wenig hilfreich.7 Das mag seinen Grund darin
haben, daß die Enzyklika es versäumt, die erkenntnistheoretischen
Vorannahmen zu klären. Ein nicht weiter reflektierter erkenntnistheoretischer

Realismus scheint den Ton anzugeben und das letztentscheidende
Vorzeichen zu setzen.8

Der philosophisch sensible theologische Ethiker wird sich mit
diesem Zustand nicht abfinden. Sofern er sich in der Tradition seines Fachs
auskennt, weiß er um die stille Verführungskraft abstrakter Sätze, denen
die konkrete Erdung abgeht. Seine besorgte Frage ist im Grunde immer
die gleiche: Was bedeutet dies oder das konkret? Das Konkrete fungiert
als Nagelprobe des Abstrakten, und es ist nicht zuletzt die vielgescholtene

Postmoderne, die gleichsam als Gaze in der Wunde wirkt. Am
Konkreten scheiden sich nicht nur die Geister, es brechen sich auch die
Abstraktionen. Wer verantwortlich denkt, behält das im Auge. Denn sein

5 K. DEMMER, Die Kirche — ein ethischer Denkraum, in: Th. Schäfers u.a. (Hgg.),
Zur Mission herausgefordert. Evangelisierung als kirchlicher Auftrag, Paderborn 1999,
75-88.

6 Im gängigen gegenwärtigen Denken verbindet sich Objektivität mit der Geltung
naturwissenschaftlicher Forschungsergebnisse, mit dem Reich der sogenannten harten
Tatsachen.

7 FR 82. - Als Gegenbegriffe erscheinen Willkür, Beliebigkeit, Meinung.
8 FR 83.



8 Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft

Denken stammt aus der Anschauung, und diese übt einen disziplinierenden
Effekt aus. Das erinnert an die Stärken des erkenntnistheoretischen

Realismus; nichts ist im Intellekt, was nicht vorgängig in den Sinnen war.
An genauer Analyse und Deskription des Phänomens führt kein Weg
vorbei; ihn entschlossen zu beschreiten ist Ausweis höchster Geistigkeit.
Der Denker bedarf, soll sein Denken nicht den Vorwurf der Verstiegenheit

verdienen, des geduldigen Blicks für das Reich der Tatsachen.9
Die Wirklichkeit und ihre Wahrheit sind mehrdimensional, und das

zeitigt Auswirkungen auf den verantwortlichen Umgang mit objektiver
Geltung. Der erkenntnistheoretische Realismus ruft zuallererst die
Dimension der Tatsachenwahrheiten in Erinnerung. Die sinnengebundene
Erkenntnis hat es mit dem zu tun, was der Fall ist. Der erkennende Geist
gleicht sich seinem Gegenstand an, und so erzeugt er Wahrheit. Die
Korrespondenztheorie der Wahrheit verweist ursprünglich auf diese
Dimension. Und die aristotelisch-thomanische wie auch scholastische
Tradition besitzt in ihr einen unverrückbaren Eckpfeiler. Nun gibt es eine

Wahrheit, die in den Dingen selbst gelegen ist, sie wird auch ontologi-
sche Wahrheit genannt, und Gottes schöpferisches Erkennen ist ihr
Ursprungsgrund. Sie ist das Fundament für die logische Wahrheit, nämlich
die Übereinstimmung des Erkennens mit seinem Gegenstand, und sie

hegt primär im Intellekt. Wer in Kategorien scholastischer Tradition
denkt, darf diesen Aspekt nicht ausblenden, oder er verfälscht sein
bestes Erbe.10

Tatsachenwahrheiten schlagen die Brücke zu geschichtlichen
Wahrheiten, die einen denkerischen Überschuß einbringen. Geschichtliche
Wahrheiten lassen sich nicht reduzieren auf das, was der Fall ist. In
ihnen ist eine geistige Leistung am Werk, wie auch immer sie ausfällt, auf
Seiten des Täters wie seines Historiographen. Der Täter denkt handelnd
und handelt denkend ein Projekt in das Rohmaterial der Zeit hinein,
gestaltet es durch und um, gibt ihm so eine menschliche Form in all ihrer
moralischen Ambivalenz. Und der Historiograph sucht sie verstehend
und deutend zu entschlüsseln. Die Statusfrage geschichtlicher Wahrheit
bleibt davon nicht unberührt. An der Wurzel steht kein Erkennen als

Angleichen des Intellekts an seinen Gegenstand, sondern ein Mischverhältnis

von Angleichen und Formen.11
So gelingt bereits der Überstieg zur metaphysischen Wahrheit. Die

Enzyklika Fides et Ratio glaubt eine Seinsvergessenheit gegenwärtigen

9 FR 83f.
10 Thomas VON AQU, De Veritate q. I a. 1.
11 Geschichte ist, so verstanden, eine fundamental anthropologische Kategorie.



Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft 9

philosophischen Denkens apostrophieren zu müssen. Und sie legt ein
eindrucksvolles Plädoyer für die Seinseröffnetheit der Person ab.12 Das
entbindet nicht von der Nachfrage, was man des näheren unter
Metaphysik verstehe. Das geht auch den theologischen Ethiker an, er kann
ohne Schaden für die Sache seine Tradition nicht verabschieden. Nun
muß es nicht befremden, wenn man Metaphysik einem Chamäleon
vergleicht. Sie wechselt, je nach Zeit und Bedürfnis, ihre Farben. Sie ist ein

empfindlicher Seismograph aufbrechender geistiger Notstände, sie macht
Front gegen existentielle Bedrohungen. Und letztere können
unterschiedlicher Herkunft sein. Nicht ohne Grund ließe sich von Metaphysik
als Krisentheorie sprechen. Je nach Art der Krise fällt auch die Antwort
aus, werden die Akzente unterschiedlich gesetzt. Angesichts vielfältig
erfahrener Fragilität entsteht vor dem Auge des Geistes ein Kontrastprogramm,

das sinnvolles und menschenwürdiges Überleben garantiert. Hier
kann von einem Angleichen an das Vorgegebene schon nicht mehr die
Rede sein. Vielmehr dominiert ganz eindeutig die setzende Form.13

In der theologischen Ethik ist die Rede von der Autonomie sittlicher
Wahrheit geradezu ein Topos.14 Indessen ist Autonomie nicht gleichbedeutend

mit Autarkie. Kennzeichnend ist die Struktur der Perichorese,
Dimensionen durchdringen einander, ohne ihre Irreduzibilität
aufzugeben. Wer den objektiven Geltungsanspruch sittlicher Wahrheit
bedenkt und in systematische Form gießt, kommt an dieser Einsicht nicht
vorbei. Sittliche Wahrheit in Reinform wird ihm wie eine abstrakte Utopie

erscheinen, die in unerreichbarer Ferne schwebt und darum die
Wirklichkeit niemals trifft. Wer immer um Relevanz, mithin um
Wirksamkeit des Anspruchs bemüht ist, nimmt von Purismen aller Art
konsequent Abschied.

2. Komplementäres Denken — ein Kennzeichen der Postmoderne

Die Wirklichkeit ist allemal reicher als das bestausgeklügelte Denksystem,

und die vielgescholtene Postmoderne — die Enzyklika Fides et Ratio
reiht sich in die Schar ihrer Kritiker ein - legt den Finger auf diese
Wunde.15 Sie geht auf Distanz zur stillen Tyrannei des einen, mit
Exklusivanspruch auftretenden Ansatzes. Systeme mögen durch ihre innere

12 FR 90.
13 Zu fragen bleibt, woher die Bedrohungen stammen, und je nachdem fallt die

jeweilige Gestalt der Metaphysik aus.
14 Ein Überblick bei A. HOLDEREGGER (Hg.), Fundamente der Theologischen

Ethik. Bilanz und Neuansätze, Freiburg i.Ue., Freiburg Br. (SThE 72) 1996.
15 FR 5. — J. Ratzinger (s. Anm. 3), 299.



10 Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft

Konsequenz beeindrucken und Respekt abnötigen, sie sind dennoch zum
Scheitern verurteilt. Der Geisteswissenschaftler sollte da beim
Naturwissenschaftler in die Schule gehen, so wird er lernen, mit der Widerstän-
digkeit des Materials bescheiden umzugehen. Über diese Notwendigkeit
hilft auch kein Thomas von Aquin hinweg. Daß er nur in Ausdifferenzierung

wie Umgestaltung überlebensfähig und für die Gegenwart hilfreich
ist, hatte bereits die katholische Heidegger-Schule erkannt.16

In der gegenwärtigen theologischen Ethik haben unterschiedliche
Denkansätze ein Heimatrecht, und sie gehen auf unterschiedliche Weise
mit objektiven Geltungen um. Da gibt es zum einen, und zwar neben
dem unreflekderten Thomismus, das transzendentalphilosophische Denken,

wie auch immer die jeweilige Facettierung ausfällt. Es setzt sich mit
jener existentiellen Bedrohung auseinander, die aus der Empirie stammt
und objektive Geltungen zersetzt.17 Sein Kennzeichen ist in jedem Fall
das dialektische Ineinander von transzendentaler Reduktion und Deduktion.

Es erfolgt die Rückfrage auf jene unhinterfragbaren Möglichkeitsbedingungen,

unter denen objektive Geltung im Medium von Empirie
erreicht und festgemacht werden kann. Diese liegen, wie dem Kenner
vertraut sein dürfte, in jener Dynamik des Intellekts, die sich auf die
Fülle des Seins hin entwirft. Wer die Vollkommenheit aller
Vollkommenheiten anrührt, und sei dies unthematisch, findet den Zugang zum
Unvollkommenen. Unwillkürlich fällt einem das Wort ein: «qui potest in
plus potest et in minus». Rückkehrend in die eigene Innerlichkeit,
erkennt der Intellekt seine Wahrheitsbefähigung. Wer in neuplatonischer
und scholastischer Tradition steht, spricht von der «reditio compléta».18
In ihr liegt jener privilegierte Ort, mit dessen Existenz die Geltung des

Axioms «desiderium naturale non potest esse inane» steht und fällt.19

Transzendentale Deduktion lebt von den Voraussetzungen, die reduktiv
in der «reditio compléta» angerührt wurden. Ein Hin und Her der
Denkbewegungen, einer Perichorese gleich, läuft ab. Sinnenhaft gebundene

16 Man vergleiche dazu die Ausführungen von E. SlREGAR, Sittlich handeln in
Beziehung. Geschichtliches und personales Denken im Gespräch mit trinitarischer
Ontologie, Freiburg i.Ue., Freiburg i.Br. 1995, 72-84, mit Verweis auf G. Siewerth,
E. Coreth, J.B. Lötz. (StThE 64).

17 Vgl. K. DEMMER, Sein und Gebot. Die Bedeutung des transzendentalphilosophischen

Denkansatzes in der Scholastik der Gegenwart für den formalen Aufriß der
Fundamentalmoral, Paderborn 1970, 8-15.

18 Thomas V. AQUIN, De Veritate q. I a. 9.
19 Gemeint ist das natürliche Streben nach Erkenntnis der Wahrheit; die Enzyklika

setzt die Geltung des Prinzips als selbstverständlich voraus. Mag das auf ontologischer
Ebene auch völlig legitim sein, so können sich auf gnoseologischer Ebene dennoch
Überinterpretationen einstellen, ein unkritisches Harmoniedenken gibt den Ton an.



Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft 11

Erkenntnis ist in ihrem Hori2ont angesiedelt. Die Vermittlung von
Empirie und Geist wird, herausgefordert durch das Feuer des kantischen
Kritizismus, auf ein differenzierteres, dem Anliegen eines offenen Tho-
mismus verpflichtetes Fundament gestellt. Die Rückwendung auf den

Aquinaten geschieht nicht aus der Haltung des Archivars; die Nachgeschichte

hat ihre Spuren eingegraben.
Das Hin und Her der Denkbewegungen läßt den nahtlosen Überstieg

zur Geschichte gelingen. Hermeneutisches Denken hat sich dieses Anliegens

angenommen.20 Und wiederum taucht das Bild der Perichorese vor
dem geistigen Auge auf. Dimensionen durchdringen einander, ohne
ineinander aufzugehen. Wie bei der Vermittlung von Geist und Empirie
geschieht ein Gleiches hier. Hermeneutik vermittelt zwischen Sein und
Zeit. Sie ist, im hier unterstellten Verständnis, Theorie geschichtlichen
Erkennens unter erschwerten Bedingungen, also angesichts all jener Brüche

und Sprünge, die das Verstehen immer neu einem Härtetest aussetzen.

Hermeneutisches Denken baut Brücken über Abgründe hinweg, es

sondiert Gemeinsames durch alle Unterschiede hindurch. So bricht es

jener existentiellen Bedrohung, die aus der Geschichte stammt, die

Spitze ab. Und zugleich bricht es jene isolationistische Tendenz auf, die
allen Lebensweltethiken verdeckt zugrunde hegt. Gemeinsamkeiten werden

ans Tageslicht gehoben; die verstehende Rekonstruktion der eigenen
Tradition verliert den Anderen nicht aus dem Blick, umfassende
Kommunikation ist ihr Anliegen.21

Das Gehngen von Kommunikation wird ständig durch sprachhche
Verworrenheit, wenn nicht gar Verwilderung versteht. Begriffliche Präzision

ist darum angesagt; an Schlüsselbegriffen muß gearbeitet, ja gefeilt
werden. Diesem Anhegen stehen sich die sprachanalytischen Ansätze. So

begegnen sie jener Bedrohung, die aus der Vielheit im Sinne von
Zerstreuung stammt. Denn nur zu oft sind Mißverständnisse deflnitorisch
bedingt, man meint mit gleichen Begriffen Unterschiedhches. Sprachkultur

läßt auf Denkkultur schheßen, wo beide nicht gepflegt werden, ist
der Verfah eine Frage der Zeit. Das war auch der Moraltheologie seit
jeher bewußt, nur lag die Bedeutung der Schlüsselbegriffe in wesentlichen
Teilen fest. Mit der zunehmenden Plurahsierung der Welt hält die
Notwendigkeit semantischer Feinarbeit Schritt.22 Eines bleibt indessen nicht

20 Vgl. K. DEMMER, Sittlich handeln aus Verstehen. Strukturen hermeneutisch
orientierter Fundamentalmoral, Düsseldorf 1980, 15-17; 20-25

21 Vgl. E. ARENS, Kirchlicher Kommunitarismus, in: ThKev 94 (1998) 487-500.
22 Erinnert sei in diesem Zusammenhang an die von den Diskursethikern betriebene

Sprachhermeneutik, die den Grund für Semantik abgibt. — W. LESCH/A. Bon-
DOLFI (Hgg.), Theologische Ethik im Diskurs. Eine Einführung, Tübingen, Basel 1995.



12 Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft

zu übersehen: Sprachhche Präzision ist auf Sand gebaut, wo sie der
erkenntnismetaphysischen wie hermeneutischen Vorarbeit ermangelt. Ein
rein sprachlicher Konsens offenbart sich über kurz oder lang als Pseu-
dokonsens.23

Komplementär denken heißt, die mit den jeweiligen, geradezu klassischen

Bedrohungen verbundenen Denkanhegen gleichzeitig im Blick zu
halten. Und da sittliche Wahrheit in alle übrigen Wahrheitsdimensionen
hineinragt, ist Kombinatorik unverzichtbar. Der Leser von Fides et Ratio
wird das berücksichdgen, wenn er mit objektiver Geltung operiert. Und
sofern er ein philosophiegeschichtlicb.es Wissen mitbringt, wird er den
Akzent auf die erkenntnismetaphysische Grundfrage legen. An ihr
entscheidet sich alles Übrige. So steigt für ihn die «reditio compléta» zum
Schlüsselbegriff auf. Im Erkennen des Gegenstandes erfaßt der Geist
seine Erkenntnisbefähigung, im Erkennen des Seienden ist er schon
immer beim Sein. So wird objektive Geltung konstituiert. Aber dieser Akt
des Konstituierens endet nicht in formaler Inhaltlosigkeit, ein dezisio-
nistischer Positivismus wäre die Folge. Er trägt, genuin thomanisch
gedacht, alle Züge transzendentaler Inhaltlichkeit. Wenn es heißt «intellec-
tus in actu idem est ac intellectum in actu», dann steht die Fülle des Seins

an dieser Schwelle. Auf sie hin erfolgt die «reductio». Und was als
transzendentale Deduktion bezeichnet wird, die dialektische Gegenbewegung
also, kommt letztlich auf eine «proiectio» hinaus. Der erkennende Geist
entwirft sich in seine Welt des Gegenständlichen, Zeithchen und Sprachlichen

hinein. An der Trias «reditio — reductio — proiectio» mißt sich
fortan komplementäres Denken.24

II. Komplementäres Denken im Dienst an theologischer Stringen%

7. Die zugrundeliegende Offenbarungstheologie — ein Stein des Anstoßes

Die Enzyklika Fides et Ratio unterstreicht nachdrücklich die völlige Unge-
schuldetheit der Offenbarung, so reiht sie sich nahtlos in die kirchliche
Lehrtradition ein.25 Das Offenbarungsgeschehen läßt sich mit keiner
noch so hoch geschraubten Leistung des menschlichen Geistes verrechnen.

Wer an dieser Statusaussage Zweifel anmeldet, verläßt den Boden
des Christentums. Das schließt differenzierendes Nachfragen nicht aus,

23 Erst approbierte Praxis fördert zutage, was mit sprachlichem Konsens gemeint
ist; auf sie muß er sich befragen lassen.

24 Komplementäres Denken setzt, als Bedingung der eigenen Möglichkeit, die in
der genannten Trias verbürgte Identität voraus.

25 FR 7 mit Verweis auf DV 2.



Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft 13

und die gezeichneten Denkansätze können dabei eine Hilfestellung
leisten.26 Geschenk geht nicht zu Lasten von Leistung, die Dimensionen
sind unverrechenbar. So gilt es, das Wie und das Wo der philosophischen

Partnerschaft eingehender in den Blick zu nehmen. Erklärtes Ziel
ist es, jene denkerische Verlegenheit abzubauen, die sich dem Zeitgenossen

immer dann einstellt, wenn Grundwahrheiten des Glaubens berührt
werden. Dem Verdacht, man bewege sich auf dem Felde der Mythologie,
bleibt zuvorzukommen. Aber schleichender und mithin weniger faßbar

mag die Vorstellung sein, eine einzige Wahrheitstheorie, die sich zudem
mit einer einzigen Erkenntnistheorie verbindet, sei ausreichend, um
Theologie zu treiben. Ein solches Fehlverständnis kann durch die Enzyklika

genährt werden, kein Wunder, wenn Simplifizierungen die Folge
sind. Vielleicht haben Probleme mit dem Glauben nicht zuletzt hier
ihren Grund.27

Das Christentum ist ein Denkereignis von einmaligem Rang. Der
menschliche Geist wird mit seinen höchsten Möglichkeiten konfrontiert,
sie werden bis zur letzten Grenze ausgeschritten. Die Rede von der
Theologie als Grenzgängertum ist darum so unberechtigt nicht.
Transzendentalphilosophisches Denken in theologischer Wendung kommt da

zum Tragen. Wer an die letzte Grenze stößt, wird seiner letzthinnigen
Verdanktheit überführt. Das traditionelle Lehrstück von der «analysis fi-
dei» macht darauf aufmerksam. Und privilegierter Ort dieses Vorgangs
ist die «reditio compléta». Denn sie ist der Ort des radikalen Selbstüberstiegs.

Indem der menschliche Geist ganz bei sich selbst ist, ist er
zugleich ganz beim Anderen seiner selbst.28 An dieser Schwelle sind alle

theologischen Schlüsselbegriffe angesiedelt. Sie stehen in der Helle des

Bewußtseins und kommen doch von der Ahnung nicht los. Sie sind das

Nächsthegende und doch das Fernste. Aus dieser Dialektik gibt es kein
Entkommen. Ein Denken in den vertrauten Kategorien des Gegenständlichen

muß angesichts dessen versagen. Denn es täuscht eine Wirklichkeit

vor, die es nicht gibt. Die Wirklichkeit ist vielmehr der Gedanke in
seiner Reinheit und Ausgezeichnetheit selbst. Wahrheiten des Glaubens
bilden keine Welt des Gegenständlichen ab, lassen sich unter diesem Pa-

26 Vgl. J. MEYER ZU SCHLOCHTEREN, Offenbarung: der Schlüsselbegriff des
Christentums? Zum Disput über offenbarungstheologische Paradigmen, in: ThGl 89 (1999)
337-348, hier 342, 344.

27 Die Enzyklika bemüht die klassische aristotelisch-thomanische Wahrheitstheorie,
die am Paradigma von empirischer Gegenständlichkeit entwickelt wurde (FR 82).
28 P. HENRICI, La Verità e le verità, in: L' Osservatore Romano, 11. November 1998,

6, in Abhebung von B. Spinoza, für den die religiöse Wahrheit sich in der rationalen
Intuition erschließt (Ethik, Prop. XL, Scholion II).



14 Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft

radigma nicht verrechnen. Sie sind vielmehr Entwürfe des Geistes im
Status totaler Verdanktheit. Als solche sind sie übergegenständlich. Und
die Objektivität ihrer Geltung bindet sich an so verstandene Innerlichkeit.

Realien sind das Medium, innerhalb dessen solcherart Objektivität
stattfindet.

Philosophische und theologische Denkkategorie stehen nicht, hy-
postasierten Abstraktionen vergleichbar, unverbunden nebeneinander,
sie sind vielmehr, im Bild einer Perichorese, ineinander verschränkt.
Zwischen dem Philosophen und dem Theologen gibt es darum auch
keine vollendete Arbeitsteilung, eher ließe sich von Akzentsetzungen
sprechen.29 Hermeneutisches Denken nimmt diesen Impetus auf und
überträgt ihn auf die Geschichte. Denn die Geschichte ist jener privilegierte

Ort, an dem der Gottesgedanke zu sich kommt und sich ausdifferenziert.

Die Reflexionsgeschichte des Alten Testaments ist dafür
eindrückliches Zeugnis, sie kommt einer Entdeckungsgeschichte gleich. Das
Rohmaterial der Zeit wird in der Weise eines entdeckenden Denkens
durchformt. Im Jesusgeschehen gelangt dieser Prozeß an sein unü-
berholbares Ende, es ist ein Denkgeschehen par excellence, das zwischen
Offenbarungsträger und Gemeinde im Hin und Her verläuft.30 Das
Ergebnis dieses Prozesses wird deutend in die umgebende Weltwirklichkeit
hineinprojiziert. Die erwähnte Trias «reditio - reductio — proiectio»
kommt wiederum zu ihrem Recht. Theologie steht in dieser Tradition,
sucht sie in immer neuen Denkanläufen zu rekonstruieren, sich ihrer
denkerisch zu vergewissern. Im Selbstverständnis wird .das Gottesverständnis,

gleichsam spiegelverkehrt, ergriffen; es teilt sich in das

Weltverständnis mit. So wird die Welt als Welt des Menschen konstituiert, sie

ist erst als verstandene und gedeutete sie selbst.
Kommunikation über die Geschichte hinweg ist ursprünglich

Sprachgeschehen. Der theologische Ethiker kommt darum an
Sprachhermeneutik nicht vorbei, sie legt den Grund für Semantik. Das
konfrontiert ihn mit einer Grenzerfahrung von einmaliger Art. Die Sprache
wird zum Träger des Gottesgedankens, so offenbart sie ihren Reichtum
wie ihre unübersteigbaren Grenzen. Auch noch so hoch geschraubte
Sprachkultur kann über diese Ambivalenz nicht hinwegtäuschen oder gar

29 Vgl. M. SECKLER, «Philosophia ancilla theologiae». Über die Ursprünge und den
Sinn einer anstößig gewordenen Formel, in: ThQ 171 (1991) 161-187. Zur Unterscheidungsgabe

des Lehramts: FR 49-51.
30 Vgl. W. DIETRICH, Wer Gott ist und was er will. Neue «Theologien des Alten

Testaments», in: EvTh 56 (1996) 258-285, hier 265.



Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft 15

hinweghelfen. Die Gefahr der Erstarrung bleibt.31 Darum bedarf es einer
weiteren Perichorese, nämlich jener zwischen Sprache und Lebenszeugnis.

Beide legen sich gegenseitig in ihrem Wechselbezug aus. Sprache ist
keine von den fundamentalen Lebensvollzügen losgelöste, gleichsam hy-
postasierte Wirklichkeit. Sie drückt, ganz ursprünglich, ein Lebensverhältnis

aus, Lebenshaltungen gerinnen in ihr zu einer primären Lebenswelt,

die sich nachfolgend in die vielen Teilbereiche des Lebens
aufschließt. Und das hat, in gleicher Ursprünglichkeit, etwas mit der Weise
des Denkens zu tun. Eine Lebensform gebiert eine Denkform. So muß
es gar nicht mißverständlich sein zu sagen, in diesem Ursprungsverhältnis

sei humane Identität auf ihren letzten Einheitspunkt gebracht.32

2. Die anthropologischen Korrelate — Denkschneisen des Glaubens

Der Hinweis auf die anthropologischen Korrelate oder Implikationen
des Glaubens ist dem Moraltheologen wohlvertraut, er ruft den
transzendentaltheologischen Denkansatz in Erinnerung. Das Denken Gottes
ist einschlußweise immer ein Denken des Menschen. Beide Dimensionen
lassen sich nicht gegeneinander ausspielen. Nun bedeutet Vertrautsein
noch keinesfalls gedankenlose Übernahme. Vielmehr bietet es Gelegenheit,

die bereits erwähnte Denkform nochmals näher in Augenschein zu
nehmen. Was meint der Theologe, wenn er sie ins Spiel bringt? Es könnte

sich herausstellen, daß die Sache der Theologie gar nicht hinreichend
verstanden wird, wenn dieser Aspekt ausgeblendet wird.33

Eingangs war die Rede von den unterschiedlichen Wahrheitstypen,
denen unterschiedliche Wahrheitstheorien samt den entsprechenden
Erkenntnistheorien parallel laufen. Das bleibt an diesem Punkt aufzunehmen

und in theologischer Hinsicht auszugestalten. Gewiß darf der
Gottesgedanke nicht entweltlicht werden, schließlich ist er ja an den
Menschen in seiner weltlichen Existenz gebunden. Aber er ist doch in
vollendeter Weise übergegenständlich und übergeschichtlich. Das zeitigt
seine Auswirkungen auf die Strukturen des Erkennens wie den Status der

Geltung. Erkennen kann nicht einfachhin auf das Paradigma einer An-
gleichung des Intellekts an den erkannten Gegenstand gebracht werden,

31 F. COURTH, «Moderne Sprachphilosophie - Hilfestellung für die Theologie?»,
in: P. Hünermann/R. Schaeffler (Hgg.), Theorie der Sprachhandlungen und heutige
Ekklesiologie, Freiburg 1987 175-181 (QD 109).

32 Vgl. E. CORETH, «Lebensvollzug in Kommunikation und Interaktion», in: P.

Hünermann/R. Schaeffler (Hgg.) (s. Anm. 31), 11-26, hier 21.
33 Eine Darstellung der anthropologisch gewendeten Theologie K. Rahners in

moraltheologischer Hinsicht bei E. GUGGENBERGER, Karl Rahners Christologie und heutige

Fundamentalmoral, Innsbruck, Wien 1990, 150-185 (ITS 28).



16 Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft

unbeschadet miteinkalkulierter Analogie. Gott wäre dann ein höchstes
Seiendes, nicht aber das Sein in Fülle. Aus diesem Grunde ist ein
Paradigmenwechsel angezeigt. Erkennen als Angleichen schlägt um in
Erkennen als Entwerfen. Aus-ablesender Passivität wird schöpferische
Aktivität.34 Gewiß darf eine solche Aussage nicht auf Kosten der Seinsanalogie

gehen; menschliche Schöpferkraft ist immer nach-schöpferisch, das

gilt für alle Tätigkeitsbereiche. Immer ist schon ein Vorgegebenes da.

Das gilt auch für den Gottesgedanken, er steht in einer Tradition. Dennoch

steht an seinem Anfang, der sich je neu perpetuiert, eine Aktivität,
wie sie vollendeter und reiner nicht mehr gedacht werden kann. Ein
absoluter Höhepunkt menschlicher Geisteskraft ist erreicht, von ihm darf
es keinen Abfall gegeben. Ein denkerischer Überschuß ist am Werk, den

es danach verlangt, in Einzelschritten, die alle Zeichen des Fragmentarischen

an sich tragen, eingeholt und aufgeschlossen zu werden.
Die geläufige Rede von den anthropologischen Korrelaten des Glaubens

hakt an dieser erkenntnisanthropologischen Nahtstelle ein. Was in
ihr an Inhalten aufscheint, ist ursprünglichstes Ergebnis entwerfenden
Denkens, menschliche Einbildungskraft 'schafft sich ihren Gegenstand
und transzendiert so das Gegebene.35 Was im vorgängigen Zusammenhang

von der «reditio compléta» gesagt wurde, das kehrt nun als Thema
einer theologisch gewendeten Erkenntnisanthropologie wieder. Eine
definitive «reductio» findet statt, die als «proiectio» das Rohmaterial der

umgebenden Weltwirklichkeit transformiert. Alle auftauchenden Begriffe
sind offene Sinnbegriffe, sie verweisen auf die zugrundeliegende Aktivität

des Geistes, sie sind Teil eines Gesamtentwurfs. Es stellt sich die
Arbeit beständigen Auffüllens, Anreicherns, Vertiefens und Differenzierens.

Und vor allem — es gibt keine Denktabus; wer sich auf der Ebene

von Grenzbegriffen bewegt, also an der äußersten Grenze denkerischer
Möglichkeiten, der besitzt die Kraft zur bohrenden Nachfrage, von der

er instinktiv weiß, daß sie in dieser Zeitlichkeit niemals an ein Ende stos-
sen wird. Von daher rührt auch eine Bescheidenheit, die aus dem Reichtum

des Gottesgedankens stammt.36 Die Enzyklika Fides et Ratio plädiert
für eine starke Vernunft, das tut dem Bewußtsein von der Grenze keinen
Abbruch. Und die anthropologischen Korrelate lassen sich einer geistigen

Umwälzanlage vergleichen. Sie sind der privilegierte hermeneutische

34 Die an der Gegenständlichkeit entwickelte Erkenntnis- und Wahrheitstheorie
wird im Gottesgedanken geradezu auf den Kopf gestellt.

35 Es ist just an dieser Stelle, daß in jeder Form der Gotteserkenntnis ein Element
der Mystik mitschwingt, eine «praelibatio» ewiger Gottesschau.

36 FR 48 spricht von der Kühnheit des Geistes, die in der tiefen Einheit von
Philosophie und Glaube, und nicht in ihrer Kontrastierung, begründet liegt.



Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft 17

Ort eines geduldigen Explorierens, das nur darum den Brückenschlag
zwischen Glaube und sittlicher Vernunft wagen kann, weil er in der Weise

eines Vorentwurfs immer schon gelungen ist.
An treffenden Beispielen solchen Denkens fehlt es nicht. Geradezu

einen Topos stellt die Schöpfungslehre dar. Wer in schöpfungstheologischen

Kategorien denkt, stellt die unzerstörbare Personwürde in den

Mittelpunkt; das ist ein Standardthema lehramtlicher Moralverkündigung.

Der transzendente Ursprung von Welt und Mensch erinnert daran,
daß in allem Verfügen eine unübersteigbare Grenze der Unverfügbarkeit
aufscheint. Der Mensch ist dem Menschen entzogen. Wo immer er den
Anderen mit Beschlag belegt, kommt er von dem stillen Vorbehalt dieses

Kontrastprogramms nicht los. Die konkrete Lösung ist das Ergebnis
eines Ausbalancierens, das ohne Güterabwägung und Folgenabschätzung
gar nicht bestehen kann.37 In der gleichen Perspektive ist die Lehre von
Gottes Menschwerdung angesiedelt. Sie legt gewiß das Fundament für
eine Gleichheit und Brüderlichkeit, wie sie radikaler nicht gedacht werden

können. Dies zugestanden, taucht dennoch der Gegenbegriff als

stille Korrektur auf. Je stärker Gleichheit betont wird, umso unbefangener

darf, ja muß der Akzent in Richtung Ungleichheit wandern, sonst
steht Verarmung am Ende des Weges.38 Gottes Menschwerdung legt
überdies den Grund für eine Geschichtstheologie, die alttestamentliche
Denkkategorien in einen neuen Kontext überführt. Wenn in Jesus
Christus Gottes Ewigkeit in die Zeit einbricht, dann gibt es fürderhin
keine Situation ohne einen Schimmer der Verheißung. Wer Ewigkeit zu
denken wagt, besitzt in jedem Augenblick alles.

So entsteht eine Weise der Geistesgegenwart, die sich vertrauensvoll
einer letzthin unplanbaren Zukunft öffnet, sich ihr überantwortet. Der
Glaubende unterstellt, Gottes Vorsehung werde die Geschicke so
lenken, daß am Ende immer Er selber steht. So wird an alles, was einem wi-

37 Die aus dem Schöpfungsgedanken erfließende Selbstachtung weitet sich auf alles

Geschaffene, in ursprünglichster Weise auf die Andersheit des Anderen, aus. Die
Goldene Regel ist in dieser Perspektive angesiedelt. Dazu Chr. THEOBALD, «Glauben im
modus conversationis. Zum Ansatz einer theologischen Theorie der Moderne», in:
E. Arens (Hg.), Kommunikatives Handeln und christlicher Glaube. Ein theologischer
Diskurs mit Jürgen Habermas, Paderborn 1997, 33-70.

38 Gleichheit bleibt mit Ursprünglichkeit zu vermitteln, sie darf nicht auf deren
Kosten gehen, sonst wandelt sich die Lehre von der Menschwerdung unter der Hand
in eine Gleichheitsideologie, der Glaube wird zur Weltanschauung, die das Gesetz
einer als planbar konzipierten Geschichte insgeheim durchschaut hat. Vgl. H. LÜBBE,
«Moral und Moderne. Über die Moralisierung des Lebens in der wissenschaftlich-technischen

Zivilisation», in: K.P. Rippe (Hg.), Angewandte Ethik in der pluralistischen
Gesellschaft, Freiburg i.Ue. 1999, 19-36, hier 33-36 (ETT 2).



18 Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft

derfährt, der Maßstab des eschatologischen Vorbehalts angelegt. Man
besitzt die Dinge, als besäße man sie nicht, und das hat zwangsläufig
seine Auswirkungen auf alle anstehenden Güterabwägungen; ihre Kriterien

sind eschatologisch gebrochen. Die Kunst des Lassen-Könnens —

und zwar in jedem Augenblick — charakterisiert christliche Präsenz in der
Welt. Weil man alles hat, versäumt man nichts, Gelassenheit bestimmt
den Ton des Handelns wie Unterlassens.39

Gottes Entäußerung in die Welt bezeugt sich am eindrücklichsten in
Kreuz und Auferstehung. Der Höhepunkt je denkbarer Konflikthaftig-
keit und ihrer Versöhnung - anfanghaft bereits in dieser Zeitlichkeit — ist
damit markiert. Geschichte in ihrer Unverständlichkeit, in ihrem
Leidenspotential ist kein blindes Verhängnis, in das es sich resignierend zu
fügen gilt. Was auf den ersten Blick als Verhängnis struktur erscheint —

zumindest dem unbefangenen Auge -, offenbart sich auf den zweiten
und dritten Bück als Verheißung des versöhnenden Ausbruchs und
Durchbruchs.40 Das stellt an die Deutungskompetenz des Christen höchste

Anforderungen. Denn der Weg zum Zynismus ist nur kurz. Es kann,
auch im Namen des Glaubens, eine Respektlosigkeit vor dem Leiden
geben, die den sensiblen Zeitgenossen abschreckt. Darum lautet die erste
Frage des theologisch denkenden Ethikers: Was ist konkret möglich und
zumutbar? Alle Ausweitung von Grenzen geschieht leidend, und dafür
gibt es eine denkerische Verantwortung, ja, es ließe sich von Proexistenz
sprechen. Glaube ist so etwas wie ein flammender Protest gegen das Leid
in all seinen Formen, und leidend wird ihm eine bessere Alternative
abgerungen.41 Die Lehre von der Rechtfertigung aus Gnaden rührt an
diesen letzten Punkt: Gewiß ist Gratuität die Form aller Leistung, aber es

gibt keine Leistung, die nicht durch das Feuer des Leidens gegangen,
geläutert und umgeschmolzen wäre. Gratuität ist, besser ließe es sich
nicht charakterisieren, vornehmste Frucht des Leidens an und in dieser
Welt, und sittliches Handeln ist nichts anderes als deren Kehrseite.

39 Dem Glaubenden stellt sich, wie Paulus, die Frage, welcher Sinn in seinem
Weiterleben liegt. Als Lebensmaxime mag auch für ihn, in Anlehnung an Phil 1, 22—26,
der Dienst an den Brüdern dienen.

40 In Weiterführung der philosophischen Überlegungen wäre hier die Rede von
einer «reductio in crucem et resurrectionem»; von ihr geht, in der Weise einer «proiec-
tio», alle Weltgestaltung aus.

41 Der Glaube schafft das Leiden nicht ab, überspringt es nicht, sucht auch keine
angeblich leidensfreien Räume zu erstellen, vielmehr transformiert er es von innen her
durch gefaßte Annahme. - Zu diesem Zentralthema G. HÖVER (Hg.), Leiden. 27.
Internationaler Fachkongreß für Moraltheologie und Sozialethik (Sept. 1995/Köln, Bonn),
Münster 1997.



Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft 19

III. Moraltheologische Schlüsselhegriffe - ein Denkprogramm

1. Die sittliche Grundentscheidung als Form allen Handelns

Die anthropologischen Korrelate des Glaubens schlagen Denkschneisen
in die umgebende Weltwirklichkeit, in das Rohmaterial von Zeit und
Raum. Aber Schneisen ist es eigentümlich, daß sie sich in einem gemeinsamen

Schnittpunkt überkreuzen oder doch auf ihn zulaufen, weil sie

schon vorgängig von ihm ausgegangen sind. So taucht die «reditio
compléta», nun in einem neuen Denkzusammenhang, wieder auf. Sie ist jener
letzte Einheitspunkt, der jeder konkreten Einzelentscheidung die Form
mitgibt. Ein Denkraster wird über die Umwelt gestülpt, der sie in ihrem
Sinnpotential aufschließt, durchformt und umgestaltet. Handlungsgegenstände

werden entworfen und dem tragenden Selbstverständnis des

Handelnden, der ja vorgängig ein Denkender ist, angeglichen. Was im
Vorhergehenden über Wahrheitstheorien und Erkenntnistheorien entwickelt
wurde, das muß sich von jetzt an seiner Bewährungsprobe moraltheologischer

Art stellen.42

Die Vielheit der Einzelentscheidungen - das hat die moraltheologische

Grundlagenreflexion sichtbar gemacht - läßt sich nicht in der Weise
eines formlosen Nebeneinander denken. Immer ist es der konkrete
Mensch, der sich entscheidet und, indem er dies tut, seine unverwechselbare

Identität ausformt, die Vorgegebenheit und Aufgegebenheit in eins
ist. Ein denkerischer Überschuß gräbt sich handelnd seine Bahn. Hier
hakt die Lehre von der Grundentscheidung ein. Was ist sie anderes als

die Lehre von der «reditio compléta» in handlungstheoretischer
Wendung! Der Duktus der bisher angestellten Überlegungen macht indes den

Weg für ein Verständnis dieser Lehre frei, der gängige und eingeschliffene

Verstehensmodelle hinter sich läßt. Sinnvollerweise könnte von einer

Ausweitung die Rede sein. Transzendentalphilosophische und hermeneu-
tische Gesichtspunkte spielen wiederum eine Rolle. Ja, sie verbinden sich

zu einer neuen Synthese, um so den Grund für sprachanalytische
Untersuchungen zu legen.43

42 Die «reditio compléta» wäre jener privilegierte metaphysische und hermeneuti-
sche Ort, an dem sittliche Identität sich konstituiert und verstehend in Einzelentscheidungen

übersetzt.
43 Die in Veritatis Splendor Nr. 70 artikulierte Befürchtung einer stillen Dissoziierung

von Grundoption und Einzelentscheidung läßt sich ausräumen.



20 Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft

Die «reditio compléta» wurde als unhinterfragbarer Einheitspunkt
des Erkennens bezeichnet. Nun ist die Verschmelzung von Wahrheit
und Freiheit ein Topos lehramtlicher Wortmeldungen «in re morali».44

Die Schlußfolgerungen für das anstehende Thema drängen sich geradezu
auf, sie berühren die Lehre von der Grundentscheidung. Wenn Erkennen

frei ist, dann ist umgekehrt Freiheit nicht ohne Erkennen denkbar.
In der Grundentscheidung erfolgt die Identifizierung mit einem
Selbstverständnis, wie es grundlegender nicht mehr gedacht werden kann.
Zumindest in großen Umrissen taucht ein Menschenbild vor der geistigen
Anschauung auf. Es läßt sich nicht auf formale Elemente reduzieren;
transzendentale Inhaltlichkeit ist kennzeichnend. Um noch genauer zu
sein: In der Grundentscheidung versammelt sich der frei erkennende

Ausgriff auf die Fülle des Seins, der als Vorgriff in jede Einzelentscheidung

eingeht. Der Theologe kann dabei nur an die Fülle Gottes denken,
wie sie in Jesus Christus zum einzigartigen geschiehthehen Ereignis wurde,

also in die Geschichte eingebrochen ist. Wenn der Glaube als

Höhepunkt denkerischer Leistung bezeichnet wurde, dann erfolgt in der

Grundentscheidung die sittliche Umsetzung; von einer geistigen
Umwälzanlage könnte die Rede sein. Der Glaube setzt sich in seine
ethischen Implikationen um, und das geschieht über den Weg seiner
anthropologischen Korrelate.

Das Zusammenspiel transzendentalphilosophischer und hermeneuti-
scher Kategorien bedarf noch des näheren Zusehens. Vermittels der

Grundentscheidung wird der sittliche Anspruch formal konstituiert und
inhaltlich festgelegt. Die Grundentscheidung ist jener privilegierte Ort,
an dem die transzendentale Reduktion in die entsprechende Deduktion
umschlägt. Ein solcher Satz kann nur dann Sinn beanspruchen, wenn die

Möglichkeit einer geistigen Anschauung angenommen wird, die sich die
Brücke zur empirischen Anschauung schafft. Das hier sich meldende
transzendentalphilosophische Anliegen wird aber im gleichen Atemzug
hermeneutisch unterfangen. Dabei ist die Rede von einer Hermeneutik,
deren erklärte Stoßrichtung nach innen verläuft. Es findet eine
fundamentale Selbstvergewisserung statt, die sich konsequenterweise in eine
ebensolche Selbstverfügung umsetzt. Mit gutem Recht darf darum auch
die Rede von einem Vorverständnis sein, das sich in der Grundentscheidung

aufbaut, um dann wie ein Raster über die unstrukturierte Wirküch-

44 Ebd., Nrn. 31-34.



Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft 21

keit gestülpt zu werden. Das bisweilen gebrauchte Wort von der Denkbrille

hätte in diesem Kontext seine Berechtigung.45
Eine Denkbrille schließt auf, macht erkennbar; das erkenntnismetaphysische

Thema vom «intellectus agens» kehrt unter neuem Vorzeichen
wieder. Die in der Fundamentalmoral beheimatete, auf den Aquinaten
zurückgehende Auseinandersetzung um das Urgewissen kann aus dieser

Konzeption einigen Gewinn ziehen. Im Urgewissen werden nicht, wie
Thomas dies vorgibt, oberste evidente Prinzipien unfehlbar erschaut, um
dann vermittels eines Quasi-Syllogismus auf die Anwendungsebene
übertragen zu werden. Eine solche Redeweise ist offensichtlich ungenügend.

Sie läßt übersehen, daß die gemeinten Prinzipien alles andere als

selbstevident sind, sie müssen von einem anthropologischen
Vorverständnis umgeben sein, sollen sie nicht in totaler Mehrdeutigkeit enden.46

Alle semantische Klein- und Feinarbeit an Begriffen hat diesen Hintergrund

nötig, sonst ist die Gefahr rabulistischer Wortklauberei
unvermeidlich. Formale Logik gäbe dann den Ton an, und das ist beste
Gewähr, die Wirklichkeit grundlegend zu verfehlen, ganz zu schweigen von
dem sublimen Terror, der das Situationsgewissen mit seiner Fessel

umschlingen würde. Mit formaler Logik zwingt man bestenfalls in die Knie,
so wird die ohnehin belastete Freiheit nur erdrückt. Entmutigung ist die
natürliche Folge, und das steht quer zu einer theologischen Anthropologie

des Gewissens, die sich an der Erfahrung von Gnade, mithin von
Tröstung des Geistes festmacht.47

Wer aus dem Bezug von Grundentscheidung und Urgewissen denkt,
kann sich in Freiheit normativen Fragen zuwenden. Denn an der Wurzel
seines Denkens steht ein Reichtum gestalterischer Möglichkeiten, den es

in immer neuen Anläufen zu erschließen gilt. Die dem Moraltheologen
vertraute Rede vom suchenden Gewissen verweist auf diesen Hintergrund.

Gleiches käme für das Thema Geschichtlichkeit in Betracht. Es
ist in jedem Fall eine Suchbewegung des Geistes, die das Rohmaterial
von Zeit und Raum durchforstet und unter die Form des Menschen

45 Eine Aufarbeitung der jüngsten moraltheologischen Entwicklungen zu diesem
Thema bei K. DEMMER, Fundamentale Theologie des Ethischen, Freiburg i.Ue., Freiburg

i.Br. 1999, 242-246 (SThE 82).
46 DerS., ebd. 196-199.
47 Verwiesen sei auf Th.S. PlNCKAERS, Das Gewissen und der Irrtum, in: IKZ

Communio 22 (1993) 331-342: Die thomanische Gewissenslehre darf nicht von ihrem
theologisch-anthropologischen Wurzelgrund abgelöst werden; dazu gehört die Lehre

von den theologischen Tugenden, von den Seligpreisungen, von den Gaben des Hl.
Geistes (336£). Vgl. auch K. DEMMER (s. Anm. 45), 189-192 (Das Gewissen als

privilegierter Ort von Gottunmittelbarkeit).



22 Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft

stellt. Sie legt den Grund für das, was man gemeinhin als normative Natur

bezeichnet.

2. Vom Gewissen %ur Norm - Freiheit als Programm

Die Enzyklika Fides et Ratio legt ein entschiedenes Bekenntnis zur
naturrechtlichen Tradition ab; eine weltweite Ethik kann auf dieses Element
beileibe nicht verzichten.48 Das mag als Programm so stehen bleiben, die

Notwendigkeit weiteren Nachfragens wird keineswegs ausgeblendet. Wer
wie auch immer naturrechtlich argumentiert, muß Rechenschaft über das

Ensemble seiner denkerischen Vorannahmen ablegen, sonst verstellt er
sich den eingeschlagenen Weg. Er sollte nicht, vielleicht gar ungewollt,
den Eindruck erwecken, es gebe so etwas wie eine freischwebende, all
ihrer Voraussetzungen bare sittliche Vernunft. So werden nur illusionäre
Hoffnungen auf das Gelingen von universaler Kommunikation
geweckt.49 Gerade um dieses Gehngens willen muß sich der Blick nach
innen wenden, in der Hoffnung, Kommunikations schranken ließen sich
dann am besten abbauen, wenn man schon vorgängig Denkschranken
überwunden hat. Der theologische Naturrechtler ist da in die Pflicht
genommen. Er hat zu erweisen, daß das Andere der Vernunft keinesfalls

unvernünftig ist; und dieser Erweis richtet sich auf jenes Vorverständnis,
das sich über die anthropologischen Korrelate des Glaubens in die
universale naturrechtliche Kommunikation hinein vermittelt. Hier hegt der
neuralgische Punkt des Naturrechtsarguments in der Hand des Theologen,

das bleibt vorderhand einzugestehen.50
Der Gedanke sei noch um einiges weiter verfolgt. Naturrechthche

Einsichten samt folgenden Argumentationen stammen aus konkreter
Anschauung, sowohl empirischer als geistiger Art. Ein ortloses Naturrecht,

gleichsam über Zeit und Raum schwebend, gibt es nicht. Das
Konkrete ist darum auch die Nagelprobe naturrechthcher Geltung. Was

aus dem Konkreten stammt, muß sich auf dieses rückübersetzen lassen.51

So ist die Denkaufgabe des Theologen bereits umrissen. Er hat der
Wirkungsgeschichte des Glaubens auf die sittliche Vernunft nachzugehen,
sie zu rekonstruieren. Dem Nichtglaubenden muß aufgehen, daß ihm im

48 FR 104.
49 Das klingt auch an bei J. RÖMELT, «Naturrecht und die Identität christlicher

Ethik. Ökumenische Ethik in säkularisierter Gesellschaft», in: W. Beinert u.a. (Hgg.),
Unterwegs zum einen Glauben, FS L. Ullrich, Leipzig 1997, 390-403.

50 Der Glaube ist ein «obsequium rationi humanae consentaneum» (DS 3009). Das
darf in der öffentlichen Kommunikation nicht außer Acht bleiben.

51 In jede naturrechthche Erkenntnis geht der denkerische Überschuß — und das ist
mit Konkretheit gemeint - ein.



Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft 23

Namen des Glaubens die bessere, die je vernünftigere Alternative
vorgelegt wird. Nicht Glaube und Vernunft stehen unvermittelt einander
gegenüber, sondern unterschiedliche Einsichtsstände der Vernunft selbst.
Hier gibt es kein Drittes, an dem beide sich messen lassen müssen.
Vielmehr steht das je Vollkommenere für sich selbst ein, es ist aus sich selbst
heraus verständlich, mithin auch überzeugend und mitnehmend. Eine
solche Denkaufgabe kann sinnvollerweise nur gelingen, wenn man all das

einsetzt, was eingangs über die unterstellte Theologie der Offenbarung
gesagt wurde.52 Es ist dem — vielleicht unterschwellig wirkenden — Einfluß

zu wehren, der aus einem fideistischen Vorverständnis stammt und
den Theologen ungewollt in einen Erklärungsnotstand bringt.

Die Frage ist also nicht, wie sich unter Absehung vom Glauben
naturrechtliches Einverständnis erzielen lasse, sondern im Gegenteil unter
seiner denkerisch verantworteten, und das heißt anthropologisch
aufgeschlüsselten Einbeziehung. Denn in dieser Geschichte gibt es nun einmal
keine hypostasierte sittliche Vernunft, immer ist ein Vorverständnis mit
von der Partie, und das muß grundsätzlich auch kein Schaden sein. Die
Frage ist vielmehr, wie man mit diesem Vorverständnis umgeht; ja, man
könnte, zugespitzt formulieren, welches Vorverständnis man mit diesem
Vorverständnis verbindet. Hält man es prinzipiell für irrational, gar für
einen Widerpart der Vernunft? Oder ist man der Meinung, es sei der
Vernunft zugänglich, öffne sich dem Zugriff plausibler Argumentation,
lasse sich in den allgemeinen Diskurs auf konstruktive Weise einbringen,
sei also im Grunde nicht Widerpart, sondern stiller Verbündeter? Die
Antwort auf diese Frage gibt den letztentscheidenden Aufschluß über
das Letztverständnis von Selbst und Welt. Das Heil ist nicht von der
reinen Vernunft zu erwarten, sondern von ihrer denkerisch verantworteten
Abstimmung mit dem Glauben. Schließlich ist der Glaube ein «obse-

quium rationi humanae consentaneum».53
Für den Umgang mit dem naturrechtlichen Argument sind somit

Weichen gestellt. Naturrecht ist ohne eine philosophische Option nicht
möglich, dem katholischen Moraltheologen begegnet hier ein vertrautes
Thema, und die Enzyklika Fides et Ratio bewegt sich in den gleichen
Bahnen. Die Wahl eines philosophischen Systems geschieht nicht arbit-

52 FR 9 verweist auf DS 3008: Glaube und Vernunft lassen sich nicht miteinander
vermischen; es handelt sich um unterschiedliche Erkenntnisordnungen, die aber
dennoch im Modus einer Perichorese gedacht werden müssen.

53 S. Anm. 50. - Man beachte in diesem Zusammenhang St. GROTEFELD, «Politische

Deliberation und religiöse Uberzeugungen. Kritische Überlegungen zu John
Rawls' Idee öffentlicher Vernunft aus theologischer Sicht», in: K.P. Rippe (Hg.) (s.

Anm. 38), 83-107.



24 Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft

rär, sie ist von allerseits einsichtigen Gesichtspunkten geleitet. Das
kirchliche Lehramt schreibt sich da eine Unterscheidungsgabe zu.
Philosophien müssen mit dem Glauben vereinbar sein, sonst verurteilt sich
die lebensnotwendige Zusammenarbeit mit der Theologie zur
Wirkungslosigkeit oder zum tötenden Grabenkrieg.54 Nun meint Vereinbarkeit

aber nicht prästabilierte Harmonie. Was auf den ersten Blick
konfliktgeladen erscheint, mag sich auf den zweiten und dritten als dem
Gedanken förderlich erweisen. Der Feind könnte sich unter der Hand als

ein verläßlicher Freund entpuppen, weil er vorurteilslos den Finger auf
unabgegoltene Frageüberhänge legt. Vom Philosophen erwartet man ja
nicht, daß er, einem Jasager gleich, das bestätige, was man eigentlich
immer schon wußte und nur nicht so recht auf den Begriff bringen konnte.
Er soll vielmehr, einem beständigen und verläßlichen Kontrapunkt, ja
Störenfried gleich, die vermeintliche Ruhe des Theologen stören. Er
sollte ihn nicht nur auf vergessene oder verdrängte Gesichtspunkte
aufmerksam machen, das ist nur die eine Seite.55 Er sollte ihn — was
vielleicht noch wichdger ist - heilsam daran erinnern, daß Theologie aus
jener letzten Unsicherheit und Fragilität stammt, die mit der höchsten
Leistung des Geistes, nämlich dem Gottesgedanken, unweigerlich
einhergeht, ihn wie einen Schatten der Anfechtung begleitet. So reißt er ihn
aus falscher Selbstsicherheit heraus.

Zwischen Philosophie und Theologie gibt es also kein schiedlich
friedliches Nebeneinander. Es wäre dies auch erstaunlich in einer
Geistesgeschichte, die nur Sieger und Besiegte, aber kein Mitderes kennt.
Das bringt den Theologen in den Beweisnotstand, wenn er über seine

philosophischen Optionen nachdenkt, die verschleiert in der Lehre vom
Naturrecht wie von den sittlichen Handlungsnormen nachwirken. Er ist
zweifelsohne der Lernende, aus der Befürchtung, ihm könne etwas
entgehen, was des systematischen Bedenkens harrt, und der Philosoph ist
ihm da der willkommene Schrittmacher. Aber er ist gewiß auch ein aktiver

Partner. Wahrheit stammt nun einmal aus konkreter Einsicht und
vollendet sich in ihr. Es ist dies nicht eine Konkretheit, wie sie sich der
konstatierend beschreibenden Vernunft darbietet. Sie ist vielmehr
wertbesetzt in dem Sinne, als sich mit ihr der Anspruch von Reichtum und
Fülle verbindet, und dies angesichts einer Geschichte, die von ihrer
intrinsischen Konfliktgeladenheit einfach nicht loskommt. An dieser
Konkretheit mißt sich jeder theologische Gedanke, und sie erzeugt das Vor-

54 FR 49f., 57-63. Zur Bedeutung der Philosophie für die Moraltheologie FR 68.
55 Der Philosoph besitzt den Vorteil der Außenperspektive, so kann er die

Wahrnehmungskompetenz des Theologen kritisieren, stimulieren und integrieren.



Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft 25

Verständnis für die Wahl wie den Gebrauch philosophischer Kategorien.
So kennt der Theologe kein ortloses Naturrecht, und ebensowenig eine
ortlose Logik normativer Systeme. Sein systematisches Denken ist von
einem leitenden Anliegen bewegt, nämlich vom Christusereignis samt
seinen anthropologischen Korrelaten.56

Schluß

Der aufmerksame und nachdenkliche Leser von Fides et Ratio wird vieles
entdecken, was er nur von Her2en bejahen kann. Das gilt auch für den

Moraltheologen, obwohl seine Disziplin keine herausgehobene Stellung
einnimmt, sondern in den klassischen Reigen der übrigen theologischen
Disziplinen eingereiht bleibt. Die Lichtseiten des Textes sind
unverkennbar. Das Bekenntnis zur philosophischen Denkarbeit im Gesamt
der Theologie ist überfällig; es gibt nun einmal keine theologische Denkkultur

an der Philosophie vorbei. Ohne spekulative Theologie macht
man sich zum Opfer eines Fideismus, der zu gegebener Zeit in
Sektierertum endet. Dem Theologen wird die Anstrengung des Begriffs abverlangt,

oder er geht unter. Lind das hat die katholische Tradition auch
immer gewußt und, in je unterschiedlicher Ausprägung, auch beherzigt.57

Dennoch erscheinen manche Passagen holzschnittartig, sie lassen die

gebotene Nuancierung vermissen. Die Postmoderne wird global
verdächtigt, der Verdacht von Relativismus und Beliebigkeit ist schnell bei
der Hand, und auch die übrigen Verurteilungen lassen es an der
wünschenwerten Differenzierung fehlen.58 Nun sind Lehramtstexte nicht zu
überfordern, sie sind im Sinne der vertretenen Anliegen zu lesen und —

was Einzelaussagen angeht — zu bewerten. Das ist Grund genug für den

Theologen, weiterzulesen und weiterzudenken. Er wird sich allen Ernstes

bemühen, die hinter den verurteilten Positionen verborgenen Anliegen

ins Licht zu heben, schließlich erkennt er sich in ihnen doch wieder;
womögüch bringen sie Gesichtspunkte zur Sprache, die er selbst nicht
einzugestehen wagt, ihm begegnet sozusagen sein eigener Schatten. Ihn
anzunehmen ist beständige Denkaufgabe, und der Moraltheologe steht
da in vorderster Front. Er kommt nicht umhin, eine Denkkultur des

Konkreten zu entwickeln. Die «haecceitas» — aus der Beschäftigung mit

56 Vgl. in diesem Sinne auch H. LÜBBE, s. Anm. 38, 22—26; hier ist die Rede von
der Indisponibilität des Ganzen, Glaube erscheint, ganz unverdächtig, als Konfliktbe-
wältigung.

57 FR 48 ordnet dem Freimut des Glaubens die Kühnheit der Vernunft zu.
58 FR 4—6; es ist die Rede von einem indifferenten Pluralismus, von Skeptizismus,

von falscher Bescheidenheit.



26 Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft

dem Nominalismus bekannt — ist ihm ein Stachel im Fleisch, und sie

kehrt in der argwöhnisch betrachteten Postmoderne wieder.
Der Moraltheologe kann ihr Gutes abgewinnen, in philosophischer

wie theologischer Hinsicht.59 Die Wirklichkeit ist an bedenkenswerten

Gesichtspunkten allemal reicher als das vollendetste Denksystem. Das ist
keinesfalls mit Leugnung von Absolutheit in einen Topf zu werfen. Aber
wie man mit Absolutheit in Gedanken wie Worten umgeht, das kommt
an kritischer Nachfrage nicht vorbei. Es gibt, ganz zu Recht, ein Denken
und Sprechen unter Vorbehalt, mithin eine intellektuelle Bescheidenheit,
die alles andere als ein Kokettieren mit erfahrenen Grenzen ist, eine
sublime Verabschiedung aus der Verantwortung. Aber man darf doch die
vielen Brechungen und Perspektivierungen nicht mit volltönenden
Imperativen unter den Tisch kehren; was übrig bleibt, ist Unglaubwürdigkeit.60
Eben hier kommt aber die Theologie zum Zuge. Wer sich auf ein
konkretes Ereignis bezieht, kann nicht anders als konkret denken, oder er
verrät die Sache der Theologie. Das Christentum ist ein Denkereignis
einmaligen Ranges, das sich an erlittener und versöhnter Konflikterfahrung

entzündet. Helle des Geistes und denkerischer Skandal gehen eine
nicht aufzulösende Synthese ein. Geradezu von einer Revolution des

Denkens müßte die Rede sein. Sie hakt sich an Kenose und Kreuz fest,
hier hegt die alles entscheidende «reductio mentis», die sich dann
nachfolgend in «proiectio» umsetzt, und ethische Reflexion ist in diese
Dialektik, die eine ihr eigentümliche Dynamik erzeugt, unwiederbringlich
eingelassen. Auch das ist Grund genug zur Bescheidenheit. Der Theologe,

und der Moraltheologe zumal, denkt von jener Grenze her, die
durch Schuld aufgerichtet und durch Erbarmen überwunden wird. Die
Sprache der Moral trägt die Spuren dieses Denkvorgangs, und darin stellt
sie ihre Wirklichkeitsbezogenheit unter Beweis.

59 Die Moraltheologie war im Verlauf ihrer wechselvollen Geschichte immer ein
Kind ihrer Zeit, sie ist einem sensiblen Seismographen vergleichbar, oder sie verurteilt
sich zur Irrelevanz.

60 FR 5. Es gibt keine Vernachlässigung des Seins, sondern kritische Fragen an
bestimmte Gestalten von Metaphysik.


	Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft

