Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 47 (2000)

Heft: 1-2

Artikel: Moraltheologie in der Polaritat von Glaube und Vernunft
Autor: Demmer, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761070

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLAUS DEMMER

Moraltheologie in der Polaritit von
Glaube und Vernunft”

Traditionen vermitteln Sicherheit. Dies gilt unterschiedslos fiir Denken
und Handeln, fiir deren Form wie fiir deren Inhalt. So erstaunt es keines-
falls, wenn in Zeiten des Umbruchs — und welche Zeit wire dies nicht —
der Blick vornehmlich an Traditionsgestalten hingen bleibt. Das 1st nur
legitim, und es gibt keine wissenschaftliche Disziplin, die diesem Gesetz
nicht thren Tribut zahlen wiirde. So erscheint es auch verwegen, das
kirchliche Lehramt zu tadeln, wenn es ein Gleiches tut. Die eigene Denk-
tradition hilt Reflexionsschwellen fest, an denen kein Weg, und se1 er
noch so geistvoll, vorbeifiihrt. Die Enzyklika Fides e Ratio zeichnet den
eindrucksvollen Weg abendlindischen Denkens nach, setzt aber zugleich
einen uniibersehbaren Akzent, wenn sie dem heiligen Thomas von Aquin
eine Sonderstellung zuweist. Thm kommt das unbestrittene Verdienst zu,
eine geniale, fiir alle Zeiten giiltige Synthese von Glaube und Vernunft
gefunden zu haben. Wer daran zweifelt, untergribt sein eigenes Denken.!

Nun 1st eine solche Aussage nicht zu tberfrachten, es diirfen sich
keine unrealistischen Hoffnungen an sie kniipfen. Das Werk des Aqui-
naten ist keine Fundgrube, aus der sich beliebig schépfen lieBe. Bei ni-
herem Zusehen offenbaren viele Aussagen ihre Zeitgebundenheit, sie
lassen sich mit bestem Willen nicht mehr vertreten. Die denkerischen
Fundamente sind briichig geworden, die gegenwirtige Moraltheologie —
als Kind ihrer Zeit — stellt hohere wissenschaftstheoretische und in der
Folge argumentative Anforderungen. Auch nach Thomas ist die Ge-

* Vorlesung anliBlich der Verleihung des Doctor honoris causa der Theologischen
Fakultit Freiburg/Schweiz am 15. November 1999.

! JOHANNES PAUL IL, Enzyklika Fides et Ratio (1998), Nrn. 24-42; zur bleibenden
Neuheit des hl. Thomas: Nrn. 43—-44. — Vgl. P. SCHALLENBERG, Moraltheologie zwi-
schen Athen und Jerusalem — Zu den moraltheologischen Implikationen der Enzyklika
Fides et Ratio, in: ThG/ 89 (1999) 576-585, hier 576 mit Verweis auf Lorenz Kardinal
Jaeger, in: LhK, Erginzungsband II, 340, Anm. 34: Vae homini unius libri! Vae eccle-
siae unius doctoris! Abgelehnt wird die einseitige Bevorzugung einer bestimmten Schu-
le, und sei es auch die des hl. Thomas von Aquin.



6 Moraltheologie in der Polaritit von Glaube und Vernunft

schichte des Denkens weitergegangen und hat die Welt verindert.? Das
darf den Moraltheologen nicht zur Ruhe kommen lassen. Er mul3, ob er
nun will oder nicht, die Eignung seines denkerischen Instrumentariums
tberpriifen. Hilt es den zeitgendssischen Standards stand? Sind Diffe-
renzierungen oder gar Korrekturen angebracht? Der Moraltheologe steht,
wie jeder Wissenschaftler, unter andauverndem Rechtfertigungsdruck. Die
Wege und Weisen seines Denkens verstehen sich nicht von selbst, und
dies gilt fiir theologische wie philosophische Kategorien ohne Unter-
schied. Vielleicht nur dunkel beschleicht ihn die Ahnung, die offenen
Fragen wiirden da eine Revision erzwingen. Aber wo liegt der Nachhol-
bedarf?

Die Enzyklika Fides et Ratio unterstreicht, ganz unbefangen, wie es
scheint, die Unverzichtbarkeit einer starken, ihrer selbst gewissen Ver-
nunft. Sie macht Front gegen eine falsche Bescheidenheit, die sich von
den Grenzen unseres Erkennens bannen li3t. Dem Menschen ist es mog-
lich, objektiv geltende Wahrheit zu erreichen, und dies ohne Unterschied
der Wissensbereiche.®> Nun gewinnt der aufmerksame Leser den Ein-
druck, hier sei weitere Feinabstmmung angesagt. Gewill wird es thm nicht
einfallen, die Kernaussage zu leugnen. So wiirde er den Ast absigen, auf
dem er selber sitzt. Alle Wissenschaft lebt von der stillen Vorannahme, Ob-
jektivitit lasse sich festmachen. Aber warum dann die Vielzahl wissen-
schaftstheoretischer Uberlegungen? Die Sache ist wohl nicht so klar, wie
dies auf den ersten Blick scheinen mochte. So ist das Einsatzzeichen fiir ei-
nen stillen Vorwurf an die Enzyklika markiert. Wissenschaft vertrigt keine
holzschnittartigen Klassifizierungen, Nuancierung ist vielmehr das Pro-
grammwort, an dem sich die Ernsthaftigkeit mif3t. Dies gilt insbesonders fiir
kritisierte Positionen; Uberzeichnungen sind der Tod des Dialogs, man de-
klamiert aneinander vorbei, und niemandem wird so ein Dienst erwiesen.*

Die folgenden Ausfithrungen haken an dieser Stelle ein. Sie gehen
der Frage nach, was mit Objektivitit gemeint sei, und dies in der Polari-
tit von Glaube und Vernunft. Schlieflich laden Lehramtstexte zu kon-
struktiv kritischem Weiterdenken ein, nur so erreichen sie ithr Ziel, so-

2 Fiir gewohalich wird in diesem Zusammenhang die Sexualethik des Aquinaten
angefiihrt, aber dies keineswegs exklusiv. — Fiir die Nachgeschichte sei vor allem auf
den Nominalismus verwiesen: Th. KOBUSCH, Art. Nominalismus, in: TRE, Bd. 24, 1994,
589-604.

3 Vgl. J. RATZINGER, Glaube, Wahrheit und Kultur. Reflexionen im Anschluf} an
die Enzyklika Fides et Ratio, in: IKZ Communio 28 (1999) 289-305, hier 290, 299 mit
Verweis auf die Postmoderne (FR 5).

4 Fides et Ratio (FR) 86-91. Abgewehrt werden der Eklektizismus, Historizismus,
Szientismus, Pragmatismus, Nihilismus.



Moraltheologie in der Polaritit von Glaube und Vernunft 7

fern man die Kirche als einen privilegierten ethischen Denkraum ver-
steht, der dem Gesprich in Rede und Widerrede eine reelle Chance gibt.
Das ist Ausweis von Glaubwiirdigkeit und intellektueller Redlichkeit.?

‘ I. Philosophische Profile der Theologischen Ethik
1. Objektive Geltung — ein analoger Begriff

Nach dem ersten Augenschein zu urteilen, meint jedermann zu wissen,
was mit objektiver Geltung gemeint ist. Auf den zweiten und dritten
Blick 16st sich diese vorwissenschaftliche Klarheit allerdings auf, die
Konturen verschwimmen zusehends. Ratlosigkeit beherrscht die Szene.6
Dem Leser der Enzyklika Fides et Ratio bleibt dieser Eindruck keinesfalls
erspart. Er wird sich unwillkiirlich fragen, welches der Gegenbegriff von
objektiver Geltung sei, so erhofft er sich Klarheit tiber das Gemeinte.
SchlieBlich erkennt man im wirklichen oder vermeintlichen Gegner die
eigene Identitit. Wer man ist und was man will, das spielt einem der
Kontrast zu. Aber wo ist der Gegner, und wie 1iBt er sich fassen? Der
Text der Enzyklika kommt da tiber Rundumschlige und globale Ver-
dichtigungen nicht hinaus. Was er behauptet, nihert sich der Trivialitit,
und wo er kritisiert, ist er wenig hilfreich.” Das mag seinen Grund darin
haben, daB die Enzyklika es versiumt, die erkenntnistheoretischen Vor-
annahmen zu kliren. Ein nicht weiter reflektierter erkenntnistheoreti-
scher Realismus scheint den Ton anzugeben und das letztentscheidende
Vorzeichen zu setzen.®

Der philosophisch sensible theologische Ethiker wird sich mit die-
sem Zustand nicht abfinden. Sofern er sich in der Tradition seines Fachs
auskennt, weill er um die stille Verfuhrungskraft abstrakter Sitze, denen
die konkrete Exrdung abgeht. Seine besorgte Frage ist im Grunde immer
die gleiche: Was bedeutet dies oder das konkret? Das Konkrete fungiert
als Nagelprobe des Abstrakten, und es ist nicht zuletzt die vielgeschol-
tene Postmoderne, die gleichsam als Gaze in der Wunde wirkt. Am
Konkreten scheiden sich nicht nur die Geister, es brechen sich auch die
Abstraktionen. Wer verantwortlich denkt, behilt das im Auge. Denn sein

> K. DEMMER, Die Kirche — ein ethischer Denkraum, in: Th. Schifers u.a. (Hgg.),
Zur Mission herausgefordert. Evangelisierung als kirchlicher Auftrag, Paderborn 1999,
75-88.

0 Im gingigen gegenwirtigen Denken verbindet sich Objektivitit mit der Geltung
naturwissenschaftlicher Forschungsergebnisse, mit dem Reich der sogenannten harten
Tatsachen.

" FR 82. — Als Gegenbegriffe erscheinen Willkiir, Beliebigkeit, Meinung.

® FR 83.



8 Moraltheologie 1n der Polaritit von Glaube und Vernunft

Denken stammt aus der Anschauung, und diese iibt einen disziplinieren-
den Effekt aus. Das erinnert an die Stirken des erkenntnistheoretischen
Realismus; nichts ist im Intellekt, was nicht vorgingig in den Sinnen war.
An genauer Analyse und Deskription des Phinomens fihrt kein Weg
vorbet; thn entschlossen zu beschreiten 1st Ausweis hochster Geistigkeit.
Der Denker bedarf, soll sein Denken nicht den Vorwurf der Verstiegen-
heit verdienen, des geduldigen Blicks fiir das Reich der Tatsachen.’

Die Wirklichkeit und ihre Wahrheit sind mehrdimensional, und das
zeitigt Auswirkungen auf den verantwortlichen Umgang mit objektiver
Geltung. Der erkenntnistheoretische Realismus ruft zuallererst die Di-
mension der Tatsachenwahrheiten in Erinnerung. Die sinnengebundene
Erkenntnis hat es mit dem zu tun, was der Fall ist. Der erkennende Geist
gleicht sich seinem Gegenstand an, und so erzeugt er Wahrheit. Die
Kotrrespondenztheorie der Wahrheit verweist urspriinglich auf diese Di-
mension. Und die aristotelisch-thomanische wie auch scholastische Tra-
dition besitzt in ihr einen unverriickbaren Eckpfeiler. Nun gibt es eine
Wahrheit, die in den Dingen selbst gelegen ist, sie wird auch ontologi-
sche Wahrheit genannt, und Gottes schopferisches Erkennen ist thr Utr-
sprungsgrund. Sie ist das Fundament fiir die logische Wahrheit, nimlich
die Ubereinstimmung des Erkennens mit seinem Gegenstand, und sie
liegt primir im Intellekt. Wer in Kategorien scholastischer Tradition
denkt, darf diesen Aspekt nicht ausblenden, oder er verfilscht sein be-
stes Erbe.!

Tatsachenwahrheiten schlagen die Briicke zu geschichtlichen Wahr-
heiten, die einen denkerischen UberschuBl einbringen. Geschichtliche
Wahrheiten lassen sich nicht reduzieren auf das, was der Fall ist. In ih-
nen 1st emne geistige Leistung am Werk, wie auch immer sie ausfillt, auf
Seiten des Titers wie seines Historiographen. Der Titer denkt handelnd
und handelt denkend ein Projekt in das Rohmaterial der Zeit hinein,
gestaltet es durch und um, gibt thm so eine menschliche Form in all ihrer
moralischen Ambivalenz. Und der Historiograph sucht sie verstehend
und deutend zu entschliisseln. Die Statusfrage geschichtlicher Wahrheit
bleibt davon nicht unberiihrt. An der Wurzel steht kein Erkennen als
Angleichen des Intellekts an seinen Gegenstand, sondern ein Mischver-
hiltnis von Angleichen und Formen.!

So gelingt bereits der Uberstieg zur metaphysischen Wahrheit. Die
Enzyklika Fides et Ratio glaubt eine Seinsvergessenheit gegenwirtigen

? FR 83f.
19 THOMAS VON AQUIN, De Veritate q. I a. 1.
1 Geschichte ist, so verstanden, eine fundamental anthropologische Kategorie.



Moraltheologie in der Polaritit von Glaube und Vernunft 2

philosophischen Denkens apostrophieren zu miissen. Und sie legt ein
eindrucksvolles Plidoyer fir die Semnseréffnetheit der Person ab.!? Das
entbindet nicht von der Nachfrage, was man des niheren unter Meta-
physik verstehe. Das geht auch den theologischen Ethiker an, er kann
ohne Schaden fiir die Sache seine Tradition nicht verabschieden. Nun
mul} es nicht befremden, wenn man Metaphysik einem Chamileon ver-
gleicht. Sie wechselt, je nach Zeit und Bediirfnis, ihre Farben. Sie ist ein
empfindlicher Seismograph aufbrechender geistiger Notstinde, sie macht
Front gegen existentielle Bedrohungen. Und letztere kénnen unter-
schiedlicher Herkunft sein. Nicht ohne Grund lieBe sich von Metaphysik
als Krisentheorie sprechen. Je nach Art der Krise fillt auch die Antwort
aus, werden die Akzente unterschiedlich gesetzt. Angesichts vielfiltig er-
fahrener Fragilitit entsteht vor dem Auge des Geistes ein Kontrastpro-
gramm, das sinnvolles und menschenwiirdiges Ubetleben garantiert. Hier
kann von emnem Angleichen an das Vorgegebene schon nicht mehr die
Rede sein. Vielmehr dominiert ganz eindeutig die setzende Form.!?

In der theologischen Ethik ist die Rede von der Autonomie sittlicher
Wahrheit geradezu ein Topos.'* Indessen ist Autonomie nicht gleichbe-
deutend mit Autarkie. Kennzeichnend ist die Struktur der Perichorese,
Dimensionen durchdringen einander, ohne ihre Irreduzibilitit aufzu-
geben. Wer den objektiven Geltungsanspruch sittlicher Wahrheit be-
denkt und in systematische Form gie3t, kommt an dieser Einsicht nicht
vorbei. Sittliche Wahrheit in Reinform wird thm wie eine abstrakte Uto-
pie erscheinen, die in unerreichbarer Ferne schwebt und darum die
Wirklichkeit niemals trifft. Wer immer um Relevanz, mithin um Wirk-
samkeit des Anspruchs bemiiht ist, nimmt von Purismen aller Art kon-
sequent Abschied.

2. Komplementires Denken — ein Kenngeichen der Postmoderne

Die Wirklichkeit ist allemal reicher als das bestausgekliigelte Denksys-
tem, und die vielgescholtene Postmoderne — die Enzyklika Fides et Ratio
reiht sich in die Schar ihrer Kritiker ein — legt den Finger auf diese
Wunde.?® Sie geht auf Distanz zur stillen Tyrannei des einen, mit Exklu-
sivanspruch auftretenden Ansatzes. Systeme mogen durch ihre innere

12 gR 90.

13 Zu fragen bleibt, woher die Bedrohungen stammen, und je nachdem fillt die je-
weilige Gestalt der Metaphysik aus.

4 Ein Uberblick bei A. HOLDEREGGER (Hg.), Fundamente der Theologischen
Ethik. Bilanz und Neuansitze, Freiburg i.Ue., Freiburg Br. (SThE 72) 1996.

15ER 5. - J. Ratzinger (s. Anm. 3), 299.



10 Moraltheologie in der Polaritit von Glaube und Vernunft

Konsequenz beeindrucken und Respekt abnétigen, sie sind dennoch zum
Scheitern verurteilt. Der Geisteswissenschaftler sollte da beim Naturwis-
senschaftler in die Schule gehen, so wird er lernen, mit der Widerstin-
digkeit des Materials bescheiden umzugehen. Uber diese Notwendigkeit
hilft auch kein Thomas von Aquin hinweg. Dal} er nur in Ausdifferenzie-
rung wie Umgestaltung iiberlebensfihig und fiir die Gegenwart hilfreich
ist, hatte bereits die katholische Heidegger-Schule erkannt.!6

In der gegenwirtigen theologischen Ethik haben unterschiedliche
Denkansitze ein Heimatrecht, und sie gehen auf unterschiedliche Weise
mit objektiven Geltungen um. Da gibt es zum einen, und zwar neben
dem unreflektierten Thomismus, das transzendentalphilosophische Den-
ken, wie auch immer die jeweilige Facettierung ausfillt. Es setzt sich mit
jener existentiellen Bedrohung auseinander, die aus der Empirie stammt
und objektive Geltungen zersetzt.!” Sein Kennzeichen ist in jedem Fall
das dialektische Ineinander von transzendentaler Reduktion und Deduk-
tion. Es erfolgt die Riickfrage auf jene unhinterfragbaren Moglichkeits-
bedingungen, unter denen objektive Geltung im Medium von Empirie
erreicht und festgemacht werden kann. Diese liegen, wie dem Kenner
vertraut sein diirfte, in jener Dynamik des Intellekts, die sich auf die
Fille des Seins hin entwirft. Wer die Vollkommenheit aller Vollkom-
menheiten anrithrt, und sei dies unthematisch, findet den Zugang zum
Unvollkommenen. Unwillkiirlich fillt einem das Wort ein: «qui potest in
plus potest et in minusy». Riickkehrend in die eigene Innerlichkeit, er-
kennt der Intellekt semne Wahrheitsbefihigung. Wer in neuplatonischer
und scholastischer Tradition steht, spricht von der «reditio completax.!®
In ihr liegt jener privilegierte Ort, mit dessen Existenz die Geltung des
Axioms «desiderium naturale non potest esse inane» steht und fillt.??
Transzendentale Deduktion lebt von den Voraussetzungen, die reduktiv
in der «reditio completa» angeriihrt wurden. Ein Hin und Her der Denk-
bewegungen, einer Perichorese gleich, lduft ab. Sinnenhaft gebundene

16 Man vergleiche dazu die Ausfiihrungen von E. SIREGAR, Sittlich handeln in Be-
ziehung. Geschichtliches und personales Denken im Gesprich mit trinitarischer On-
tologie, Freiburg i.Ue., Freiburg 1.Br. 1995, 72-84, mit Verweis auf G. Siewerth,
E. Coreth, ].B. Lotz. (StThE 64).

7 Vgl. K. DEMMER, Sein und Gebot. Die Bedeutung des transzendentalphiloso-
phischen Denkansatzes in der Scholastik der Gegenwart fiir den formalen Aufril der
Fundamentalmoral, Paderborn 1970, 8-15.

18 THOMAS V. AQUIN, De Veritate q. I a. 9.

19 Gemeint ist das natiirliche Streben nach Erkenntnis der Wahrheit; die Enzyklika
setzt die Geltung des Prinzips als selbstverstindlich voraus. Mag das auf ontologischer
Ebene auch voéllig legitim sein, so konnen sich auf gnoseologischer Ebene dennoch
Uberinterpretationen einstellen, ein unkritisches Harmoniedenken gibt den Ton an.



Moraltheologie in der Polaritit von Glaube und Vernunft 11

Erkenntnis ist in threm Horizont angesiedelt. Die Vermittlung von Em-
pirie und Geist wird, herausgefordert durch das Feuer des kantischen
Kritizismus, auf ein differenzierteres, dem Anliegen eines offenen Tho-
mismus verpflichtetes Fundament gestellt. Die Riickwendung auf den
Aquinaten geschieht nicht aus der Haltung des Archivars; die Nachge-
schichte hat ithre Spuren eingegraben.

Das Hin und Her der Denkbewegungen 143t den nahtlosen Uberstieg
zur Geschichte gelingen. Hermeneutisches Denken hat sich dieses Anlie-
gens angenommen.?’ Und wiederum taucht das Bild der Perichorese vor
dem geistigen Auge auf. Dimensionen durchdringen einander, ohne in-
einander aufzugehen. Wie bei der Vermittlung von Geist und Empirie
geschieht ein Gleiches hier. Hermeneutik vermittelt zwischen Sein und
Zeit. Sie ist, im hier unterstellten Verstindnis, Theorie geschichtlichen
Erkennens unter erschwerten Bedingungen, also angesichts all jener Brii-
che und Spriinge, die das Verstehen immer neu einem Hirtetest ausset-
zen. Hermeneutisches Denken baut Briicken iiber Abgriinde hinweg, es
sondiert Gemeinsames durch alle Unterschiede hindurch. So bricht es
jener existentiellen Bedrohung, die aus der Geschichte stammt, die
Spitze ab. Und zugleich bricht es jene isolationistische Tendenz auf, die
allen Lebensweltethiken verdeckt zugrunde liegt. Gemeinsamkeiten wer-
den ans Tageslicht gehoben; die verstehende Rekonstruktion der eigenen
Tradition verliert den Anderen nicht aus dem Blick, umfassende Kom-
munikation ist thr Anliegen.?!

Das Gelingen von Kommunikation wird stindig durch sprachliche
Verworrenheit, wenn nicht gar Verwilderung verstellt. Begriffliche Prizi-
sion ist darum angesagt; an Schliisselbegriffen muB3 gearbeitet, ja gefeilt
werden. Diesem Anliegen stellen sich die sprachanalytischen Ansitze. So
begegnen sie jener Bedrohung, die aus der Vielheit im Sinne von Zer-
streuung stammt. Denn nur zu oft sind Millverstindnisse definitorisch
bedingt, man meint mit gleichen Begriffen Unterschiedliches. Sprach-
kultur i3t auf Denkkultur schlieBen, wo beide nicht gepflegt werden, ist
der Verfall eine Frage der Zeit. Das war auch der Moraltheologie seit je-
her bewuBt, nur lag die Bedeutung der Schlisselbegriffe in wesentlichen
Teilen fest. Mit der zunehmenden Pluralisierung der Welt hilt die Not-
wendigkeit semantischer Feinarbeit Schritt.?? Eines bleibt indessen nicht

20 Vgl. K. DEMMER, Sittlich handeln aus Verstehen. Strukturen hermeneutisch ori-
entierter Fundamentalmoral, Disseldorf 1980, 15-17; 20-25

21 Vgl. E. ARENS, Kirchlicher Kommunitarismus, in: TARer 94 (1998) 487-500.

22 Erinnert sei in diesem Zusammenhang an die von den Diskursethikern betrie-
bene Sprachhermeneutik, die den Grund fiir Semantik abgibt. — W. LESCH/A. BON-
DOLFI (Hgg.), Theologische Ethik im Diskurs. Eine Einfiihrung, Tiibingen, Basel 1995.



12 Moraltheologie 1n der Polaritit von Glaube und Vernunft

zu ibersehen: Sprachliche Prizision ist auf Sand gebaut, wo sie der er-
kenntnismetaphysischen wie hermeneutischen Vorarbeit ermangelt. Ein
rein sprachlicher Konsens offenbart sich iiber kurz oder lang als Pseu-
dokonsens.?

Komplementir denken heiB3t, die mit den jeweiligen, geradezu klassi-
schen Bedrohungen verbundenen Denkanliegen gleichzeitig im Blick zu
halten. Und da sittliche Wahrheit in alle iibrigen Wahrheitsdimensionen
hineinragt, ist Kombinatorik unverzichtbar. Der Leser von Fides ef Ratio
wird das beriicksichtigen, wenn er mit objektiver Geltung operiert. Und
sofern er ein philosophiegeschichtliches Wissen mitbringt, wird er den
Akzent auf die erkenntnismetaphysische Grundfrage legen. An ihr ent-
scheidet sich alles Ubrige. So steigt fiir ihn die «reditio completa» zum
Schlusselbegriff auf. Im Erkennen des Gegenstandes erfallt der Geist
seine Erkenntnisbefihigung, im Erkennen des Seienden ist er schon im-
mer beim Sein. So wird objektive Geltung konstituiert. Aber dieser Akt
des Konstituierens endet nicht in formaler Inhaltlosigkeit, ein dezisio-
nistischer Positivismus wire die Folge. Er trigt, genuin thomanisch ge-
dacht, alle Ziige transzendentaler Inhaltlichkeit. Wenn es heillt wntellec-
tus in actu idem est ac intellectum in actu», dann steht die Fille des Seins
an dieser Schwelle. Auf sie hin erfolgt die «reductio». Und was als trans-
zendentale Deduktion bezeichnet wird, die dialektische Gegenbewegung
also, kommt letztlich auf eine «proiectio» hinaus. Der erkennende Geist
entwirft sich in seine Welt des Gegenstindlichen, Zeitlichen und Sprach-
lichen hinein. An der Trias «reditio — reductio — proiectio» miflt sich
fortan komplementires Denken.?

I1. Komplementdres Denken im Dienst an theologischer Stringens

1. Die gugrundeliegende Offenbarungstheologie — ein Stein des Anstofies

Die Enzyklika Fides et Ratio unterstreicht nachdricklich die véllige Unge-
schuldetheit der Offenbarung, so reiht sie sich nahtlos in die kirchliche
Lehrtradition ein?® Das Offenbarungsgeschehen 1iBt sich mit keiner
noch so hoch geschraubten Leistung des menschlichen Geistes verrech-
nen. Wer an dieser Statusaussage Zweifel anmeldet, verliit den Boden
des Christentums. Das schlieBt differenzierendes Nachfragen nicht aus,

2 Erst approbierte Praxis fordert zutage, was mit sprachlichem Konsens gemeint
ist; auf sie muB er sich befragen lassen.

= Komplementires Denken setzt, als Bedingung der eigenen Méglichkeit, die in
der genannten Trias verbiirgte Identitit voraus.

5 FR 7 mit Verweis auf DV 2.



Moraltheologie 1n der Polaritit von Glaube und Vernunft 13

und die gezeichneten Denkansitze konnen dabei eine Hilfestellung lei-
sten.”® Geschenk geht nicht zu Lasten von Leistung, die Dimensionen
sind unverrechenbar. So gilt es, das Wie und das Wo der philosophi-
schen Partnerschaft eingehender in den Blick zu nehmen. Erklirtes Ziel
ist es, jene denkerische Verlegenheit abzubauen, die sich dem Zeitgenos-
sen immer dann einstellt, wenn Grundwahrheiten des Glaubens beriihrt
werden. Dem Verdacht, man bewege sich auf dem Felde der Mythologie,
bleibt zuvorzukommen. Aber schleichender und mithin weniger fabar
mag die Vorstellung sein, eine einzige Wahrheitstheorie, die sich zudem
mit einer einzigen Erkenntnistheorie verbindet, ser ausreichend, um
Theologie zu treiben. Ein solches Fehlverstindnis kann durch die Enzy-
klika gendhrt werden, kein Wunder, wenn Simplifizierungen die Folge
sind. Vielleicht haben Probleme mit dem Glauben nicht zuletzt hier ih-
ren Grund.?

Das Christentum ist ein Denkereignis von einmaligem Rang. Der
menschliche Geist wird mit seinen hochsten Moglichkeiten konfrontiert,
sie werden bis zur letzten Grenze ausgeschritten. Die Rede von der
Theologie als Grenzgingertum ist darum so unberechtigt nicht. Trans-
zendentalphilosophisches Denken in theologischer Wendung kommt da
zum Tragen. Wer an die letzte Grenze stoft, wird seiner letzthinnigen
Verdanktheit dberfithrt. Das traditionelle Lehrstiick von der «analysis fi-
de» macht darauf aufmerksam. Und privilegierter Ort dieses Vorgangs
ist die «reditio completa». Denn sie 1st der Ort des radikalen Selbstiiber-
stiegs. Indem der menschliche Geist ganz bei sich selbst ist, ist er
zugleich ganz beim Anderen seiner selbst.® An dieser Schwelle sind alle
theologischen Schliisselbegriffe angesiedelt. Sie stehen in der Helle des
Bewuftseins und kommen doch von der Ahnung nicht los. Sie sind das
Nichstliegende und doch das Fernste. Aus dieser Dialektik gibt es kein
Entkommen. Ein Denken in den vertrauten Kategorien des Gegenstind-
lichen muf3 angesichts dessen versagen. Denn es tduscht eine Wirklich-
keit vor, die es nicht gibt. Die Wirklichkeit ist vielmehr der Gedanke in
seiner Reinheit und Ausgezeichnetheit selbst. Wahrheiten des Glaubens
bilden keine Welt des Gegenstindlichen ab, lassen sich unter diesem Pa-

26 Vgl. J. MEYER ZU SCHLOCHTEREN, Offenbarung: der Schliisselbegriff des Chri-
stentums? Zum Disput iiber offenbarungstheologische Paradigmen, in: TAG/ 89 (1999)
337-348, hier 342, 344.

2" Die Enzyklika bemiiht die klassische aristotelisch-thomanische Wahrheitstheo-
rie, die am Paradigma von empirischer Gegenstindlichkeit entwickelt wurde (FR 82).

28 p, HENRICI, La Veriti e le verita, in: L’ Osservatore Romano, 11. November 1998,

6, in Abhebung von B. Spinoza, fiir den die religiose Wahrheit sich in der rationalen
Intuition erschlieBt (Ethik, Prop. XL, Scholion II).



14 Moraltheologie in der Polaritit von Glaube und Vernunft

radigma nicht verrechnen. Sie sind vielmehr Entwiirfe des Geistes im
Status totaler Verdanktheit. Als solche sind sie iibergegenstindlich. Und
die Objektivitit ithrer Geltung bindet sich an so verstandene Innerlich-
keit. Realien sind das Medium, innerhalb dessen solcherart Objektivitit
stattfindet.

Philosophische und theologische Denkkategorie stehen nicht, hy-
postasierten Abstraktionen vergleichbar, unverbunden nebeneinander,
sie sind vielmehr, im Bild einer Perichorese, ineinander verschrinkt.
Zwischen dem Philosophen und dem Theologen gibt es darum auch
keine vollendete Arbeitstellung, eher lieBe sich von Akzentsetzungen
sprechen.”? Hermeneutisches Denken nimmt diesen Impetus auf und
tibertrigt thn auf die Geschichte. Denn die Geschichte ist jener privile-
gierte Ort, an dem der Gottesgedanke zu sich kommt und sich ausdiffe-
renziert. Die Reflexionsgeschichte des Alten Testaments ist dafiir ein-
driickliches Zeugnis, sie kommt einer Entdeckungsgeschichte gleich. Das
Rohmaterial der Zeit witd in der Weise eines entdeckenden Denkens
durchformt. Im Jesusgeschehen gelangt dieser ProzeB an sein uni-
berholbares Ende, es ist ein Denkgeschehen par excellence, das zwischen
Offenbarungstriger und Gemeinde im Hin und Her verlduft.*® Das Er-
gebnis dieses Prozesses wird deutend in die umgebende Weltwirklichkeit
hineinprojiziert. Die erwihnte Trias «reditio — reductio — proiectio»
kommt wiederum zu ithrem Recht. Theologie steht in dieser Tradition,
sucht sie in immer neuen Denkanliufen zu rekonstruieren, sich ihrer
denkerisch zu vergewissern. Im Selbstverstindnis wird .das Gottesver-
stindnis, gleichsam spiegelverkehrt, ergriffen; es teilt sich in das Welt-
verstindnis mit. So wird die Welt als Welt des Menschen konstituiert, sie
ist erst als verstandene und gedeutete sie selbst.

Kommunikation iber die Geschichte hinweg ist urspriinglich
Sprachgeschehen. Der theologische Ethiker kommt darum an Sprach-
hermeneutik nicht vorbei, sie legt den Grund fiir Semantik. Das kon-
frontiert thn mit einer Grenzerfahrung von einmaliger Art. Die Sprache
wird zum Triger des Gottesgedankens, so offenbart sie thren Reichtum
wie ihre uniibersteigbaren Grenzen. Auch noch so hoch geschraubte
Sprachkultur kann tiber diese Ambivalenz nicht hinwegtiuschen oder gar

2 Vgl. M. SECKLER, «Philosophia ancilla theologiae». Uber die Urspriinge und den
Sinn einer anstéBig gewordenen Formel, in: THQO 171 (1991) 161-187. Zur Unterschei-
dungsgabe des Lehramts: FR 49-51.

30 Vgl. W. DIETRICH, Wer Gott ist und was er will. Neue «Theologien des Alten Te-
stamentsy, in: E»Th 56 (1996) 258-285, hier 265.



Moraltheologie in der Polaritit von Glaube und Vernunft 15

hinweghelfen. Die Gefahr der Erstarrung bleibt.3! Darum bedarf es einer
weiteren Perichorese, nimlich jener zwischen Sprache und Lebenszeug-
nis. Beide legen sich gegenseitig in ihrem Wechselbezug aus. Sprache ist
keine von den fundamentalen Lebensvollziigen losgeloste, gleichsam hy-
postasierte Wirklichkeit. Sie driickt, ganz urspringlich, ein Lebensver-
hiltnis aus, Lebenshaltungen gerinnen in ihr zu einer primiren Lebens-
welt, die sich nachfolgend in die vielen Teilbereiche des Lebens auf-
schlieBt. Und das hat, in gleicher Urspriinglichkeit, etwas mit der Weise
des Denkens zu tun. Eine Lebensform gebiert eine Denkform. So muf}
es gar nicht miflverstindlich sein zu sagen, in diesem Ursprungsverhilt-
nis sei humane Identitit auf ihren letzten Einheitspunkt gebracht.?

2. Die anthropologischen Korrelate — Denkschneisen des Glanbens

Der Hinweis auf die anthropologischen Korrelate oder Implikationen
des Glaubens ist dem Moraltheologen wohlvertraut, er ruft den trans-
zendentaltheologischen Denkansatz in Erinnerung. Das Denken Gottes
1st einschluBweise immer ein Denken des Menschen. Beide Dimensionen
lassen sich nicht gegeneinander ausspielen. Nun bedeutet Vertrautsein
noch keinesfalls gedankenlose Ubernahme. Vielmehr bietet es Gelegen-
heit, die bereits erwihnte Denkform nochmals nidher in Augenschein zu
nehmen. Was meint der Theologe, wenn er sie ins Spiel bringt? Es kénn-
te sich herausstellen, dafl die Sache der Theologie gar nicht hinreichend
verstanden wird, wenn dieser Aspekt ausgeblendet wird.»

Eingangs war die Rede von den unterschiedlichen Wahrheitstypen,
denen unterschiedliche Wahrheitstheotien samt den entsprechenden Er-
kenntnistheorien parallel laufen. Das bleibt an diesem Punkt aufzuneh-
men und in theologischer Hinsicht auszugestalten. Gewil8 darf der Got-
tesgedanke nicht entweltlicht werden, schlieBlich ist er ja an den Men-
schen in seiner weltlichen Existenz gebunden. Aber er ist doch in voll-
endeter Weise iibergegenstindlich und ibergeschichtlich. Das zeitigt
seine Auswirkungen auf die Strukturen des Erkennens wie den Status der
Geltung. Erkennen kann nicht einfachhin auf das Paradigma einer An-
gleichung des Intellekts an den erkannten Gegenstand gebracht werden,

31 F. COURTH, «Moderne Sprachphilosophie — Hilfestellung fiic die Theologie?»,
in: P. Hinermann/R. Schaeffler (Hgg.), Theorie der Sprachhandlungen und heutige
Ekklesiologie, Freiburg 1987 175-181 (QD 109).

32 Vgl. E. CORETH, «Lebensvollzug in Kommunikation und Interaktion», in: P. Hii-
nermann/R. Schaeffler (Hgg.) (s. Anm. 31), 11-26, hier 21.

3% Eine Darstellung der anthropologisch gewendeten Theologie K. Rahners in mo-

raltheologischer Hinsicht bei E. GUGGENBERGER, Karl Rahners Christologie und heu-
tige Fundamentalmoral, Innsbruck, Wien 1990, 150-185 (ITS 28).



16 Moraltheologie in der Polaritit von Glaube und Vernunft

unbeschadet miteinkalkulierter Analogie. Gott wire dann ein hochstes
Seiendes, nicht aber das Sein in Fille. Aus diesem Grunde ist ein Para-
digmenwechsel angezeigt. Erkennen als Angleichen schligt um in Er-
kennen als Entwerfen. Aus-ablesender Passivitit wird schopferische Ak-
tivitit.>* GewiB darf eine solche Aussage nicht auf Kosten der Seinsana-
logie gehen; menschliche Schopferkraft ist immer nach-schopferisch, das
gilt fir alle Titigkeitsbereiche. Immer ist schon ein Vorgegebenes da.
Das gilt auch fiir den Gottesgedanken, er steht in einer Tradition. Den-
noch steht an seinem Anfang, der sich je neu perpetuiert, eine Aktivitit,
wie sie vollendeter und reiner nicht mehr gedacht werden kann. Ein ab-
soluter Hohepunkt menschlicher Geisteskraft ist erreicht, von thm darf
es keinen Abfall gegeben. Ein denkerischer Uberschufl ist am Werk, den
es danach verlangt, in Einzelschritten, die alle Zeichen des Fragmentari-
schen an sich tragen, eingeholt und aufgeschlossen zu werden.

Die geliufige Rede von den anthropologischen Korrelaten des Glau-
bens hakt an dieser erkenntnisanthropologischen Nahtstelle ein. Was in
thr an Inhalten aufscheint, ist urspringlichstes Ergebnis entwerfenden
Denkens, menschliche Einbildungskraft schafft sich ihren Gegenstand
und transzendiert so das Gegebene.*> Was im vorgingigen Zusammen-
hang von der «reditio completa» gesagt wurde, das kehrt nun als Thema
einer theologisch gewendeten Erkenntnisanthropologie wieder. Eine de-
finitive «reductio» findet statt, die als «proiectio» das Rohmaterial der
umgebenden Weltwirklichkeit transformiert. Alle auftauchenden Begriffe
sind offene Sinnbegriffe, sie verweisen auf die zugrundeliegende Aktivi-
tit des Geistes, sie sind Teil eines Gesamtentwurfs. Es stellt sich die Az-
beit bestindigen Auffiillens, Anreicherns, Vertiefens und Differenzie-
rens. Und vor allem — es gibt keine Denktabus; wer sich auf der Ebene
von Grenzbegriffen bewegt, also an der dullersten Grenze denkerischer
Moglichkeiten, der besitzt die Kraft zur bohrenden Nachfrage, von der
er instinktiv weil}, dal} sie in dieser Zeitlichkeit niemals an ein Ende stos-
sen wird. Von daher rithrt auch eine Bescheidenheit, die aus dem Reich-
tum des Gottesgedankens stammt.*® Die Enzyklika Fides et Ratio plidiert
fiir eine starke Vernunft, das tut dem Bewul3tsein von der Grenze keinen
Abbruch. Und die anthropologischen Korrelate lassen sich einer geisti-
gen Umwilzanlage vergleichen. Sie sind der privilegierte hermeneutische

3 Die an der Gegenstindlichkeit entwickelte Erkenntnis- und Wahrheitstheorie
wird im Gottesgedanken geradezu auf den Kopf gestellt.

3 Es ist just an dieser Stelle, daB in jeder Form der Gotteserkenntnis ein Element
der Mystik mitschwingt, eine «praelibatio» ewiger Gottesschau.

36 FR 48 spricht von der Kiihnheit des Geistes, die in der tiefen Einheit von Philo-
sophie und Glaube, und nicht in ihrer Kontrastierung, begriindet liegt.



Moraltheologie in der Polaritit von Glaube und Vernunft 17

Ort eines geduldigen Explorierens, das nur darum den Briickenschlag
zwischen Glaube und sittlicher Vernunft wagen kann, weil er in der Wei-
se eines Vorentwurfs immer schon gelungen ist.

An treffenden Beispielen solchen Denkens fehlt es nicht. Geradezu
einen Topos stellt die Schépfungslehre dar. Wer in schopfungstheologi-
schen Kategorien denkt, stellt die unzerstérbare Personwiirde in den
Mittelpunkt; das ist ein Standardthema lehramtlicher Moralverkiindi-
gung. Der transzendente Ursprung von Welt und Mensch ermnnert daran,
daB in allem Verfiugen eine uniibersteigbare Grenze der Unverfiigbarkeit
aufscheint. Der Mensch ist dem Menschen entzogen. Wo immer er den
Anderen mit Beschlag belegt, kommt er von dem stillen Vorbehalt dieses
Kontrastprogramms nicht los. Die konkrete Losung ist das Ergebnis ei-
nes Ausbalancierens, das ohne Giiterabwigung und Folgenabschitzung
gar nicht bestehen kann.’” In der gleichen Perspektive ist die Lehre von
Gottes Menschwerdung angesiedelt. Sie legt gewil das Fundament fir
eine Gleichheit und Briiderlichkeit, wie sie radikaler nicht gedacht wez-
den koénnen. Dies zugestanden, taucht dennoch der Gegenbegriff als
stille Korrektur auf. Je stirker Gleichheit betont wird, umso unbefange-
ner darf, ja muBl der Akzent in Richtung Ungleichheit wandern, sonst
steht Verarmung am Ende des Weges.®® Gottes Menschwerdung legt
tberdies den Grund fiir eine Geschichtstheologie, die alttestamentliche
Denkkategorien in einen neuen Kontext iiberfilhrt. Wenn in Jesus
Christus Gottes Ewigkeit in die Zeit einbricht, dann gibt es filirderhin
keine Situation ohne einen Schimmer der VerheiBung. Wer Ewigkeit zu
denken wagt, besitzt in jedem Augenblick alles.

So entsteht eine Weise der Geistesgegenwart, die sich vertrauensvoll
einer letzthin unplanbaren Zukunft 6ffnet, sich ihr iberantwortet. Der
Glaubende unterstellt, Gottes Vorsehung werde die Geschicke so len-
ken, dal am Ende immer Er selber steht. So witrd an alles, was einem wi-

37 Die aus dem Schépfungsgedanken erflieBende Selbstachtung weitet sich auf alles
Geschaffene, in urspriinglichster Weise auf die Andersheit des Anderen, aus. Die Gol-
dene Regel ist in dieser Perspektive angesiedelt. Dazu Chr. THEOBALD, «Glauben im
modus conversationis. Zum Ansatz einer theologischen Theorie der Moderne», in:
E. Arens (Hg.), Kommunikatives Handeln und christlicher Glaube. Ein theologischer
Diskurs mit Jirgen Habermas, Paderborn 1997, 33-70.

38 Gleichheit bleibt mit Urspriinglichkeit zu vermitteln, sie darf nicht auf deren
Kosten gehen, sonst wandelt sich die Lehre von der Menschwerdung unter der Hand
in eine Gleichheitsideologie, der Glaube wird zur Weltanschauung, die das Gesetz ei-
ner als planbar konzipierten Geschichte insgeheim durchschaut hat. Vgl. H. LUBBE,
«Moral und Moderne. Uber die Moralisierung des Lebens in der wissenschaftlich-tech-
nischen Zivilisation», in: K.P. Rippe (Hg.), Angewandte Ethik in der pluralistischen
Gesellschaft, Freiburg i.Ue. 1999, 19-36, hier 33-36 (ETT 2).



18 Moraltheologie in der Polaritit von Glaube und Vernunft

derfihrt, der MaB3stab des eschatologischen Vorbehalts angelegt. Man
besitzt die Dinge, als besifle man sie nicht, und das hat zwangsliufig
seine Auswirkungen auf alle anstehenden Giiterabwigungen; ihre Krite-
rien sind eschatologisch gebrochen. Die Kunst des Lassen-Koénnens —
und zwar in jedem Augenblick — charakterisiert christliche Prisenz in der
Welt. Weil man alles hat, versiumt man nichts, Gelassenheit bestimmt
den Ton des Handelns wie Untetlassens.?

Gottes EntiduBBerung in die Welt bezeugt sich am eindriicklichsten in
Kreuz und Auferstehung. Der Hohepunkt je denkbarer Konflikthaftig-
keit und ihrer Vers6hnung — anfanghaft bereits in dieser Zeitlichkeit — 1st
damit markiert. Geschichte in ihrer Unverstindlichkeit, in ihrem Lei-
denspotential ist kein blindes Verhingnis, in das es sich resignierend zu
fiigen gilt. Was auf den ersten Blick als Verhingnisstruktur erscheint —
zumindest dem unbefangenen Auge —, offenbart sich auf den zweiten
und dritten Blick als VerheiBung des versohnenden Ausbruchs und
Durchbruchs.®? Das stellt an die Deutungskompetenz des Christen hoch-
ste Anforderungen. Denn der Weg zum Zynismus ist nur kurz. Es kann,
auch im Namen des Glaubens, eine Respektlosigkeit vor dem Leiden ge-
ben, die den sensiblen Zeitgenossen abschreckt. Darum lautet die erste
Frage des theologisch denkenden Ethikers: Was ist konkret méglich und
zumutbar? Alle Ausweitung von Grenzen geschieht leidend, und dafiir
gibt es eine denkerische Verantwortung, ja, es liele sich von Proexistenz
sprechen. Glaube ist so etwas wie ein flammender Protest gegen das Leid
in all seinen Formen, und leidend wird ithm eine bessere Alternative
abgerungen.*! Die Lehre von der Rechtfertigung aus Gnaden riihrt an
diesen letzten Punkt: Gewil} ist Gratuitit die Form aller Leistung, aber es
gibt keine Leistung, die nicht durch das Feuer des Leidens gegangen,
geliutert und umgeschmolzen wire. Gratuitit ist, besser lieBe es sich
nicht charakterisieren, vornehmste Frucht des Leidens an und in dieser
Welt, und sittliches Handeln ist nichts anderes als deren Kehrseite.

3 Dem Glaubenden stellt sich, wie Paulus, die Frage, welcher Sinn in seinem
Weiterleben liegt. Als Lebensmaxime mag auch fiir ihn, in Anlehnung an Phil 1, 22-26,
der Dienst an den Briidern dienen.

40 In Weiterfiihrung der philosophischen Uberlegungen wire hier die Rede von ei-
ner «reductio in crucem et resurrectionemy»; von ihr geht, in der Weise einer «proiec-
tion, alle Weltgestaltung aus.

“l Der Glaube schafft das Leiden nicht ab, tberspringt es nicht, sucht auch keine
angeblich leidensfreien Rdume zu erstellen, vielmehr transformiert er es von innen her
durch gefaBlte Annahme. — Zu diesem Zentralthema G. HOVER (Hg.), Leiden. 27. Inter-
nationaler FachkongreB fiir Moraltheologie und Sozialethik (Sept. 1995/Kéln, Bonn),
Miinster 1997.



Motaltheologie in der Polaritit von Glaube und Vernunft 19

II1. Moraltheologische Schlisselbegriffe — ein Denkprogramm

1. Die sittliche Grundentscheidung als Form allen Handelns

Die anthropologischen Korrelate des Glaubens schlagen Denkschneisen
in die umgebende Weltwirklichkeit, in das Rohmaterial von Zeit und
Raum. Aber Schneisen ist es eigentiimlich, daB sie sich in einem gemein-
samen Schnittpunkt tiberkreuzen oder doch auf ihn zulaufen, weil sie
schon vorgingig von thm ausgegangen sind. So taucht die «reditio com-
pleta», nun in einem neuen Denkzusammenhang, wieder auf. Sie ist jener
letzte Einheitspunkt, der jeder konkreten Einzelentscheidung die Form
mitgibt. Ein Denkraster wird tiber die Umwelt gestiilpt, der sie in ithrem
Sinnpotential aufschlieBt, durchformt und umgestaltet. Handlungsgegen-
stinde werden entworfen und dem tragenden Selbstverstindnis des Han-
delnden, der ja vorgingig ein Denkender ist, angeglichen. Was im Vor-
hergehenden tiber Wahrheitstheorien und Erkenntnistheorien entwickelt
wurde, das mul} sich von jetzt an seiner Bewihrungsprobe moraltheolo-
gischer Art stellen.*?

Die Vielheit der Einzelentscheidungen — das hat die moraltheologi-
sche Grundlagenreflexion sichtbar gemacht — 148t sich nicht in der Weise
eines formlosen Nebeneinander denken. Immer ist es der konkrete
Mensch, der sich entscheidet und, indem er dies tut, seine unverwechsel-
bare Identitit ausformt, die Vorgegebenheit und Aufgegebenheit in eins
ist. Ein denkerischer Uberschuf} gribt sich handelnd seine Bahn. Hier
hakt die Lehre von der Grundentscheidung ein. Was ist sie anderes als
die Lehre von der «reditio completa» in handlungstheoretischer Wen-
dung! Der Duktus der bisher angestellten Uberlegungen macht indes den
Weg fiir ein Verstindnis dieser Lehre frei, der gingige und eingeschlif-
fene Verstehensmodelle hinter sich ldBt. Sinnvollerweise kdnnte von einer
Ausweitung die Rede sein. Transzendentalphilosophische und hermeneu-
tische Gesichtspunkte spielen wiederum eine Rolle. Ja, sie verbinden sich
zu einer neuen Synthese, um so den Grund fir sprachanalytische Unter-
suchungen zu legen.®

42 Die «reditio completa» wire jener privilegierte metaphysische und hermeneuti-
sche Ort, an dem sittliche Identitidt sich konstituiert und verstehend in Einzelentschei-
dungen tbersetzt.

3 Die in Veritatis Splendor Nr. 70 artikulierte Befiirchtung einer stillen Dissoziie-
rung von Grundoption und Einzelentscheidung li3t sich ausrdumen.



20 Moraltheologie in der Polaritit von Glaube und Vernunft

Die «teditio completa» wurde als unhinterfragbarer Einheitspunkt
des Erkennens bezeichnet. Nun ist die Verschmelzung von Wahrheit
und Freiheit ein Topos lehramtlicher Wortmeldungen «in re morali».*
Die SchluBfolgerungen fiir das anstehende Thema dringen sich geradezu
auf, sie beriihren die Lehre von der Grundentscheidung. Wenn Erken-
nen frei ist, dann ist umgekehrt Freiheit nicht ohne Erkennen denkbar.
In der Grundentscheidung erfolgt die Identifizierung mit einem Selbst-
verstindnis, wie es grundlegender nicht mehr gedacht werden kann. Zu-
mindest in groBen Umrissen taucht ein Menschenbild vor der geistigen
Anschauung auf. Es liBt sich nicht auf formale Elemente reduzieren;
transzendentale Inhaltlichkeit ist kennzeichnend. Um noch genauer zu
sein: In der Grundentscheidung versammelt sich der frei erkennende
Ausgriff auf die Fulle des Seins, der als Vorgriff in jede Einzelentschei-
dung eingeht. Der Theologe kann dabei nur an die Fille Gottes denken,
wie sie in Jesus Christus zum einzigartigen geschichtlichen Ereignis wur-
de, also in die Geschichte eingebrochen ist. Wenn der Glaube als Ho-
hepunkt denkerischer Leistung bezeichnet wurde, dann erfolgt in der
Grundentscheidung die sittliche Umsetzung; von einer geistigen Um-
wilzanlage konnte die Rede sein. Der Glaube setzt sich in seine ethi-
schen Implikationen um, und das geschieht iiber den Weg seiner anthro-
pologischen Korrelate.

Das Zusammenspiel transzendentalphilosophischer und hermeneuti-
scher Kategorien bedarf noch des niheren Zusehens. Vermittels der
Grundentscheidung wird der sittliche Anspruch formal konstituiert und
inhaltlich festgelegt. Die Grundentscheidung ist jener privilegierte Ort,
an dem die transzendentale Reduktion in die entsprechende Deduktion
umschligt. Ein solcher Satz kann nur dann Sinn beanspruchen, wenn die
Moglichkeit einer geistigen Anschauung angenommen wird, die sich die
Briicke zur empirischen Anschauung schafft. Das hier sich meldende
transzendentalphilosophische Anliegen wird aber im gleichen Atemzug
hermeneutisch unterfangen. Dabei ist die Rede von einer Hermeneutik,
deren erklirte StoBrichtung nach innen verliuft. Es findet eine funda-
mentale Selbstvergewisserung statt, die sich konsequenterweise in eine
ebensolche Selbstverfiigung umsetzt. Mit gutem Recht darf darum auch
die Rede von einem Vorverstindnis sein, das sich in der Grundentschei-
dung aufbaut, um dann wie ein Raster tiber die unstrukturierte Wirklich-

4“4 Ebd., Nrn. 31-34.



Moraltheologie in der Polaritit von Glaube und Vernunft 21

keit gestiilpt zu werden. Das bisweilen gebrauchte Wort von der Denk-
brille hitte in diesem Kontext seine Berechtigung.®

Eine Denkbrille schliet auf, macht erkennbar; das erkenntnismeta-
physische Thema vom «intellectus agens» kehrt unter neuem Vorzeichen
wieder. Die in der Fundamentalmoral beheimatete, auf den Aquinaten
zurliickgehende Auseinandersetzung um das Urgewissen kann aus dieser
Konzeption einigen Gewinn ziehen. Im Urgewissen werden nicht, wie
Thomas dies vorgibt, oberste evidente Prinzipien unfehlbar erschaut, um
dann vermittels eines Quasi-Syllogismus auf die Anwendungsebene
Ubertragen zu werden. Eine solche Redeweise 1st offensichtlich ungent-
gend. Sie 1iBt tbersehen, dal} die gemeinten Prinzipien alles andere als
selbstevident sind, sie miissen von einem anthropologischen Vorver-
stindnis umgeben sein, sollen sie nicht in totaler Mehrdeutigkeit enden.*
Alle semantische Klein- und Feinarbeit an Begriffen hat diesen Hinter-
grund notig, sonst ist die Gefahr rabulistischer Wortklauberei unver-
meidlich. Formale Logik gibe dann den Ton an, und das ist beste Ge-
wihr, die Wirklichkeit grundlegend zu verfehlen, ganz zu schweigen von
dem sublimen Terror, der das Situationsgewissen mit seiner Fessel um-
schlingen wiirde. Mit formaler Logik zwingt man bestenfalls in die Knie,
so witd die ohnehin belastete Freiheit nur erdriickt. Entmutigung ist die
natiitliche Folge, und das steht quer zu einer theologischen Anthropolo-
gie des Gewissens, die sich an der Erfahrung von Gnade, mithin von
Trostung des Geistes festmacht.#

Wer aus dem Bezug von Grundentscheidung und Urgewissen denkt,
kann sich in Freiheit normativen Fragen zuwenden. Denn an der Wurzel
seines Denkens steht ein Reichtum gestalterischer Moglichkeiten, den es
in immer neuen Anldufen zu erschlieBen gilt. Die dem Moraltheologen
vertraute Rede vom suchenden Gewissen verweist auf diesen Hinter-
grund. Gleiches kime fiir das Thema Geschichtlichkeit in Betracht. Es
ist in jedem Fall eine Suchbewegung des Geistes, die das Rohmaterial
von Zeit und Raum durchforstet und unter die Form des Menschen

4 Fine Aufarbeitung der jiingsten moraltheologischen Entwicklungen zu diesem
Thema bei K. DEMMER, Fundamentale Theologie des Ethischen, Freiburg i.Ue., Frei-
burg i.Br. 1999, 242-246 (SThE 82).

46 DERS., ebd. 196-199.

4T Verwiesen sei auf Th.S. PINCKAERS, Das Gewissen und der Irrtum, in: IKZ
Communio 22 (1993) 331-342: Die thomanische Gewissenslehre darf nicht von ihrem
theologisch-anthropologischen Wurzelgrund abgel6st werden; dazu gehort die Lehre
von den theologischen Tugenden, von den Seligpreisungen, von den Gaben des HL
Geistes (336f.). Vgl. auch K. DEMMER (s. Anm. 45), 189-192 (Das Gewissen als privi-
legierter Ort von Gottunmittelbarkeit).



22 Moraltheologie in der Polaritit von Glaube und Vernunft

stellt. Sie legt den Grund fiir das, was man gemeinhin als normative Na-
tur bezeichnet.

2. Vom Gewissen gur Norm — Freiheit als Programm

Die Enzyklika Fides et Ratio legt ein entschiedenes Bekenntnis zur natur-
rechtlichen Tradition ab; eine weltweite Ethik kann auf dieses Element
beileibe nicht verzichten.*® Das mag als Programm so stehen bleiben, die
Notwendigkeit weiteren Nachfragens wird keineswegs ausgeblendet. Wer
wie auch immer naturrechtlich argumentiert, mufl Rechenschaft tiber das
Ensemble seiner denkerischen Vorannahmen ablegen, sonst verstellt er
sich den eingeschlagenen Weg. Er sollte nicht, vielleicht gar ungewollt,
den Eindruck erwecken, es gebe so etwas wie eine freischwebende, all 1h-
rer Voraussetzungen bare sittliche Vernunft. So werden nur illusionire
Hoffnungen auf das Gelingen von universaler Kommunikation ge-
weckt.” Gerade um dieses Gelingens willen muf3 sich der Blick nach in-
nen wenden, in der Hoffnung, Kommunikationsschranken lieBen sich
dann am besten abbauen, wenn man schon vorgingig Denkschranken
iberwunden hat. Der theologische Naturrechtler ist da in die Pflicht ge-
nommen. Er hat zu erweisen, daBl das Andere der Vernunft keinesfalls
unverniinftig ist; und dieser Erweis richtet sich auf jenes Vorverstindnis,
das sich tiber die anthropologischen Korrelate des Glaubens in die uni-
versale naturrechtliche Kommunikation hinein vermittelt. Hier liegt der
neuralgische Punkt des Naturrechtsarguments in der Hand des Theolo-
gen, das bleibt vorderhand einzugestehen.>

Der Gedanke sei noch um einiges weiter verfolgt. Naturrechtliche
Einsichten samt folgenden Argumentationen stammen aus konkreter
Anschauung, sowohl empirischer als geistiger Art. Ein ortloses Natur-
recht, gleichsam iber Zeit und Raum schwebend, gibt es nicht. Das
Konkrete ist darum auch die Nagelprobe naturrechtlicher Geltung. Was
aus dem Konkreten stammt, muB} sich auf dieses riickiibersetzen lassen.’!
So ist die Denkaufgabe des Theologen bereits umrissen. Er hat der Wir-
kungsgeschichte des Glaubens auf die sittliche Vernunft nachzugehen,
sie zu rekonstruieren. Dem Nichtglaubenden muf} aufgehen, dafl thm 1im

48 FR 104.

4 Das klingt auch an bei J. ROMELT, «Naturrecht und die Identitit christlicher
Ethik. Okumenische Ethik in sikularisierter Gesellschaft», in: W. Beinert u.a. (Hgg.),
Unterwegs zum einen Glauben, FS L. Ullrich, Leipzig 1997, 390—-403.

50 Der Glaube ist ein «obsequium rationi humanae consentaneum» (DS 3009). Das
darf in der 6ffentlichen Kommunikation nicht auller Acht bleiben.

1 1n jede naturrechtliche Erkenntnis geht der denkerische UberschuBl — und das ist
mit Konkretheit gemeint — ein.



Moraltheologie in der Polaritit von Glaube und Vernunft 23

Namen des Glaubens die bessere, die je verniinftigere Alternative vor-
gelegt wird. Nicht Glaube und Vernunft stehen unvermittelt emander
gegeniiber, sondern unterschiedliche Einsichtsstinde der Vernunft selbst.
Hier gibt es kein Drittes, an dem beide sich messen lassen miissen. Viel-
mehr steht das je Vollkommenere fiir sich selbst ein, es ist aus sich selbst
heraus verstindlich, mithin auch tberzeugend und mitnehmend. Eine
solche Denkaufgabe kann sinnvollerweise nur gelingen, wenn man all das
einsetzt, was eingangs iiber die unterstellte Theologie der Offenbarung
gesagt wurde.”? Es ist dem — vielleicht unterschwellig wirkenden — Ein-
flu} zu wehren, der aus einem fideistischen Vorverstindnis stammt und
den Theologen ungewollt in einen Erklirungsnotstand bringt.

Die Frage ist also nicht, wie sich unter Absehung vom Glauben na-
turrechtliches Einverstindnis erzielen lasse, sondern im Gegenteil unter
seiner denkerisch verantworteten, und das heilit anthropologisch aufge-
schliisselten Einbeziehung. Denn in dieser Geschichte gibt es nun einmal
keine hypostasierte sittliche Vernunft, immer ist ein Vorverstindnis mit
von der Partie, und das mul} grundsitzlich auch kein Schaden sein. Die
Frage ist vielmehr, wie man mit diesem Vorverstindnis umgeht; ja, man
konnte, zugespitzt formulieren, welches Vorverstindnis man mit diesem
Vorverstindnis verbindet. Hilt man es prinzipiell fiir irrational, gar fiir
einen Widerpart der Vernunft? Oder ist man der Meinung, es sei der
Vernunft zuginglich, 6ffne sich dem Zugrff plausibler Argumentation,
lasse sich in den allgemeinen Diskurs auf konstruktive Weise einbringen,
sei also im Grunde nicht Widerpart, sondern stiller Verbiindeter? Die
Antwort auf diese Frage gibt den letztentscheidenden Aufschluf3 iiber
das Letztverstindnis von Selbst und Welt. Das Heil ist nicht von der rei-
nen Vernunft zu erwarten, sondern von ihrer denkerisch verantworteten
Abstimmung mit dem Glauben. SchlieBlich ist der Glaube ein «obse-
quium rationi humanae consentaneumy.

Fir den Umgang mit dem naturrechtlichen Argument sind somit
Weichen gestellt. Naturrecht ist ohne eine philosophische Option nicht
moglich, dem katholischen Moraltheologen begegnet hier ein vertrautes
Thema, und die Enzyklika Fides et Ratio bewegt sich in den gleichen
Bahnen. Die Wahl eines philosophischen Systems geschieht nicht arbit-

52 FR 9 verweist auf DS 3008: Glaube und Vernunft lassen sich nicht miteinander
vermischen; es handelt sich um unterschiedliche Erkenntnisordnungen, die aber den-
noch im Modus einer Perichorese gedacht werden miissen.

33, Anm. 50. — Man beachte in diesem Zusammenhang St. GROTEFELD, «Politi-
sche Deliberation und religiose Uberzeugungen. Kritische Uberlegungen zu John
Rawls’ Idee offentlicher Vernunft aus theologischer Sicht», in: K.P. Rippe (Hg.) (s.
Anm. 38), 83-107.



24 Moraltheologie in der Polaritit von Glaube und Vernunft

rir, sie ist von allerseits einsichtigen Gesichtspunkten geleitet. Das
kirchliche Lehramt schreibt sich da eine Unterscheidungsgabe zu. Philo-
sophien miissen mit dem Glauben vereinbar sein, sonst verurteilt sich
die lebensnotwendige Zusammenarbeit mit der Theologie zur Wir-
kungslosigkeit oder zum totenden Grabenkrieg.®* Nun meint Vereinbar-
keit aber nicht pristabilierte Harmonie. Was auf den ersten Blick kon-
fliktgeladen erscheint, mag sich auf den zweiten und dritten als dem Ge-
danken forderlich erweisen. Der Feind kdnnte sich unter der Hand als
ein verlillicher Freund entpuppen, weil er vorurteilslos den Finger auf
unabgegoltene Frageliberhinge legt. Vom Philosophen erwartet man ja
nicht, daf} er, einem Jasager gleich, das bestitige, was man eigentlich im-
mer schon wullte und nur nicht so recht auf den Begriff bringen konnte.
Er soll vielmehr, einem bestindigen und verliBBlichen Kontrapunkt, ja
Storenfried gleich, die vermeintliche Ruhe des Theologen stéren. Er
sollte thn nicht nur auf vergessene oder verdringte Gesichtspunkte auf-
merksam machen, das ist nur die eine Seite.”® Er sollte thn — was viel-
leicht noch wichtiger ist — heilsam daran erinnern, dafl Theologie aus je-
ner letzten Unsicherheit und Fragilitit stammt, die mit der hochsten
Leistung des Geistes, nimlich dem Gottesgedanken, unweigerlich ein-
hergeht, ithn wie einen Schatten der Anfechtung begleitet. So reiit er thn
aus falscher Selbstsicherheit heraus.

Zwischen Philosophie und Theologie gibt es also kein schiedlich
friedliches Nebeneinander. Es wire dies auch erstaunlich in einer Gei-
stesgeschichte, die nur Sieger und Besiegte, aber kein Mittleres kennt.
Das bringt den Theologen in den Beweisnotstand, wenn er iiber seine
philosophischen Optionen nachdenkt, die verschleiert in der Lehre vom
Naturrecht wie von den sittlichen Handlungsnormen nachwirken. Er ist
zweifelsohne der Lernende, aus der Befiirchtung, ihm kénne etwas ent-
gehen, was des systematischen Bedenkens harrt, und der Philosoph ist
ithm da der willkommene Schrittmacher. Aber er ist gewil auch ein akti-
ver Partner. Wahrheit stammt nun einmal aus konkreter Einsicht und
vollendet sich in ihr. Es ist dies nicht eine Konkretheit, wie sie sich der
konstatierend beschreibenden Vernunft darbietet. Sie ist vielmehr wert-
besetzt in dem Sinne, als sich mit ithr der Anspruch von Reichtum und
Fille verbindet, und dies angesichts einer Geschichte, die von ihrer in-
trinsischen Konfliktgeladenheit einfach nicht loskommt. An dieser Kon-
kretheit miB3t sich jeder theologische Gedanke, und sie erzeugt das Vor-

> FR 49f., 57-63. Zur Bedeutung der Philosophie fiir die Moraltheologie FR 68.

> Der Philosoph besitzt den Vorteil der AuBenperspektive, so kann er die Wahr-
nehmungskompetenz des Theologen kritisieren, stimulieren und integrieren.



Moraltheologie in der Polaritit von Glaube und Vernunft 25

verstindnis fiir die Wahl wie den Gebrauch philosophischer Kategorien.
So kennt der Theologe kein ortloses Naturrecht, und ebensowenig eine
ortlose Logik normativer Systeme. Sein systematisches Denken ist von
einem leitenden Anliegen bewegt, nimlich vom Christusereignis samt
seinen anthropologischen Korrelaten.3

Schluff

Der aufmerksame und nachdenkliche Leser von Fides et Ratio wird vieles
entdecken, was er nur von Herzen bejahen kann. Das gilt auch fiir den
Moraltheologen, obwohl seine Disziplin keine herausgehobene Stellung
einnimmt, sondern in den klassischen Reigen der tbrigen theologischen
Disziplinen eingereiht bleibt. Die Lichtseiten des Textes sind unver-
kennbar. Das Bekenntnis zur philosophischen Denkarbeit im Gesamt
der Theologie ist uiberfillig; es gibt nun einmal keine theologische Denk-
kultur an der Philosophie vorbei. Ohne spekulative Theologie macht
man sich zum Opfer eines Fideismus, der zu gegebener Zeit in Sektie-
rertum endet. Dem Theologen wird die Anstrengung des Begriffs abver-
langt oder er geht unter. Und das hat die katholische Tradition auch
immer gewul3t und, in je unterschiedlicher Ausprigung, auch beher21gt i1

Dennoch erscheinen manche Passagen holzschnittartig, sie lassen die
gebotene Nuancierung vermissen. Die Postmoderne wird global ver-
dichtigt, der Verdacht von Relativismus und Beliebigkeit ist schnell bei
der Hand, und auch die tibrigen Verurteilungen lassen es an der wiin-
schenwerten Differenzierung fehlen.”® Nun sind Lehramtstexte nicht zu
Uberfordern, sie sind im Sinne der vertretenen Anliegen zu lesen und —
was Einzelaussagen angeht — zu bewerten. Das ist Grund genug fiir den
Theologen, weiterzulesen und weiterzudenken. Er wird sich allen Ern-
stes bemiihen, die hinter den verurteilten Positionen verborgenen Anlie-
gen ins Licht zu heben, schlieBlich erkennt er sich in thnen doch wieder;
womoglich bringen sie Gesichtspunkte zur Sprache, die er selbst nicht
einzugestehen wagt, thm begegnet sozusagen sein eigener Schatten. Thn
anzunehmen ist bestindige Denkaufgabe, und der Moraltheologe steht
da in vorderster Front. Er kommt nicht umhin, eine Denkkultur des
Konkreten zu entwickeln. Die «haecceitasy — aus der Beschiftigung mit

36 Vgl. in diesem Sinne auch H. LUBBE, s. Anm. 38, 22—-26; hier ist die Rede von
der Indisponibilitit des Ganzen, Glaube erscheint, ganz unverdichtig, als Konfliktbe-
wiltigung.

57 FR 48 ordnet dem Freimut des Glaubens die Kiihnheit der Vernunft zu.

8 FR 4-6; es ist die Rede von einem indifferenten Pluralismus, von Skeptizismus,
von falscher Bescheidenheit.



26 Moraltheologie 1n der Polaritit von Glaube und Vernunft

dem Nominalismus bekannt — ist thm ein Stachel im Fleisch, und sie
kehrt in der argwohnisch betrachteten Postmoderne wieder.

Der Moraltheologe kann thr Gutes abgewinnen, in philosophischer
wie theologischer Hinsicht.®® Die Wirklichkeit ist an bedenkenswerten
Gesichtspunkten allemal reicher als das vollendetste Denksystem. Das ist
keinesfalls mit Leugnung von Absolutheit in einen Topf zu werfen. Aber
wie man mit Absolutheit in Gedanken wie Worten umgeht, das kommt
an kritischer Nachfrage nicht vorbei. Es gibt, ganz zu Recht, ein Denken
und Sprechen unter Vorbehalt, mithin eine intellektuelle Bescheidenheit,
die alles andetre als ein Kokettieren mit erfahrenen Grenzen ist, eine sub-
lime Verabschiedung aus der Verantwortung. Aber man darf doch die
vielen Brechungen und Perspektivierungen nicht mit vollténenden Impe-
rativen unter den Tisch kehren; was tibrig bleibt, ist Unglaubwirdigkeit.%
Eben hier kommt aber die Theologie zum Zuge. Wer sich auf ein kon-
kretes Ereignis bezieht, kann nicht anders als konkret denken, oder er
verrit die Sache der Theologie. Das Christentum ist ein Denkereignis
einmaligen Ranges, das sich an erlittener und verséhnter Konflikterfah-
rung entziindet. Helle des Geistes und denkerischer Skandal gehen eine
nicht aufzulésende Synthese ein. Geradezu von einer Revolution des
Denkens miilte die Rede sein. Sie hakt sich an Kenose und Kreuz fest,
hier liegt die alles entscheidende «reductio mentis», die sich dann nach-
folgend in «proiectio» umsetzt, und ethische Reflexion ist in diese Dia-
lektik, die eine ihr eigentiimliche Dynamik erzeugt, unwiederbringlich
eingelassen. Auch das ist Grund genug zur Bescheidenheit. Der Theo-
loge, und der Moraltheologe zumal, denkt von jener Grenze her, die
durch Schuld aufgerichtet und durch Erbarmen iberwunden wird. Die
Sprache der Moral trigt die Spuren dieses Denkvorgangs, und darin stellt
sie thre Wirklichkeitsbezogenheit unter Beweis.

» Die Moraltheologie war im Verlauf ihrer wechselvollen Geschichte immer ein
Kind ihrer Zeit, sie ist einem sensiblen Seismographen vergleichbar, oder sie verurteilt
sich zur Irrelevanz.

6 FR 5. Es gibt keine Vernachlissigung des Seins, sondern kritische Fragen an be-
stimmte Gestalten von Metaphysik.



	Moraltheologie in der Polarität von Glaube und Vernunft

