
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

Gerd Buschmann: Das Martyrium des Polykarp übersetzt und erklärt. Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht, 1998. 452 S. mit einer Falttafel (Kommentar
zu den Apostolischen Vätern, hrsg. von N. Brox/G. Ketschmar/K. Nieder-
wimmer Bd. 6).

Mit diesem Buch liegt wohl der umfassendste Kommentar des Martyriums
des heiligen Polykarp vor, den es heute gibt. Er verarbeitet eine beeindruk-
kend große internationale Literatur (deutsche, englische, französische,
italienische, niederländische Arbeiten). Dieses reiche Material ist in drei Registern
aufs beste aufgeschlüsselt.

Zuerst handelt der Verf. die Einleitungsfragen ab (S. 13—66): Text,
Ausgaben, Authentizität und Vollständigkeit des Textes, Datierung (Buschmann
hält am Datum 155/156 fest), Gliederung, Form und Gattung, Beziehungen
zum Neuen Testament. Besonders interessant ist das abschließende Kapitel
dieser Einleitung: Die Theologie des Martyriums (S. 58—66).

Die Schrift über das Martyritim des Bischofs Polykarp ist der Form nach
ein Brief, der eine eigene literarische Gestalt oder Gattung verkörpert: «

im Amalgam unterschiedlichster Formelemente, Motive und Gedanken zum
Martyrium entwickelt MartPol sein Proprium» (S. 47f.). Es handelt sich nicht
um einen historischen Bericht mit den ipsissima verba der handelnden
Personen oder um das Protokoll der Ereignisse. Der Brief will das echte, dem

Evangelium gemäße Martyrium gegen ein falsches (montanistisches)
Verständnis desselben verteidigen. Er war für die Vorlesung im Gottesdienst
kleinasiatischer Gemeinden bestimmt (S. 267), und er ist als christologische
Paränese zu bestimmen (S. 48). MartPol ist von Ignatius von Antiochien
beeinflußt und stellt eine bewußte Auseinandersetzung mit dem frühen
Montanismus dar. Buschmann datiert diesen entsprechend früher, als es sonst
üblich ist.

Auf die Einteilung folgen Ubersetzung und eingehender Kommentar (S.

67—375), unterbrochen durch drei Exkurse (Briefform des MartPol; der
Begriff des «Zeugen» spezifisch als eines Blutzeugen; die Traditionsgeschichte
des Gebets Polykarps, MartPol 14). Auch die späteren Ergänzungen des

Briefes werden behandelt (MartPol 21—22). Der Kommentar folgt abschnittweise

auf die Übersetzung Buschmanns und enthält eine reichhaltige Spe-
zialbibliographie zu jedem Abschnitt. Der griechische Text findet sich in
synoptischer Darstellung (MartPol und Euseb, Kirchengeschichte 4,15) und
textkritischem Apparat auf S. 17—36.

Das Werk verdient große Bewunderung. Die ausgebreitete Forschungsgeschichte

und die gründliche Diskussion der Positionen und ihrer
Argumente sind vorzüglich. Die Darstellung anderer Meinungen ist sachlich und
wohltuend unpolemisch. Der Frühkatholizismus ist bei Buschmann kein



626 Besprechungen — Rezensionen - Comptes-rendus

Prügelknabe. Wertende Urteile fallen nicht. Den aus dem MartPol erschlossenen

Gegnern, nach Buschmann vor allem der Montanismus, widerfahrt
sachgerechte Behandlung. Es handelt sich, wie wohl deutlich wird, um ein
Handbuch, das den gegenwärtigen Stand der Forschung referiert und gleichzeitig

sorgfältig begründete, eigene Positionen zu allen wichtigen Fragen im
Zusammenhang mit dieser wichtigen Schrift der apostolischen Väterzeit
bezieht. Es verdient hervorgehoben zu werden, daß das Buch bemerkenswert
wenige Druckfehler aufweist. Dies gilt ebenfalls für die griechischen und
anderen fremdsprachlichen Zitate (ein sinnstörender Fehler im Hebräischen
aufS. 279, Z. 5).

Wenn ich zum Schluß eine kritische Glosse zu einem einzigen Punkt
anfüge, nimmt diese dem positiv Gesagten kein Iota weg. Sie dient dem einzigen

Zweck, eine Sach- und Methodenfrage zur Diskussion zu stellen. Der
Verf. führt in einem Exkurs die Form- oder Tradidonsgeschichte des
Gebets Polykarps (MartPol 14) auf das nach Frank Crüsemann rekonstruierte
israelitische alttestamentliche Dankgebet des Einzelnen zurück (S. 228-233
u.ö.). Dieses Dankgebet gehöre als eigene Gebetsgattung zum Dankopfer.
Deshalb übersetzt Buschmann den Beginn von Polykarps Gebet, das
griechische eulogô se, als «ich dankopfere Dir» (S. 258 u.ö.). Er erklärt die
Traditionsgeschichte so, daß das altisraelitische kultische Danklied zum jüdischen
Tischdankgebet geworden sei, von da in die christliche Eucharistie gekommen

und aus dieser in das MartPol übernommen worden sei. Ist das
wahrscheinlich? Abgesehen von der Frage, ob das individuelle Danklied in den
Psalmen ausschließlich aus dem Dankopfer abzuleiten und ob das eulogein

der biblischen Gebetssprache mit yadah (loben, danken) gleichzusetzen ist
(m.E. ist das zumindest nicht immer so), ist die Rückführung des allgemeinen

jüdischen Tischdankgebets und der jüdischen Segenssprüche (berakot)
auf das (hypothetische) kultische Dankopfer-Gebet ganz unwahrscheinlich,
und die ausschließliche Herleitung der christlichen Eucharistie vom israelitischen

Toda- oder Dankopfer scheint mir ebenfalls ein unbewiesenes Postulat.

Ist diese schnurgerade Traditionslinie einmal ausgezogen, kann der Verf.
einerseits sagen, die Eucharistie und das Martyrium seien nach dem MartPol
ein Opfer (S. 270f.) - worin ihm zuzustimmen ist —, aber keine Sühne (S.

60). Das halte ich gerade wegen des Gebetes Azarias in Dan 3, bes. V. 38-
40, für unzutreffend. Denn dieses Gebet hat nach Buschmann einen Einfluß
auf MartPol und auf das Gebet Polykarps (14,1-3) ausgeübt. Es bittet aber
Gott um Vergebung um des Martyriums willen, das an die Stelle der Opfer
tritt, die es nicht mehr gibt. Die vergebende und damit die sühnende Bedeutung

des Martyriums, die der sühnenden Funktion der Opfer analog ist, tritt
somit klar hervor, freilich ohne spezifische Sühneterminologie. An diesem Punkt
meine kritische Anfrage: Ist die fast lehrbuchmäßige Rekonstitution von
Gattungen anhand von Wörtern (z.B. eine sog. «Toda-Formel») wirklich die

adäquate Methode, um solche Texte wie das Gebet Polykarps zu erhellen?
Ich bin fast geneigt, in den vielen unermüdlich wiederholten, ähnlichen For-



Besprechungen — Rezensionen - Comptes-rendus 627

mulierungen, von denen Buschmanns Buch voll ist, den Versuch des Verf.
zu erkennen, sich selber und seine Leserschaft von etwas zu überzeugen,
was ihm selbst nicht gar so plausibel sein mag.

Adrian Schenker

Michael Zöller: Gott weist seinem Volk seine Wege. Die theologische Konzeption
des <Hiber Scivias> der Hildegard von Hingen (1098—1179). Tübingen, Basel:
Francke 1997 XXII+610 S. (Tübinger Studien zur Theologie und Philosophie

Bd. 11).

Das Jubiläumsjahr der Hildegard von Bingen (* 1098) ist vorübergegangen,
die offenen Fragen sind geblieben oder gar vermehrt worden. Enthusiastische

Feiern einerseits - ernüchternd schroffe Kritik andererseits: «Die Heilige,

die keine war, hat ihren modernen Kult nicht verdient» (Kurt Flasch,
FAZ. vom 14.4.1998, Nr. 86). Bereits zu ihren Lebzeiten und in den folgenden

Jahrhunderten war Hildegard nicht unumstritten. Um 1220 schreibt der

Zisterzienserprior Gebeno von Eberbach: «Die meisten lehnen es ab und
schrecken davor zurück, die Bücher der heiligen Hildegard zu lesen, weil sie

dunkel und mit einem ungewohnten Stil spricht» (zit. 529). Die Dissertation
von Michael Zöller, in Tübingen unter der Leitung von Peter Hünermann
angefertigt, will weder die Partei der Verehrer noch der Gegner Hildegards
stärken, sondern einen Beitrag zur nüchternen, theologiegeschichtlichen
Interpretation leisten. Er beschränkt sich auf Hildegards Erstlingswerk «Sci-

vias», das seit 1978 in einer zweibändigen kritischen Ausgabe von A. Führ-
kötter und A. Carlevaris vorliegt und dessen Text dem Autor auch auf einer
CD zugänglich war; die entsprechenden Recherchemöglichkeiten machen
sich in den Textverweisen der Fußnoten bemerkbar. Die Arbeit hebt ein
«eklatantes Defizit an theologischer Forschung» (16) zu Hildegard hervor -
erstaunlich angesichts der unübersehbaren Fülle von Hildegard-Studien! —,

und versucht das Werk «Scivias» «unter theologisch-systematischer Perspektive

in seiner Gesamtkonzeption zu erschließen» (XX). Methodisch versteht
sich die Dissertation «eher als theologiegeschichtlich, als theologischer
Kommentar zum Erstlingswerk Scivias», wobei «eine Ubertragung'der Ergebnisse
auf die Fragen der heutigen Theologie» nicht angestrebt wird (XXI, Anm.
11).

Nähe zum Quellentext ist die oberste Devise des Autors. Er möchte
«aufweisen, wie Inhalt, Aufbau, Form und Gattung des Werkes, sein

prophetischer Anspruch, seine Adressaten und sein Entstehungskontext miteinander

verbunden sind» (26) zu einer «umfassende[n] Glaubenslehre» (25).
Auf diesem Weg kann nach seiner Überzeugung «der <Scivias> als ursprünglich

in sich abgeschlossene Einheit ganz aus sich heraus verstanden
werden» (25). Den Hauptteil der Arbeit (Teil II; 157-513) bildet eine Art
fortlaufender Kommentar zu den drei Büchern des «Scivias» und ihren einzelnen

Visionen. Allerdings kommt auch Zöller nicht ohne mannigfache histo-



628 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

tische und hermeneutische Erläuterungen aus. Die Fußnoten machen mehr
als die Hälfte des Textes aus. Der Autor hat nicht nur die Sekundärliteratur
zu Hildegard in interdisziplinärer Weite erfaßt und ausgewertet, sondern
auch ausführliche Quellenstudien zu theologischen Werken aus dem historischen

Umfeld Hildegards betrieben. In den kontroversen Beurteilungen
bezieht er vermittelnd Stellung: Zwischen den Bezeichnungen Hildegards als

Mystikerin und als Theologin möchte er in erster Linie die Selbstcharakteristik

der Schrift als «Prophetia» (vgl. 70 mit Anm. 272) aufgreifen. Zwischen
Originalität und Abhängigkeit plädiert er für eine differenzierte Einordnung
in die Gattungsgeschichte und in die Theologiegeschichte: «Mannigfaltige
Bezüge inhaltlicher und formaler Art zu den geistlichen Autoren der Zeit
wie Rupert von Deutz, Hugo von St. Viktor, Honorius Augustodunensis,
Bernhard von Clairvaux und zu den Vertretern des sogenannten
«Geschichtssymbolismus», vielleicht auch zu Johannes Scotus Eriugena, vermittelt

durch die oben genannten Autoren, konnten in der vorhegenden Arbeit
aufgewiesen werden» (569). Gattungsgeschichtlich weist Zöller die Nähe des
«Scivias» zur biblischen und frühchristlichen apokalyptischen Literatur nach,
insbesondere zum «Hirten des Hermas». Er favorisiert die Einordnung als

«allegorische Visionsschrift» (vgl. 522-530, 568) im Horizont des «Symbolismus»

des 12. Jahrhunderts (vgl. 162—166), der allem Geschaffenen eine
«reduktive oder anagogische Funktion» zuspricht (Beierwaltes, zit. 164).
Obwohl sich Hildegard ausdrücklich und sehr kritisch von den zeitgenössischen

Gelehrten abgrenzt, hebt Zöller auch die Anklänge an die Summenliteratur

des 12. Jahrhunderts hervor: Auch in ihrem Werk wird «die kollektive

und persönliche Heilsgeschichte der Gläubigen unter dem Motiv des

Weges systematisch entfaltet» (533); auch für sie wird das heilsgeschichtlich
gewendete neuplatonische Schema von «Exitus» und «Reditus», das später
die Summa Theologiae des Thomas von Aquin strukturieren soll, zum
Aufbauprinzip. Schließlich findet sich im «Scivias» die Gattung der «Predigt»
(sermo) wieder, insofern «die Verkündigung Hildegards ganz durch die
Selbstauslegung des Wortes Gottes bestimmt ist: Hildegard als Prophetin
spricht nicht aus sich, sondern das Wort Gottes selbst teilt sich durch sie

mit» (540).
Das im Titel enthaltene Weg-Motiv - Sei vias: Wisse die Wege - wird

für Zöller zum Schlüssel für das Verständnis von Hildegards Werk. Wie die
Christen in Apg 9,2 kurz Anhänger des Weges genannt werden, so ist der

Weg Inbegriff der heilsgeschichtlichen Konzeption des «Scivias». Die «praktische

Wegweisung für die Christenheit» (Wentzlaff-Eggebert, zit. 47) hat

Vorrang vor den theoretischen Spekulationen. So stellt Zöller z.B. fest, daß

«die Abendmahlsworte als innere Mitte der Messe nicht auf die Wandlung,
sondern auf die Nachfolge des Sohnes Gottes und die Nachahmung seines
Leidens hin ausgedeutet werden» (268£). Ähnliches gilt für Hildegards
Darstellung anderer Glaubenswahrheiten, ja der Kirche als «geistliche Gemeinschaft

in der Nachfolge des Sohnes Gottes» (269). Das Selbstverständnis der



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 629

Gläubigen in der Gemeinschaft der Kirche ist ein doppeltes, insofern sie

«sowohl die Kirche als auch die Kinder der Kirche» sind (et ecclesia et filii
ecclesiae sunt; Sc II 6,1; zit. 223). Die Kirche als geschichtliches Subjekt
göttlichen Heilshandelns kommt in Hildegards Visionen im Bild der
personifizierten Frauengestalt der Kirche zum Ausdruck. In ihrer heilsgeschichtlichen

Rolle gelangt die Kirche zu einem Selbstbewußtsein, das Gottes Gabe

an sie geradezu «einfordert» (297; vgl. 292). Gleichberechtigt nebeneinander
«werden die barmherzigen Werke der Gläubigen und das Opfer der Priester

als die beiden Arme der opfernden Kirche bezeichnet» (286).
Zöller spart bei aller Hochachtung für seine Prophetin nicht mit Kritik:

In der sapientialen monastischen Theologie des 12. Jahrhunderts sieht er ihr
Werk in der «Spannung zwischen Traditionalismus und Erneuerung» (551):
Auf der einen Seite stärkt sie das Selbstbewußtsein der aufkommenden
apostolischen Laienbewegungen ihrer Zeit - auf der anderen Seite «wird im
Sinne eines traditionsbewußten Konservatismus durch die Prophetin alles

Aufbringen von Neuem als auflehnende Überhebung über den eigenen Stand
und als Abkehr vom überkommenen gottgewollten Weg der Väter getadelt»
(552). «Die Stärke des Konzeptes der Seherin ist zugleich seine Schwäche.
Die Geschlossenheit ihrer christlichen Weltschau läßt eine neue Ordnung
nicht zu Hildegards Werk kann als Synthese dieser Weltschau verstanden
werden: der Schau eines christlichen Kosmos, der zu vergehen droht, um
einem neuen Weltbild Platz zu machen» (571 mit Anm. 63). Sie vermag nicht
in einen Dialog zu treten mit den neuen geistigen Strömungen ihrer Zeit: der
aristotelischen Philosophie, der Hochkultur des Islam, der sich formierenden

Laienkultur, dem Studium des römischen Rechts etc.
Die historische Bilanz ist eindeutig: In Hildegard «begegnet uns, wenn

wir uns auf ihr Gedankengut und ihre Lebensregeln einlassen, zunächst einmal

die Ferne und Fremdheit des Mittelalters, die nur durch ein anhaltendes
Bemühen um historisches Verstehen zu überwinden ist» (E. Gössmann).
Dieser Aufgabe ist auch die vorhegende Dissertation in vorbildlicher Weise

gewidmet. Doch sucht sie zugleich eine andere, systematisch-theologische
Brücke des Verstehens: Hildegards Werk wird gedeutet als eine
heilsgeschichtliche Dogmatik, in der sogar die einzelnen Traktate wiedererkennbar
sind: «Die einzelnen Visionen der Bücher lassen sich in etwa mit den
klassischen Traktaten zur Gotteslehre (bes. Sc II 2; III 7), Schöpfungslehre (Sc I
2-6), Christologie (bes. Sc II 1 f), Ekklesiologie (bes. Sc II 5; III 9-11),
Sakramentenlehre (Sc II 3-6) Eschatologie (Sc III 11-13) und Moral (Sc II 7;

III 3-10) vergleichen, in anderer Hinsicht aber eben nicht » (566). Die
Vergleichbarkeit schlägt sich in der Gestalt der Arbeit nieder: Die ausführliche

Gliederung zum Kommentar der Bücher des «Scivias» läßt sich als eine

nüchterne Inhaltsangabe lesen. Doch was an Klarheit und Verständlichkeit

gewonnen wird, geht an Kraft der Aussage verloren. Denn die Unvergleichlichkeit

von Hildegards Visionen mit den Traktaten der Dogmatik kann der
Sache nach verbal nicht eingeholt werden. Über diese Grenze kommt die



630 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Arbeit nicht hinaus, versucht sie doch dem Vorrang des Bildes bei Hildegard
(vgl. 146) mit einem Vorrang des Wortes bei Zöller gerecht zu werden. Das
anfangs angemahnte theologische Defizit wird damit noch nicht überwunden:

Hildegards Visionen mögen theologiegeschichtlich interessant sein —

theologisch sind sie überholt und nicht rezipierbar. Ihre systematisch-theologische

Bedeutung erschließt sich nicht allein durch die Rückführung auf
dogmatisch verstehbare Inhalte, sondern durch die Aufmerksamkeit für den

Vorgang selbst, in dem Hildegard ihre bildhafte Theologie hervorbringt.
Hier Hegt auch die bleibende Aktualität und inspirierende Kraft der Prophetin,

die Josef Sudbrack anspricht: Er sieht die eigenthche Verstehensbrücke
in der «Glaubensvorgabe, von der Hildegard getragen ist. Sie läßt sich aber
auch nur betreten, wenn man den konkreten Vollzug - das Beten, die
Meditation, die Liturgie Hildegards — mitvollzieht» (zit. XIX, Anm. 2). Hildegard
nimmt die Bewegung der Offenbarung Gottes auf, insofern sie Bilder und
Zeichen stiftet, theologisch gesprochen: insofern sie Sakramente erzeugt.
Die «obumbratio» (Umschattung) — ein Schlüsselwort bei Hildegard (vgl.
147, 252, 351) - ist nicht eine pädagogische Maßnahme Gottes zum Schutz

vor seiner Herrhchkeit, sondern die sakramentale Grundgestalt seiner
Offenbarung. Hildegard wird in diese göttliche «obumbratio» einbezogen. Sie

bringt «sakramentale» Bilder und Zeichen hervor in der Kraft der Sakramente

der Kirche. Die Bilder selbst sind kaum neu, ja zu ihrer Verständhchkeit
ist ihre kontextuelle Vorgegebenheit geradezu notwendig. Neu ist ihre
Anordnung, die jedoch nicht nur «neue Sinnzusammenhänge» erschHeßt (527),
sondern Orte sakramentaler Gegenwart Gottes in der Welt. So werden Gottes

Wege zu gangbaren Wegen für den Menschen und die «götthchen
Wirkkräfte» (virtutes; Sc III) zur Quelle menschhchen Handelns. Daß die
Zeichen selbst uneindeutig, widersprüchhch, ja im negativen Sinne umschattend,

verdunkelnd für das Wort Gottes wirken können, zeigt, daß sie sich
bleibend dem Maßstab des Wortes Gottes in der Heüigen Schrift zu
unterwerfen haben. Dies gilt letztiich für alle kirchhchen Zeichen. Wenn die kreative

«sakramentale» Bewegung die Eigenart der Werke Hildegards darstellt,
dann führt zu ihr allein die Brücke eines gläubigen Lebens aus dem Evan-
gehum, gelesen in der Gemeinschaft der Kirche. Damit ist zugleich ein
kritischer Maßstab für die esoterische Hildegard-Rezeption formuhert. Die
historisch-kritische und die theologiegeschichthche Forschung sind auf dem

Weg der Aktuahsierung ein unverzichtbares praeambulum, nicht mehr und
nicht weniger.

Barbara Hallensleben



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 631

Ulrich Engel: Umgrenzte Leere. Zur Praxis einer politisch-theologischen Ästhetik
im Anschluß an Peter Weiss' Romantrilogie «Die Ästhetik des Widerstands». Münster:

Lit 1998. 467 S. (Religion — Geschichte — Gesellschaft. Fundamental-
theol. Studien 9).

«Das gedruckte Gedicht, die gedruckte Geschichte sind Freiwild, sie gehören

mir nicht mehr, und jeder kann sie sich auslegen, wie er will.» (Marie
Luise Kaschnitz: Die Schwierigkeit, unerbittlich zu sein», Interview mit sich
selbst. In: «Die Welt», 11. November 1965).

Daß sich ein literarischer Text, ein Bild, ein Kunstwerk auf sehr
unterschiedliche, bisweilen sogar auf gegensätzliche Weise verstehen und deuten
läßt, ist unzweifelhaft. Doch ist mit dieser vielleicht banal klingenden Erfahrung

noch nichts über die argumentative Stringenz, geschweige denn über
die einer Deutung innewohnenden praktisch-politischen Konsequenzen
gesagt. Das interdisziplinäre Gespräch zwischen Theologie und Ästhetik, Kirche

und Kunst bietet eine Fülle diverser Auslegungsmöglichkeiten. Ist die
moderne Kunst eine Ersatzreligion oder Refugium für Transzendenz? Ist sie

Sprache der Religion, ihr sinnlicher Ausdruck, ihre bildhafte Gebärde? Wollte

man diese Fragen bejahen, so fiele der Theologie die Aufgabe zu, die Spuren

des Transzendenten in der modernen Kunst zu entdecken und zu
vermitteln.

Was aber, so ist weiter zu fragen, wenn diese Prämissen schon zu viel
voraussetzen, zu viel Gewißheit beanspruchen, Wahrheit eben nur behaupten?

Die vorliegende fundamentaltheologische Studie von Ulrich Engel geht
diesen letztgenannten Fragen auf den Grund. Das umfangreiche Werk (476
S., 9 Abb. im Anhang, ausführliches Literaturverzeichnis) wurde von der
Universität Freiburg/Schweiz als Dissertation angenommen. Es ist
anspruchsvoll und spannend, wenngleich nicht eingängig zu lesen.

Den herkömmlichen Dialog zwischen Kunst und Theologie hinter sich

lassend, geht es U. Engel nicht um die Darstellung und Wahrnehmung des

Transzendenten in der Kunst, sondern - im philosophischen Rückgriff auf
ein materialistisches Ästhetikverständnis - um die Wahrnehmung des Bruchs

(Benjamin), der Nichtidentität (Adorno), des leeren Platzes (Weiss). Bedeutsam

ist, daß gerade nicht-theologische, nicht-christliche Autoren die
Tradition des Bilderverbots aufnehmen und weiterschreiben. Hier scheint die
Kunst ein kulturelles Gedächtnis bewahrt zu haben, das der Theologie zu
denken geben sollte.

Im Zentrum der Studie steht die Entfaltung einer «Wahrnehmungslehre
von unten» (351), die eine politisch-theologische Ästhetik aus der Perspektive

der Geschlagenen und Gezeichneten, der Gejagten und Getriebenen zu
erläutern versucht — oder bescheidener formuliert: ihnen zumindest keine

Vertröstungs- und voreiligen Sinnangebote bereithält.
Ein solches Ästhetikverständnis vermag lediglich eine Ästhetik des

Rahmens zu entwerfen, die jene offene Leerstelle markiert, «an der sich die

Entscheidung der Subjekte und die Gottes praktisch vollzieht» (13).



632 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus

Die Voraussetzung, «daß Gott ist und deshalb alle Kunst Widerschein
des Göttlichen ist» (347), wird von Ulrich Engel gerade nicht geteilt, «und

zwar aus gutem theologischem Grund, vergißt doch die Rede vom Gott, der
<ist>, grundlegend das Moment der eschatologischen Differenz » (347). Es
geht ihm nicht um eine spekulative, sondern um eine eschatologische Rede

von Gott (348): Gott wird nicht als Seiender gedacht, sondern als kommender

(wieder-kommender) Befreier erwartet. Die theologische Haltung des

Gott-Vermissens, wie sie von T.R. Peters und J.B. Metz so eindrücklich
formuliert wird, kann nur «via negationis als Ästhetik der Abwesenheit»
gedeutet werden (350). Unterstützung findet sie dabei in der jüdisch-christlichen

Tradition des Messianismus und der Schechina. Hier jedoch von einem
«ökumenischen Brückenschlag» (349) zu sprechen, scheint mir verfrüht.
Christliche Theologie steht auch diesbezüglich noch ganz am Anfang einer
«neuen Wahrnehmungslehre», wie sie der Autor einfordert.

Mit diesem Entwurf wird nicht weniger als eine Revision und Reformation

des (ästhetisch-politisch-theologischen) Blickwinkels gefordert.
Geschichte, Kunst, Theologie, Politik, werden aus einem «verwundeten Blick»
(G.G.) heraus gedeutet. Ein solcher Blick ist radikal, nüchtern und entschieden

einseitig. Es interessiert einzig und allein die Perspektive der Geknechteten,

der Zukurzgekommenen, der Verlierer, der Opfer der Geschichte.
Insofern fordert die Studie zu einer politisch-theologischen Ästhetik der

«offenen Augen» heraus, wie sie bei Paul Klees Angelus Novus (Anhang,
Abb. 1) zu studieren ist und in der Theologie von J.B. Metz ihren Ausdruck
findet. Diesen Blickpunkt in die ästhetische Diskussion mit eingebracht zu
haben, ist ein großes Verdienst von Ulrich Engel, der damit auf ein Desiderat

in der Theologie aufmerksam macht.
Einem solchen ästhetisch-theologischen Verständnis ist eine utopische

Kraft zu eigen, die das Unheil zur Sprache bringt, ohne ihm zu verfallen.
Kunst als Aufschrei gegen das Vergessen und Widerstand gegen den status

quo. Vergangenheit und Gegenwart verschmelzen zu einem Jetztpunkt
zusammen und werden als verdichtete Erfahrungen weitergegeben (vgl. 358).
Auslegung und Kritik, Zustimmung und Zweifel gehören zur kreativen
Verwirklichung von Kunstwerken, die sich selbst als offene, als «work in
progress» (153) verstehen. Von daher kann die erinnernde Vergegenwärtigung
«das abgeschlossene Leid zu einem unabgeschlossenen wandeln und somit
die historischen Urteile der Vergangenheit der politischen Vergangenheit
zurückgewinnen» (64).

Es geht um die Etablierung einer anamnetischen Kultur (360). «Dieser
kommt unter anderem die Aufgabe zu, inmitten eines multimedial vermittelten

alltäglichen Katastrophengewöhnungsdenken> die permanent vom
Vergessen bedrohte Erinnerung an Auschwitz lebendig zu halten und so der
zweiten Vernichtung der Opfer im Modus der Amnesie zu wehren» (Metz;
360). Wie aktuell und brisant diese Warnung gegen das Vergessen ist, zeigt
die Diskussion, die mit der Rede von Martin Walser in der Frankfurter



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 633

Paulskirche 1998 ausgelöst wurde (dazu: Marcel Reich-Ranicki, Mein Leben.

Stuttgart 1999, 549f.; Micha Brumlik, Grass versus Walser, in: AJW
(Allgemeinejüdische Wochenzeitung) 54. Jg., Nr. 21, 14. Oktober 1999).

Der Kunst fällt die Aufgabe zu, das Nichtabbildbare darzustellen (349),
der Theologie das Nichtsagbare auszusagen. Wie aber läßt sich das

Nichtsagbare, Nichtdarstellbare vermitteln? Der mögliche Verweis auf die
Theorie-Praxis-Dialektik reicht nicht aus. Meiner Ansicht nach wird sich eine
«Ästhetik des Rahmens» auch in der Auseinandersetzung mit einer
gegenwärtigen Liturgie bewähren müssen. Wo, wenn nicht hier, wird auch der Ort
sein, an dem eine politisch-theologische Ästhetik praktisch werden will?

Darüber hinaus wäre es interessant, wenn die Dialoge über Kunstkritik
und Ästhetik — in Analogie zur «Ästhetik des Widerstands» bei Weiss —

aktualisiert und auf die gegenwärtige Dialogsituation transformiert würden.
Auf der einen Seite stünde die Position derer, die die Spuren der Transzendenz

in der Kunst offensichtlich suchen und finden, und auf der anderem
Seite die Stimmen derer, die dieser «neuen Wahrnehmungslehre» von Ulrich
Engel folgten.

Auch eine politisch-theologische Ästhetik gehört niemanden mehr. Sie

will ausgelegt und gedeutet werden, nicht beliebig, sondern — mit Kierkegaard

gesprochen — «tüchtig einseitig».
Ich wünsche dieser anregenden Studie von Ulrich Engel viele Leser und

Leserinnen.
Gabriela Gründen

Jan Bauke-Ruegg: Die Allmacht Gottes. Systematisch-theologische
Erwägungen zwischen Metaphysik, Postmoderne und Poesie. Berlin, New York:
Walter de Gmyter 1998. XVII+569 S. (Theologische Bibliothek Töpelmann
96).

Jan Bauke-Ruegg präsentiert mit vorliegendem Buch, als theologische
Dissertation an der Universität Zürich eingereicht, ein in mehrfacher Hinsicht
imposantes Werk: imposant in seinem Umfang mit mehr als 500 Seiten Text
und weiteren über 50 Seiten Anhang (Literaturverzeichnis, Bibelstellen-,
Personen- und Sachregister); imposant im Blick auf die Menge der bearbeiteten

und zitierten theologischen und belletristischen Literatur; imposant ob
des gewählten Gegenstands der Untersuchung, die nicht weniger zu verhandeln

sich anschickt als die Allmacht Gottes; schließlich imposant ob des

demütigen Eingeständnisses, daß das zu guter Letzt präsentierte Ergebnis bloß
einen «vorläufigen Abschluß» (VII) darstelle.

Die von B.-R. vorgelegte Arbeit versteht sich als eine dogmatische.
Zugleich greift der Verf. auf literarische Texte zurück. Zur Begründung dieses
seines methodischen Vorgehens führt B.-R. an, daß « — vor allem in der
gegenwärtigen Situation der deutschsprachigen Theologie — die Schriftsteller
oftmals zu genauerer Wahrnehmung theologischer Sachverhalte fähig»



634 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

(VIII) seien als die Experten der theologischen Zunft. Nach Ansicht des

Verf. sind Literatur und Theologie über weite Strecken «derselben Sache auf
der Spur» (ebd.). Zu beachten bleibt jedoch, daß es B.-R. nicht um die
Ausfaltung eines kritischen Dialogs zwischen Theologie und Literatur bzw.
literarischer Ästhetik zu tun ist. Vielmehr sollen die oftmals «völlig unkommentiert»

(ebd.) in den Duktus der theologischen Untersuchung eingefügten
belletristischen Texte primär als Störungen und In-Frage-Stellung der
systematisch-theologisch eruierten Ergebnisse funktionieren. Die Methodik kann
mit den Worten des Verf. als «Pendelbewegung» (ebd.) zwischen theologischer

Analyse und literarischer Unterbrechung bezeichnet werden. Auf diese

Eigenart im Vorgehen verweisen denn auch zwei der drei markanten
Begriffe im Untertitel des Buches: «Metaphysik» und «Poesie». Unter Metaphysik

versteht B.-R. den Versuch, «Gott unter Zuhilfenahme des klassischen

philosophischen Instrumentariums zu denken» (ebd.); Poesie dagegen will
«die [Welt]Wirklichkeit unter Zuhilfenahme einer nicht ausschließlich den

Regeln der gewöhnlichen Kommunikations- und Informationssprache
folgenden Sprache auf ihre oft verborgenen Strukturen und Grundierungen hin
transparent machen» (ebd.). Insofern die skizzierte Untersuchungsmethode

jeder ausschließlich reflexiven Interpretation und Aneignung von
Welt und Wirklichkeit kritisch gegenübertritt, bezeichnet B.-R. sein Vorgehen

als «postmodern» (IX) oder, im Anschluß an Gianni Vattimo, als

«schwaches Denken» (ebd.): «Postmodern im Sinne eines Denkens, das

sich - unter anderem eben durch literarische Texte — aus der stets drohenden

Selbstvernarrtheit des Denkens in die denkerische Beherrschung der
Wirklichkeit (eine Art reflexiver Allmachtswahn, der gerade angesichts des

Themas der Allmacht Gottes naheliegt) herausrufen läßt und bereit ist, für
unumstößlich und unverbrüchlich Gehaltenes erneut zu hinterfragen» (ebd.).

M.E. nicht unwidersprochen hingenommen werden kann die Überzeugung

B.-R.s vom wesentlichen prae der Literatur vor der wissenschaftlichen
Theologie. So behauptet der Verf. wiederholt, die theologische
Wirklichkeitsdeutung sei gekennzeichnet durch eine «eigentümliche Nachträglichkeit

gegenüber der der Dichter und Schriftsteller» (114 Anm. 8; s. auch den
dort vermerkten Hinweis auf 91 f. [nicht 92!] Anm. 233 [nicht 232!], wo der
Verf. «auf die [wesentliche] Nachträglichkeit der Vernunft» gegenüber dem

von Künstlern artikulierten «Lebensgefühl» verweist. Solche vernunftkritische
Position definiert B.-R. als «postmodern» (vgl. 91 f.). Wenn der Verf. jedoch
im o.g. Sinne das Problem des ohnmächtigen Gottes nach dem Motto
«W. Borchert vor D. Bonhoeffer» verhandelt, dann verpaßt er nicht nur die
Chance zu einem fruchtbaren Gespräch zwischen den beiden Protagonisten,
sondern er gerät auch in Gefahr, eine neue Frontstellung im Verhältnis
zwischen Theologie und Ästhetik/Literatur zu eröffnen. Sachlich falsch wird
die These von der wesentlichen Vorgängigkeit der Dichtung dann, wenn das

prae auch temporal aufgefaßt wird: Wo Bonhoeffer schon 1944 in der Haft
(vgl. «Widerstand und Ergebung») den ohnmächtig leidenden Gott als den



Besprechungen — Rezensionen - Comptes-rendus 635

helfenden erkannte, da kam die literarische Rede vom ohnmächtigen Gott
bzw. der Ohnmacht Gottes — so B.-R. — «eindeutig erst nach 1945 auf» (114);
Borchert schrieb sein Hörspiel «Draußen vor der Tür» 1947!

Die Studie B.-R.s umfaßt zwei Teile, gegliedert in fünf (Teil A) bzw. vier
Paragraphen (Teil B). Durchbrochen wird diese Struktur von elf sogenannten,

oben schon erwähnten literarischen «Zwischentexten». Diese stammen
von F. Dürrenmatt (aus: Durcheinandertal), A.R. Bastos (aus: Ich der
Allmächtige), P. Süßkind (aus: Das Parfüm), A. Walker (aus: Die Farbe Lila),
A. Mombert (Gott ist vom Schöpferstuhl gefallen), B. Strauß (aus:
Besinnungslosigkeit), C. Brentano (aus: Die Gottesmauer), R. Huch (aus: Michael
Bakunin und die Anarchie), L. Sterne (aus: Leben und Meinungen von Tri-
stam Shandy Gentleman), A. Stramm (Allmacht) und A. Stifter (aus: Vorrede

zu Bunte Steine).
Im ersten Hauptteil seiner Arbeit referiert B.-R. die «Diskussion der (All)

Macht Gottes in der (Post)Moderne» (3—288).
Zu diesem Zweck unternimmt er in § 1 den «Versuch einer Annäherung

an die gegenwärtige (theologische) Debatte um die Allmacht Gottes» (3—36).
Was über Jahrhunderte selbstverständlich war - der Glaube an die Allmacht
Gottes —, ist mit Beginn der Neuzeit umstritten. Der Verf. zeichnet die

entsprechenden Stationen der Kritik nach, beginnend bei Descartes, Kant und
Feuerbach, für die die Vorstellung von einem allmächtigen Gott (als
Hintergrundfolie) noch zum fundamentalen Inventar der Neuzeit gehört, die
jedoch gerade daraus (als Korrelat verstanden) Subjektivität, Rationalität und
Moral des bürgerlichen Subjekts und seiner Zivilreligion begründen. Ihr
Fundament findet die skizzierte Dialekik im Einheitsstreben jeder Zivilreligion;
dieses rekurriert wesentlich auf das theologisch tradierte Allmachts-Einheits-
Paradigma (vgl. 30f., bes. 30, Anm.108). «Erst dort, wo diese drei [Subjektivität,

Rationalität, Moral; U.E.] (aufgrund und infolge der Verselbständigung
der Macht an sich) in die Krise geraten, öffnet sich schließlich der Blick auf
die Kritik des Prädikats (allmächtig bzw. seiner Abstraktion (All)Macht»
(31). Als Repräsentanten dieser neuen Kritik führt der Verf. K. Barth und
D. Bonhoeffer an.

In § 2 präsentiert B.-R. eine Bestandsaufnahme der verschiedenen «Typen

der Kritik der Allmacht» (37—111), u.a. wie sie im Zusammenhang mit
der Theodizeefrage, aber auch aus feministischer oder psychologischer
Perspektive («Allmacht Gottes als Projektion», 57—77) diskutiert werden. Vor
dem Hintergrund von Auschwitz ist die traditionelle Allmachtsvorstellung
moralisch wie theologisch obsolet geworden. Dabei wendet sich die
philosophische und theologische Kritik gegen eine bestimmte Semantik von
Allmacht, etwa wenn der Begriff Allmacht mit Gewaltherrschaft (im Kontext
eines Unterdrückungssystems), mit reiner Beliebigkeit (nach dem Motto «Alles

ist möglich», 91), mit Allkausalität oder mit dem Unvermeidlichen
gleichgesetzt wird. Schließlich diskutiert B.-R. Ansätze einer theologischen bzw.
christologischen Theismus- und Metaphysikkritik, wie sie wesentlich von



636 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

K. Barth entwickelt (vgl. bes. § 1, 33f.) und in seinem Gefolge von K.H.
Miskotte, J. Moltmann und E. Jüngel fortgeschrieben wurde.

Vor dem Hintergrund solcher Kritik konnte sich die «Rede von der
Ohnmacht Gottes als Alternative zur Rede von der Allmacht Gottes» (§ 3)
etablieren (112-200). Angelegt ist eine solche Sicht der Dinge schon bei
Moltmann und Jüngel, die unter christologischer Perspektive Allmacht und
Ohnmacht Gottes als immer schon ineinander verschränkt verstehen: «Was

Gott und seine Macht ist, kommt an und in der Ohnmacht Jesu Christi am
Kreuz heraus» (110). — B.-R. setzt in seiner Untersuchung des Ohnmachts-
topos jedoch nicht bei der Theologie an, sondern literarisch, insofern er
ausführlichst das Vorkommen der Thematik «in der deutschsprachigen Literatur

nach 1945» (114—142) — vor allem bei Wolfgang Borchert — nachzeichnet,

und philosophisch, insofern er (wiederum breit angelegt) Hans Jonas'
«Der Gottesbegriff nach Auschwitz» (erschienen 1987) und die vielschichtige

Diskussion, welche sich an dieses Werk angeschlossen hat, referiert
(143—183). Im Zuge der theologischen Diskussion macht B.-R. vor allem auf
die Probleme aufmerksam, welche der Rede von der Ohnmacht Gottes
innewohnen, so z.B., daß der Rekurs allein auf den ohnmächtigen und leidenden

Gott Gefahr in sich birgt, das reale Leiden der Menschen in unzulässiger

Weise zu ästhetisieren und damit zu verdoppeln. Letztlich eigne dem

Ohnmachts-Topos eine «soteriologische Dürftigkeit» (201).
Im Gefolge der skizzierten Anfragen und gegen die vorschnelle Rede

von der Ohnmacht Gottes ruft der Verf. in § 4 protestantisch-theologische
«Stimmen zur Unverzichtbarkeit der Vorstellung von Gottes Allmacht» (201
—252) auf. R. Bultmann bestimmt die Allmacht Gottes als notwendig,
allerdings nicht in einem objektiven Sinn, sondern der Gebrauch der
Allmachtsprädikation ist nur situativ und konfessorisch, in der Bindung an die menschliche

Subjektivität, möglich und zulässig. W. Pannenberg setzt ähnlich an,
sucht aber der Bultmannschen Engführung auf das einzelne Individuum zu
entkommen, indem er die Vorstellung von Gottes Allmacht trinitarisch
konzipiert und auf diese Weise (im Anschluß an Hegel) universalgeschichtlich
und -philosophisch auszuweiten trachtet. Weiterhin diskutiert B.-R. Thesen,
die jenseits der neuzeitlichen Fragestellungen vormoderne Positionen zu
restaurieren und zu retten suchen (z.B. G. van den Brink).

Die in § 5 vorgelegte «(Zwischen)Bilanz» (253—288) beschließt Teil A.
In Reaktion auf die Schwierigkeiten, die sich sowohl aus der affirmativen
Rede von Gottes Allmacht als auch aus der — in kritischer Reaktion auf diese

hervorgegangenen — Betonung der Ohnmacht Gottes ergeben, plädiert B.-R.
für einen dritten Weg: « das erneute Sich-Einlassen auf die traditionelle
Allmachtslehre, das sich zwischen einem sturen Festhalten an der als
selbstverständlich proklamierten Allmacht Gottes und ihrer scheinbar spielend
leichten Verabschiedung bewegt» (284f.).



Besprechungen — Rezensionen - Comptes-rendus 637

Zu diesem Zweck unterzieht der Verf. das 1863 veröffenthchte,
neunbändige Werk Loci theologici des Johann Gerhard (1582—1637) einer
«dekonstruktiven Lektüre» (285) (Teil B: 289-509).

In § 6 stellt B.-R. «Ort und Status der Allmacht Gottes in der Dogmatik
und Gotteslehre» (291-312) Gerhards vor. Dabei führt er in das voluminöse
Werk des protestantischen Gelehrten ein. Dieser verstand Theologie als

«praktische Wissenschaft» (291). B.-R. präzisiert wie folgt: «Praktisch ist die

Theologie nicht dadurch, daß Menschen ihre Wahrheit umsetzen
(konkretisieren, verifizieren oder anwenden), sondern dadurch, daß sie Menschen
wahrmacht, in die ewige Seligkeit, wie es bei Gerhard heißt, versetzt. Das
aber heißt: Theologisches Wissen - auch über die (All)Macht Gottes! — ist
nie purer Selbstzweck sondern ausschließlich um ihres heilsamen
Charakters willen zu betreiben, ist also stets auf die kirchliche Praxis orientiertes

Wissen, das in eben dieser Ausrichtung immer schon praktisch ist» (296f.).
§ 7 (313—384): Zugunsten der Allmacht Gottes rekonstruiert der Verf.

bei Gerhard den Schrift-, den Vernunft- und den Traditionsbeweis in Form
der suffragia patrum. Einer ausführlicheren Diskussion unterzieht B.-R.
Gerhards Untersuchung des hebräischen Terms ('el) schaddaj sowie dessen

Ubersetzungen als JtavtOKgdrtcog und omnipotens. Dabei zeigt sich eine
Bedeutungsverschiebung, welche hier vonstatten gegangen ist: von Aussagen über
«die faktische Ausübung der Herrschaft Gottes» (384) hin zu Aussagen über
die grundsätzliche Reichweite von Gottes Können (omnipotens verstanden
als «omnia posse») bzw. zu Aussagen über das Verhältnis Gottes zu den

possibilia/impossibiha (omnipotens verstanden als «omnia possibilia»).
Zugrunde hegt dieser Entwicklung die Substitution des hebräischen Gottes/w-
men durch einen griechischen Gottes begriff, der zwar universaler (weil rational

besser) zu vermitteln war, die bezeichnete Gottesvorstellung aber
abstrakter machte.

§ 8 (385-488): Mit dem somit gewendeten Allmachtsbegriff, der Gott
als «Alleskönner» bestimmt, setzte sich die christliche Theologie schon früh
dem kritischen Disput aus; B.-R. zeichnet in der Rekonstruktion der Ger-
hardschen Loci theologici die entsprechenden Einwände und Antwortversuche,

wie sie von Seiten der stoischen Philosophie (vor allem Plinius d.A.),
von Dionysius Areopagita, Anselm von Canterbury, Richard von St. Viktor,
Augustinus, Petrus Damianus und Abaelard formuliert worden sind,
ausführlich nach. Ergänzt wird die genannte Reihe durch Untersuchungen zur
(von Gerhards Seite polemisch geführten) kontroverstheologischen
Auseinandersetzung Gerhards vor allem mit Calvinisten und Sozinianern. Speziell
letzteren Gegnern der Allmacht Gottes wirft Gerhard einen Fundamentalismus

der menschlichen Ratio vor. - B.-R. rezipiert Gerhard insofern positiv,

als dieser der «(AU)Macht Gottes eine scripturale wie eine christologi-
sche Rationalität» (486) zuerkennt. «Nur in Übereinstimmung mit dem Willen
Gottes, der nach christlichem Bekenntnis einzig und allein an Jesus Christus
ablesbar ist, kann die (All)Macht Gottes theologisch sinn- und verantwor-



638 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

tungsvoll thematisiert werden» (486). Um Gottes Allmacht nicht mit «omnia

posse» bzw. «omnia possibilia» gleichsetzen zu müssen, plädiert der Verf.
mit K. Barth und gegen Thomas von Aquin dafür, «daß nicht der Begriff
irgendeines absolut Möglichen oder Unmöglichen Maßstab und Grenze der
Allmacht Gottes sein kann, sondern daß umgekehrt die Allmacht Gottes der
Maßstab alles Möglichen wie Unmöglichen ist» (487). Daraus schließt der
Verf., daß von Gottes Allmacht «erst dort (theologisch) sinnvoll geredet
werden [kann], wo geklärt ist, wer und was Gott und sein Wesen ist. Im
Kontext christlicher Theologie hieße das aber, daß allen Reflexionen über
Gottes Allmächtigsein die über seine Selbstbestimmung und -mitteilung in
Jesus Christus vorauszugehen hätte» (487).

Im letzten Abschnitt seiner Untersuchung (§ 9) rekonstruiert der Verf.
unter dem Stichwort «Trost und Gewißheit» den «usus der Lehre von der
Allmacht Gottes» bei Gerhard (489-509). Dabei greift er auf Martin Luthers
Predigt über das Symbol (vom 4.3.1523) zurück (WA 11;48,16—50,36), in
welcher sich der Reformator ausführlich zur Allmachtsproblematik äußert.
Im Ausgang von Gerhard und Luther versteht der Verf. die Allmacht Gottes
nun als kommunikative (504) und befreiend-emanzipative Kraft (504f.)
sowie als bewahrende und erhaltende Gnade (505). Die Vorstellung vom
Allmächtigen ist somit zu ergänzen durch das Bild des Allerhalters der Welt. B.-
R.s These lautet, daß «Gottes Allerhaltersein auf sein Beharren, seine Treue
und Stetigkeit, seinen langen Atem, seine Geduld und Toleranz hin ausgelegt
werden» (508) kann. Diese Beharrlichkeit und Langmütigkeit kennzeichnet

B.-R. als Allmacht der Liebe. Zur Liebe Gottes gehört auch die Erfahrung

von Ohnmacht und Leid. «Nicht die Allmacht bestimmt den Liebesbegriff,

sondern die Liebe den Allmachtsbegriff und qualifiziert ihn so
vollkommen neu» (ebd.).

Nicht deutlich wird, warum B.-R. seine Untersuchung mit der oben
skizzierten antirationalen Attitüde angeht. Darüber hinaus fällt auf, daß der
Verf. im Gang seiner Darlegungen letztlich doch eindeutig der theologischen

Reflexion den Vorrang einräumt - wider die vorweg bekundete
Absicht zum methodischen Vorgehen. Denn die von B.-R. formulierte Synthese,

welche zwischen der vormodernen Allmachtsrede und dem neuzeitlichen
Rekurs auf den Topos der Ohnmacht die Allmacht der göttlichen Liebe als

den Menschen in Freiheit setzende Tat des Allerhalters zu etablieren sucht,
begründet sich eben nicht aus den breit zitierten literarischen Zeugnissen,
sondern ganz wesentlich aus der kritischen Relecture eines theologischen
Textes, eben den Loci theologici Gerhards!

Der Verf. präsentiert eine systematisch-theologische Studie zum
Problem der göttlichen Allmacht, die vor allem in der Breite der aufgearbeiteten
Literatur besticht. M.E. hätte die Untersuchung an Stringenz gewonnen,
hätte B.-R. sich auf die dogmatische Diskussion seines Untersuchungsgegenstandes

beschränkt. Der Rekurs auf außertheologische literarische Quellen

bringt weder einen qualitativ wesentlichen Erkenntnisgewinn in theolo-



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus 639

gischer Hinsicht noch einen wesentlichen Beitrag zum heute in der Regel auf
hohem Reflexionsniveau geführten interdisziplinären Diskurs zwischen
(systematischer) Theologie und (literarischer) Ästhetik.

Warum eine wissenschaftlich anspruchsvolle Untersuchung, die an
zentraler Stelle und intensiv das Werk eines Theologen des 17. Jahrhunderts
rekonstruiert, das — inhaltlich irreführende — Modewort «Postmoderne» im
Untertitel führen muß, ist nicht klar. Der theologische Kernbegriff «Liebe» wäre

hier eher angebracht; denn genau in der inhaltlichen Zentrierung der
Untersuchung auf den praktisch-theologischen Topos der Liebe Gottes zeichnet

sich die Arbeit B.-R.s qualitativ aus.
Anzumerken ist schließlich, daß T.R. Peters (im Register [542] falsch

unter dem Namen «Peter, T.R.» notiert) nicht, wie insinuiert, ein Gewährsmann

der «Gott-ist-tot-Theologie» ist (277 Anm. 82), sondern neben J.B.
Metz als bedeutendster Vertreter der neuen Politischen Theologie zu gelten
hat.

Ulrich Engel

Ada Neschke-Hentschke (éd., avec la collaboration d'Alexandre Etienne):
Images de Platon et "Lectures de ses Oeuvres — les interprétations de Platon à travers
les siècles. Louvain, Paris, Ed. Peeters, 1997. XXIII+468 pp. (Bibliothèque
philosophique de Louvain 48.)

«Voyez demener et agiter Platon. Chacun, s'honorant de l'apphquer à soi, le
couche du costé qu'il le veut. On le promeine et l'insère à toutes les
nouvelles opinions que le monde reçoit; et le différente Ion à soy-mesmes selon
le different cours des choses.» Ainsi Montaigne dans VApologie de Raymond
Sebond; et pendant les derniers quatre siècles, l'histoire de la <reception> de
Platon n'a guère changé. Voilà Hegel et Mill: l'un est allemand, autoritaire et
rationaliste, l'autre est anglais, libertaire et empirique; pourtant, tous les deux
font appel à la République pour fonder leurs idées politiques. Voilà
Heidegger et Ryle: séparés l'un de l'autre par ce clivage intellectuel qui est, ou
qui était, la Manche, ils s'enorgueillissent tous les deux d'être bons élèves de

Platon.
Comment arrive-t-il que chacun couche Platon du côté qu'il veut? Une

remarque lancée par Mill suggère une exphcation partielle: «J'ai toujours
senti, dit-il,... que le titre de <Platonicien> appartient de façon bien plus juste
à ceux qui ont été nourris dans le mode d'investigation platonicien et qui ont
tenté de le mettre en oeuvre qu'à ceux qui ne se sont distingués que par
l'adoption de certaines conclusions dogmatiques pour la plupart extraites du
moins intelligible de ses ouvrages.» Formulation tendancieuse, mais qui sert
à indiquer que l'on peut se vanter platonicien ou bien par rapport à la forme
ou bien par rapport à la matière, ou bien en tant que dialecticien ou bien en
tant qu'idéaliste. Quoi que ce soit, le quolibet de Montaigne met le doigt
dessus. De plus, comme Ada Neschke observe, «un seul et même dialogue



640 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

suscite des lectures totalement opposées» (p. XIX). Or, vu que «Platon a

été présent dans la pensée européenne continûment» (p. XIII), il n'est pas
difficile d'imaginer comment la vie posthume de Platon a dû être
mouvementée.

Raconter la vie posthume de Platon, ceci est le projet vaste et ambitieux
dans lequel s'inscrit le présent volume. Images de 'Platon, qui se conçoit
comme le premier volet d'un triptyche (p. VIII), rassemble 21 articles, divisés

en cinq groupes selon l'ordre chronologique. L'antiquité païenne est
représentée par (1) J. Follow. Quelques notes sur la Vie de Platon de Diogène La-
ërce, et par (2) D. O'Meara: Comment les néoplatoniciens sont-ils parvenus,
grâce à une thèse métaphysique, à concilier deux devoirs apparemment
contradictoires: la nécessité de s'échapper - en tant que philosophe - au monde
sensible, et la nécessité de profiter — en tant que philosophe-roi — de ce
même monde d'ici-bas. En ce qui concerne l'antiquité chrétienne et le

moyen-âge, (3) L. RJsgerio nous offre un tour d'horizon du platonisme de
Clément d'Alexandrie, tandis que (4) J. McEvoy fait la même chose - en 18

pages — pour tout le moyen-âge latin; ensuite, (5) R. Brague parle d'Averroès
et de la République.

Puis, la renaissance européenne: (6) L. Couloubaritsis donne un long
exposé de la métaphysique de Georges Gémiste Pléthon, qui se montre plus
procléen que Proclus. (7) A. Etienne présente Marsile Ficin et son travail sur
le Parménide (le contenu est érudit, l'histoire bien racontée, mais je ne crois

pas que <triptyche> s'écrit <tryptique>); (8) A. Neschke soutient une thèse selon

laquelle Jean de Serres, pasteur calviniste du 16ème siècle et traducteur des

dialogues de Platon, ait développé pour la première fois et sur la base de sa

lecture de Platon une théorie de la monarchie constitutionnelle; (9) C. Bérard
s'extasie sur une gouache de François de Hollande, qui n'a rien à voir avec
Platon; (10) J.-L. Vieillard-Baron, dans un article à la fois savant et plein de
bon sens, commente les lectures platoniciennes de Montaigne (c'est ici que
j'ai trouvé la citation qui introduit ce compte-rendu); (11) G.A.J. Rogers

traite, trop rapidement, des <Platonistes de Cambridge), qui voulaient marier
Pythagore avec Newton.

Du XVIIIème au XIXème siècle: (12) R. Bubner, au sujet de Schelling,
qui visait un platonisme kantien, dont je n'ai presque rien compris; (13)
K. Düsing, à propos de Hegel et de la République — les dissemblances sont, à

mon avis, plus frappantes que les ressemblances que Düsing souligne; (14)
M. Dixsaut, au sujet des cours sur Platon que Nietzsche a écrits à l'intention
de Cosima Wagner - et qui manifestent le mélange typiquement nietzschéen
de jugements géniaux et de sottises; (15) M. Canto-Sperber, sur Mill et Grote,
et le concubinage surprenant entre la politique de Platon et le radicalisme
britannique de l'époque victorienne (c'est de cet article que j'ai pris la citation

de Mill). Finalement, les XIXème et XXème siècles: (16) A. Laks:
Cohen et le platonisme de Marbourg avant Natorp; (17) F. Biaise: la lecture du
Protagoras faite par Natorp; (18) D. Nicolet sur quelques déformations spécu-



Besprechungen — Rezensionen - Comptes-rendus 641

latives de Platon proposées par Whitehead; (19) I. Schüssler. un résumé d'un
cours sur le Sophiste que Heidegger a donné en 1924/5; (20) N.]awç. l'attitude

que Cassirer — à la fois historien de la philosophie et épistémologue — a

adoptée envers Platon; (21) ].-].Wunenburger. quelques remarques à propos
d'une querelle célèbre: Platon était-il l'ancêtre du totalitarisme ou non?

Au moyen de ce recueil d'articles, Ada Neschke veut «éclairer dans

quelle mesure la culture européenne a été imprégnée par Platon et par le ou
les platonismes» (p. XXII). Si la lumière projetée par les flambeaux de ses
collaborateurs n'est qu'intermittente, cela dérive de la nature de l'entreprise: il
s'agit — pour varier la métaphore - de quelques sondages dans l'histoire du
platonisme plutôt que d'une enquête complète et détaillée. Inutile donc de

se plaindre des lacunes. Pareillement inutile de se plaindre du fait que les
articles ne se trouvent pas tous sur le même niveau, que des tours d'horizon
cotoient des études ponctuelles, qu'il y a des pages qu'il vaut la peine de
relire une troisième fois et des pages qu'il ne vaut pas la peine de lire. Mi-
figue mi-raisin - mais on dirait la même chose par rapport aux actes de

n'importe quel colloque; et ici les raisins l'emportent.
Je dois avouer que la distribution des sujets me paraît un peu étrange:

est-il tout à fait juste que, par exemple, le grand Augustin n'est guère
mentionné tandis que la petite marbourgeoisie gagne trois articles sur vingt-et-
un? J'ajoute que les lecteurs auront beau chercher un index locorum, un index
de sujets, une bibliographie.

Mais je ne veux pas conclure en pinaillant. Le projet est important et
passionnant; le présent volume contient des choses nouvelles et des choses

solides; on attend avec impatience les deux autres volets du triptyche.

Jonathan Barnes

H. Dörrie (f)/M. Baltes: Die philosophische hehre des Piatonismus. Platonische

Physik (im antiken Verständnis) II. Bausteine 125—150: Text, Übersetzung,

Kommentar. Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog 1998.
632 S. (Der Piatonismus in der Antike Band 5).

Entrepris par H. Dörrie et poursuivi par M. Baltes, le vaste projet de publier
une documentation soigneusement choisie, présentée et commentée, portant
sur les écoles platoniciennes du 1er siècle avant J.C. jusqu'au Ille siècle après

J.C., atteint ici son cinquième volume. (Sur les volumes précédents, voir
FZPhTh 39 [1992] 513-515; FZPhTh 41 [1994] 574-575; FZPhTh 44 [1997]
203.) Après avoir présenté l'arrière-fond hellénistique du platonisme de

l'époque impériale (le «moyen platonisme»), son cadre institutionnel, sa

conception de la philosophie et de la division de la philosophie en trois sciences

(physique, éthique et logique), ainsi que la première partie de la physique
(vol. 4: les listes des principes premiers, la matière), M. Baltes et son équipe
de Münster prolongent ici l'exposé de la physique moyen platonicienne en



642 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

nous proposant des documents concernant la doctrine platonicienne des

Idées, leur existence, leur nature, leur extension (de quelles sortes de choses

y a-t-il des Idées?), leur nombre, leur rapport avec le démiurge, les objets
mathématiques et les choses sensibles. Sont présentés aussi les débats autour
des questions sur l'éternité du monde, le temps et les éléments constitutifs
du monde. Les volumes suivants porteront sur d'autres thèmes de la
physique moyen platonicienne, notamment l'âme et Dieu, avant de passer aux
autres sciences philosophiques.

Comme dans les volumes précédents, le lecteur trouvera ici un recueil
de texte grecs et latins, accompagnés de traductions allemandes et de
commentaires très détaillés et utiles. Le choix de textes pour illustrer les thèmes

que privilégiaient les moyen platoniciens est judicieux et déborde, comme le

fait aussi le commentaire, le cadre strict du moyen platonisme, intégrant
aussi bien des extraits de Platon et d'Aristote que des passages tirés du
néoplatonisme (Plotin, Porphyre, Syrianus, Proclus et bien d'autres). Ceci permet

de situer le moyen platonisme à la fois par rapport à ses racines dans

l'Académie et par rapport au grand mouvement philosophique qui le

prolonge dans l'Antiquité tardive, le néoplatonisme. La diversité des vues parmi
les moyen platoniciens, notamment au sujet de la question de l'éternité du
monde, est bien mise en évidence, ainsi que l'importance de ces débats pour
les auteurs chrétiens. L'étudiant et le chercheur qui s'intéressent à l'histoire
philosophique, théologique et littéraire de l'époque impériale peuvent se

réjouir de disposer d'un nouveau volume d'une collection qui constitue un
instrument de travail précieux. Le volume termine avec une riche
bibliographie.

Dominic O'Meara

Valentin Weigel: Vom Gesetç oder Willen Gottes. Gnothi seauton. Hrsg. und
eingl. von Horst Pfefferl. Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog 1996.

204 S. (Valentin Weigel, Sämtliche Schriften, Neue Edition Bd. 3).

Mit dem vorhegenden Band wird die Neuausgabe sämtlicher Schriften des

Zschopauer Pfarrers Valentin Weigel (1533-1588) begonnen. Es ist die Frage,

warum eine solch umfangreiche kritische Ausgabe neu konzipiert wurde.
Will-Erich Peukert und Winfried Zeller haben 1962 die Ausgabe begonnen,
von der bis 1978 sieben Lieferungen erschienen. Sie galt bisher als die gültige

Weigel-Ausgabe, wenn auch das Erscheinen weiterer Lieferungen
jahrelang stagnierte. Bereits bei den ersten Lieferungen wurde von der Kritik
bemängelt, daß ein Gesamtplan der Ausgabe fehlte. Bei dem damaligen
Stand der Weigelkritik konnte es diesen aber noch gar nicht geben. Die
Echtheitsfragen der Weigelschriften waren nicht wirklich geklärt. Hinsichtlich

der Authentizität und der Zuverlässigkeit der weiterhin in die Ausgabe
aufzunehmenden Schriften gab es beträchtliche Unklarheiten. Das hing mit
der Überlieferung der Weigelschriften zusammen. Seit etwa 1570 verfaßte



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 643

Weigel zahlreiche Schriften philosophischen und theologischen Inhalts, von
denen zu seinen Lebzeiten aber nur eine Leichenpredigt aus dem Jahr 1576

gedruckt wurde. Alle anderen Schriften befanden sich handschriftlich in
Weigels Nachlaß und erschienen erst ab 1609 in vielfachen Bearbeitungen
durch andere im Druck. Verfälschungen der Originaltexte durch den
Amtsnachfolger Weigels Benedikt Biedermann und seinen zeitweiligen Kantor
Christoph Weickhart waren mit den authentischen Texten eine fast unlösbare

Einheit eingegangen. Daneben wurden ihm auch Texte anderer Autoren

unterschoben. So wurde z.B. unter dem Namen Weigel eine Schrift des

Wittenberger Theologen Andreas Bodenstein, genannt Karlstadt (1486—

1541), mit dem Titel «Principal vnd Haupt Tractat von der Gelassenheit/was

dieselbige sei» 1618 durch den Juristen Johannes Staricius
herausgegeben.1 Wahrscheinlich hatte sich die Karlstadt-Schrift im Nachlaß Weigels

befunden. Einerseits ist die rezeptionsgeschichtliche Verbindung mit
Inhalten der frühen Reformation, repräsentiert durch Karlstadt, über
Sebastian Franck, auf den es Hinweise in pseudoweigelianischen Schriften
des 17. Jahrhunderts gibt, in den Texten Weigels oder in ihm zugeschriebenen

interessant und wichtig. Andererseits wurden damit für eine authentische

Weigel-Edition beträchtliche Hürden errichtet, vor denen Peukert und
Zeller standen. Der jetzige Herausgeber Horst Pfefferl hat sich in seiner
Arbeit «Die Überlieferung der Schriften Weigels»2 der Aufgabe unterzogen, das

Weigelsche Schriftencorpus noch einmal einer eingehenden text- und
überlieferungsgeschichtlichen Prüfung zu unterwerfen, um so den für die Ausgabe

notwendigen Echtheitsentscheidungen eine zuverlässigere Grundlage zu
geben. Er kam zu dem Schluß, daß die zu Weigel bekannte handschriftliche
und gedruckte Überlieferung um mehr als die Hälfte erweitert werden kann.
Das Weigelsche Textcorpus umfaßt nunmehr 180 unterschiedliche Schriften,

die in 78 handschriftlichen Codices und 63 alten Drucken auf zusammen

etwa 15000 handschriftlichen und 8000 gedruckten Textseiten
überliefert sind. Somit lag eine solide Grundlage für eine Neukonzipierung der
Weigelausgabe vor, die von Pfefferl bereits 19933 vorgestellt und 1994 nochmals

erläutert wurde, weil der Neubeginn der Ausgabe auf unerwartete
finanzielle Schwierigkeiten stieß.4

Die komplizierte Überlieferungsgeschichte machte zu jedem Band eine

umfangreiche Einführung und Beschreibung der Schriften notwendig, so
auch bei dem vorhegenden. Das ist bei der ersten Schrift «Vom Gesetz oder
Willen Gottes» noch relativ einfach, da sie nur in einer einzigen Handschrift
in der Herzog-August-Bibliothek Wolfenbüttel erhalten ist. Dagegen gibt es

von der zweiten, dem «Gnothi seauton», zwei Handschriften und mehrere
Drucke. Pfefferl untersucht deren Abhängigkeiten, macht Angaben zur
Datierung, zur Bearbeitung der Schrift durch andere und den authentischen
Anteil Weigels, sowie inhaltliche Abhängigkeiten und Wirkungen der Schrift.



644 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Der Stand der Forschung wird in der akribisch gestalteten Einleitung ebenso
deutlich wie die Schwierigkeiten der Edition. Den Texten sind ein sparsamer
Sachwort- sowie ein textkritischer Kommentar beigegeben. Diese bieten für
den Benutzer erste Hilfen bei der Beschäftigung mit dem Inhalt. Beide
Schriften bieten inhaltlich eine reiche Palette mystisch-spiritualistischer
Gedanken, die sich seit den Predigten Johannes Taulers, der «Theologia
deutsch» über die Rezeption in der deutschen Reformation, Sebastian Franck
bis hin zum Pietismus des 17. und 18. Jahrhunderts erhalten haben. Sie

prägten eine individuelle Frömmigkeit, abseits von der offiziellen Lehrmeinung

der protestantischen Kirchen. Weigels hier gebotene Schriften sind
zweifellos Schlüsseltexte mit Mittlerfunktion. Sie repräsentieren eine
Traditionslinie, die unterschwellig die lutherische Orthodoxie über viele Jahre
begleitete.

1 Zur Karlstadtrezeption in der Umgebung Weigels s. Ulrich Bubenheimer,
«Karlstadtrezeption von der Reformation bis zum Pietismus im Spiegel der
Schriften Karlstadts zur Gelassenheit», in: Andreas Bodenstein von Karlstadt
(1486-1541). Ein Theologe der frühen Reformation, hrsg. von Sigrid Looss und
Markus Matthias. Wittenberg 1998 (Themata Leucoreana 4), 25—71, insbes. 35-42.

2 Horst PFEFFERL, Die Überlieferung der Schriften Valentin Weigels, Phil.
Diss. Marburg 1991 (Teildruck Marburg [1992]).

3 Ders., Neues zu Valentin Weigel (1535-1588) und der kritischen Ausgabe
seiner «Sämtlichen Schriften», in: Wolfenbütteler Renaissance Mitteilungen 17

(1993), 44-48.
4 Ders., Die kritische Ausgabe der «Sämtlichen Schriften» Valentin Weigels.

Ein neues Konzept für die zu Unrecht vernachlässigte Edition
theologischphilosophischer Texte des 16./17. Jahrhunderts, in: Editionsdesiderate der Frühen
Neuzeit, hrsg. Hans-Gert Roloff, Amsterdam-Atlanta 1997 (Chloe, Beihefte zum
Daphnis 24), 577-587.

Sigrid Looss

Dominik Perler: René Descartes. München: C.H. Beck 1998, 284 S. (Beck-
sche Reihe «Denker»).

Seit kurzem gibt es auch im deutschsprachigen Raum gute Bücher zu
Descartes. Zum Beispiel die Aufsatzsammlung «Ideen des Ich» von Andreas
Kemmerling (Suhrkamp Verlag 1996), die Studie «Die Adaption des (Vaters
der modernen Philosophie») von Hans-Peter Schütt (Verlag Vittorio
Klostermann 1998) oder Dominik Perlers «Repräsentationen bei Descartes»
(Verlag Vittorio Klostermann 1996). Letzterer hat in der Beckschen Reihe
«Denker» nun eine Monographie zu Descartes verfaßt, und auch sie ist
rundum gelungen.

Das Buch hat sieben Kapitel, durch die sich wie ein roter Faden dieser
Gedanke zieht: Wer Descartes als Naturforscher versteht, der sich bloß im



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 645

Vorübergehen mit einer Handvoll philosophischer Fragen beschäftigt hat,
greift entschieden zu kurz; ebenso, wer ihn als Erkenntnistheoretiker oder
Metaphysiker versteht, der sein philosophisches Projekt nebenbei mit
naturwissenschaftlichen Untersuchungen angereichert hat. Daß Philosophie und
Naturwissenschaft bei Descartes stets einhergehen, wird im 1. Kapitel («Descartes

im Kontexte) anhand einiger biographischer Angaben und dann
insbesondere im 2. Kapitel («Methodologie») deutlich. Descartes' Versuch, mit
Hilfe der sog. analytischen Methode ein absolut sicheres Wissenssystem zu
erstellen (62ff.), erfordert wenigstens zweierlei: Zum einen kann alles Wissen

nur dann auf einer sicheren Grundlage stehen, wenn die ersten zweifelsfreien

Sätze bzw. Propositionen bekannt sind. Diese werden durch Intuition
erfaßt (52ff.), und das Kriterium, mit dessen Hilfe ermittelt wird, wann
Propositionen zweifelsfrei sind, liefert der methodische oder hyperbolische
Zweifel (68ff.). Ist auf solchem Weg die Wissensgrundlage geschaffen, geht
es zweitens darum, mittels naturwissenschaftlicher Experimente die von den
ersten Prinzipien abgeleiteten Prinzipien zu bestätigen, sie in ihrem
empirischen Gehalt zu erweitern und so schrittweise die Struktur der Wirklichkeit
freizulegen (83ff.). In diesem Sinne ist Descartes' Methodologie, wie Perler
sagt (88), eine Methodologie, in der Geist und Sinne aufs engste
zusammenarbeiten.

Wie sie konkret zusammenarbeiten, zeigen die nächsten drei Kapitel. So

wird im 3. Kapitel («Naturphilosophie») geschildert, wie Descartes eine
Theorie der Natur entwirft, die zugleich die metaphysische Basis für die
«moderne» Physik darstellt. Zentral sind hierbei seine Kritik am Aristote-
lismus bzw. Atomismus sowie eine theologische Annahme, auf der letzlich
die gesamte Physik beruhen soll. Was ersteres betrifft, führt ihn die Auffassung

von der Materie als Ausgedehntem, das unendlich teilbar ist, zu einer
Reihe origineller Überlegungen bezüglich des Verhältnisses von Körper, von
Raum, Zeit und Bewegung (89ff.). Was die Theologisierung der Physik
angeht, setzt Descartes voraus, daß Körper an sich kausal ineffizient sind und
Gott allein dafür verantwortlich ist, daß sie eine kontinuierliche Existenz
haben, bzw. daß sie sich nach bestimmten Naturgesetzen, also geordnet, bewegen

können (108ff.). Beide Punkte machen klar, daß Descartes'
Naturphilosophie keineswegs einseitig rationalistisch ausgerichtet ist; sie ist in
einem spezifischen Sinne theologisch fundiert und darüber hinaus - etwa,
was die Bestätigung der Naturgesetze angeht (121 ff.) — auf detaillierte,
empirische Untersuchungen angewiesen.

Die Kapitel 4 und 5 sind im engeren Sinne Descartes' Philosophie
gewidmet. Zunächst geht es um sein erkenntnistheoretisches Projekt
(«Erkenntnistheorie und Philosophie des Geistes»). Ausgehend von einem (wie
Perler ihn nennt) «naturalistischen» Ansatz - demzufolge Erkenntnis erklärt
wird, indem die auf Kausalrelationen beruhenden Wahrnehmungsprozesse
analysiert werden -, schlägt Descartes bekanntlich bald einmal einen
ungleich radikaleren Weg ein (127ffi): Ihm hegt an einer Begründung aller Er-



646 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

kenntnis, konkreter am Versuch, mit Hilfe des vielzitierten Cogito-Argu-
ments eine unbezweifelbare Wissensgrundlage zu errichten (139ff.). Allerdings

ist damit noch lange kein zuverlässiges Wissenssystem garantiert. Hierzu

braucht es klare und distinkte Ideen, die die Gegenstände der Außenwelt
korrekt repräsentieren (149ff.) und auf denen unsere Meinungen und Urteile
über die Welt erst aufbauen (157ff.). Im Zentrum des 5. Kapitels
(«Metaphysik») steht Descartes' Dualismus, jene Auffassung, mit der er seine
mechanistische Physik und Physiologie metaphysisch zu untermauern meint
und die besagt, daß Geist und Körper real unterschiedene, indes kausal
miteinander korrelierte Substanzen sind (169ff.). In diesem Zusammenhang
wird deutlich, daß Descartes vor allem an den Bedingungen für die Geist-
Körper- bzw. Körper-Geist-Relation interessiert ist (und weniger z.B. an der

Lokalisierung dieser Relation) sowie daran, die Kausalrelation als eine von
Gott verfügte, natürliche Korrelation zwischen körperlichen und geistigen
Zuständen auszuweisen (180ff.). Im Anschluß daran geht es um die Rolle,
die Descartes Gott im Rahmen seines erkenntnistheoretischen sowie
metaphysischen Projekts zuweist; zum einen werden Struktur und Gehalt seiner
Gottesbeweise analysiert (187ff.), zum andern wird aufgezeigt, in welchem
Sinne Gott für die Existenz der materiellen Gegenstände sowie für die
Wahrheit logischer und mathematischer Gesetze garantiert (202ff.).

Das 6. Kapitel («Anthropologie und Ethik») behandelt Themen, die
Descartes' philosophische wie naturwissenschaftliche Überlegungen
gleichermaßen voraussetzen. Ein Punkt kreist um den Begriff der Person, den
Descartes — was hinsichtlich seiner dualistischen Auffassungen vielleicht
erstaunen mag — für unentbehrlich hält. Mit diesem Begriff läßt sich nicht nur
erklären, daß und in welcher Hinsicht Geist und Körper eine funktionale
Einheit darstellen und der Mensch mithin nicht bloß von einem
physiologischen und auch nicht ausschließlich von einem psychologischen Standpunkt

aus beschrieben werden kann. Mit dem Begriff der Person wird auch

klar, weshalb es so etwas wie eine Erste-Person-Perspektive gibt und was
dies für das Verständnis des «ganzen» Menschen heißt (209ff.). Beide Aspekte

sind überdies zentral für Descartes' Überlegungen zur Unterscheidung
von Mensch und Tier sowie für seine These, daß sich durchaus feststellen
läßt, ob unsere Mitmenschen lediglich einen Körper oder darüber hinaus
auch einen Geist besitzen (220ff.). Ein anderer Punkt betrifft, wenn man so

will, Descartes' Ethik; sie ist als sog. provisorische Moral konzipiert, als

Theorie, die erklärtermaßen auf allen anderen, philosophischen wie
naturwissenschaftlichen, Theorien baut und als solche entsprechend keinen
autonomen Status besitzt. Inhaltlich gesehen umfaßt sie vier Maximen, die
allesamt auf Handlungsmöglichkeiten von Individuen abzielen und mit deren
Hilfe der Einzelne lernen kann, z.B. seine Emotionen zu kontrollieren und
so im Einklang mit seiner «eigenen Natur» zu leben und zu handeln (231 ff.).

Perler schließt sein Buch mit einem Kapitel ab («Descartes in der
Wirkungsgeschichte und heute»), in dem die Stationen der Verbreitung von



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 647

Descartes' Lehre seit dem 17. Jahrhundert beschrieben und ein buntes Spektrum

an philosophischen, theologischen und naturwissenschaftlichen
Stellungnahmen pro und contra skizziert werden (244ff.). Unter anderem werden

eine Reihe von Gründen angeführt, weshalb dieses Spektrum im 18. und
frühen 19. Jahrhundert zunehmend blasser wird und Descartes mehr und
mehr zum Exponenten eines plakativen Rationalismus verkümmert (252ff).
Zu guter Letzt geht es um den Stellenwert Descartes' in der Gegenwartsphilosophie,

wobei auch hier (d.h. vor allem in der Philosophie des Geistes
und der Erkenntnistheorie) gewisse Einseitigkeiten im Umgang mit
Descartes nicht zu übersehen sind.

Daß Perler selbst auf Schritt und Tritt darauf achtet, solch einseitige
Perspektiven zu vermeiden, macht sein Buch gerade als Einführung so wertvoll.

Es ist klar und verständlich geschrieben, die Erläuterungen zu
Begrifflichkeiten, Unterscheidungen und Argumenten sind durchs Band nachvollziehbar

und die Angaben zum (aktuellen) Forschungsstand ausgewogen (und
angenehm diskret). Was Perlers Einführung (m.E.) von zahlreichen anderen
unterscheidet, ist aber vor allem dieses: Es werden Probleme weder
verschwiegen noch verharmlost noch akademisch kunstvoll in der Schwebe
belassen. So scheut sich der Autor nicht, an Stellen, wo Descartes sich in hundert

Schwierigkeiten verstrickt, hartnäckig weiterzubohren, ihn mit den

Auffassungen seiner Vorgänger sowie denen seiner Zeitgenossen, aber auch
mit den Ideen heutiger Philosophen zu konfrontieren und so nach
Richtigkeit und systematischer Tragweite seiner Überlegungen zu fragen. Im
Gegenzug weiß Perler Descartes aber auch vor allzu voreiligen Attacken zu
schützen; so etwa, indem er immer wieder auf eine exakte Lektüre setzt und
hierbei Descartes' Motive in ihrem historischen Umfeld bedenkt. Auf diese
Weise begegnet der Leser in diesem Buch allenthalben beidem: reflektierter
Hermeneutik und systematischer Rekonstruktion. Als Einführung in
Descartes kann ich mir somit zumindest für unseren Sprachraum im Augenblick
nichts Besseres wünschen.

Klaus Petrus

Donato Sperduto: L'imita^ione dell'eterno. Implicazioni etiche della conce-
zione del tempo immagine dell'eternità da Piatone a Campanella con un sag-
gio sulla nozione di tempo in Carlo Levi. Fasano di Puglia: Schena editore
1998. 200 pp.

Emanuele Severino, a cui Donato Sperduto ha dedicato alcuni studi (in
«Sapienza», XLVII [1994] 173-210, e XLVIII [1995] 351-353), scorge nel
«divenire», ossia nelle cose che nascono e ritornano al nulla, il senso più pro-
ficuo e stimolante del pensiero per la nostra civiltà occidentale.

Il lavoro dello Sperduto, prefazionato sapientemente e lucidamente da

Ruedi Imbach, inizia invece (p. 15) con una citazione, «ex nihilo nihil fit, dal

niente non si genera niente», che pare opposta al nichilismo sopra ricordato.



648 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Eppure ambedue le asserzioni partono dalla constatazione del principio ini-
ziale del nulla, solo che per lo Sperduto esso rimane sempre negativo, perché

unicamente il «qualcosa» genera qualcosa. Di conseguenza anche un'en-
tità astratta come il tempo, che sembrerebbe nascere e concretizzarsi dal
nulla, è «immagine» e imitazione dell'eterno.

In questo ribaltamento della posizione dominante e, di consegueza, nel

recupero, anche a livello di storia della filosofia, di un valore metafisico, si

ripone l'originalité di tale ricerca, anticipatrice, ci auguriamo, di studi
successive Per ora, come abbiamo detto, siamo a livello di storia della filosofia,
in quanto il libro dello Sperduto affronta il problema del tempo, uno dei più
suggestivi della filosofia, sotto forma di originale analisi delle tesi altrui. E
ciô è già sufficiente per formulare delle domande sul tipo: cos'è il tempo,
come lo si puo definite non nell'esattezza di convinzioni scientifiche, ma in
rapporto al nostro pensare ed agire di esseri intelligent! e quanto possa dif-
ferire a seconda della relativité di un punto di osservazione, ed esiste un'en-
tité al di fuori del mondo sensibile in cui il tempo e lo spazio si annullino in
una nuova dimensione? Sono alcuni dei dubbi che sin dall'epoca dei Pre-
socratici e di Platone si sono affacciati alla mente dei pensatori ed ora ven-
gono di nuovo qui affrontati. Infatti l'intento della ricerca dello Sperduto è

quello di dimostrare, attraverso l'analisi della concezione del tempo in alcuni
tra i maggiori filosofi dell'antichité sino all'inizio dell'epoca moderna
(Platone, Aristotele, Plotino, Sant'Agostino, Boezio, Giovanni Scoto Eriugena,
San Bonaventura, Alberto Magno, Tommaso d'Aquino, Marsilio Ficino,
Giordano Bruno e Tommaso Campanella), che, pur nella diversité delle
conclusion! e delle dimostrazioni, la definizione fondamentale di Platone per cui
«il tempo è immagine dell'éternité», ritorna in essi, avendo «un che di comu-
ne che ne consente l'unifïcazione, dando luogo alla rilevazione di un insie-
me» (p. 17). E questo «insieme» consiste nello scorgere nel tempo una forma
non separata da un'entité superiore che è fuori dal tempo, per cui la mute-
volezza di quest'ultimo riproduce ma in maniera imperfetta (ecco il termine
«immagine»), con l'alternarsi delle stagioni e dei cicli astronomici e il succe-
dersi sempre esatto delle ore, dei giorni e degli anni, l'ordine immutabile
dell'eternité.

A prescindere dalla dimostrazione scientifica di una tale tesi che ci pare
senz'altro fondata, in quanto non si puô non negare corne comune deno-
minatore per quei filosofi trattati la presenza di un ente superiore immutabile

e intellegibile, ciô che depone favorevolmente è anche la disposizione
dell'opera.

Pur essendo un libro di alta cultura filosofica, esso mantiene il pregio
della leggibilité, presentandosi come una densa esposizione di molti tra i
principi più famosi e fondamentali del pensiero umano. Tuttavia non si ferma

a questa parte; va più innanzi e in due direzioni.
Con un salto imprevisto di molti secoli si passa ad esaminare il concetto

del tempo in un autore non filosofo di professione, Carlo Levi, che ne



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 649

L'Orologio ha elaborato la sua concezione del tempo, concezione che sor-
prende per la rigorosità, soprattutto se rapportata ad uno scrittore che deve
la sua fama a un libro cost realistico come Crista si è jermato a Eboli. Molto
interessante è altresi la Nota (pp. 95sqq.) che lo Sperduto dedica alle mo-
dificazioni cronologiche nel capolavoro leviano).

Sperduto ha saputo bene sottolineare i due «tempi» dello scrittore to-
rinese che dal contatto con una Lucania immobile e arcaica ha tratto la
convinzione che l'unico vero tempo sia quello dell'immagine deU'eternità di
derivazione platonica a differenza del tempo astratto scandito dal simbolo
dell'orologio (pp. 85sqq.).

Proprio questo recupero da parte del Levi di un valore anche etico del

tempo, ci conduce alla terza e ultima parte (pp. 115sqq.) del libro dello Sperduto,

in cui vengono ulteriormente analizzati i filosofi ma questa volta sotto
il loro aspetto etico, ossia si chiede se «puô il concetto del tempo immagine
deU'eternità fondare l'etica dei filosofi che hanno fatto propria quella
concezione del tempo? La tesi del tempo immagine deU'eternità ha dei risvolti
etici?» (p. 116).

La risposta dello Sperduto è affermativa; anzi, proprio in questo ma-
nifestarsi «attivo» e quindi pratico di ciô che dériva dall'eterno, puô essere

superata l'antinomia, messa in rilievo all'inizio, tra il «nulla» e il «qualcosa».
Un modo indubbiamente convincente, questo dello Sperduto, per re-

interpretare la maniera di concepire il «tempo» e l'etica da parte di alcuni tra
gli autentici sostenitori dell'imitazione dell'eterno — oltre che per conciliare il
nichilismo da cui dériva la spiegazione del «divenire» in Emanuele Severino,
con quella parte più tradizionale délia filosofia da ricondurre all'essere.

Pietro Magno

What Do We Deserve? A Reader on Justice and Desert, hrsg. von Louis P. Poj-
man und Owen McLeod. New York, Oxford: Oxford University Press
1999. 317 S.

Vermutlich hat das theologische Vorbild die Auffassung von Gerechtigkeit
als Verteilung nach Verdiensten bis ins 19. Jahrhundert die philosophische
Diskussion und die alltägliche Auffassung von Gerechtigkeit geprägt. Innere
Verdienste bemessen sich nicht nur nach den Folgen, sondern auch und
primär nach den Absichten und ehrlichen Bemühungen einer Person. Gott
allein sieht die Herzen der Menschen, und er belohnt und bestraft die
Menschen in Übereinstimmung mit ihren wahren Verdiensten. Mit dem
Geltungsverlust des theologischen Vorbildes in den Wissenschaften und mit
dem Programm einer «wissenschaftlichen Ethik» ist das Vorbild der
austeilenden Gerechtigkeit nach den echten Verdiensten in eine Krise geraten.
Der schottische Ökonom, Jurist und Philosoph Adam Smith ist sehr explizit
in Bezug auf die Bedingungen der Erfüllung von Dankbarkeit und Übel-



650 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus

nehmen in Belohnungen bzw. Strafen. Dabei spielt eine Kombination von
direkten und indirekten Sympathien mit «Tätern» und «Opfern» eine zentrale
Rolle. «Resentment» hat seit Piaton, der Stoa, dem Christentum, Spinoza
und schließlich Nietzsche und Scheler einen schlechten Ruf, doch Adam
Smith stellt nüchtern fest, daß sich dieses Gefühl des Übelnehmens
komplementär verhalte zu jenem der Dankbarkeit. War noch für Adam Smith
gerechte Belohnung nichts anderes als eine verallgemeinerte Form der
Dankbarkeit, so wird diese Auffassung in den «Methods of Ethics» von
Henry Sidgwick (1838—1900) kritisch untersucht und letztlich als zu vieldeutig

und unpraktikabel abgelehnt. Trotzdem gibt Sidgwick eine akurate
Beschreibung von Gerechtigkeit nach Verdienst; diese bildet das hauptsächliche

Element der idealen Gerechtigkeit. Wie schwierig es allerdings ist, diese

zu konzeptualisieren und zu institutionalisieren, hat zuvor noch niemand so

gründlich dargelegt wie Sidgwick. Die Stellungnahme von Sidgwick verwundert

nicht, hat er doch im Geist des Utilitarismus eine Begründung von
Verteilungsgerechtigkeit vorgezogen, die nicht in vergangenen Verdiensten,
sondern in künftigen sozialnützlichen Leistungen besteht. Obwohl Sidgwick
die Idee der gerechten Verdienste sehr feinfühlig darstellt und für gewisse
begrenzte Kontexte wie die Familie oder staatliche Ehrungen gelten läßt,
zieht er doch im allgemeinen eine Funktion vor, welche sich nicht auf
unsichere Spekulationen über echte und ehrliche Bemühungen stützt, sondern
vielmehr die Ermutigung zu nützlichen Leistungen und die Prävention
sozialschädlicher Handlungen in der Vordergrund stellt. Sidgwick hat auch klar
formuliert, daß Verdienste, die sich unterscheiden ließen von dem, was wir
durch Zufall oder günstige Umstände sind und leisten, Verantwortung und
einen freien Willen voraussetzten — eine Voraussetzung, die ebenfalls vielen
neuzeitlichen Denkern als suspekt oder gar falsch erscheint. Diese Skepsis
wurde in unserem Jahrhundert von John Rawls übernommen. Rawls braucht
den Ausdruck «natural lottery-» für jenen deterministischen Verdacht, der
bereits nach Sidgwick dazu geeignet ist, das Verdienstdenken ad absurdum zu
führen. Bei Sidgwick findet sich das brillante Argument, daß schließlich
auch Tiere, sofern sie empfindungsfähig sind, gleiche Ansprüche auf Glück
hätten, falls Glück nach Verdienst verteilt würde, denn es sei schließlich
kein persönliches Verdienst, als Mensch geboren worden zu sein. John Rawls
hat siebzig Jahre später ebenfalls darauf verzichtet, Gerechtigkeit auf der
Basis des Begriffs gerechter Verdienste zu behandeln. Sowohl die Vereinbarkeit

mit dem Determinismus als auch die praktische und institutionelle
Umsetzung einer solchen Vorstellung erscheinen Rawls als unmöglich. Allerdings

hat selbst Rawls den Appell an verdiente Vorteile und Nachteile nicht
ganz eliminiert, bilden diese doch einen festen Bestandteil alltäglicher
Überzeugungen, insbesondere wenn sich unser Rechts- oder Gerechtigkeitsgefühl
gegen unverdiente Benachteiligungen auflehnt. Bekanntlich sind auch
philosophische Moden kurzlebig. Die Philosophie pflegt eine Kultur der
Uneinigkeit. Bereits 1963 hat Joel Feinberg einen Aufsatz mit dem Titel «Justice



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 651

and Personal Desert» veröffentlicht, der einen Meilenstein in der zeitgenössischen

Diskussion darstellt. Nach Feinberg sind Verdienste dreistellige
Relationen: X verdient Y für Z (also z.B. ein Arbeiter verdient seinen Lohn für
seine Arbeit). Feinberg verweist mit Anerkennung auf Sidgwicks
scharfsinnige Bemerkung, daß Belohnung verallgemeinerte Dankbarkeit und Strafe
verallgemeinertes Übelnehmen sei. Wie man der vorliegenden Anthologie
entnehmen kann, geht diese Auffassung auf Adam Smith zurück. Doch
Feinberg kritisiert Sidgwicks Theorie, denn dessen funktionale und kon-
sequentialistische Begründung von Strafe und Belohnung ignoriere deren
expressive Funktion. Belohnungen und Strafen sind nach Feinberg nicht nur
Handlungsanreize, sondern primär Formen von symbolischen Mitteilungen.
Der Vorwurfscharakter der Strafe läßt sich nicht auf ein Mittel zur
Abschreckung reduzieren; vielmehr orientiert sich diese direkt an der Tatschuld
und nur indirekt an der Prävention. Feinberg macht aber zwei sehr wichtige
Zugeständnisse an die Kritik von Sidgwick: Zum einen können Verdienstgedanken

jene von Sozialnützlichkeit nicht ersetzen — ein pures Verdienstdenken

wäre ebenso unhaltbar wie ein «naiver» Utilitarismus. Zum anderen

gibt es rivalisierende Verdienstgedanken: Die einen knüpfen an vergangene
Bemühungen und Leistungen an, die anderen an verheißungsvollen
Fähigkeiten. Bereits Sidgwick hat den potentiellen Konflikt zwischen Gerechtigkeit

nach «Fitness» (Eignung für eine Funktion, ein Amt oder einen
spezifischen Gebrauch und Genuß) und Gerechtigkeit nach «Desert» beschrieben.

Feinberg hält eine utilitaristische Deutung des Verdienstgedankens für
sinnwidrig, weil er eine Verwechslung des Grunds für Verdienste mit der
Funktion und den Konsequenzen der Belohnung und Bestrafung nach
Verdiensten verwechselt. Der sog. Gerechtigkeitsutilitarismus, der von Fred Feldman

vertreten wird, vermag dieser Kritik standzuhalten. Dieser nimmt den

Begriff der Verdienste auf in eine pluralistische Wertbasis. Damit wird die

Nutzenverteilung u.a. im Lichte besonderer Efforts neu beurteilt, aber auch
im Blick darauf, wer z.B. länger gewartet hat und bisher von gewissen
Vergünstigungen nicht profitiert hat. Ein Utilitarismus, der sensibel ist für
genuine Verdienstgründe, muß sich allerdings den Einwand gefallen lassen,
daß er sich immer weiter vom klaren Profil des Utilitarismus entfernt. Rationale

Entscheidungen über Gerechtigkeit werden in einer pluralistischen
Theorie zunehmend undurchsichtig. Dies ist vielleicht der notwendige Preis,
den eine Theorie bezahlen muß, wenn sie Kompromisse macht mit dem

Ideenkonglomerat der gerechten Verdienste.
Der sorgfältig gestaltete Sammelband mit den jeweiligen Einleitungen

der Herausgeber leistet einen wichtigen Beitrag zur Information und Vertiefung

eines wichtigen Bereichs der Theorie der Gerechtigkeit. Kritiker und
Anhänger des Verdienstdenkens seit der Antike kommen zu Wort. Im ersten

historischen Teil wurden neben Smith und Sidgwick Texte von Piaton,
Aristoteles, Hobbes, Kant und Ross ausgewählt. Der ausführlichere zweite Teil
ist der zeitgenössischen Diskussion gewidmet und in vier Unterteile



652 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

A) Der Begriff des Verdienstes, mit Beiträgen von Feinberg, Kleinig, Miller
und Lamont. B) Verdienst und Verantwortung, mit Beiträgen von Strawson,
Frankfurt, Miller und Feldman. Hier geht es unter anderem um die Kontroverse

zur Vereinbarkeit bzw. Unvereinbarkeit von Determinismus und
Verantwortung. C) Die von Rawls angeregte Debatte, die wichtige Motive von
Sidgwick weiterspinnt, mit Auszügen aus Rawls und Beiträgen von Spiegelberg,

Nozick, Sandel, McLeod und Scheffler. Der letzte Beitrag ist besonders

erhellend, geht es doch hier um ein Plädoyer für einen präinstitutionellen
Begriff von Verdiensten, weil dieser ein hartnäckiges und nicht-elimi-

nierbares Element alltäglicher (personaler) Beziehungen bilde. Ein
verwandtes Plädoyer hat Peter Strawson bereits in seinem Aufsatz «Freedom
and Resentment» aus dem Jahr 1962 vorgelegt. D) Der vierte und letzte Teil
dieses Bandes dient der Erhellung der Rolle und Bedeutung von Verdiensten.

Auch hier ist neben den Beiträgen von Slote, Daniels, Goodin, Young,
Feldman, McLeod und Pojman der abschließende Originalbeitrag von Shelly

Kagan besonders bemerkenswert. Er widmet sich dem Antagonismus
zwischen gleicher Behandlung und Behandlung nach Verdiensten und löst den
Konflikt zugunsten von Verdiensten auf. In letzter Instanz habe Gleichheit
keine intrinsische moralische Bedeutung.

Der vorliegende Sammelband hat eine Signalwirkung: Er straft all jene
Lügen, welche glaub(t)en, den Begriff der Verdienste als marginal oder
veraltet ad acta legen zu müssen. Die umfassenden Monographien von John
Kleinig, Wojciech Sadurski, Sher und Cupit, die neben vielen anderen Titeln
in der Bibliographie aufgeführt sind, dokumentieren die Professionalität und
den Reichtum dieser zukunftweisenden Diskussion.

Jean-Claude Wolf


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

