Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

Gerd Buschmann: Das Martyrium des Polykarp iibersetgt und erklart. Gottin-
gen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1998. 452 S. mit einer Falttafel (Kommentar
zu den Apostolischen Vitern, hrsg. von N. Brox/G. Ketschmar/K. Nieder-
wimmer Bd. 6).

Mit diesem Buch liegt wohl der umfassendste Kommentar des Martyriums
des heiligen Polykarp vor, den es heute gibt. Er verarbeitet eine beeindruk-
kend grofle internationale Literatur (deutsche, englische, franzosische, italie-
nische, niederlindische Arbeiten). Dieses reiche Material ist in drei Registern
aufs beste aufgeschlisselt.

Zuerst handelt der Verf. die Einleitungsfragen ab (S. 13—-66): Text, Aus-
gaben, Authentizitit und Vollstindigkeit des Textes, Datierung (Buschmann
hilt am Datum 155/156 fest), Gliederung, Form und Gattung, Beziehungen
zum Neuen Testament. Besonders interessant ist das abschlieBende Kapitel
dieser Einleitung: Die Theologie des Martyriums (S. 58-66).

Die Schrift iiber das Martyrium des Bischofs Polykarp ist der Form nach
ein Brief, der eine eigene literarische Gestalt oder Gattung verkorpert: « ...
im Amalgam unterschiedlichster Formelemente, Motive und Gedanken zum
Martyrium entwickelt MartPol sein Proprium» (S. 47f.)). Es handelt sich nicht
um einen historischen Bericht mit den psissima verba der handelnden Per-
sonen oder um das Protokoll der Ereignisse. Der Brief will das echte, dem
Evangelium gemifle Martyrium gegen ein falsches (montanistisches) Ver-
stindnis desselben verteidigen. Er war fiir die Vorlesung im Gottesdienst
kleinasiatischer Gemeinden bestimmt (S. 267), und er ist als christologische
Parinese zu bestimmen (S. 48). MartPol ist von Ignatius von Antiochien be-
einfluBt und stellt eine bewuBte Auseinandersetzung mit dem frithen Mon-
tanismus dar. Buschmann datiert diesen entsprechend friiher, als es sonst iib-
lich ist.

Auf die Einteilung folgen Ubersetzung und eingehender Kommentar (S.
67-375), unterbrochen durch drei Exkurse (Briefform des MartPol; der Be-
griff des «Zeugen» spezifisch als eines Blutzeugen; die Traditionsgeschichte
des Gebets Polykarps, MartPol 14). Auch die spiteren Erginzungen des
Briefes werden behandelt (MartPol 21-22). Der Kommentar folgt abschnitt-
weise auf die Ubersetzung Buschmanns und enthilt eine reichhaltige Spe-
zialbibliographie zu jedem Abschnitt. Der griechische Text findet sich in sy-
noptischer Darstellung (MartPol und Euseb, Kirchengeschichte 4,15) und
textkritischem Apparat auf S. 17-36.

Das Werk verdient grofle Bewunderung. Die ausgebreitete Forschungs-
geschichte und die griindliche Diskussion der Positionen und ihrer Argu-
mente sind vorziglich. Die Darstellung anderer Meinungen ist sachlich und
wohltuend unpolemisch. Der Frihkatholizismus ist bei Buschmann kein



626 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Priigelknabe. Wertende Urteile fallen nicht. Den aus dem MartPol erschlos-
senen Gegnern, nach Buschmann vor allem der Montanismus, widerfahrt
sachgerechte Behandlung. Es handelt sich, wie wohl deutlich wird, um ein
Handbuch, das den gegenwirtigen Stand der Forschung referiert und gleich-
zeitig sorgfiltig begriindete, eigene Positionen zu allen wichtigen Fragen im
Zusammenhang mit dieser wichtigen Schrift der apostolischen Viterzeit be-
zieht. Es verdient hervorgehoben zu werden, daB das Buch bemerkenswert
wenige Druckfehler aufweist. Dies gilt ebenfalls fur die griechischen und
anderen fremdsprachlichen Zitate (ein sinnstorender Fehler im Hebriischen
auf' S, 279, Z. 5).

Wenn ich zum Schluf} eine kritische Glosse zu einem einzigen Punkt an-
fuge, nimmt diese dem positiv Gesagten kein Iota weg. Sie dient dem einzi-
gen Zweck, eine Sach- und Methodenfrage zur Diskussion zu stellen. Der
Verf. fithrt in einem Exkurs die Form- oder Traditionsgeschichte des Ge-
bets Polykarps (MartPol 14) auf das nach Frank Criisemann rekonstruierte
israelitische alttestamentliche Dankgebet des Einzelnen zuriick (S. 228-233
u.6.). Dieses Dankgebet gehore als eigene Gebetsgattung zum Dankopfer.
Deshalb ibersetzt Buschmann den Beginn von Polykarps Gebet, das grie-
chische eulogi se, als «ich dankopfere Dit» (S. 258 u.6.). Er erklirt die Tradi-
tionsgeschichte so, dal3 das altisraelitische kultische Danklied zum jiidischen
Tischdankgebet geworden sei, von da in die christliche Eucharistie gekom-
men und aus dieser in das MartPol ibernommen worden sei. Ist das wahr-
scheinlich? Abgesehen von der Frage, ob das individuelle Danklied in den
Psalmen ausschlieBlich aus dem Dankopfer abzuleiten und ob das ex/ogein
der biblischen Gebetssprache mit yadah (loben, danken) gleichzusetzen ist
(m.E. ist das zumindest nicht immer so), ist die Riickfithrung des allgemei-
nen jidischen Tischdankgebets und der jiidischen Segensspriiche (berakoi)
auf das (hypothetische) kultische Dankopfer-Gebet ganz unwahrscheinlich,
und die ausschlieBliche Herleitung der christlichen Eucharistie vom israeliti-
schen Toda- oder Dankopfer scheint mir ebenfalls ein unbewiesenes Postu-
lat. Ist diese schnurgerade Traditionslinie einmal ausgezogen, kann der Verf.
einerseits sagen, die Eucharistie und das Martyrium seien nach dem MartPol
ein Opfer (S. 270f.) — worin ithm zuzustimmen ist —, aber keine Sithne (S.
60). Das halte ich gerade wegen des Gebetes Azarias in Dan 3, bes. V. 38—
40, fir unzutreffend. Denn dieses Gebet hat nach Buschmann einen Einflul}
auf MartPol und auf das Gebet Polykarps (14,1-3) ausgeiibt. Es bittet aber
Gott um Vergebung w#m des Martyriums willen, das an die Stelle der Opfer
tritt, die es nicht mehr gibt. Die vergebende und damit die sithnende Bedeu-
tung des Martyriums, die der sithnenden Funktion der Opfer analog ist, tritt
somit klar hervor, freilich ohne spezifische S#hneterminologie. An diesem Punkt
meine kritische Anfrage: Ist die fast lehrbuchmiBige Rekonstitution von
Gattungen anhand von Wortern (z.B. eine sog. «Toda-Formel») wirklich die
adiquate Methode, um solche Texte wie das Gebet Polykarps zu erhellen?
Ich bin fast geneigt, in den vielen unermiidlich wiederholten, dhnlichen For-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 627

mulierungen, von denen Buschmanns Buch voll ist, den Versuch des Verf.
zu erkennen, sich selber und seine Leserschaft von etwas zu iberzeugen,
was ithm selbst nicht gar so plausibel sein mag.

ADRIAN SCHENKER

Michael Zoller: Gott weist seinem Volk seine Wege. Die theologische Kongeption
des <Liber Scivias) der Hildegard von Bingen (1098-1179). Tibingen, Basel:
Francke 1997 XXII+610 S. (Tibinger Studien zur Theologie und Philoso-
phie Bd. 11).

Das Jubildumsjahr der Hildegard von Bingen (* 1098) ist voriibergegangen,
die offenen Fragen sind geblieben oder gar vermehrt worden. Enthusiasti-
sche Feiern einerseits — erniichternd schroffe Kritik andererseits: «Die Hei-
lige, die keine war, hat ihren modernen Kult nicht verdient» (Kurt Flasch,
FAZ. vom 14.4.1998, Nr. 86). Bereits zu ihren Lebzeiten und in den folgen-
den Jahrhunderten war Hildegard nicht unumstritten. Um 1220 schreibt der
Zisterzienserprior Gebeno von Eberbach: «Die meisten lehnen es ab und
schrecken davor zuriick, die Biicher der heiligen Hildegard zu lesen, weil sie
dunkel und mit einem ungewohnten Stil spricht» (zit. 529). Die Dissertation
von Michael Zéller, in Tiibingen unter der Leitung von Peter Hilnermann
angefertigt, will weder die Partei der Verehrer noch der Gegner Hildegards
stirken, sondern einen Beitrag zur niichternen, theologiegeschichtlichen In-
terpretation leisten. Er beschrinkt sich auf Hildegards Erstlingswerk «Sci-
vias», das seit 1978 in einer zweibdndigen kritischen Ausgabe von A. Fiiht-
kotter und A. Carlevaris vorliegt und dessen Text dem Autor auch auf einer
CD zuginglich war; die entsprechenden Recherchemdglichkeiten machen
sich in den Textverweisen der FuBnoten bemerkbar. Die Arbeit hebt ein
«eklatantes Defizit an theologischer Forschung» (16) zu Hildegard hervor —
erstaunlich angesichts der untibersehbaren Fille von Hildegard-Studien! —,
und versucht das Werk «Scivias» «unter theologisch-systematischer Perspek-
tive in seiner Gesamtkonzeption zu erschlieBen» (XX). Methodisch versteht
sich die Dissertation «eher als theologiegeschichtlich, als theologischer Kom-
mentar zum Erstlingswerk Scivias», wobei «eine Ubertragung-der Ergebnisse
auf die Fragen der heutigen Theologie» nicht angestrebt wird (XXI, Anm.
11).

Nihe zum Quellentext ist die oberste Devise des Autors. Er mochte
«aufweisen, wie Inhalt, Aufbau, Form und Gattung des Werkes, sein pro-
phetischer Anspruch, seine Adressaten und sein Entstehungskontext mitein-
ander verbunden sind» (26) zu einer «umfassende[n] Glaubenslehre» (25).
Auf diesem Weg kann nach seiner Uberzeugung «der Scivias) als urspriing-
lich in sich abgeschlossene Einheit ... ganz aus sich heraus verstanden wer-
den» (25). Den Hauptteil der Arbeit (Teil II; 157-513) bildet eine Art fort-
laufender Kommentar zu den drei Biichern des «Scivias» und ihren einzel-
nen Visionen. Allerdings kommt auch Zoller nicht ohne mannigfache histo-



628 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

rische und hermeneutische Erliuterungen aus. Die FuBBnoten machen mehr
als die Hilfte des Textes aus. Der Autor hat nicht nur die Sekundarliteratur
zu Hildegard in interdisziplindrer Weite erfallt und ausgewertet, sondern
auch ausfiihrliche Quellenstudien zu theologischen Werken aus dem histori-
schen Umfeld Hildegards betrieben. In den kontroversen Beurteilungen be-
zieht er vermittelnd Stellung: Zwischen den Bezeichnungen Hildegards als
Mystikerin und als Theologin mochte er in erster Linie die Selbstcharakteri-
stik der Schrift als «Prophetia» (vgl. 70 mit Anm. 272) aufgreifen. Zwischen
Originalitit und Abhingigkeit pladiert er fiir eine differenzierte Einordnung
in die Gattungsgeschichte und in die Theologiegeschichte: «Mannigfaltige
Bezlge inhaltlicher und formaler Art zu den geistlichen Autoren der Zeit
wie Rupert von Deutz, Hugo von St. Viktor, Honorius Augustodunensis,
Bernhard von Clairvaux und zu den Vertretern des sogenannten «Ge-
schichtssymbolismusy, vielleicht auch zu Johannes Scotus Eriugena, vermit-
telt durch die oben genannten Autoren, konnten in der vorliegenden Arbeit
aufgewiesen werden» (569). Gattungsgeschichtlich weist Zéller die Nihe des
«Sciviasy zur biblischen und frithchristlichen apokalyptischen Literatur nach,
insbesondere zum «Hirten des Hermas». Er favorisiert die Einordnung als
«allegorische Visionsschrift» (vgl. 522-530, 568) im Horizont des «Symbo-
lismus» des 12. Jahrhunderts (vgl. 162-166), der allem Geschaffenen eine
«reduktive oder anagogische Funktion» zuspricht (Beierwaltes, zit. 164).
Obwohl sich Hildegard ausdriicklich und sehr kritisch von den zeitgenossi-
schen Gelehrten abgrenzt, hebt Zoller auch die Anklinge an die Summenli-
teratur des 12. Jahrhunderts hervor: Auch in ithrem Werk wird «die kollek-
tive und personliche Heilsgeschichte der Gliubigen unter dem Motiv des
Weges systematisch entfaltet» (533); auch fiir sie wird das heilsgeschichtlich
gewendete neuplatonische Schema von «Exitus» und «Reditus», das spiter
die Summa Theologiae des Thomas von Aquin strukturieren soll, zum Auf-
bauprinzip. Schlieflich findet sich im «Scivias» die Gattung der «Predigt»
(sermo) wieder, insofern «die Verkiindigung Hildegards ganz durch die
Selbstauslegung des Wortes Gottes bestimmt ist: Hildegard als Prophetin
spricht nicht aus sich, sondern das Wort Gottes selbst teilt sich durch sie
mit» (540).

Das im Titel enthaltene Weg-Motiv — Sci vias: Wisse die Wege — wird
fir Zoller zum Schlissel fur das Verstindnis von Hildegards Werk. Wie die
Christen in Apg 9,2 kurz Anhinger des Weges genannt werden, so ist der
Weg Inbegriff der heilsgeschichtlichen Konzeption des «Scivias». Die «prak-
tische Wegweisung fiir die Christenheit» (Wentzlaff-Eggebert, zit. 47) hat
Vorrang vor den theoretischen Spekulationen. So stellt Zéller z.B. fest, dal}
«die Abendmahlsworte als innere Mitte der Messe nicht auf die Wandlung,
sondern auf die Nachfolge des Sohnes Gottes und die Nachahmung seines
Leidens hin ausgedeutet werden» (268f.). Ahnliches gilt fiir Hildegards Dat-
stellung anderer Glaubenswahrheiten, ja der Kirche als «geistliche Gemein-
schaft in der Nachfolge des Sohnes Gottes» (269). Das Selbstverstindnis der



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 629

Gldubigen in der Gemeinschaft der Kirche ist ein doppeltes, insofern sie
«sowohl die Kirche als auch die Kinder der Kirche» sind (et ecclesia et filit
ecclesiae sunt; Sc II 6,1; zit. 223). Die Kirche als geschichtliches Subjekt
gottlichen Heilshandelns kommt in Hildegards Visionen im Bild der perso-
nifizierten Frauengestalt der Kirche zum Ausdruck. In ihrer heilsgeschichtli-
chen Rolle gelangt die Kirche zu einem SelbstbewuBtsein, das Gottes Gabe
an sie geradezu «einforderty (297; vgl. 292). Gleichberechtigt nebeneinander
«werden die barmherzigen Werke der Gliubigen und das Opfer der Priester
... als die beiden Arme der opfernden Kirche bezeichnet» (286).

Zoller spart bei aller Hochachtung fur seine Prophetin nicht mit Kritik:
In der sapientialen monastischen Theologie des 12. Jahrhunderts sieht er ihr
Werk in der «Spannung zwischen Traditionalismus und Erneuerungy (551):
Auf der einen Seite starkt sie das SelbstbewuBtsein der aufkommenden apo-
stolischen Laienbewegungen ihrer Zeit — auf der anderen Seite «wird im
Sinne eines traditionsbewufiten Konservatismus durch die Prophetin alles
Aufbringen von Neuem als auflehnende Uberhebung iiber den eigenen Stand
und als Abkehr vom Uberkommenen gottgewollten Weg der Viter getadelt»
(552). «Die Stirke des Konzeptes der Seherin ist zugleich seine Schwiche.
Die Geschlossenheit ihrer christlichen Weltschau 1i3t eine neue Ordnung
nicht zu ... Hildegards Werk kann als Synthese dieser Weltschau verstanden
werden: der Schau eines christlichen Kosmos, der zu vergehen droht, um ei-
nem neuen Weltbild Platz zu machen» (571 mit Anm. 63). Sie vermag nicht
in einen Dialog zu treten mit den neuen geistigen Stromungen ihrer Zeit: der
aristotelischen Philosophie, der Hochkultur des Islam, der sich formieren-
den Laienkultur, dem Studium des romischen Rechts etc.

Die historische Bilanz ist eindeutig: In Hildegard «begegnet uns, wenn
wir uns auf ihr Gedankengut und ihre Lebensregeln einlassen, zunichst ein-
mal die Ferne und Fremdheit des Mittelalters, die nur durch ein anhaltendes
Bemiithen um historisches Verstehen zu tuberwinden ist» (E. Gossmann).
Dieser Aufgabe ist auch die vorliegende Dissertation in vorbildlicher Weise
gewidmet. Doch sucht sie zugleich eine andere, systematisch-theologische
Briicke des Verstehens: Hildegards Werk wird gedeutet als eine heilsge-
schichtliche Dogmatik, in der sogar die einzelnen Traktate wiedererkennbar
sind: «Die einzelnen Visionen der Biicher lassen sich in etwa mit den klas-
sischen Traktaten zur Gotteslehre (bes. Sc II 2; III 7), Schopfungslehre (Sc I
2-6), Christologie (bes. Sc II 1f), Ekklesiologie (bes. Sc II 5; III 9-11), Sa-
kramentenlehre (Sc II 3—6) Eschatologie (Sc III 11-13) und Moral (Sc II 7;
ITT 3-10) vergleichen, in anderer Hinsicht aber eben nicht ... » (566). Die
Vergleichbarkeit schligt sich in der Gestalt der Arbeit nieder: Die ausfithrli-
che Gliederung zum Kommentar der Biicher des «Scivias» la3t sich als eine
niichterne Inhaltsangabe lesen. Doch was an Klarheit und Verstindlichkeit
gewonnen wird, geht an Kraft der Aussage verloren. Denn die Unvergleich-
lichkeit von Hildegards Visionen mit den Traktaten der Dogmatik kann der
Sache nach verbal nicht eingeholt werden. Uber diese Grenze kommt die



630 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Arbeit nicht hinaus, versucht sie doch dem Vorrang des Bildes bei Hildegard
(vgl. 146) mit einem Vorrang des Wortes bei Zoller gerecht zu werden. Das
anfangs angemahnte theologische Defizit wird damit noch nicht iiberwun-
den: Hildegards Visionen mdgen theologiegeschichtlich interessant sein —
theologisch sind sie iiberholt und nicht rezipierbar. Thre systematisch-theo-
logische Bedeutung erschlie3t sich nicht allein durch die Rickfihrung auf
dogmatisch verstehbare Inhalte, sondern durch die Aufmerksamkeit fiir den
Vorgang selbst, in dem Hildegard ihre bildhafte Theologie hervorbringt.
Hier liegt auch die bleibende Aktualitit und inspirierende Kraft der Prophe-
tin, die Josef Sudbrack anspricht: Er sieht die eigentliche Verstehensbriicke
in der «Glaubensvorgabe, von der Hildegard getragen ist. Sie 13t sich aber
auch nur betreten, wenn man den konkreten Vollzug — das Beten, die Medi-
tation, die Liturgie Hildegards — mitvollzieht» (zit. XIX, Anm. 2). Hildegard
nimmt die Bewegung der Offenbarung Gottes auf, insofern sie Bilder und
Zeichen stiftet, theologisch gesprochen: insofern sie Sakramente erzeugt.
Die «obumbration» (Umschattung) — ein Schliisselwort bei Hildegard (vgl.
147, 252, 351) — ist nicht eine pidagogische Mallnahme Gottes zum Schutz
vor seiner Herrlichkeit, sondern die sakramentale Grundgestalt seiner Of-
fenbarung. Hildegard wird in diese gottliche «obumbratio» einbezogen. Sie
bringt «sakramentale» Bilder und Zeichen hervor in der Kraft der Sakramen-
te der Kirche. Die Bilder selbst sind kaum neu, ja zu threr Verstindlichkeit
ist ithre kontextuelle Vorgegebenheit geradezu notwendig. Neu ist thre An-
otdnung, die jedoch nicht nur «neue Sinnzusammenhinge» erschlieBt (527),
sondern Orte sakramentaler Gegenwart Gottes in der Welt. So werden Got-
tes Wege zu gangbaren Wegen fiir den Menschen und die «g6ttlichen Wirk-
krifte» (virtutes; Sc III) zur Quelle menschlichen Handelns. Dal3 die Zei-
chen selbst uneindeutig, widerspriichlich, ja im negativen Sinne umschat-
tend, verdunkelnd fiir das Wort Gottes wirken konnen, zeigt, daB3 sie sich
bleibend dem MaBstab des Wortes Gottes in der Heiligen Schrift zu unter-
wezrfen haben. Dies gilt letztlich fir alle kirchlichen Zeichen. Wenn die krea-
tive «sakramentale» Bewegung die Eigenart der Werke Hildegards darstellt,
dann fihrt zu ihr allein die Briicke eines gliubigen Lebens aus dem Evan-
gelium, gelesen in der Gemeinschaft der Kirche. Damit ist zugleich ein kri-
tischer MaBstab fiir die esoterische Hildegard-Rezeption formuliert. Die
historisch-kritische und die theologiegeschichtliche Forschung sind auf dem
Weg der Aktualisierung ein unverzichtbares praeambulum, nicht mehr und
nicht weniger.

BARBARA HALLENSLEBEN



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 631

Ulrich Engel: Umgrengte Leere. Zur Praxis einer politisch-theologischen Asthetik
im Anschluff an Peter Weiss” Romantrilogie «Die Asthetik des Widerstandsy. Miin-
ster: LiT 1998. 467 S. (Religion — Geschichte — Gesellschaft. Fundamental-
theol. Studien 9).

«Das gedruckte Gedicht, die gedruckte Geschichte sind Fretwild, sie geho-
ren mir nicht mehr, und jeder kann sie sich auslegen, wie er will» (Marie
Luise Kaschnitz: Die Schwierigkeit, unerbittlich zu sein», Interview mit sich
selbst. In: «Die Welt», 11. November 1965).

DaB sich ein literarischer Text, ein Bild, ein Kunstwerk auf sehr unter-
schiedliche, bisweilen sogar auf gegensitzliche Weise verstehen und deuten
14Bt, ist unzweifelhaft. Doch ist mit dieser vielleicht banal klingenden Erfah-
rung noch nichts iiber die argumentative Stringenz, geschweige denn iiber
die einer Deutung innewohnenden praktisch-politischen Konsequenzen ge-
sagt. Das interdisziplinire Gesprich zwischen Theologie und Asthetik, Kir-
che und Kunst bietet eine Fiille diverser Auslegungsmoglichkeiten. Ist die
moderne Kunst eine Ersatzreligion oder Refugium fiir Transzendenz? Ist sie
Sprache der Religion, ihr sinnlicher Ausdruck, ihre bildhafte Gebirder Woll-
te man diese Fragen bejahen, so fiele der Theologie die Aufgabe zu, die Spu-
ren des Transzendenten in der modernen Kunst zu entdecken und zu ver-
mitteln.

Was aber, so ist weiter zu fragen, wenn diese Primissen schon zu viel
voraussetzen, zu viel GewiBheit beanspruchen, Wahrheit eben nur behaup-
ten? Die vorliegende fundamentaltheologische Studie von Ulrich Engel geht
diesen letztgenannten Fragen auf den Grund. Das umfangreiche Werk (476
S., 9 Abb. im Anhang, ausfithrliches Literaturverzeichnis) wurde von der
Universitit Freiburg/Schweiz als Dissertation angenommen. Es ist an-
spruchsvoll und spannend, wenngleich nicht eingingig zu lesen.

Den herkémmlichen Dialog zwischen Kunst und Theologie hinter sich
lassend, geht es U. Engel nicht um die Darstellung und Wahrnehmung des
Transzendenten in der Kunst, sondern — im philosophischen Ruckgriff auf
ein materialistisches Asthetikverstindnis — um die Wahrnehmung des Bruchs
(Benjamin), der Nichtidentitit (Adorno), des leeren Platzes (Weiss). Bedeut-
sam ist, daB gerade nicht-theologische, nicht-christliche Autoren die Tra-
dition des Bildetverbots aufnehmen und weiterschreiben. Hier scheint die
Kunst ein kulturelles Gedichtnis bewahrt zu haben, das der Theologie zu
denken geben sollte.

Im Zentrum der Studie steht die Entfaltung einer «Wahrnehmungslehre
von unten» (351), die eine politisch-theologische Asthetik aus der Perspek-
tive der Geschlagenen und Gezeichneten, der Gejagten und Getriebenen zu
erldutern versucht — oder bescheidener formuliert: thnen zumindest keine
Vertrostungs- und voreiligen Sinnangebote bereithalt.

Ein solches Asthetikverstindnis vermag lediglich eine Asthetik des
Rahmens zu entwerfen, die jene offene Leerstelle markiert, «an der sich die
Entscheidung der Subjekte und die Gottes praktisch vollzieht» (13).



632 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Die Voraussetzung, «dal Gott ist und deshalb alle Kunst Widerschein
des Gottlichen ist» (347), wird von Ulrich Engel gerade nicht geteilt, «und
zwar aus gutem theologischem Grund, vergi3t doch die Rede vom Gott, der
dast, grundlegend das Moment der eschatologischen Differenz ... » (347). Es
geht ithm nicht um eine spekulative, sondern um eine eschatologische Rede
von Gott (348): Gott wird nicht als Seiender gedacht, sondern als kommen-
der (wieder-kommender) Befreier erwartet. Die theologische Haltung des
Gott-Vermissens, wie sie von T.R. Peters und ].B. Metz so eindriicklich foz-
muliert wird, kann nur «via negationis als Asthetik der Abwesenheit» ge-
deutet werden (350). Unterstiitzung findet sie dabei in der jidisch-christli-
chen Tradition des Messianismus und der Schechina. Hier jedoch von einem
«0kumenischen Briickenschlagy (349) zu sprechen, scheint mir verfriiht.
Christliche Theologie steht auch diesbeziiglich noch ganz am Anfang einer
«neuen Wahrnehmungslehre», wie sie der Autor einfordert.

Mit diesem Entwurf wird nicht weniger als eine Revision und Reforma-
tion des (asthetisch-politisch-theologischen) Blickwinkels gefordert. Ge-
schichte, Kunst, Theologie, Politik, werden aus einem «verwundeten Blick»
(G.G.) heraus gedeutet. Ein solcher Blick ist radikal, niichtern und entschie-
den einseitig. Es interessiert einzig und allein die Perspektive der Geknech-
teten, der Zukurzgekommenen, der Verlierer, der Opfer der Geschichte.

Insofern fordert die Studie zu einer politisch-theologischen Asthetik der
«offenen Augen» heraus, wie sie bei Paul Klees Angelus Novus (Anhang,
Abb. 1) zu studieren ist und in der Theologie von J.B. Metz thren Ausdruck
findet. Diesen Blickpunkt in die dsthetische Diskussion mit eingebracht zu
haben, ist ein groBes Verdienst von Ulrich Engel, der damit auf ein Deside-
rat in der Theologie aufmerksam macht.

Einem solchen isthetisch-theologischen Verstindnis ist eine utopische
Kraft zu eigen, die das Unheil zur Sprache bringt, ohne thm zu verfallen.
Kunst als Aufschrei gegen das Vergessen und Widerstand gegen den status
quo. Vergangenheit und Gegenwart verschmelzen zu einem Jetztpunkt zu-
sammen und werden als verdichtete Erfahrungen weitergegeben (vgl. 358).
Auslegung und Kiritik, Zustimmung und Zweifel gehoren zur kreativen Ver-
wirklichung von Kunstwerken, die sich selbst als offene, als «work in pro-
gress» (153) verstehen. Von daher kann die erinnernde Vergegenwirtigung
«das abgeschlossene Leid zu einem unabgeschlossenen wandeln und somit
die historischen Urteile der Vergangenheit der politischen Vergangenheit
zuriickgewinnen» (64).

Es geht um die Etablierung einer anamnetischen Kultur (360). «Dieser
kommt unter anderem die Aufgabe zu, inmitten eines multimedial vermit-
telten «alltdglichen Katastrophengewohnungsdenken» die permanent vom
Vergessen bedrohte Erinnerung an Auschwitz lebendig zu halten und so der
zweiten Vernichtung der Opfer im Modus der Amnesie zu wehren» (Metz;
360). Wie aktuell und brisant diese Warnung gegen das Vergessen ist, zeigt
die Diskussion, die mit der Rede von Martin Walser in der Frankfurter



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 633

Paulskirche 1998 ausgelost wurde (dazu: Marcel Reich-Ranicki, Mein Leben.
Stuttgart 1999, 549f.; Micha Brumlik, Grass versus Walser, in: AJW (Allge-
meine Judische Wochenzeitung) 54. Jg., Nr. 21, 14. Oktober 1999).

Der Kunst fillt die Aufgabe zu, das Nichtabbildbare darzustellen (349),
der Theologie das Nichtsagbare auszusagen. Wie aber laB3t sich das Nicht-
sagbare, Nichtdarstellbare vermitteln? Der mogliche Verweis auf die Theo-
rie-Praxis-Dialektik reicht nicht aus. Meiner Ansicht nach wird sich eine
«Asthetik des Rahmens» auch in der Auseinandersetzung mit einer gegen-
wirtigen Liturgie bewihren missen. Wo, wenn nicht hier, wird auch der Ort
sein, an dem eine politisch-theologische Asthetik praktisch werden will?

Dariiber hinaus wire es interessant, wenn die Dialoge iiber Kunstkritik
und Asthetik — in Analogie zur «Asthetik des Widerstands» bei Weiss — ak-
tualisiert und auf die gegenwirtige Dialogsituation transformiert wiirden.
Auf der einen Seite stiinde die Position derer, die die Spuren der Transzen-
denz in der Kunst offensichtlich suchen und finden, und auf der anderern
Seite die Stimmen derer, die dieser «neuen Wahrnehmungslehre» von Ulrich
Engel folgten. :

Auch eine politisch-theologische Asthetik gehort niemanden mehr. Sie
will ausgelegt und gedeutet werden, nicht beliebig, sondern — mit Kierke-
gaard gesprochen — «tiichtig einseitigy.

Ich wiinsche dieser anregenden Studie von Ulrich Engel viele Leser und
Leserinnen.

GABRIELA GRUNDEN

Jan Bauke-Ruegg: Die Allmacht Gottes. Systematisch-theologische Erwi-
gungen zwischen Metaphysik, Postmoderne und Poesie. Berlin, New York:
Walter de Gruyter 1998. XVII+569 S. (Theologische Bibliothek Topelmann
96).

Jan Bauke-Ruegg prisentiert mit vorliegendem Buch, als theologische Dis-
sertation an der Universitit Zirich eingereicht, ein in mehrfacher Hinsicht
imposantes Werk: imposant in seinem Umfang mit mehr als 500 Seiten Text
und weiteren iber 50 Seiten Anhang (Literaturverzeichnis, Bibelstellen-,
Personen- und Sachregister); imposant im Blick auf die Menge der bearbei-
teten und zitierten theologischen und belletristischen Literatur; imposant ob
des gewihlten Gegenstands der Untersuchung, die nicht weniger zu verhan-
deln sich anschickt als die Allmacht Gottes; schlieSlich imposant ob des de-
miitigen Eingestindnisses, dafl das zu guter Letzt prisentierte Ergebnis bloB
einen «vorlaufigen Abschlull» (VII) darstelle.

Die von B.-R. vorgelegte Arbeit versteht sich als eine dogmatische. Zu-
gleich greift der Verf. auf literarische Texte zuriick. Zur Begriindung dieses
seines methodischen Vorgehens fithrt B.-R. an, da3 « — vor allem in der ge-
genwirtigen Situation der deutschsprachigen Theologie — die Schriftsteller
oftmals zu genauerer Wahrnehmung theologischer Sachverhalte fihigy



634 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

(VIII) seien als die Experten der theologischen Zunft. Nach Ansicht des
Verf. sind Literatur und Theologie liber weite Strecken «derselben Sache auf
der Spur (ebd.). Zu beachten bleibt jedoch, daB3 es B.-R. nicht um die Aus-
faltung eines kritischen Dialogs zwischen Theologie und Literatur bzw. lite-
rarischer Asthetik zu tun ist. Vielmehr sollen die oftmals «vollig unkommen-
tiert» (ebd.) in den Duktus der theologischen Untersuchung eingefiigten bel-
letristischen Texte primir als Storungen und In-Frage-Stellung der syste-
matisch-theologisch eruierten Ergebnisse funktionieren. Die Methodik kann
mit den Worten des Verf. als «Pendelbewegung» (ebd.) zwischen theologi-
scher Analyse und literarischer Unterbrechung bezeichnet werden. Auf diese
Eigenart im Vorgehen verweisen denn auch zwei der drei markanten Be-
griffe im Untertitel des Buches: «Metaphysik» und «Poesie». Unter Metaphy-
sik versteht B.-R. den Versuch, «Gott unter Zuhilfenahme des klassischen
philosophischen Instrumentartums zu denken» (ebd.); Poesie dagegen will
«die [Welt]Wirklichkeit unter Zuhilfenahme einer nicht ausschlieBlich den
Regeln der gewohnlichen Kommunikations- und Informationssprache fol-
genden Sprache auf ihre oft verborgenen Strukturen und Grundierungen hin
transparent (...) machen» (ebd.). Insofern die skizzierte Untersuchungsme-
thode jeder ausschlieBlich reflexiven Interpretation und Aneignung von
Welt und Wirklichkeit kritisch gegeniibertritt, bezeichnet B.-R. sein Vorge-
hen als «postmodern» (IX) oder, im AnschluB an Gianni Vattimo, als
«schwaches Denken» (ebd.): «<Postmodern (...) im Sinne eines Denkens, das
sich — unter anderem eben durch literarische Texte — aus der stets drohen-
den Selbstvernarrtheit des Denkens in die denkerische Beherrschung der
Witklichkeit (eine Art reflexiver Allmachtswahn, der gerade angesichts des
Themas der Allmacht Gottes naheliegt) herausrufen i3t und bereit ist, fir
unumstoBlich und unverbriichlich Gehaltenes erneut zu hinterfragen» (ebd.).

M.E. nicht unwidersprochen hingenommen werden kann die Uberzeu-
gung B.-R.s vom wesentlichen prae der Literatur vor der wissenschaftlichen
Theologie. So behauptet der Verf. wiederholt, die theologische Wirklich-
keitsdeutung sei gekennzeichnet durch eine «eigentimliche Nachtraglichkeit
(...) gegentiiber der der Dichter und Schriftsteller» (114 Anm. 8; s. auch den
dort vermerkten Hinweis auf 91f. [nicht 92!] Anm. 233 [nicht 232!], wo der
Verf. «auf die [wesentliche] Nachtraglichkeit der Vernunft» gegeniiber dem
von Kinstlern artikulierten «lebensgefiihly verweist. Solche vernunftkritische
Position definiert B.-R. als «postmodern» (vgl. 91f.). Wenn der Verf. jedoch
im o.g. Sinne das Problem des ohnmaichtigen Gottes nach dem Motto
«W. Borchert vor D. Bonhoeffer» verhandelt, dann verpalB3t er nicht nur die
Chance zu einem fruchtbaren Gesprich zwischen den beiden Protagonisten,
sondern er gerit auch in Gefahr, eine neue Frontstellung im Verhiltnis zwi-
schen Theologie und Asthetik /Literatur zu eroffnen. Sachlich falsch wird
die These von der wesentlichen Vorgingigkeit der Dichtung dann, wenn das
prae auch temporal aufgefaBBt wird: Wo Bonhoeffer schon 1944 in der Haft
(vgl. «Widerstand und Ergebung») den ohnmichtig leidenden Gott als den



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 635

helfenden erkannte, da kam die literarische Rede vom ohnmichtigen Gott
bzw. der Ohnmacht Gottes — so B.-R. — «eindeutig erst nach 1945 auf» (114);
Borchert schrieb sein Horspiel «DrauBlen vor der T 1947!

Die Studie B.-R.s umfal3t zwei Teile, gegliedert in fiinf (Teil A) bzw. vier
Paragraphen (Teil B). Durchbrochen wird diese Struktur von elf sogenann-
ten, oben schon erwihnten literarischen «Zwischentexten». Diese stammen
von F. Dirrenmatt (aus: Durcheinandertal), A.R. Bastos (aus: Ich der All-
michtige), P. Stfkind (aus: Das Parfiim), A. Walker (aus: Die Farbe Lila),
A. Mombert (Gott ist vom Schopferstuhl gefallen), B. Straul (aus: Besin-
nungslosigkeit), C. Brentano (aus: Die Gottesmauer), R. Huch (aus: Michael
Bakunin und die Anarchie), L. Sterne (aus: Leben und Meinungen von Tri-
stam Shandy Gentleman), A. Stramm (Allmacht) und A. Stifter (aus: Vor-
rede zu Bunte Steine).

Im ersten Hauptteil seiner Arbeit referiert B.-R. die «Diskussion der (All)
Macht Gottes in der (Post)Moderne» (3—288).

Zu diesem Zweck unternimmt er in § 1 den «Versuch einer Anniherung
an die gegenwirtige (theologische) Debatte um die Allmacht Gottes» (3-30).
Was tiber Jahrhunderte selbstverstindlich war — der Glaube an die Allmacht
Gottes —, ist mit Beginn der Neuzeit umstritten. Der Verf. zeichnet die ent-
sptechenden Stationen der Kritik nach, beginnend bei Descartes, Kant und
Feuerbach, fir die die Vorstellung von einem allmichtigen Gott (als Hinter-
grundfolie) noch zum fundamentalen Inventar der Neuzeit gehort, die je-
doch gerade daraus (als Korrelat verstanden) Subjektivitit, Rationalitit und
Moral des biirgerlichen Subjekts und seiner Zivilreligion begriinden. Thr Fun-
dament findet die skizzierte Dialekik im Einheitsstreben jeder Zivilreligion;
dieses rekurriert wesentlich auf das theologisch tradierte Allmachts-Einheits-
Paradigma (vgl. 30f., bes. 30, Anm.108). «Erst dort, wo diese drei [Subjekti-
vitit, Rationalitat, Moral; U.E.] (aufgrund und infolge der Verselbstindigung
der Macht an sich) in die Krise geraten, 6ffnet sich schlieBlich der Blick auf
die Kritik des Pridikats (all)michtig bzw. seiner Abstraktion (All)Macht»
(31). Als Reprisentanten dieser neuen Kritik fithrt der Verf. K. Barth und
D. Bonhoeffer an.

In § 2 priasentiert B.-R. eine Bestandsaufnahme der verschiedenen «Ty-
pen der Kritik der Allmacht» (37-111), u.a. wie sie im Zusammenhang mit
der Theodizeefrage, aber auch aus feministischer oder psychologischer Per-
spektive («Allmacht Gottes als Projektion», 57-77) diskutiert werden. Vor
dem Hintergrund von Auschwitz ist die traditionelle Allmachtsvorstellung
moralisch wie theologisch obsolet geworden. Dabei wendet sich die philo-
sophische und theologische Kritik gegen eine bestimmte Semantik von All-
macht, etwa wenn der Begriff Allmacht mit Gewaltherrschaft (im Kontext
eines Unterdriickungssystems), mit reiner Beliebigkeit (nach dem Motto «Al-
les ist moglichy, 91), mit Allkausalitit oder mit dem Unvermeidlichen gleich-
gesetzt wird. SchlieBlich diskutiert B.-R. Ansitze einer theologischen bzw.
christologischen Theismus- und Metaphysikkritik, wie sie wesentlich von



636 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

K. Barth entwickelt (vgl. bes. § 1, 33f) und in seinem Gefolge von K.H.
Miskotte, J. Moltmann und E. Jiingel fortgeschrieben wurde.

Vor dem Hintergrund solcher Kritik konnte sich die «Rede von der
Ohnmacht Gottes als Alternative zur Rede von der Allmacht Gottes» (§ 3)
etablieren (112-200). Angelegt ist eine solche Sicht der Dinge schon bei
Moltmann und Jiingel, die unter christologischer Perspektive Allmacht und
Ohnmacht Gottes als immer schon ineinander vetschrinkt verstehen: «Was
Gott und seine Macht ist, kommt an und in der Ohnmacht Jesu Christi am
Kreuz heraus» (110). — B.-R. setzt in seiner Untersuchung des Ohnmachts-
topos jedoch nicht bei der Theologie an, sondern /iterarisch, insofern er aus-
tihrlichst das Vorkommen der Thematik «in der deutschsprachigen Litera-
tur nach 1945» (114-142) — vor allem be1 Wolfgang Borchert — nachzeich-
net, und philosophisch, insofern er (wiederum breit angelegt) Hans Jonas’
«Der Gottesbegriff nach Auschwitz» (erschienen 1987) und die vielschich-
tige Diskussion, welche sich an dieses Werk angeschlossen hat, referiert
(143-183). Im Zuge der theologischen Diskussion macht B.-R. vor allem auf
die Probleme aufmerksam, welche der Rede von der Ohnmacht Gottes in-
newohnen, so z.B., dal} der Rekurs allein auf den ohnmaichtigen und leiden-
den Gott Gefahr in sich birgt, das reale Leiden der Menschen in unzulissi-
ger Weise zu asthetisieren und damit zu verdoppeln. Letztlich eigne dem
Ohnmachts-Topos eine «soteriologische Diirftigkeit» (201).

Im Gefolge der skizzierten Anfragen und gegen die vorschnelle Rede
von der Ohnmacht Gottes ruft der Verf. in § 4 protestantisch-theologische
«Stimmen zur Unverzichtbarkeit der Vorstellung von Gottes Allmacht» (201
—252) auf. R. Bultmann bestimmt die Allmacht Gottes als notwendig, aller-
dings nicht in einem objektiven Sinn, sondern der Gebrauch der Allmachts-
pradikation ist nur situativ und konfessorisch, in der Bindung an die mensch-
liche Subjektivitit, moglich und zuldssig. W. Pannenberg setzt dhnlich an,
sucht aber der Bultmannschen Engfiithrung auf das einzelne Individuum zu
entkommen, indem er die Vorstellung von Gottes Allmacht trinitarisch kon-
zipiert und auf diese Weise (im AnschluB an Hegel) universalgeschichtlich
und -philosophisch auszuweiten trachtet. Weiterhin diskutiert B.-R. Thesen,
die jenseits der neuzeitlichen Fragestellungen vormoderne Positionen zu
restaurieren und zu retten suchen (z.B. G. van den Brink).

Die in § 5 vorgelegte «(Zwischen)Bilanz» (253-288) beschlie8t Teil A.
In Reaktion auf die Schwierigkeiten, die sich sowohl aus der affirmativen
Rede von Gottes Allmacht als auch aus der — in kritischer Reaktion auf diese
hervorgegangenen — Betonung der Ohnmacht Gottes ergeben, plidiert B.-R.
fiir einen dritten Weg: « ... das erneute Sich-Einlassen auf die traditionelle
Allmachtslehre, das sich zwischen einem sturen Festhalten an der als selbst-
~verstindlich proklamierten Allmacht Gottes und ihrer scheinbar spielend
leichten Verabschiedung bewegt» (284f.).



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 637

Zu diesem Zweck unterzieht der Verf. das 1863 veroffentlichte, neun-
bindige Werk Loci theologici des Johann Gerhard (1582-1637) einer «dekon-
struktiven Lektiire» (285) (Teil B: 289-509).

In § 6 stellt B.-R. «Ort und Status der Allmacht Gottes in der Dogmatik
und Gotteslehre» (291-312) Gerhards vor. Dabei fiihrt er in das voluminose
Werk des protestantischen Gelehrten ein. Dieser verstand Theologie als
«praktische Wissenschafty (291). B.-R. prizisiert wie folgt: «Praktisch 1st die
Theologie (...) nicht dadurch, dal Menschen ihre Wahrheit #msetgen (kon-
kretisieren, verifizieren oder anwenden), sondern dadurch, daB sie Menschen
wahrmacht, in die ewige Seligkeit, wie es bei Gerhard heiB3t, versezgz. (...) Das
aber heillt: Theologisches Wissen — auch tber die (All)Macht Gottes! — ist
nie purer Selbstzweck (...), sondern ausschlieBlich um ihres heilsamen Cha-
rakters willen zu betreiben, ist also stets auf die kirchliche Praxis orientiertes
(...) Wissen, das in eben dieser Ausrichtung immer schon praktisch ist» (296f.).

§ 7 (313-384): Zugunsten der Allmacht Gottes rekonstruiert der Verf.
bei Gerhard den Schrift-, den Vernunft- und den Traditionsbeweis in Form
der suffragia patrum. Einer ausfiihrlicheren Diskussion unterzieht B.-R. Ger-
hards Untersuchung des hebriischen Terms (%/) schaddaj sowie dessen Uber-
setzungen als wavrokpdtwe und oemmnipotens. Dabei zeigt sich eine Bedeu-
tungsverschiebung, welche hier vonstatten gegangen ist: von Aussagen tber
«die faktische Ausiibung der Herrschaft Gottes» (384) hin zu Aussagen iiber
die grundsitzliche Reichweite von Gottes Kénnen (omnipotens verstanden
als «omnia posse») bzw. zu Aussagen uber das Verhiltnis Gottes zu den
possibilia/impossibilia (omnipotens verstanden als «omnia possibilia). Zu-
grunde liegt dieser Entwicklung die Substitution des hebriischen Gottesna-
men durch einen griechischen Gottesbegriff, der zwar universaler (weil ratio-
nal besser) zu vermitteln war, die bezeichnete Gottesvorstellung aber ab-
strakter machte.

§ 8 (385-488): Mit dem somit gewendeten Allmachtsbegriff, der Gott
als «Alleskonner» bestimmt, setzte sich die christliche Theologie schon frith
dem kritischen Disput aus; B.-R. zeichnet in der Rekonstruktion der Ger-
hardschen Loci theologici die entsprechenden Einwinde und Antwortversu-
che, wie sie von Seiten der stoischen Philosophie (vor allem Plinius d.A.),
von Dionysius Areopagita, Anselm von Canterbury, Richard von St. Viktor,
Augustinus, Petrus Damianus und Abaelard formuliert worden sind, aus-
fithrlich nach. Erginzt wird die genannte Reihe durch Untersuchungen zur
(von Gerhards Seite polemisch gefiihrten) kontroverstheologischen Ausein-
andersetzung Gerhards vor allem mit Calvinisten und Sozinianern. Speziell
letzteren -Gegnern der Allmacht Gottes wirft Gerhard einen Fundamenta-
lismus der menschlichen Ratio vor. — B.-R. rezipiert Gerhard insofern posi-
tiv, als dieser der «(All)Macht Gottes (...) eine scripturale wie eine christologi-
sche Rationalitity (486) zuerkennt. (Nur in Ubereinstimmung mit dem Willen
Gottes, der nach christlichem Bekenntnis einzig und allein an Jesus Christus
ablesbar ist, kann die (All)Macht Gottes theologisch sinn- und verantwor-



638 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

tungsvoll thematisiert werden» (486). Um Gottes Allmacht nicht mit «omnia
posse» bzw. «omnia possibilia» gleichsetzen zu miissen, pladiert der Verf.
mit K. Barth und gegen Thomas von Aquin dafiir, «daB nicht der Begriff ir-
gendeines absolut Moglichen oder Unmdglichen Mafistab und Grenze der
Allmacht Gottes sein kann, sondern dall umgekehrt die Allmacht Gottes der
Mafstab alles Moglichen wie Unmoglichen ist» (487). Daraus schliet der
Verf., daB von Gottes Allmacht «erst dort (theologisch) sinnvoll geredet
werden [kann], wo geklirt ist, wer und was Gott und sein Wesen ist. Im
Kontext christlicher Theologie hiele das aber, daB3 allen Reflexionen tiber
Gottes Allmichtigsein die iiber seine Selbstbestimmung und -mitteilung in
Jesus Christus vorauszugehen hatte» (487).

Im letzten Abschnitt seiner Untersuchung (§ 9) rekonstruiert der Verf.
unter dem Stichwort «Trost und GewiBheit» den «usus der Lehre von der
Allmacht Gottes» bei Gerhard (489-509). Dabei greift er auf Martin Luthers
Predigt iiber das Symbol (vom 4.3.1523) zuriick (WA 11;48,16-50,36), in
welcher sich der Reformator ausfiihrlich zur Allmachtsproblematik duBlert.
Im Ausgang von Gerhard und Luther versteht der Verf. die Allmacht Gottes
nun als kommunikative (504) und befreiend-emanzipative Kraft (504f.) so-
wie als bewahrende und erhaltende Gnade (505). Die Vorstellung vom All-
michtigen ist somit zu erginzen durch das Bild des A/erhalters der Welt. B.-
R.s These lautet, daB3 «Gottes Allerhaltersein auf sein Beharren, seine Treue
und Stetigkeit, seinen langen Atem, seine Geduld und Toleranz hin ausgelegt
werden» (508) kann. Diese Beharrlichkeit und Langmiitigkeit (...) kennzeich-
net B.-R. als Allmacht der Liebe. Zur Liebe Gottes gehort auch die Erfah-
rung von Ohnmacht und Leid. «Nicht die Allmacht bestimmt den Liebesbe-
griff, sondern die Liebe den Allmachtsbegriff und qualifiziert thn so voll-
kommen neu» (ebd.).

Nicht deutlich wird, warum B.-R. seine Untersuchung mit der oben
skizzierten antirationalen Attitiide angeht. Dariiber hinaus fillt auf, daB3 der
Verf. im Gang seiner Darlegungen letztlich doch eindeutig der theologi-
schen Reflexion den Vorrang einrdiumt — wider die vorweg bekundete Ab-
sicht zum methodischen Vorgehen. Denn die von B.-R. formulierte Synthe-
se, welche zwischen der vormodernen Allmachtsrede und dem neuzeitlichen
Rekurs auf den Topos der Ohnmacht die Allmacht der gottlichen Liebe als
den Menschen in Freiheit setzende Tat des Allerhalters zu etablieren sucht,
begriindet sich eben nicht aus den breit zitierten literarischen Zeugnissen,
sondern ganz wesentlich aus der kritischen Relecture eines theologischen
Textes, eben den Loci theologici Gerhards!

Der Verf. prisentiert eine systematisch-theologische Studie zum Pro-
blem der gottlichen Allmacht, die vor allem in der Breite der aufgearbeiteten
Literatur besticht. M.E. hitte die Untersuchung an Stringenz gewonnen,
hitte B.-R. sich auf die dogmatische Diskussion seines Untersuchungsge-
genstandes beschrinkt. Der Rekurs auf aullertheologische literarische Quel-
len bringt weder einen qualitativ wesentlichen Erkenntnisgewinn in theolo-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 639

gischer Hinsicht noch einen wesentlichen Beitrag zum heute in der Regel auf
hohem Reflexionsniveau gefithrten interdiszipliniren Diskurs zwischen (sy-
stematischer) Theologie und (literarischer) Asthetik.

Warum eine wissenschaftlich anspruchsvolle Untersuchung, die an zen-
traler Stelle und intensiv das Werk eines Theologen des 17. Jahrhunderts re-
konstruiert, das — inhaltlich irrefiihrende — Modewort «Postmoderne» im Un-
tertitel fithren muB, ist nicht klar. Der theologische Kerhbegriff «Liebe» wi-
re hier eher angebracht; denn genau in der inhaltlichen Zentrierung der Un-
tersuchung auf den praktisch-theologischen Topos der Liebe Gottes zeich-
net sich die Arbeit B.-R.s qualitativ aus.

Anzumerken ist schlieBlich, dal T.R. Peters (im Register [542] falsch
unter dem Namen «Peter, T.R.» notiert) nicht, wie insinuiert, ein Gewihrs-
mann der «Gott-ist-tot-Theologie» ist (277 Anm. 82), sondern neben ].B.
Metz als bedeutendster Vertreter der neuen Politischen Theologie zu gelten
hat.

ULRICH ENGEL

Ada Neschke-Hentschke (éd., avec la collaboration d’Alexandre Etienne):
Images de Platon et Lectures de ses Oeuvres — les interprétations de Platon a travers
les stécles. Louvain, Paris, Ed. Peeters, 1997. XXIII+468 pp. (Bibliothéque
philosophique de Louvain 48.)

«Voyez demener et agiter Platon. Chacun, s’honorant de I'appliquer a soi, le
couche du costé qu’il le veut. On le promeine et I'insére a toutes les nou-
velles opinions que le monde recoit; et le differente lon a soy-mesmes selon
le different cours des choses.» Ainsi Montaigne dans I’Apologie de Raymond
Sebond, et pendant les derniers quatre siécles, I'histoire de la «eceptiony de
Platon n’a gueére changé. Voila Hegel et Mill: 'un est allemand, autoritaire et
rationaliste, ’autre est anglais, libertaire et empirique; pourtant, tous les deux
font appel a la Républigue pour fonder leurs idées politiques. Voila Hei-
degger et Ryle: séparés 'un de I'autre par ce clivage intellectuel qui est, ou
qui était, la Manche, ils s’enorgueillissent tous les deux d’étre bons éléves de
Platon.

Comment arrive-t-il que chacun couche Platon du co6té qu’il veut? Une
remarque lancée par Mill suggere une explication partielle: «J’ai toujours
senti, dit-1l, ... que le titre de (Platonicien» appartient de fagon bien plus juste
a ceux qui ont été nourris dans le mode d’investigation platonicien et qui ont
tenté de le mettre en oeuvre qu’a ceux qui ne se sont distingués que par
I’'adoption de certaines conclusions dogmatiques pour la plupart extraites du
moins intelligible de ses ouvrages.» Formulation tendancieuse, mais qui sert
a indiquer que l'on peut se vanter platonicien ou bien par rapport a la forme
ou bien par rapport a la matiére, ou bien en tant que dialecticien ou bien en
tant qu’idéaliste. Quoi que ce soit, le quolibet de Montaigne met le doigt
dessus. De plus, comme Ada Neschke observe, «un seul et méme dialogue



640 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

suscite des lectures totalement opposées» (p. XIX). Or, vu que «Platon a ...
été présent dans la pensée européenne continiment» (p. XIII), il n’est pas
difficile d’imaginer comment la vie posthume de Platon a du étre mouve-
mentée.

Raconter la vie posthume de Platon, ceci est le projet vaste et ambitieux
dans lequel s’inscrit le présent volume. Images de Platon, qui se congoit
comme le premier volet d’un triptyche (p. VIII), rassemble 21 articles, divisés
en cinq groupes selon 'ordre chronologique. L’antiquité paienne est repré-
sentée par (1) J. Follon: Quelques notes sur la 7e de Platon de Diogene La-
érce, et par (2) D. O’Meara: Comment les néoplatoniciens sont-ils parvenus,
griace 4 une thése métaphysique, a concilier deux devoirs apparemment con-
tradictoires: la nécessité de s’échapper — en tant que philosophe — au monde
sensible, et la nécessité de profiter — en tant que philosophe-roi — de ce
méme monde d’ici-bas. En ce qui concerne I'antiquité chrétienne et le
moyen-age, (3) L. Riggerio nous offre un tour d’horizon du platonisme de
Clément d’Alexandrie, tandis que (4) /. McEvoy fait la méme chose — en 18
pages — pour tout le moyen-age latin; ensuite, (5) R. Brague patle d’Averroes
et de la Républigue.

Puis, la renaissance européenne: (6) L. Conloubaritsis donne un long ex-
posé de la métaphysique de Georges Gémiste Pléthon, qui se montre plus
procléen que Proclus. (7) A. Etienne présente Marsile Ficin et son travail sur
le Parménide (le contenu est érudit, I'histoire bien racontée, mais je ne crois
pas que riptyche> s’écrit «tryptiquey); (8) A. Neschke soutient une these selon
laquelle Jean de Serres, pasteur calviniste du 16éme siecle et traducteur des
dialogues de Platon, ait développé pour la premiere fois et sur la base de sa
lecture de Platon une théorie de la monarchie constitutionnelle; (9) C. Bérard
s’extasie sur une gouache de Francois de Hollande, qui n’a rien a voir avec
Platon; (10) J.-L. Vieillard-Baron, dans un article a la fois savant et plein de
bon sens, commente les lectures platoniciennes de Montaigne (c’est ici que
jai trouvé la citation qui introduit ce compte-rendu); (11) G.A4.]. Rogers
traite, trop rapidement, des Platonistes de Cambridge), qui voulaient marier
Pythagore avec Newton.

Du XVIIIéme au XIXeme siecle: (12) R. Bubner, au sujet de Schelling,
qui visait un platonisme kantien, dont je n’ai presque rien compris; (13)
K. Diising, a propos de Hegel et de la Républigue — les dissemblances sont, a
mon avis, plus frappantes que les ressemblances que Diising souligne; (14)
M. Dixsant, au sujet des cours sur Platon que Nietzsche a écrits a 'intention
de Cosima Wagner — et qui manifestent le mélange typiquement nietzschéen
de jugements géniaux et de sottises; (15) M. Canto-Sperber, sur Mill et Grote,
et le concubinage surprenant entre la politique de Platon et le radicalisme
britannique de I’époque victorienne (c’est de cet article que j’ai pris la cita-
tion de Mill). Finalement, les XIXeéme et XXéme siecles: (16) .A. Laks: Co-
hen et le platonisme de Marbourg avant Natorp; (17) F. Blaise: 1a lecture du
Protagoras faite par Natorp; (18) D. Nicolet: sur quelques déformations spécu-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 641

latives de Platon proposées par Whitehead; (19) I. Schéssler: un résumé d’un
cours sur le Sophiste que Heidegger a donné en 1924/5; (20) N. Jang: Datti-
tude que Cassirer — a la fois historien de la philosophie et épistémologue — a
adoptée envers Platon; (21) J.-J.Wunenburger. quelques remarques a propos
d’une querelle célebre: Platon était-il I’ancétre du totalitarisme ou non?

Au moyen de ce recueil d’articles, Ada Neschke veut «éclairer dans
quelle mesure la culture européenne a été imprégnée par Platon et par le ou
les platonismes» (p. XXII). Si la lumiére projetée par les flambeaux de ses col-
laborateurs n’est qu’intermittente, cela dérive de la nature de 'entreprise: il
s’agit — pour varier la métaphore — de quelques sondages dans I’histoire du
platonisme plutot que d’une enquéte compléte et détaillée. Inutile donc de
se plaindre des lacunes. Pareillement inutile de se plaindre du fait que les
articles ne se trouvent pas tous sur le méme niveau, que des tours d’horizon
cotoient des études ponctuelles, qu’il y a des pages qu’il vaut la peine de
relire une troisiéme fois et des pages qu’il ne vaut pas la peine de lire. Mi-
figue mi-raisin — mais on dirait la méme chose par rapport aux actes de
n’importe quel colloque; et ici les raisins I’emportent.

Je dois avouer que la distribution des sujets me parait un peu étrange:
est-il tout a fait juste que, par exemple, le grand Augustin n’est guére men-
tionné tandis que la petite marbourgeoisie gagne trois articles sur vingt-et-
un? J’ajoute que les lecteurs auront beau chercher un zndex locorsm, un index
de sujets, une bibliographie.

Mais je ne veux pas conclure en pinaillant. Le projet est important et
passionnant; le présent volume contient des choses nouvelles et des choses
solides; on attend avec impatience les deux autres volets du triptyche.

JONATHAN BARNES

H. Dérrie (1)/M. Baltes: Die philosophische Lehre des Platonismus. Platoni-
sche Physik (im antiken Verstindnis) II. Bausteine 125-150: Text, Uberset-
zung, Kommentar. Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog 1998.
632 S. (Der Platonismus in der Antike Band 5).

Entrepris par H. Dorrie et poursuivi par M. Baltes, le vaste projet de publier
une documentation soigneusement choisie, présentée et commentée, portant
sur les écoles platoniciennes du Ier siécle avant J.C. jusqu’au IIle siecle aprés
J.C., atteint ici son cinquiéme volume. (Sur les volumes précédents, voir
FZPhTh 39 [1992] 513-515; FZPhTh 41 [1994] 574-575; FZPhTh 44 [1997]
203.) Aptés avoir présenté l'arriére-fond hellénistique du platonisme de
I’époque impériale (le «moyen platonisme»), son cadre institutionnel, sa con-
ception de la philosophie et de la division de la philosophie en trois sciences
(physique, éthique et logique), ainsi que la premiére partie de la physique
(vol. 4: les listes des principes premiers, la matiére), M. Baltes et son équipe
de Miinster prolongent ici 'exposé de la physique moyen platonicienne en



642 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

nous proposant des documents concernant la doctrine platonicienne des
Idées, leur existence, leur nature, leur extension (de quelles sortes de choses
y a-t-il des Idées?), leur nombre, leur rapport avec le démiurge, les objets
mathématiques et les choses sensibles. Sont présentés aussi les débats autour
des questions sur I’éternité du monde, le temps et les éléments constitutifs
du monde. Les volumes suivants porteront sur d’autres themes de la phy-
sique moyen platonicienne, notamment I’ame et Dieu, avant de passer aux
autres sciences philosophiques.

Comme dans les volumes précédents, le lecteur trouvera ici un recueil
de texte grecs et latins, accompagnés de traductions allemandes et de com-
mentaires trés détaillés et utiles. Le choix de textes pour illustrer les thémes
que privilégiaient les moyen platoniciens est judicieux et déborde, comme le
fait aussi le commentaire, le cadre strict du moyen platonisme, intégrant
aussi bien des extraits de Platon et d’Aristote que des passages tirés du néo-
platonisme (Plotin, Porphyre, Syrianus, Proclus et bien d’autres). Ceci per-
met de situer le moyen platonisme a la fois par rapport a ses racines dans
’Académie et par rapport au grand mouvement philosophique qui le pro-
longe dans I’ Antiquité tardive, le néoplatonisme. La diversité des vues parmi
les moyen platoniciens, notamment au sujet de la question de I'éternité du
monde, est bien mise en évidence, ainsi que I'importance de ces débats pour
les auteurs chrétiens. L’étudiant et le chercheur qui s’intéressent a I'histoire
philosophique, théologique et littéraire de 'époque impériale peuvent se ré-
jouir de disposer d’un nouveau volume d’une collection qui constitue un in-
strtument de travail précieux. Le volume termine avec une riche biblio-
graphie.

DoMmiINIC O’MEARA

Valentin Weigel: Vom Gesety oder Willen Gottes. Gnothi seanton. Hrsg. und
eingl. von Horst Pfefferl. Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog 1996.
204 S. (Valentin Weigel, Simtliche Schriften, Neue Edition Bd. 3).

Mit dem votrliegenden Band wird die Neuausgabe simtlicher Schriften des
Zschopauer Pfarrers Valentin Weigel (1533-1588) begonnen. Es ist die Fra-
ge, warum eine solch umfangreiche kritische Ausgabe neu konzipiert wurde.
Will-Erich Peukert und Winfried Zeller haben 1962 die Ausgabe begonnen,
von der bis 1978 sieben Lieferungen erschienen. Sie galt bisher als die giil-
tige Weigel-Ausgabe, wenn auch das Erscheinen weiterer Lieferungen jah-
relang stagnierte. Bereits bei den ersten Lieferungen wurde von der Kritik
bemingelt, dal ein Gesamtplan der Ausgabe fehlte. Bei dem damaligen
Stand der Weigelkritik konnte es diesen aber noch gar nicht geben. Die
Echtheitsfragen der Weigelschriften waren nicht wirklich geklirt. Hinsicht-
lich der Authentizitit und der Zuverlissigkeit der weiterhin in die Ausgabe
aufzunehmenden Schriften gab es betrichtliche Unklarheiten. Das hing mit
der Uberlieferung der Weigelschriften zusammen. Seit etwa 1570 verfaBte



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 643

Weigel zahlreiche Schriften philosophischen und theologischen Inhalts, von
denen zu seinen Lebzeiten aber nur eine Leichenpredigt aus dem Jahr 1576
gedruckt wurde. Alle anderen Schriften befanden sich handschriftlich in
Weigels NachlaBl und erschienen erst ab 1609 in vielfachen Bearbeitungen
durch andere im Druck. Verfilschungen der Originaltexte durch den Amts-
nachfolger Weigels Benedikt Biedermann und seinen zeitweiligen Kantor
Christoph Weickhart waren mit den authentischen Texten eine fast unlos-
bare Einheit eingegangen. Daneben wurden ithm auch Texte anderer Auto-
ren unterschoben. So wurde z.B. unter dem Namen Weigel eine Schrift des
Wittenberger Theologen Andreas Bodenstein, genannt Karlstadt (1486—
1541), mit dem Titel «Principal vad Haupt Tractat von der Gelassen-
heit/was dieselbige sei» 1618 durch den Juristen Johannes Staricius heraus-
gegeben.! Wahrscheinlich hatte sich die Karlstadt-Schrift im NachlaBl Wei-
gels befunden. Einerseits ist die rezeptionsgeschichtliche Verbindung mit
Inhalten der frithen Reformation, reprisentiert durch Karlstadt, uber
Sebastian Franck, auf den es Hinweise in pseudoweigelianischen Schriften
des 17. Jahrhunderts gibt, in den Texten Weigels oder in ihm zugeschrie-
benen interessant und wichtig. Andererseits wurden damit fiir eine authen-
tische Weigel-Edition betrichtliche Hiirden errichtet, vor denen Peukert und
Zeller standen. Der jetzige Herausgeber Horst Pfefferl hat sich in seiner Ar-
beit «Die Uberlieferung der Schriften Weigels»? der Aufgabe unterzogen, das
Weigelsche Schriftencorpus noch einmal einer eingehenden text- und uber-
lieferungsgeschichtlichen Priiffung zu unterwerfen, um so den fiir die Ausga-
be notwendigen Echtheitsentscheidungen eine zuverlassigere Grundlage zu
geben. Er kam zu dem SchluB}, daf} die zu Weigel bekannte handschriftliche
und gedruckte Uberlieferung um mehr als die Hilfte erweitert werden kann.
Das Weigelsche Textcorpus umfalit nunmehr 180 unterschiedliche Schrif-
ten, die in 78 handschriftlichen Codices und 63 alten Drucken auf zusam-
men etwa 15000 handschriftlichen und 8000 gedruckten Textseiten tber-
liefert sind. Somit lag eine solide Grundlage fiir eine Neukonzipierung der
Weigelausgabe vor, die von Pfefferl bereits 1993 vorgestellt und 1994 noch-
mals erldutert wurde, weil der Neubeginn der Ausgabe auf unerwartete fi-
nanzielle Schwierigkeiten stie3.*

Die komplizierte Uberlieferungsgeschichte machte zu jedem Band eine
umfangreiche Einfithrung und Beschreibung der Schriften notwendig, so
auch bei dem vorliegenden. Das ist bei der ersten Schrift «Vom Gesetz oder
Willen Gottes» noch relativ einfach, da sie nur in einer einzigen Handschrift
in der Herzog-August-Bibliothek Wolfenbiittel erhalten ist. Dagegen gibt es
von der zweiten, dem «Gnothi seauton», zwei Handschriften und mehrere
Drucke. Pfeffer]l untersucht deren Abhingigkeiten, macht Angaben zur Da-
tierung, zur Bearbeitung der Schrift durch andere und den authentischen
Anteil Weigels, sowie inhaltliche Abhingigkeiten und Wirkungen der Schrift.



644 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Der Stand der Forschung wird in der akribisch gestalteten Einleitung ebenso
deutlich wie die Schwierigkeiten der Edition. Den Texten sind ein sparsamer
Sachwort- sowie ein textkritischer Kommentar beigegeben. Diese bieten fiir
den Benutzer erste Hilfen bei der Beschiftigung mit dem Inhalt. Beide
Schriften bieten inhaltlich eine reiche Palette mystisch-spiritualistischer Ge-
danken, die sich seit den Predigten Johannes Taulers, der «Theologia
deutsch» iiber die Rezeption in der deutschen Reformation, Sebastian Franck
bis hin zum Pietismus des 17. und 18. Jahrhunderts erhalten haben. Sie
prigten eine individuelle Frommigkeit, abseits von der offiziellen Lehrmei-
nung der protestantischen Kirchen. Weigels hier gebotene Schriften sind
zweifellos Schliisseltexte mit Mittlerfunktion. Sie reprisentieren eine Tradi-
tionslinie, die unterschwellig die lutherische Orthodoxie iber viele Jahre
begleitete.

! Zur Karlstadtrezeption in der Umgebung Weigels s. Ulrich BUBENHEIMER,
«Karlstadtrezeption von der Reformation bis zum Pietismus im Spiegel der
Schriften Karlstadts zur Gelassenheit», in: Andreas Bodenstein von Karlstadt
(1486-1541). Ein Theologe der friihen Reformation, hrsg. von Sigrid Looss und
Markus Matthias. Wittenberg 1998 (Themata Leucoreana 4), 25-71, insbes. 35—42.

2 Horst PFEFFERL, Die Uberlieferung der Schriften Valentin Weigels, Phil.
Diss. Marburg 1991 (Teildruck Marburg [1992]).

3 DERS., Neues zu Valentin Weigel (1535-1588) und der kritischen Ausgabe
seiner «Simtlichen Schriften», in: Wolfenbiitteler Renaissance Mitteilungen 17
(1993), 44-48.

4 DERs., Die kritische Ausgabe der «Simtlichen Schriften» Valentin Weigels.
Ein neues Konzept fir die zu Unrecht vernachlissigte Edition theologisch-
philosophischer Texte des 16./17. Jahrhunderts, in: Editionsdesiderate der Frithen
Neuzeit, hrsg. Hans-Gert Roloff, Amsterdam-Atlanta 1997 (Chloe, Beihefte zum
Daphnis 24), 577-587.

SIGRID LOOSS

Dominik Perler: René Descartes. Miinchen: C.H. Beck 1998, 284 S. (Beck-
sche Reihe «Denker).

Seit kurzem gibt es auch im deutschsprachigen Raum gute Biicher zu Des-
cartes. Zum Beispiel die Aufsatzsammlung «Ideen des Ich» von Andreas
Kemmerling (Suhrkamp Verlag 1996), die Studie «Die Adaption des Vaters
der modernen Philosophie» von Hans-Peter Schitt (Verlag Vittorio Klo-
stermann 1998) oder Dominik Perlers «Reprisentationen bei Descartes»
(Verlag Vittorio Klostermann 1996). Letzterer hat in der Beckschen Reihe
«Denker» nun eine Monographie zu Descartes verfallt, und auch sie ist
rundum gelungen.

Das Buch hat sieben Kapitel, durch die sich wie ein roter Faden dieser
Gedanke zieht: Wer Descartes als Naturforscher versteht, der sich bloB im



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 645

Voriibergehen mit einer Handvoll philosophischer Fragen beschiftigt hat,
greift entschieden zu kurz; ebenso, wer thn als Erkenntnistheoretiker oder
Metaphysiker versteht, der sein philosophisches Projekt nebenbei mit natur-
wissenschaftlichen Untersuchungen angereichert hat. Dall Philosophie und
Naturwissenschaft bei Descartes stets einhergehen, wird im 1. Kapitel («Des-
cartes im Kontext») anhand einiger biographischer Angaben und dann ins-
besondere im 2. Kapitel («Methodologie») deutlich. Descartes’ Versuch, mit
Hilfe der sog. analytischen Methode ein absolut sicheres Wissenssystem zu
erstellen (62ff.), erfordert wenigstens zweierlei: Zum einen kann alles Wis-
sen nur dann auf einer sicheren Grundlage stehen, wenn die ersten zweifels-
freien Sitze bzw. Propositionen bekannt sind. Diese werden durch Intuition
erfalit (52ff.), und das Kriterium, mit dessen Hilfe ermittelt wird, wann
Propositionen zweifelsfrei sind, liefert der methodische oder hyperbolische
Zweifel (68ff.). Ist auf solchem Weg die Wissensgrundlage geschaffen, geht
es zweitens darum, mittels naturwissenschaftlicher Experimente die von den
ersten Prinzipien abgeleiteten Prinzipien zu bestitigen, sie in ithrem empi-
rischen Gehalt zu erweitern und so schrittweise die Struktur der Wirklichkeit
freizulegen (83ff.). In diesem Sinne ist Descartes’ Methodologie, wie Perler
sagt (88), eine Methodologie, in der Geist und Sinne aufs engste zu-
sammenarbeiten.

Wie sie konkret zusammenarbeiten, zeigen die nichsten drei Kapitel. So
wird im 3. Kapitel («Naturphilosophie») geschildert, wie Descartes eine
Theorie der Natur entwirft, die zugleich die metaphysische Basis fiir die
«moderne» Physik darstellt. Zentral sind hierbei seine Kritik am Aristote-
lismus bzw. Atomismus sowie eine theologische Annahme, auf der letzlich
die gesamte Physik beruhen soll. Was ersteres betrifft, fithrt thn die Auffas-
sung von der Materie als Ausgedehntem, das unendlich teilbar ist, zu einer
Reihe origineller Uberlegungen beziiglich des Verhiltnisses von Kérper, von
Raum, Zeit und Bewegung (89ff.). Was die Theologisierung der Physik an-
geht, setzt Descartes voraus, dall Korper an sich kausal ineffizient sind und
Gott allein dafiir verantwortlich ist, daB sie eine kontinuierliche Existenz ha-
ben, bzw. dal sie sich nach bestimmten Naturgesetzen, also geordnet, bewe-
gen konnen (108ff.). Beide Punkte machen klar, daB Descartes’ Natur-
philosophie keineswegs einseitig rationalistisch ausgerichtet ist; sie ist in
einem spezifischen Sinne theologisch fundiert und dariiber hinaus — etwa,
was die Bestitigung der Naturgesetze angeht (121ff.) — auf detaillierte, empi-
rische Untersuchungen angewiesen.

Die Kapitel 4 und 5 sind im engeren Sinne Descartes’ Philosophie ge-
widmet. Zunichst geht es um sein erkenntnistheoretisches Projekt («Er-
kenntnistheorie und Philosophie des Geistes»). Ausgehend von einem (wie
Perler ithn nennt) «naturalistischen» Ansatz — demzufolge Erkenntnis erklart
wird, indem die auf Kausalrelationen beruhenden Wahrnehmungsprozesse
analysiert werden —, schligt Descartes bekanntlich bald einmal einen un-
gleich radikaleren Weg ein (127ff.): Thm liegt an einer Begriindung aller Er-



646 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

kenntnis, konkreter am Versuch, mit Hilfe des vielzitierten Cogito-Argu-
ments eine unbezweifelbare Wissensgrundlage zu errichten (139ff). Aller-
dings ist damit noch lange kein zuverlassiges Wissenssystem garantiert. Hier-
zu braucht es klare und distinkte Ideen, die die Gegenstinde der Aullenwelt
korrekt reprisentieren (149ff.) und auf denen unsere Meinungen und Urteile
uber die Welt erst aufbauen (157ff.). Im Zentrum des 5. Kapitels («Meta-
physik») steht Descartes’ Dualismus, jene Auffassung, mit der er seine me-
chanistische Physik und Physiologie metaphysisch zu untermauern meint
und die besagt, daB Geist und Korper real unterschiedene, indes kausal mit-
einander korrelierte Substanzen sind (169ff.). In diesem Zusammenhang
witd deutlich, dal Descartes vor allem an den Bedingungen fiir die Geist-
Korper- bzw. Korper-Geist-Relation interessiert ist (und weniger z.B. an der
Lokalisierung dieser Relation) sowie daran, die Kausalrelation als eine von
Gott verfiigte, natiirliche Korrelation zwischen kotrperlichen und geistigen
Zustinden auszuweisen (180ff.). Im AnschluB3 daran geht es um die Rolle,
die Descartes Gott im Rahmen seines erkenntnistheoretischen sowie meta-
physischen Projekts zuweist; zum einen werden Struktur und Gehalt seiner
Gottesbeweise analysiert (187ff.), zum andern wird aufgezeigt, in welchem
Sinne Gott fiir die Existenz der materiellen Gegenstinde sowie fiir die
Wahrheit logischer und mathematischer Gesetze garantiert (202£f.).

Das 6. Kapitel («Anthropologie und Ethik») behandelt Themen, die
Descartes’ philosophische wie naturwissenschaftliche Uberlegungen glei-
chermallen voraussetzen. Ein Punkt kreist um den Begriff der Person, den
Descartes — was hinsichtlich seiner dualistischen Auffassungen vielleicht er-
staunen mag — fiir unentbehrlich hilt. Mit diesem Begriff i3t sich nicht nur
erkliren, daB3 und in welcher Hinsicht Geist und Korper eine funktionale
Einheit darstellen und der Mensch mithin nicht bloB von einem physio-
logischen und auch nicht ausschlieBlich von einem psychologischen Stand-
punkt aus beschrieben werden kann. Mit dem Begriff der Person wird auch
klar, weshalb es so etwas wie eine Etste-Person-Perspektive gibt und was
dies fur das Verstindnis des «ganzen» Menschen hei3t (209£f.). Beide Aspek-
te sind tberdies zentral fiir Descartes’ Uberlegungen zur Unterscheidung
von Mensch und Tier sowie fiir seine These, dal3 sich durchaus feststellen
laBt, ob unsere Mitmenschen lediglich einen Korper oder dariber hinaus
auch einen Geist besitzen (220ff.). Ein anderer Punkt betrifft, wenn man so
will, Descartes’ Ethik; sie ist als sog. provisorische Moral konzipiert, als
Theorie, die erklirtermaBen auf allen anderen, philosophischen wie natur-
wissenschaftlichen, Theorien baut und als solche entsprechend keinen auto-
nomen Status besitzt. Inhaltlich gesehen umfalB3t sie vier Maximen, die alle-
samt auf Handlungsmdéglichkeiten von Individuen abzielen und mit deren
Hilfe der Einzelne lernen kann, z.B. seine Emotionen zu kontrollieren und
so im Einklang mit seiner «eigenen Natur zu leben und zu handeln (231ff.).

Perler schlieBt sein Buch mit einem Kapitel ab («Descartes in der Wiz-
kungsgeschichte und heute»), in dem die Stationen der Verbreitung von



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 647

Descartes’ Lehre seit dem 17. Jahrhundert beschrieben und ein buntes Spek-
trum an philosophischen, theologischen und naturwissenschaftlichen Stel-
lungnahmen pro und contra skizziert werden (244ff). Unter anderem wet-
den eine Reihe von Griinden angefiihrt, weshalb dieses Spektrum im 18. und
frithen 19. Jahrhundert zunehmend blasser wird und Descartes mehr und
mehr zum Exponenten eines plakativen Rationalismus verkiimmert (252ff.).
Zu guter Letzt geht es um den Stellenwert Descartes’ in der Gegenwarts-
philosophie, wobei auch hier (d.h. vor allem in der Philosophie des Geistes
und der Erkenntnistheorie) gewisse Einseitigkeiten im Umgang mit Des-
cartes nicht zu iibersehen sind.

DaB Petler selbst auf Schritt und Tritt darauf achtet, solch einseitige
Perspektiven zu vermeiden, macht sein Buch gerade als Einfiihrung so wert-
voll. Es ist klar und verstandlich geschrieben, die Erlauterungen zu Begniff-
lichkeiten, Unterscheidungen und Argumenten sind durchs Band nachvoll-
ziehbar und die Angaben zum (aktuellen) Forschungsstand ausgewogen (und
angenehm diskret). Was Perlers Einfithrung (m.E.) von zahlreichen anderen
unterscheidet, ist aber vor allem dieses: Es werden Probleme weder ver-
schwiegen noch verharmlost noch akademisch kunstvoll in der Schwebe be-
lassen. So scheut sich der Autor nicht, an Stellen, wo Descartes sich in hun-
dert Schwierigkeiten verstrickt, hartnickig weiterzubohren, thn mit den
Auffassungen seiner Vorginger sowie denen seiner Zeitgenossen, aber auch
mit den Ideen heutiger Philosophen zu konfrontieren und so nach Rich-
tigkeit und systematischer Tragweite seiner Uberlegungen zu fragen. Im Ge-
genzug weill Perler Descartes aber auch vor allzu voreiligen Attacken zu
schiitzen; so etwa, indem er immer wieder auf eine exakte Lektiire setzt und
hierbei Descartes’ Motive in threm historischen Umfeld bedenkt. Auf diese
Weise begegnet der Leser in diesem Buch allenthalben beidem: reflektierter
Hermeneutik und systematischer Rekonstruktion. Als Einfiihrung in Des-
cartes kann ich mir somit zumindest fiir unseren Sprachraum im Augenblick
nichts Besseres wiinschen.

KLAUS PETRUS

Donato Sperduto: L’mitazione dell’eterno. Implicazioni etiche della conce-
zione del tempo immagine dell’eternita da Platone a Campanella con un sag-

gio sulla nozione di tempo in Carlo Levi. Fasano di Puglia: Schena editore
1998. 200 pp.

Emanuele Severino, a cui Donato Sperduto ha dedicato alcuni studi (in
«Sapienza», XLVII [1994] 173-210, e XLVIII [1995] 351-353), scorge nel
«divenire», ossia nelle cose che nascono e ritornano al nulla, il senso piu pro-
ficuo e stimolante del pensiero per la nostra civilta occidentale.

I1 lavoro dello Sperduto, prefazionato sapientemente e lucidamente da
Ruedi Imbach, inizia invece (p. 15) con una citazione, «ex nihilo nihil fit, dal
niente non si genera nientey, che pare opposta al nichilismo sopra ricordato.



648 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Eppure ambedue le asserzioni partono dalla constatazione del principio ini-
ziale del nulla, solo che per lo Sperduto esso rimane sempre negativo, pet-
che unicamente 1l «qualcosa» genera qualcosa. Di conseguenza anche un’en-
tita astratta come il tempo, che sembrerebbe nascere e concretizzarsi dal
nulla, ¢ wmmagine» e imitazione dell’eterno.

In questo ribaltamento della posizione dominante e, di consegueza, nel
recupero, anche a livello di storia della filosofia, di un valore metafisico, si
ripone 'originalita di tale ricerca, anticipatrice, ci auguriamo, di studi suc-
cessivi. Per ora, come abbiamo detto, siamo a livello di storia della filosofia,
in quanto il libro dello Sperduto affronta il problema del tempo, uno dei pi
suggestivi della filosofia, sotto forma di originale analisi delle tesi altrui. E
cio ¢ gia sufficiente per formulare delle domande sul tipo: cos’¢ il tempo,
come lo si puo definire non nell’esattezza di convinzioni scientifiche, ma in
rapporto al nostro pensare ed agire di esseri intelligenti e quanto possa dif-
ferire a seconda della relativita di un punto di osservazione, ed esiste un’en-
tita al di fuori del mondo sensibile 1n cui 1l tempo e lo spazio si annullino in
una nuova dimensione? Sono alcuni dei dubbi che sin dall’epoca dei Pre-
socratici e di Platone si sono affacciati alla mente dei pensatori ed ora ven-
gono di nuovo qui affrontati. Infatti 'intento della ricerca dello Sperduto ¢
quello di dimostrare, attraverso 1’analisi della concezione del tempo in alcuni
tra 1 maggion filosofi dell’antichita sino all’inizio dell’epoca moderna (Pla-
tone, Aristotele, Plotino, Sant’Agostino, Boezio, Giovanni Scoto Eriugena,
San Bonaventura, Alberto Magno, Tommaso d’Aquino, Marsilio Ficino,
Giordano Bruno e Tommaso Campanella), che, pur nella diversita delle con-
clusioni e delle dimostrazioni, la definizione fondamentale di Platone per cui
«l tempo € immagine dell’eternitay, ritorna in essi, avendo «un che di comu-
ne che ne consente I'unificazione, dando luogo alla rilevazione di un insie-
me» (p. 17). E questo «insieme» consiste nello scorgere nel tempo una forma
non separata da un’entita superiore che ¢ fuori dal tempo, per cui la mute-
volezza di quest’ultimo riproduce ma in maniera imperfetta (ecco il termine
«mmagine»), con l'alternarsi delle stagioni e dei cicli astronomici e il succe-
dersi sempre esatto delle ore, dei giorni e degli anni, 'ordine immutabile
dell’eternita.

A prescindere dalla dimostrazione scientifica di una tale tesi che c1 pare
senz’altro fondata, in quanto non si pudé non negare come comune deno-
minatore per quei filosofi trattati la presenza di un ente superiore immu-
tabile e intellegibile, cio che depone favorevolmente ¢ anche la disposizione
dell’opera.

Pur essendo un libro di alta cultura filosofica, esso mantiene il pregio
della leggibilita, presentandosi come una densa esposizione di molti tra 1
principi piu famosi e fondamentali del pensiero umano. Tuttavia non si fer-
ma a questa parte; va piu innanzi e in due direzioni.

Con un salto imprevisto di molti secoli si passa ad esaminare il concetto
del tempo in un autore non filosofo di professione, Carlo Levi, che ne



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 649

L’Orologio ha elaborato la sua concezione del tempo, concezione che sor-
prende per la rigorosita, soprattutto se rapportata ad uno scrittore che deve
la sua fama a un libro cosi realistico come Cristo si é fermato a Eboli. Molto
interessante ¢ altresi la Nota (pp. 95sqq.) che lo Sperduto dedica alle mo-
dificazioni cronologiche nel capolavoro leviano).

Sperduto ha saputo bene sottolineare 1 due «tempi» dello scrittore to-
rinese che dal contatto con una Lucania immobile e arcaica ha tratto la
convinzione che I'unico vero tempo sia quello del’immagine dell’eternita di
derivazione platonica a differenza del tempo astratto scandito dal simbolo
dell’orologio (pp. 85sqq.).

Proprio questo recupero da parte del Levi di un valore anche etico del
tempo, ci conduce alla terza e ultima parte (pp. 115sqq.) del libro dello Sper-
duto, in cui vengono ulteriormente analizzati 1 filosofi ma questa volta sotto
il loro aspetto etico, ossia si chiede se «puo il concetto del tempo immagine
dell’eternita fondare P’etica dei filosofi che hanno fatto propria quella con-
cezione del tempo? La tesi del tempo immagine dell’eternita ha dei risvolti
etict?» (p. 116).

La risposta dello Sperduto ¢ affermativa; anzi, proprio in questo ma-
nifestarsi «attivo» e quindi pratico di cio che deriva dall’eterno, puo essere
superata 'antinomia, messa in rilievo all’inizio, tra il «nulla» e 1l «qualcosan.

Un modo indubbiamente convincente, questo dello Sperduto, per re-
interpretare la maniera di concepire il «tempo» e I’etica da parte di alcuni tra
gli autentici sostenitori dell'imitazione dell’eterno — oltre che per conciliare il
nichilismo da cui deriva la spiegazione del «divenire» in Emanuele Severino,
con quella parte piu tradizionale della filosofia da ricondurre all’essere.

PIETRO MAGNO

What Do We Deserve? A Reader on Justice and Desert, hrsg..von Louis P. Poj-
man und Owen McLeod. New York, Oxford: Oxford University Press
1999. 317 §.

Vermutlich hat das theologische Vorbild die Auffassung von Gerechtigkeit
als Verteilung nach Verdiensten bis ins 19. Jahrhundert die philosophische
Diskussion und die alltigliche Auffassung von Gerechtigkeit geprigt. Innere
Verdienste bemessen sich nicht nur nach den Folgen, sondern auch und
primar nach den Absichten und ehrlichen Bemiihungen einer Person. Gott
allein sieht die Herzen der Menschen, und er belohnt und bestraft die Men-
schen in Ubereinstimmung mit ihren wahren Verdiensten. Mit dem Gel-
tungsverlust des theologischen Vorbildes in den Wissenschaften und mit
dem Programm einer «wissenschaftlichen Ethik» ist das Vorbild der austei-
lenden Gerechtigkeit nach den echten Verdiensten in eine Krise geraten.
Der schottische Okonom, Jurist und Philosoph Adam Smith ist sehr explizit
in Bezug auf die Bedingungen der Erfiillung von Dankbarkeit und Ubel-



650 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

nehmen in Belohnungen bzw. Strafen. Dabei spielt eine Kombination von
direkten und indirekten Sympathien mit «Tatern» und «Opfern» eine zentrale
Rolle. «Resentment» hat seit Platon, der Stoa, dem Christentum, Spinoza
und schlieSlich Nietzsche und Scheler einen schlechten Ruf, doch Adam
Smith stellt niichtern fest, daB sich dieses Gefithl des Ubelnehmens kom-
plementir verhalte zu jenem der Dankbarkeit. War noch fiir Adam Smith
gerechte Belohnung nichts anderes als eine verallgemeinerte Form der
Dankbarkeit, so wird diese Auffassung in den «Methods of Ethics» von
Henry Sidgwick (1838-1900) kritisch untersucht und letztlich als zu vieldeu-
tig und unpraktikabel abgelehnt. Trotzdem gibt Sidgwick eine akurate Be-
schreibung von Gerechtigkeit nach Verdienst; diese bildet das hauptsachli-
che Element der idealen Gerechtigkeit. Wie schwierig es allerdings ist, diese
zu konzeptualisieren und zu institutionalisieren, hat zuvor noch niemand so
griundlich dargelegt wie Sédgwick. Die Stellungnahme von Sidgwick verwun-
dert nicht, hat er doch im Geist des Utilitarismus eine Begriindung von
Verteilungsgerechtigkeit vorgezogen, die nicht in vergangenen Verdiensten,
sondern in kiinftigen sozialniitzlichen Leistungen besteht. Obwohl Sidgwick
die Idee der gerechten Verdienste sehr feinfithlig darstellt und fiir gewisse
begrenzte Kontexte wie die Familie oder staatliche Ehrungen gelten li3t,
zieht er doch im allgemeinen eine Funktion vor, welche sich nicht auf unsi-
chere Spekulationen iiber echte und ehrliche Bemiithungen stiitzt, sondern
vielmehr die Ermutigung zu niitzlichen Leistungen und die Privention sozi-
alschiadlicher Handlungen in der Vordergrund stellt. Sidgwick hat auch klar
formuliert, dall Verdienste, die sich unterscheiden lieBen von dem, was wir
durch Zufall oder giinstige Umstinde sind und leisten, Verantwortung und
einen freien Willen voraussetzten — eine Voraussetzung, die ebenfalls vielen
neuzeitlichen Denkern als suspekt oder gar falsch erscheint. Diese Skepsis
wurde in unserem Jahrhundert von John Rawls iibernommen. Rawls braucht
den Ausdruck «natural lottery» fiir jenen deterministischen Verdacht, der be-
reits nach Sidgwick dazu geeignet ist, das Verdienstdenken ad absurdum zu
fihren. Bei Sidgwick findet sich das brillante Argument, dall schlieBlich
auch Tiere, sofern sie empfindungsfahig sind, gleiche Anspriiche auf Glick
hitten, falls Glick nach Verdienst verteilt wiirde, denn es sei schlieBlich
kein personliches Verdienst, als Mensch geboren worden zu sein. John Rawls
hat siebzig Jahre spiter ebenfalls darauf verzichtet, Gerechtigkeit auf der
Basis des Begriffs gerechter Verdienste zu behandeln. Sowohl die Vereinbar-
keit mit dem Determinismus als auch die praktische und institutionelle Um-
setzung einer solchen Vorstellung erscheinen Rawls als unmdoglich. Aller-
dings hat selbst Rawls den Appell an verdiente Vorteile und Nachteile nicht
ganz eliminiert, bilden diese doch einen festen Bestandteil alltiglicher Uber-
zeugungen, insbesondere wenn sich unser Rechts- oder Gerechtigkeitsgefiihl
gegen unverdiente Benachteiligungen auflehnt. Bekanntlich sind auch philo-
sophische Moden kurzlebig. Die Philosophie pflegt eine Kultur der Un-
einigkeit. Bereits 1963 hat Joe/ Feinberg einen Aufsatz mit dem Titel «Justice



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 651

and Personal Desert» veroffentlicht, der einen Meilenstein in der zeitgenos-
sischen Diskussion darstellt. Nach Feinberg sind Verdienste dreistellige Re-
lationen: X verdient Y fiir Z (also z.B. ein Arbeiter verdient seinen Lohn fur
seine Arbeit). Feinberg verweist mit Anerkennung auf Sidgwicks scharf-
sinnige Bemerkung, dal Belohnung verallgemeinerte Dankbarkeit und Strafe
verallgemeinertes Ubelnehmen sei. Wie man der vorliegenden Anthologie
entnehmen kann, geht diese Auffassung auf Adam Smith zurick. Doch
Feinberg krtisiert Sidgwicks Theorie, denn dessen funktionale und kon-
sequentialistische Begriindung von Strafe und Belohnung ignoriere deren
expressive Funktion. Belohnungen und Strafen sind nach Feinberg nicht nur
Handlungsanreize, sondern primir Formen von symbolischen Mitteilungen.
Der Vorwurfscharakter der Strafe l1aBt sich nicht auf ein Mittel zur Ab-
schreckung reduzieren; vielmehr orientiert sich diese direkt an der Tatschuld
und nur indirekt an der Privention. Feinberg macht aber zwei sehr wichtige
Zugestindnisse an die Kritik von Sidgwick: Zum einen kénnen Verdienst-
gedanken jene von Sozialniitzlichkeit nicht ersetzen — ein pures Verdienst-
denken wire ebenso unhaltbar wie ein «naiver» Utilitarismus. Zum anderen
gibt es rivalisierende Verdienstgedanken: Die einen kniipfen an vergangene
Bemiihungen und Leistungen an, die anderen an verheiBungsvollen Fahig-
keiten. Bereits Sidgwick hat den potentiellen Konflikt zwischen Gerech-
tigkeit nach «Fitness» (Eignung fiir eine Funktion, ein Amt oder einen spe-
zifischen Gebrauch und Genufl) und Gerechtigkeit nach «Desert» beschrie-
ben. Feinberg hilt eine utilitaristische Deutung des Verdienstgedankens fir
sinnwidrig, weil er eine Verwechslung des Grunds fiur Verdienste mit der
Funktion und den Konsequenzen der Belohnung und Bestrafung nach Ver-
diensten verwechselt. Der sog. Gerechtigkeitsutilitarismus, der von Fred Feld-
man vertreten wird, vermag dieser Kritik standzuhalten. Dieser nimmt den
Begriff der Verdienste auf in eine pluralistische Wertbasis. Damit wird die
Nutzenverteilung u.a. im Lichte besonderer Efforts neu beurteilt, aber auch
im Blick darauf, wer z.B. langer gewartet hat und bisher von gewissen Ver-
ginstigungen nicht profitiert hat. Ein Utilitarismus, der sensibel ist fiir ge-
nuine Verdienstgriinde, mul} sich allerdings den Einwand gefallen lassen,
daB er sich immer weiter vom klaren Profil des Utilitarismus entfernt. Ratio-
nale Entscheidungen iiber Gerechtigkeit werden in einer pluralistischen
Theorie zunehmend undurchsichtig. Dies ist vielleicht der notwendige Prets,
den eine Theorie bezahlen mul}, wenn sie Kompromisse macht mit dem
Ideenkonglomerat der gerechten Verdienste.

Der sorgfiltig gestaltete Sammelband mit den jeweiligen Einleitungen
der Herausgeber leistet einen wichtigen Beitrag zur Information und Vertie-
fung eines wichtigen Bereichs der Theorie der Gerechtigkeit. Kritiker und
Anhinger des Verdienstdenkens seit der Antike kommen zu Wort. Im ersten
historischen Teil wurden neben Smith und Sidgwick Texte von Platon, Aris-
toteles, Hobbes, Kant und Ross ausgewihlt. Der ausfiihrlichere gweste Teil
ist der zeitgenossischen Diskussion gewidmet und in vier Unterteile



652 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

A) Der Begriff des Verdienstes, mit Beitrigen von Feinberg, Kleinig, Miller
und Lamont. B) Verdienst und Verantwortung, mit Beitrigen von Strawson,
Frankfurt, Miller und Feldman. Hier geht es unter anderem um die Kontro-
verse zur Vereinbarkeit bzw. Unvereinbarkeit von Determinismus und Ver-
antwortung. C) Die von Rawls angeregte Debatte, die wichtige Motive von
Sidgwick weiterspinnt, mit Ausziugen aus Rawls und Beitrigen von Spiegel-
berg, Nozick, Sandel, McLeod und Scheffler. Der letzte Beitrag ist beson-
ders erhellend, geht es doch hier um ein Plidoyer fiir einen priinstitutionel-
len Begriff von Verdiensten, weil dieser ein hartnickiges und nicht-elimi-
nierbares Element alltiglicher (personaler) Beziehungen bilde. Ein ver-
wandtes Plidoyer hat Peter Strawson bereits in seinem Aufsatz «Freedom
and Resentment» aus dem Jahr 1962 vorgelegt. D) Der vierte und letzte Teil
dieses Bandes dient der Erhellung der Rolle und Bedeutung von Verdien-
sten. Auch hier 1st neben den Beitrigen von Slote, Daniels, Goodin, Young,
Feldman, McLeod und Pojman der abschlieBende Originalbeitrag von Shelly
Kagan besonders bemerkenswert. Er widmet sich dem Antagonismus zwi-
schen gleicher Behandlung und Behandlung nach Verdiensten und 16st den
Konflikt zugunsten von Verdiensten auf. In letzter Instanz habe Gleichheit
keine intrinsische moralische Bedeutung.

Der vorliegende Sammelband hat eine Signalwirkung: Er straft all jene
Ligen, welche glaub(t)en, den Begriff der Verdienste als marginal oder ver-
altet ad acta legen zu miissen. Die umfassenden Monographien von John
Kleinig, Wojciech Sadurski, Sher und Cupit, die neben vielen anderen Titeln
in der Bibliographie aufgefiihrt sind, dokumentieren die Professionalitit und
den Reichtum dieser zukunftweisenden Diskussion.

JEAN-CLAUDE WOLF



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

