
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 3

Artikel: Supererogatorische Handlungen : eine normativ-ethische Kategorie sui
generis?

Autor: Witschen, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761234

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dieter Witschen

Supererogatorische Handlungen - eine
normativ-ethische Kategorie sui generis?

I. Fragestellung

Maximilian Kolbe hat in Auschwitz für einen Familienvater sein
Leben geopfert. Ein Arzt verläßt seine Heimat in einem hochtechnisierten

Land, um bei der Bekämpfung einer Epidemie in einem der
ärmsten Länder der Welt mitzuwirken. Zu Lebzeiten spendet jemand
eine Niere, damit diese einem schwer kranken Dialysepatienten trans-
plantiert werden kann. Ein Opfer verzeiht einem Täter die Zufügung
eines schweren Unrechts, so daß sie sich miteinander versöhnen können.

Einen Teil seines nicht unerheblichen Erbes verwendet jemand
nicht für sich und seine Familie, sondern spendet diesen zugunsten
eines Hilfsprojektes für Straßenkinder.

Urteilen wir angesichts dieser aufs Geratewohl herausgegriffenen
oder vergleichbarer Beispiele nicht intuitiv, daß es — sieht man von
ihrer Unterschiedlichkeit in concreto ab und versucht das ihnen
gemeinsame Merkmal zu erfassen — Handlungsweisen gibt, deren
herausragende moralische Qualität außer Frage steht, die gleichwohl
nicht von allen Menschen in gleicher Weise moralisch strikt gefordert
werden können? Bilden diese, die unter Rückgriff auf eine traditionelle

moraltheologische Kategorie1 in der neueren Ethik als

«supererogatorische Handlungen» bezeichnet zu werden pflegen, nicht
eine eigene Klasse innerhalb moralischer Verhaltensweisen? Ist mithin

die übliche Trichotomie ethischer Modalitäten, die zwischen dem
moralisch Gebotenen, dem Verbotenen und dem Erlaubten, nicht um
die Kategorie des Geratenen, des Empfohlenen zu erweitern?
Kann jedoch gegen eine derartige Extension nicht eingewandt werden,

daß sie gar nicht erforderlich sei, da die in Rede stehenden

1 In der moraltheologischen Tradition ist von einem «Werk der Ubergebühr
(opus supererogatorium)», einem «überschüssig guten Werk» oder einem «Rat
(consilium)» im Unterschied zu einem «Gebot (praeceptum)» die Rede.



Supererogatorische Handlungen 503

Handlungsweisen sich unter bestimmte Kategorien moralischer
Verpflichtungen subsumieren lassen, nimmt man innerhalb dieser nur
Differenzierungen vor, die der Komplexität sowie der Gradualität
moralischer Verhaltensweisen hinreichend gerecht zu werden vermögen?

Und kommt es nicht sogar einem Widerspruch gleich, wird von
einer Handlungsweise zweierlei zugleich ausgesagt, daß sie zum einen
moralisch besonders wertvoll und vorbildlich, daß sie jedoch zum
anderen nicht verpflichtend sei? Und gleich welche normativ-ethische
Grundposition jemand vertreten mag, ist die Einführung superero-
gatorischer Handlungen als einer eigenen Kategorie nicht mit jeder
der beiden Grund-Normierungstheorien unvereinbar? Gilt nicht von
einem teleologischen Standpunkt aus, daß jeder zur Realisierung des

jeweils in der Situation Besten verpflichtet ist? Und gilt nicht von
einem deontologischen Standpunkt als seinem kontradiktorischen
Gegenstück aus, daß es etwas, was über die moralische Pflicht hinausgeht,

nicht geben kann, daß nicht-verpflichtende Handlungen in dieser

Normierungstheorie keinen Platz haben?
Diese wenigen Andeutungen dürften bereits erkennen oder doch
zumindest erahnen lassen, daß keineswegs zweifelsfreie Einigkeit
darüber besteht, ob sog. supererogatorische Handlungen eine normativethische

Kategorie sui generis bilden oder nicht. Wird diese Kontroverse

hier aufgegriffen, dann soll es dabei nicht um die Frage gehen,
ob diese Art von Handlungen in eine bestimmte Normierungstheorie
integrierbar ist oder nicht, und ebenfalls nicht um bestimmte
kontroverstheologische Implikationen etwa von der Art, ob der Mensch sich

vor Gott überhaupt besondere Verdienste erwerben kann oder nicht
— als ein weiteres Charakteristikum supererogatorischer Handlungen
wird nämlich genannt, daß sie besonders verdienstlich und nicht strikt
geschuldet sind. Losgelöst von derartigen Fragestellungen sei hier
vielmehr für sich zu erörtern versucht, ob als supererogatorisch bezeichnete

Handlungen zu Recht als eine eigene Klasse von moralischen
Verhaltensweisen zu betrachten sind oder nicht.2 Meine These zu

2 Seit J. URMSON's Artikel «Saints and Heroes» aus dem Jahre 1958 hat es in
der anglo-amerikanischen Ethik eine lebhafte Diskussion über diese Frage gegeben.

Eine Auswahl einschlägiger Beiträge ist aufgeführt bei SCHUSTER, Josef, Sind
Heilige moralische Helden? Bemerkungen zu einer Kontroverse, in: ThPh 70

(1995) 383, Anm. 1. — Rawls, John, A Theory of Justice, Oxford 1972, 117 urteilt:
«Supererogatory acts raise questions of first importance for ethical theory.» In der
deutschen Übersetzung wird im übrigen der Ausdruck «supererogatory acts» gar
nicht als ethischer terminus technicus erkannt und die Pointe verfehlend durchgängig

mit «selbstlose Handlungen» übersetzt. Vgl. RAWLS, John, Eine Theorie der



504 Supererogatorische Handlungen

dieser Kontroverse lautet nun, daß vor allem ein Rechenschaftgeben
über zwei Fragen zur Klärung beitragen kann: 1. Welche
Unterscheidungsmerkmale werden der Distinktion zwischen gebotenen und
supererogatorischen Handlungen zugrundegelegt?3 2. Wird aus der
Perspektive des Akteurs oder eines Beobachters geurteilt? Während in
den einschlägigen Beiträgen die erste Frage immer auch behandelt
wird — sie drängt sich einfach auf, da die Klasse supererogatorischer
Handlungen notwendigerweise von anderen Klassen moralischer
Verhaltensweisen abzusetzen ist —, wird die Distinktion, die mit der
zweiten Frage angesprochen wird, dort nach meinen Feststellungen
nicht beachtet, wenn die Gründe, die für oder gegen die Existenz
supererogatorischer Handlungen als einer moralischen Kategorie sui

generis sprechen, erörtert werden.

II. Erwägenswerte Hestimmungsmerkmale supererogatorischer Handlungen

Bevor ein Urteil darüber möglich ist, ob als supererogatorisch qualifizierte

Handlungen mit guten Gründen als eine eigene moralische
Kategorie anzusehen sind oder nicht, ist zuvor in einem ersten Schritt
eine Klärung herbeizuführen, wodurch genau diese Handlungen von
anders gearteten moralischen Verhaltensweisen sich unterscheiden,
was präzise ihre kennzeichnenden Merkmale sein sollen.4 Eine
Klärung fällt aus verschiedenen Gründen schwer, u. a. deshalb, weil
a) supererogatorische Handlungen in Relaüon zu verschiedenen
ethischen Grundkategorien bestimmt werden, sei es in Relation zu einer
Pflicht oder zu Werten oder zu Regeln oder zu Grundhaltungen oder
zu Reaktionen wie Lob oder Tadel, Belohnung oder Bestrafung, weil
b) die Bestimmung supererogatorischer Handlungen komplexer Natur
ist, was hier meint, daß nicht ein einziges Merkmal für sie signifikant

Gerechtigkeit, übers, von H. Vetter, Frankfurt a.M. 1972, 138f., 218f., 375, 478f.,
597.
3 Für D. VON Hildebrand «(gibt es ohne Zweifel) ein weites Feld sittlich guter
Taten, die nicht obligatorisch sind. Sie reichen von einer besonders liebevollen
Zuwendung, einer besonderen Rücksicht, einem Verzicht zugunsten eines anderen bis

zu den heroischen Taten, wie die des seligen M. Kolbe in Auschwitz» (Moralia,
Regensburg 1980, 419). Er hält es jedoch für «schwierig, die Trennungslinie zu
ziehen. Es ist eines der großen klassischen Probleme der Ethik, die diesen wichtigen
Unterschied bestimmenden Faktoren zu erforschen» (Ethik, Stuttgart 2o.J., 398).

4 Vgl. dazu HeYD, David, Supererogation. It's status in ethical theory,
Cambridge u. a. 1982, bes. 113-141; Löhr, Gebhard, Gott-Gebote-Ideale. Analytische
Philosophie und theologische Ethik, Göttingen 1991, bes. 74—92.



Supererogatorische Handlungen 505

ist, sondern ein kumulatives Erfassen von mehreren Merkmalen
zusammen erforderlich ist, und weil c) die Beispiele, die gemeinhin als

für supererogatorische Handlungen typische genannt werden — die

eingangs aufgeführten können durchaus dafür stehen —, eine erhebliche

Bandbreite aufweisen — am einen Ende der Skala ist sicherlich das

Lebensopfer anzusiedeln, das andere Ende läßt sich kaum durch
konkrete Beispiele markieren — und sie unter sich sehr verschieden, wenn
nicht heterogen sind, so daß die Schwierigkeit sich auftun kann, daß

ein Charakteristikum zwar auf einen Teil der Beispiele zutrifft, aber
für einen anderen nicht adäquat zu sein scheint. Als fraglos wird
allerdings vorausgesetzt, daß supererogatorischen Handlungen eine
besondere positive moralische Qualität zukommt, und daß mit ihnen,
wie ihre Bezeichnung schon sagt, in erster Linie Verhaltensweisen
und nicht etwa Grundhaltungen gemeint sind.

1. Supererogatorische Handlungen sindgeraten, nichtgeboten.

Wer für die Existenz supererogatorischer Handlungen plädiert, der
bestimmt sie unter der Rücksicht der ethischen Modalität als geratene.

Da er von ihrer positiven moralischen Qualität ausgeht, setzt er
sie ab von gebotenen, kategorisch verpflichtenden Handlungen. Sie

haben für ihn den Charakter des Empfohlenen, dessen also, was
jemand einem anderen raten, aber nicht von ihm moralisch strikt
einfordern kann; sie sind in diesem Sinne optional. Er versteht sie als

komplementär zu moralischen Pflichten, zu universal gültigen moralischen

Regeln bzw. Normen. Da sie für ihn irreduzibel sind, hält er
eine Reduktion auf eine spezifische Art von moralischer Verpflichtung,

wie sie von einer «anti-supererogatorischen Position» aus

vorgenommen wird, für ausgeschlossen. Und da es wegen der unstrittigen

moralischen Qualität empfohlen wird, supererogatorisch zu
handeln, ist ein solches Verhalten auch nicht der Kategorie der moralisch
erlaubten Handlungen zuzuordnen5, insofern darunter Handlungen
verstanden werden, bei denen es moralisch keinen Unterschied
macht, ob sie durchgeführt oder unterlassen werden. Das Geratene
bildet mithin eine vierte Modalität neben dem Gebotenen, dem
Verbotenen und dem Erlaubten.

5 Diese Zuordnung scheint z.B. J. RaWLS vorzunehmen, wenn er schreibt:
«Among permissions is the interesting class of supererogatory actions» (A theory
of justice, 117).



506 Supererogatorische Handlungen

Die primär interessierende Grenzziehung zwischen gebotenen
und geratenen Handlungen kann nun nicht in jedem Fall danach

vorgenommen werden, um welche Handlungsweise als solche es geht, so
daß z. B. ein Verzeihen oder eine großzügige Spende eo ipso zu den

supererogatorischen Handlungen zu zählen sind; es ist ebenfalls

möglich, daß je nach den näheren Bedingungen eine Handlungsweise
das eine Mal als geboten und ein anderes Mal als geraten beurteilt
wird. Letzteres demonstriert Thomas von Aquin am Beispiel des

Almosengebens.6 Dieses ist für ihn eine moralische Pflicht (praecep-
tum), insofern der Geber mehr besitzt, als für seinen Lebensunterhalt
und den seiner Familie erforderlich ist, er also in einem gewissen
Überfluß (superfluum) lebt und der Empfänger reguläre, äußerste

Not leidet; ansonsten ist es jedoch ein Rat (consilium). Ob ein
Verzeihen als supererogatorische Handlung oder als moralische Pflicht
anzusehen ist, das hängt u. a. davon ab, wie gravierend oder gering
das Unrecht gewesen ist, ob dessen Täter dieses bereut hat oder
nicht, wie viel Zeit nach der Tat vergangen ist.

Die Bestimmung, supererogatorische Handlungen seien geraten,
ist eine abstrakte, eine das Genus kennzeichnende; sie enthält noch
keine Auskunft darüber, welche Merkmale im einzelnen diese Zuordnung

verlangen. Gleiches trifft auf eine weitere Bestimmung zu.

2. Die Durchführung supererogatorischer Handlungen verdient moralisch Lob,
deren Unterlassung jedoch keinen Tadel.

Unter der Rücksicht der moralischen Reaktion auf Verhaltensweisen
wird von supererogatorischen Handlungen gesagt, daß ihre Ausführung

besonderes Lob verdient, ihre Unterlassung jedoch keinen Tadel.

Ist auf der Ebene moralischer Pflichten die Symmetrie zwischen

Handlungen und Reaktionen (Sanktionen) etwas Selbstverständliches
— die moralisch gute Handlung ist zu loben, verdient Anerkennung,
die moralisch schlechte Handlung hingegen ist zu tadeln, zieht ein

Mißbilligen nach sich —, wie ist dann auf der Ebene des moralisch
Geratenen die Asymmetrie in den Reaktionen zu erklären? Bei
supererogatorischen Handlungen wird einer Person, wie gesagt, etwas
geraten. Kommt sie dieser Empfehlung nicht nach, so ist ihr deshalb
kein moralischer Vorwurf zu machen, so lädt sie keine moralische
Schuld auf sich. Sie ist ja nicht kategorisch verpflichtet, so zu
handeln. So sehr wir z. B. das Lebensopfer eines Maximilian Kolbe mo-

6 THOMAS VON Aquin, Summa theologica II—II, q. 32 a. 5.



Supererogatorische Handlungen 507

raiisch bewundem, so wenig machen wir einem Mithäftling aus dem

KZ irgendeinen Vorwurf, der dieses nicht ebenfalls auf sich genommen

hat. Analoges gilt für den, der zu Lebzeiten eine Niere zum
Zweck einer Transplantation bei einem Angehörigen spendet, sowie
für den, der sich dazu nicht bereit erklären kann. Mit diesen Ausführungen

wird im Grunde nur paraphrasiert, was mit der in Rede
stehenden Asymmetrie gemeint ist; eine Erklärung, warum sie besteht,
ist noch nicht gefunden. Diese läßt sich erst geben, wenn weitere
spezifizierende Merkmale supererogatorischer Handlungen benannt werden.

Als erstes ist zu nennen:

3. Supererogatorische Handlungen gehen übergrundlegende moralische Forderungen

hinaus.

Die Annahme supererogatorischer Handlungen setzt wenigstens ein
Zwei-Ebenen-Modell moralischer Handlungen voraus, dem eine
graduelle Unterscheidung zugrunde liegt. Ihm zufolge gibt es eine
elementare Schicht von Handlungen, die in grundlegenden Hinsichten
ein Zusammenleben der Menschen ermöglichen, durch die
fundamentale Werte bzw. Rechte geschützt bzw. gravierende Übel verhindert

oder beseitigt werden; bildlich gesprochen ist darüber eine zweite
Schicht von Handlungen zu orten, die die erste voraussetzt und sie

transzendiert. Traditionell werden supererogatorische Handlungen als

über das Pflichtgemäße hinausgehende bestimmt. Plakativ formuliert:
Wer supererogatorisch handelt, der tut mehr Gutes, als er sollte bzw.
müßte, als ihm als moralische Pflicht obliegt. Da er mehr Gutes tut,
als er anderen strikt schuldet, erwirbt er sich besondere Verdienste.
Von einer Verpflichtung zu supererogatorischen Handlungen zu
sprechen käme einem Widerspruch in sich gleich.

Wodurch ist nun das moralisch Pflichtgemäße bestimmt? Zum
einen zweifelsohne durch insütutionelle Regelungen. Wird die
normativ-ethische Grundfrage «Was soll ich tun?» im Blick auf die Sozialität
des Menschen spezifiziert, so daß sie dann lautet: «Wer von uns soll
für wen was am besten tun?», dann läßt sich ohne Übertreibung
sagen, daß in der weitüberwiegenden Zahl der Fälle diese Frage durch
Hinweise auf institutionelle Regelungen zu beantworten ist. Die
Verpflichtungen werden dann festgelegt durch formale Institutionen wie
Versprechen und Verträge oder durch materiale Institutionen wie
Ehe, Familie, Staat, Recht, Eigentum usw. und die damit verbundenen

Rollen, Ämter, gesetzlichen Pflichten. Wo Verantwortlichkeiten
dieser Art bestehen, dort haben supererogatorische Handlungen nicht



508 Supererogatorische Handlungen

ihren Ort. Institutionelle Pflichten wie ein Versprechen zu halten
oder das Eigentum anderer nicht anzutasten können nicht in einer

supererogatorischen Weise erfüllt werden. Dabei kann wie im Falle
eines Polizisten oder eines Feuerwehrmannes die Erfüllung derartiger
Pflichten durchaus mit hohen Risiken und Gefahren verbunden sein;
oder sie kann wie im Falle von Eltern, die sich um ihr schwerbehindertes

Kind kümmern, einen enormen, kräftezehrenden Einsatz
fordern. Gleichwohl handelt es sich nicht um supererogatorische
Handlungen, da aufgrund bestimmter Rollen die jeweiligen Verantwortlichkeiten

gegeben sind.
Zum anderen gibt es moralische Pflichten, die sich nicht aus

institutionellen Regelungen ergeben, sondern denen nur aus freien
Stücken nachgekommen werden kann. Dazu gehören z. B. die vielfältigen

Formen einer Hilfe, zu denen jemand nicht aufgrund einer
institutionellen Aufgabenverteilung, sondern «rein als Mitmensch»
verpflichtet ist, oder die Barmherzigkeit gegenüber Notleidenden oder
das Wahren der Treue in persönlichen Beziehungen oder Ausdrucksformen

der Dankbarkeit.7 Was unterscheidet nun diese Art von
moralischen Pflichten von supererogatorischen Handlungen? Auf so
geartete Handlungen hat der Adressat ein moralisches Recht und dazu
ist daher korrelativ der Akteur verpflichtet; demgegenüber kann ein
Adressat auf supererogatorische Handlungen keinen entsprechenden
moralischen Anspruch geltend machen. Während jemand etwa in
bestimmten Notlagen zu Recht erwarten kann, daß ihm die dringend
notwendige Hilfe von Seiten eines «barmherzigen Samariters» erwiesen

wird, und der «Samariter» die Hilfeleistung schlicht als seine
moralische Pflicht ansieht, so wäre es nicht nachvollziehbar, würde z. B.

derjenige, für den Maximilian Kolbe stellvertretend in den Tod
gegangen ist, davon gesprochen haben, daß er darauf einen moralischen
Anspruch gehabt habe. Während bei moralischen Verpflichtungen
eine Symmetrie zwischen Ansprüchen und Pflichten besteht, ist dies

bei supererogatorischen Handlungen nicht der Fall. Phänomenologisch

betrachtet ließe sich als ein weiteres, umrißhaftes
Unterscheidungsmerkmal anführen, daß zur Realisierung «natürlicher» morali-

7 In Anbetracht dieser Beispiele scheidet im übrigen bei der Grenzziehung
zwischen gebotenen und geratenen Handlungen das gelegentlich angeführte
Unterscheidungsmerkmal als inadäquat aus, wonach Gegenstand moralischer Pflichten

das Vermeiden negativer Konsequenzen bzw. Übel, das negative Prinzip des

Nicht-Schadens sein soll und Gegenstand geratener Handlungen das positive Prinzip

des Schaffens guter Folgen für die jeweils Betroffenen.



Supererogatorische Handlungen 509

scher Pflichten wie den genannten jede Person immer wieder
aufgefordert ist, während supererogatorische Handlungen hingegen offenbar

nur von einigen Menschen in besonderen, eher außergewöhnlichen

Situationen ausgeführt werden können.
Trotz des erstgenannten klaren Distinktionsmerkmals fällt eine

Zuordnung, ob eine Verhaltensweise zu den «nicht-institutionellen»
moralischen Pflichten oder zu den supererogatorischen Handlungen
zu zählen ist, nicht in jedem Fall leicht. Wie verhält es sich z. B. mit
der Feindesliebe? Ist diese neutestamentliche Weisung nicht den

supererogatorischen Handlungen zuzuordnen, da ein Handeln nach dieser

Maxime — jedenfalls nach einer nicht selten anzutreffenden
Meinung — das «durchschnittliche» moralische Vermögen eines Menschen
übersteigt, dabei von einem Menschen mehr verlangt wird, als er
«durchschnittlich» moralisch zu leisten vermag, so daß insofern der
Adressat keinen moralischen Anspruch geltend machen kann? Ist die

unter Christen völlig selbstverständliche Redeweise vom Gebot der
Feindesliebe dann aber nicht zumindest irreführend, wenn nicht
schlichtweg falsch? Das Verhältnis zwischen dem christlichen
Grundprinzip der Nächstenliebe und der Feindeshebe kann nun nicht
als eines der Überbietung gedacht werden, sondern die Feindesliebe
ist die Bewährungsprobe für die Nächstenliebe. Jene fordert, daß
jemand einen anderen jederzeit als Selbstzweck respektiert, mithin auch
dann, wenn dieser ihm feindlich gesonnen ist, er ihm schaden will.
Die Achtung des anderen um seiner selbst willen — in diesem Sinne
ist hier das zu Mißverständnissen anlaßgebende Wort «Liebe» zu
verstehen, es hat seinen Referenzpunkt nicht etwa in der persönlichen
Zuneigung von sich nahestehenden Menschen — erweist sich als echt,
wenn jemand vom anderen keinerlei Vorteile für sich zu erwarten hat,
wie dies für den Feind zutrifft. Die Feindeshebe ist das experimentum
crucis für die Selbstlosigkeit der Nächstenhebe. Ziel der Feindeshebe
ist es im übrigen, bestehende Gegnerschaften zu beenden. Wäre die
Feindesliebe gegenüber der Nächstenhebe «höherwertig», dann wäre
es um die Morahtät umso schlechter bestellt, je mehr es gelänge, dem
Ziel von ersterer gerecht zu werden — eine absurde Konsequenz. Die
Feindeshebe ist also in der Tat eine moralische Verpflichtung.

Das Supererogatorische einiger Handlungsweisen wird gelegentlich

nicht nur darin erblickt, daß die Akteure mit ihnen über das

Pflichtgemäße hinausgehen, sei dieses als durch institutionelle
Regelungen oder durch «natürliche» morahsche Ansprüche anderer
festgelegt verstanden, sondern ebenfalls in der Art und Weise der Pflicht-



510 Supererogatorische Handlungen

erfüllung, die das «durchschnittliche» Maß übersteigt. So kennt
J. Rawls zwei Aspekte einer supererogatorischen Moralität. Außer der
Menschenliebe (love of mankind), die das Gemeinwohl auf Weisen

befördert, «that go well beyond our natural duties and obligations»,
kennt er die Moralität der Selbstbeherrschung, mit der «die Forderungen

des Rechten und der Gerechtigkeit mit vollendeter Leichtigkeit
und Anmut erfüllt werden», und die sich bei Handlungen zeigt, «die
hohe Disziplin und Übung erfordern».8

4. Supererogatorische Handlungen bringen gravierende persönliche Nachteile

mit sich oder verlangen einen ungewöhnlichen Einsat

Als ein weiteres, implizit bereits angesprochenes Merkmal superero-
gatorischer Handlungen ist hervorzuheben, daß sie für die Akteure
bedeutsame persönliche Opfer mit sich bringen oder von ihnen einen

ungewöhnlichen Einsatz verlangen. Für gewöhnlich sind sie mit
einem höheren Grad an persönlichen Nachteilen bzw. an Einsatz
verbunden, als dies bei der Erfüllung moralischer Pflichten der Fall ist.
Von daher erklärt sich nochmals in einer spezifischen Hinsicht,
warum sie als über das Pflichtgemäße hinausgehende bestimmt werden.

Wenn auch das jetzt in Rede stehende Merkmal kein exklusives
für supererogatorische Handlungen ist, da auch wie oben an den

Beispielen des Feuerwehrmannes und des Polizisten gesehen die Erfüllung

moralischer Pflichten dieses aufweisen kann, so ist es doch für
jene ein notwendiges. Das Inkaufnehmen gravierender Nachteile bzw.
der außerordentliche Einsatz erfolgen zum Nutzen anderer; sie sind
erforderlich, da auf andere Weise bestimmte positive Folgen nicht
erreicht oder bestimmte negative Folgen nicht vermieden werden können.

M. E. empfiehlt es sich zum Zweck einer klaren Konturierung,
den Terminus «supererogatorische Handlungen» für solche
Verhaltensweisen zu reservieren, bei denen moralisch Substantielles, mithin
ein gewichtiger Wert auf dem Spiel steht; er sollte jedoch nicht auf
Peripheres angewandt werden wie etwa auf bestimmte Gefälligkeiten,
z. B. auf das Ausleihen eines Buches.

5. Supererogatorische Handlungen werden freiwillig ausgeführt.

In den vorherigen Überlegungen ist ebenfalls das Merkmal der
Freiwilligkeit von supererogatorischen Handlungen bereits kurz zur Spra-

8 RAWLS, John, A Theory of Justice (s. Anm. 2), 478f. bzw. in dt. Übersetzung:
520.



Supererogatorische Handlungen 511

che gekommen. Näherhin ist damit wenigstens zweierlei gemeint.
Zum einen sind derartige Handlungen freiwillige zu nennen, weil sie

vom Subjekt als solche gewollt werden. Sie gehen auf die Eigeninitiative
einer Person zurück. Sie entschließt sich aus freien Stücken für

sich, etwas Gutes zu tun, das über ihre moralische Pflicht hinausgeht,
das von anderen begründeterweise nicht erwartet werden kann, mag
dieses auch mit enormen Mühen und/oder Nachteilen für den Akteur
verbunden sein. Die Kategorie «supererogatorische Handlungen» ist
eine auf Individuen bezogene; Kollektive irgendwelcher Art können
nicht als solche supereroga torisch handeln. Auch zu einem Leben
nach den evangelischen Räten der Armut, der Ehelosigkeit und des

Gehorsams innerhalb eines Ordens entschließt sich zunächst jedes
Mitglied frei für sich sowie nach langer individueller Vorbereitung
und Prüfung. Kommt eine Handlung auf äußeren Druck hin oder
durch die Androhung massiver Sanktionen zustande, so fehlt ihr eine

notwendige Voraussetzung, um sie als eine supererogatorische
bezeichnen zu können. Zum anderen sind solche Handlungen freiwillige
zu nennen, insofern gegenüber dem Adressaten keine spezifische
Bindung besteht, wie diese sich aus sozialen Rollen, aus durch
Institutionen vermittelte Verpflichtungen ergibt. Nach unseren für
gewöhnlich angewandten moralischen Maßstäben ist eine supererogatorische

Handlung den Adressaten nicht geschuldet, sondern entspringt
einer sich frei zu eigen gemachten Option des Subjekts. Dieser
Aspekt der Ereiwilligkeit ist oben bereits erläutert worden.

6. Supererogatorische Handlungen können in einem persönlichen Ideal begründet

sein.

Eine frei sich zu eigen gemachte Option des Subjekts kann näherhin
in einem persönlichen Ideal ihren Grund haben. In einem derartigen
Ideal manifestiert sich ein spezifischer Teil der moralischen Identität
einer Person, zeigt sich, welche eigenen Wertvorstellungen sich diese

zur Lebensmaxime machen will, was in rebus moralibus ihr
Lebensentwurf ist, was sie für sich als Standards moralischer «Vollkommenheit»

betrachtet, was sie — religiös gesprochen — als ihre Berufung
ansieht9, an welchen Vorbildern sie sich eventuell orientiert. Im
Unterschied zu strikt moralischen Grundhaltungen, bei denen es dem

9 Hastings RASHDALL spricht im Kontext supererogatorischer Handlungen von
«duties of Vocation» und meint damit «acts or omissions which the general good
only requires under certain internal circumstances or subjective conditions» (The
Theory of Good and Evil, Oxford 21924, Vol. II, 137).



512 Supererogatorische Handlungen

Subjekt nicht frei steht, eine spe2ifische Auswahl zu treffen — es wäre

völlig abwegig, weil inkonsequent, würde sich jemand zwar die
Tugenden der Gerechtigkeit und der Toleranz, aber nicht die der
Wahrhaftigkeit und der Treue zu eigen machen wollen —, ist bei persönlichen

Idealen eine freie Wahl möglich. So kann ein religiöser Mensch
zwischen einem aktiven, caritativen und einem kontemplativen Leben
sich entscheiden. In seiner freien Zeit kann jemand sich um Vereinsamte

oder Behinderte oder Gefangene kümmern oder in einer
nichtstaatlichen Menschenrechtsorganisation sich engagieren. Inspiriert
von Albert Schweitzer kann er sich für bestimmte ökologische
Belange einsetzen oder inspiriert von Mahatma Gandhi sich um gewaltlose

Lösungen von Konflikten, die zu eskalieren drohen, bemühen.
Zwischen den verschiedenen Wegen, moralisch Wertvolles zu tun,
kann jemand frei wählen; da das Können in mehrfacher Hinsicht
begrenzt ist, ist eine Wahl unumgänglich. Wofür jemand sich entscheidet,

ist u. a. abhängig von seinen Fähigkeiten, von seiner moralischen
Sensibilität, von seiner Ich-Stärke. Persönliche Ideale setzen für ihre
Umsetzung die Gewährleistung einer sozialen Basismoral, durch die

u. a. die Grundlagen und der Rahmen für die freie Entfaltung von
Individuen geschaffen werden, voraus und übersteigen sie. Sie haben
nicht nur dort ihren Ort, wo Personen gezielt Schwerpunkte in ihren
moralischen Bemühungen setzen können, sondern auch dort, wo
Menschen erfahrungsgemäß sehr unterschiedliche moralische
Positionen vertreten und eine eigene klare Profilierung — zumal bei
Konflikten — erforderlich ist. So kann ein Pazifist mit seinem Ideal der

Gewaltlosigkeit einen Kontrapunkt setzen in einer Umgebung, in der
verschiedene Formen beträchtlicher Gewaltanwendung allgemein als

ethisch gerechtfertigt betrachtet werden; ein Asket kann sich von
seiner rein konsumorientierten Umwelt absetzen.

7. Supererogatorischen Handlungen wird ein Vorbildcharakter zugeschrieben.

Aus dem Gesamt moralischer Verhaltensweisen heben supererogatorische

Handlungen sich heraus. Sie gelten als besonders lobenswert;
nach der gewöhnlichen Einschätzung verdienen sie besondere
Wertschätzung bzw. Hochachtung; es wird ihnen daher ein Vorbildcharakter

zugeschrieben. In der Figur des bzw. der Heiligen hat — zumal
in einem religiösen Kontext — ein Mensch, der supererogatorisch handelt,

seine Personifizierung gefunden. Als ein heiliger Mensch kann
im moralischen Sinn des Wortes jemand bezeichnet werden, der mit
größter Beständigkeit, unter außergewöhnlicher Selbstdisziplin, mit



Supererogatorische Handlungen 513

überdurchschnittlichem Einsatz moralisch gut handelt, oder jemand,
der mit größter Selbstverständlichkeit und Leichtigkeit, scheinbar
ohne jede Anstrengung so handelt. Der Heilige par excellence zeichnet

sich allerdings durch außergewöhnliche Taten aus, die weit über
das hinausgehen, was für gewöhnlich von einem Menschen moralisch
erwartet wird.

8. Die Dolgen supererogatorischer Handlungen müssen verantwortbar sein.

Weniger ein Bestimmungselement, als vielmehr ein Kriterium enthält
die Einsicht, daß Handlungen, die weit über das hinausgehen, was für
gewöhnlich als moralische Pflicht angesehen wird, nicht in jedem Fall
als solche bereits gerechtfertigt sind, sondern daß diese in ihren
Konsequenzen auch verantwortbar sein müssen. Dieses Kriterium ist z. B.
nicht erfüllt, wenn jemand sein gesamtes Vermögen für caritative
Zwecke spendet, so daß er selbst auf die finanzielle Unterstützung
anderer angewiesen ist, oder wenn jemand zu Lebzeiten eine seiner
beiden Nieren spenden will, obgleich ihm dadurch schwerste
gesundheitliche Schäden oder gar Lebensgefahr drohen, oder wenn ein Arzt
bei der Bekämpfung einer Epidemie in einem fremden Land mitwirken

will, obgleich er als solcher in seiner Heimat dringend gebraucht
wird und er familiäre Verpflichtungen hat. Wird durch eine
supererogatorische Handlung elementaren moralischen Verantwortlichkeiten
nicht mehr nachgekommen oder stehen die zu erwartenden Risiken
bzw. der Aufwand in keinem angemessenen Verhältnis zum
voraussichtlichen Erfolg, dann hat jene zu unterbleiben, weil die Folgen
nicht zu verantworten sind. Es gilt m.a.W. unter der Rücksicht der

Dringlichkeit die Priorität moralischer Pflichten vor supererogatori-
schen Handlungen, das Fundierungsverhältnis zwischen beiden generell

zu beachten.
Führt man sich die angeführten Bestimmungselemente von su-

pererogatorischen Handlungen nochmals vor Augen, dann scheint es

— wenigstens prima facie — intuitiv plausibel zu sein, daß diese eine

eigene Kategorie im Gesamt moralischer Handlungsweisen bilden.
Wie eingangs erwähnt, wird ebendies von einzelnen Ethikern bestritten.

Was ist aber nun genauerhin umstritten? Sicherlich sind es nicht
die Bestimmungselemente, wonach es moralische Handlungen gibt,
die zum Nutzen anderer gravierende persönliche Opfer mit sich bringen

oder einen ungewöhnlichen Einsatz verlangen, die freiwillig, aus

eigener Initiative ausgeführt werden, und die daher besonderes Lob
verdienen und Vorbildcharakter haben. Kern der Kontroverse ist



514 Supererogatorische Handlungen

vielmehr die Frage, ob derartige Handlungsweisen nur geraten werden
können, weil sie den Bereich moralischer Verpflichtungen übersteigen,

so daß ihre Unterlassung auch nicht zu tadeln ist, oder ob sie

trotz ihrer signifikanten Merkmale als moralisch geboten zu betrachten

sind.
Meiner Ansicht nach kann, wie nunmehr zu erläutern ist, ein

wesentlicher Beitrag zur Klärung dieser Kontroverse geleistet werden,
indem zwei Perspektiven unterschieden werden: die des Akteurs und
die des Beobachters. Je nachdem aus welcher Perspektive geurteilt
wird, kann erklärt werden, warum das eine Mal die Argumente, die

gegen die Existenz sup ereroga torischer Handlungen als einer moralischen

Kategorie sui generis angeführt werden, uns triftig scheinen
und warum das andere Mal dies für die Pro-Argumente zutreffend zu
sein scheint.

III. Die Akteur-Beobachter-Differen£

Der erste Teil meiner zweigliedrigen These lautet: Aus der Perspektive

des Akteurs ist die Unterscheidung zwischen dem moralisch
Gebotenen und dem moralisch Geratenen nicht sinnvoll.

Für die Berechtigung dieser These läßt sich ein schlagendes
Argument benennen, das der Logik der Vorzugswähl.10 Bei den in Rede
stehenden Handlungen ist der Akteur mit einer Alternative konfrontiert;

er kann zwei Handlungsmöglichkeiten nicht zugleich realisieren,
da zwischen ihnen ein Konkurrenzverhältnis besteht. Bei unseren
Standardbeispielen ist die jeweilige Alternative leicht zu rekonstruieren.

Diese ist jeweils komparativischer, nicht etwa konträrer Natur.
Dies meint: Es gibt verschiedene Gesichtspunkte, die sowohl als Proais

auch als Contra-Argumente hinsichtlich beider Möglichkeiten sich
anführen lassen; die Alternative stellt sich nicht so dar, daß entweder
eine Entscheidung für das moralisch Gute oder für das moralisch
Schlechte erforderlich ist. Der Akteur hat mithin zu beurteilen, welche

der beiden Möglichkeiten vergleichsweise besser, welche
vergleichsweise nicht so gut ist, welche Gründe schlußendlich unter
welcher Rücksicht den Ausschlag geben. Ist jemand vom Standpunkt der
Moral aus unter Abwägung der verschiedenen Aspekte zu einem Ur-

10 Dieses Argument hat Bruno SCHÜLLER entwickelt in seinem Artikel: Zu den
ethischen Kategorien des Rates und des überschüssigen guten Werkes, in:
WOLTER, Hans, (Hg.), Testimonium Veritati (FS Bischof W. Kempf), Frankfurt
1971, 197-209.



Supererogatorische Handlungen 515

teil gekommen, dann hat er sich danach in seinem Handeln zu richten.

Denn es wäre unlogisch, es würde näherhin der Logik der
Vorzugswahl widersprechen, würde jemand das als besser Beurteilte nicht
dem Guten vorziehen wollen. Ist jemand zu dem moralischen Urteil
gekommen, daß unter den gegebenen Umständen eine Handlungsweise,

die dem Gehalt nach dem entspricht, was bisher als eine

supererogatorische Handlung gekennzeichnet worden ist, die bessere
und damit vorzugswürdigere ist, und daß er zu deren Realisierung in
der Lage ist, dann kann er gar nicht anders, als sich diese zum Maßstab

zu machen11, dann kann er sich nicht selbst sagen, daß es ihm
freistehe, demgemäß zu handeln oder nicht. Mit dem moralischen
Urteil, daß eine Handlungsweise besonders wertvoll und daher vorbildlich

sei, daß sie gegenüber der Alternative den Vorzug verdiene, legt
die betreffende Person sich auf die Verpflichtung fest, dementsprechend

handeln zu wollen. Das axiologische Urteil begründet
notwendigerweise das deontische Urteil. Es widerspräche der inneren Logik
einer Vorzugswahl, würde von einer Handlungsweise gesagt, daß sie

zwar gegenüber der Alternative vorzugswürdig, daß sie deswegen aber
nicht verpflichtend sei. Sollte jemand unschlüssig sein, wie er in der
fraglichen Situation zu handeln hat, dann tut er sich mit der Urteils-
findung schwer; es Hegt keine Unentschiedenheit des Willens vor.

Die skizzierte Logik einer Vorzugswahl vor Augen wird erkläriich,
warum Akteure, denen von anderen bescheinigt wird, supererogato-
risch gehandelt zu haben, von sich selbst sagen, daß sie nur ihre
moralische Pflicht getan hätten. Diese Selbstkennzeichnung kann nicht
nur als Ausdruck morahscher Bescheidenheit betrachtet werden, was
sie zweifelsohne auch sein kann, sondern mit ihr dokumentiert der

Akteur, was er angesichts der situativ sich stellenden Alternative als

11 Dieser Einsicht entsprechend heißt es im Hinblick auf die evangelischen
Räte im von der Deutschen Bischofskonferenz herausgegebenen Katholischen
Erwachsenen-Katechismus: «Die evangelischen Räte sind eine besondere Weise
des christlichen Lebens Sie sind ein Weg der besonderen Berufung. Für jene,
die diesen Ruf erfahren, ist er der <bessere> Weg im Sinne der für sie richtigen
Lebensform, in der sie die Bereitschaft der Kirche zur Hingabe auf Christus hin
leben. Insofern ist der Ruf verbindlich» (Bd. 2: Leben aus dem Glauben, Freiburg et
al. 1995, 166f.). Oder in eben dieser Hinsicht bei F.X. LINSENMANN: «Es gestaltet
sich vielfaltig so, daß dem Einzelnen zur sittlichen Pflicht wird, was im
allgemeinen der freien Uebung anheimgegeben ist; es wird ihm von der göttlichen
Vorsehung eine bestimmte Aufgabe zugewiesen; er fühlt sich berufen zu dieser
Aufgabe, und von da an ist, was für Andere nur Idee, Rathschlag ist, für ihn eine

Pflicht, und zwar im Unterschied von der strikten Rechtspflicht, Liebespflicht»
(Lehrbuch der Moraltheologie, Freiburg i.Br. 1878, 126).



516 Supererogatorische Handlungen

seine freiwillig sich zu eigen gemachte moralische Verpflichtung
ansieht, welchem persönlichen Ideal moralischer Art er sich verpflichtet
weiß und was er als ihm moralisch möglich betrachtet. Löste es nicht
bei anderen Unverständnis aus oder hielten sie es nicht zumindest für
erläuterungsbedürftig, würde ein Akteur von sich selbst sagen, daß er
mehr getan habe, als er als seine moralische Verpflichtung erkannt
habe?

Auch wenn aus der Perspektive der Akteure die Unterscheidung
zwischen dem moralisch Gebotenen und dem Geratenen inadäquat
ist, bedeutet dies nicht, daß es Spezifica der in Rede stehenden
Handlungsweisen nicht gibt. Notwendig ist daher eine Differenzierung
innerhalb der moralischen Forderungen. So unterscheidet etwa R.M.
Hare zwischen drei Arten von moralischen Prinzipien: a) allen
Menschen gemeinsame, deren Befolgung jeder sich zum Ziel zu setzen
hat, um die Mindestanforderungen für ein gesellschaftliches
Zusammenleben zu sichern; b) rollenspezifische Prinzipien, die von Personen,

die bestimmte Rollen oder Berufe innehaben, zu beachten sind;
c) individuenspezifische Prinzipien, «die zur persönlichen Berufung
des Betroffenen passen.»12 Die hier interessierenden Handlungsweisen

sind nun eindeutig der letztgenannten Kategorie zuzuordnen. Bei
ihnen sind Faktoren individueller Angemessenheit, zu denen
individuelle Voraussetzungen und Fähigkeiten, persönliche Ideale und
Standards gehören, in Rechnung zu stellen. Religiös gesprochen, gilt
es bei ihnen die Gnadengaben (vgl. IKor 12) bzw. die Berufung des

Einzelnen zu berücksichtigen.
Wo dies geschieht, dort wird einem Hauptargument seitens derer,

die für die Existenz supererogatorischer Handlungen als einer eigenen
moralischen Kategorie plädieren, der Boden entzogen. Diese sehen
nämlich andernfalls einen moralischen Rigorismus am Werke. Wenn
stets das jeweils moralisch Bessere zu tun sei, dann führe dies, so ihr
Argument, zu einer permanenten moralischen Überforderung der
Menschen; es entstehe unwillkürlich ein moralischer Leistungsdruck,
der letztlich kontraproduktiv sei. Diese Befürchtungen werden hinfällig,

wenn von vornherein die individuellen Möglichkeiten und Fähigkeiten

sowie die individuellen Umstände bei der Bestimmung
moralischer Verantwortlichkeiten mit bedacht werden. Es hegt auf der
Hand, daß nicht jeder Mensch zum moralischen «Heroismus» eines

Thomas Morus oder eines Mahatma Gandhi fähig ist, oder daß äus-

12 Hare, Richard M., Moralisches Denken: seine Ebene, seine Methode, sein

Witz, Frankfurt a.M. 1992, 272.



Supererogatorische Handlungen 517

seist schwierige Sozialisationsbedingungen dazu führen können, daß

ein Mensch nur mit größten Mühen nach elementaren, allgemeinverbindlichen

moralischen Regeln leben lernt, daß er aber kaum darüber
hinaus gelangt. Gilt bereits allgemein das Axiom «Sollen setzt Können

voraus», so sind die individuellen Möglichkeiten umso stärker zu
beachten, je höher die moralischen Anforderungen sind. Der Akteur
selbst stellt seine Überlegungen, wie er in der gegebenen Situation
moralisch zu handeln hat, von vornherein vor dem Hintergrund eben
dieser seiner eigenen Möglichkeiten an.

Individuenspezifische Prinzipien im Hareschen Sinne verstoßen
im übrigen nicht, wie eingewandt werden könnte, gegen einen
unabdingbaren Grundsatz für die Bestimmung des moralisch Richtigen,
und zwar gegen das Universalisierungsprinzip. Denn der Terminus
«individuenspezifisch» meint hier nicht, daß Handlungsmaximen nur
für einmalige Subjekte mit diesem oder jenem Eigennamen gelten,
sondern bezieht sich auf das Faktum, daß u. a. Umstände, Fähigkeiten,

Sensibilitäten, persönliche Ideale bei den einzelnen Menschen
sehr unterschiedlich sind. Sind jedoch die relevanten Bedingungen bei
einzelnen Personen in gleicher Weise gegeben, dann haben für sie die

gleichen Handlungsmaßstäbe Geltung.

Der zweite Teil meiner These lautet: Aus der Perspektive des
Beobachters ist die Unterscheidung zwischen dem moralisch Gebotenen
und dem moralisch Geratenen sinnvoll.

Um zeigen zu können, daß die intuitiv gegebene Plausibilität, daß

es supererogatorische Handlungen gibt, nicht, wie die bisherigen
Überlegungen nahelegen könnten, eine reine Scheinplausibilität ist,
sondern durchaus näher aufweisbar ist, ist m. E. ein Perspektivenwechsel

notwendig. Denn mit der Änderung der Perspektive vom
Akteur zum Beobachter drängen sich andere Fragen auf wie vor allem
diese: Was kann moralisch betrachtet von anderen erwartet werden,
was kann ihnen gegenüber als moralischer Anspruch geltend gemacht
werden? Was kann ihnen zugemutet werden? Während der Akteur
von vornherein unter Berücksichtigung seiner individuellen
Voraussetzungen und Fähigkeiten beurteilt, wie er zu handeln hat, urteilt der
Beobachter vom Standpunkt einer «durchschnitdichen» Moral aus.
Anders als bei der individuenspezifischen Perspektive des Akteurs ist
die Aufmerksamkeit des Beobachters darauf gerichtet, was für
gewöhnlich, im allgemeinen, im «Schnitt der Fälle» — oder wie auch
immer die Formulierung lauten mag, um den Level der normativ-ethischen

Überlegungen zu bestimmen — als moralische Pflicht anzuse-



518 Supererogatorische Handlungen

hen ist, ohne daß einerseits dem Handelnden zuviel zugemutet, er
nicht überfordert wird, und ohne daß auf deren Erfüllung andererseits

der Adressat begründeterweise einen moralischen Anspruch
geltend machen kann. Das «durchschnittliche» moralische Vermögen
von Menschen - so vage dieses Bestimmungselement auch ist13 —

dient als Beurteilungsmaßstab für das moralisch Geforderte. Warum
Handlungsweisen, die hier Gegenstand der Überlegungen sind, als

über das Pflichtgemäße hinausgehende charakterisiert werden, das

läßt sich erklären, indem man sich bewußt macht, daß diese Qualifizierung

aus der Perspektive des Beobachters vorgenommen wird.
Die Kategorie des Geratenen ist denn auch eine, der die Perspektive

des Beobachters, nicht die des Akteurs zugrunde hegt. Die hier
interessierenden Handlungsweisen haben ihren Ausgangspunkt in der
freien Initiative des Subjekts, sie sind, mit anderen Worten, nicht
anderen von vornherein strikt geschuldet. Von Seiten des Akteurs ist es

adäquat, davon zu sprechen: «Ich sehe es in Anbetracht der gegebenen

Umstände als meine moralische Pflicht an, die Initiative zu
ergreifen und so zu handeln»; hingegen wäre es als inadäquat zu
betrachten, sollte er davon sprechen: «Ich rate mir selbst, solches zu
tun». Geraten wird einem potentiellen Akteur von einem anderen; ein
Dritter empfiehlt dem, der zu handeln hat, ermutigt diesen zu einer
besonders anerkennenswerten Handlungsweise. Würde ein Dritter die
in Rede stehenden Handlungsweisen dem potentiellen Akteur nicht
empfehlen, sondern von ihm kategorisch als seine Pflicht fordern, so
hätte dies zur Folge, daß gemeinhin jenem eine Grenzüberschreitung
angelastet würde. Seitens des Beobachters wird hier von dem Akteur
nicht eine bestimmte Handlungsweise verlangt; von jenem wird nicht
ein moralischer Anspruch des Adressaten geltend gemacht. Ein
Beobachter kann zwar moralisch nur das mit gutem Gewissen raten, was
nach seinem Urteil angesichts einer Alternative den Vorzug verdient;
gleichwohl empfiehlt er dieses bewußt und fordert es nicht als moralische

Verpflichtung ein, weil er dem potentiellen Akteur das Urteil
darüber überläßt, ob die Tat ihm unter Berücksichtigung seiner indi-

13 Franz Brentano hält bei der Unterscheidung zwischen Pflicht und Rat
folgende Präzisierung für hilfreich: «Wir können zustimmen, wenn man sagt, Pflicht
sei, was Durchschnitt und Mitte im menschlichen Verhalten bilde, aber wir denken

dabei nicht wie Mill an die große Masse der Menschen, sondern an die Besten
unter ihnen und sagen, was von diesen Besten der Durchschnitt ist, das ist Pflicht,
was aber noch darüber liegt, ist bloßer Rat» (Grundlegung und Aufbau der Ethik,
Bern 1952, 322).



Supererogatorische Handlungen 519

viduellen Gegebenheiten möglich ist oder nicht. Infolgedessen tadelt
ein Beobachter auch nicht die Unterlassung, lobt jedoch in besonderer

Weise ein Handeln entsprechend dem Geratenen. Aus dessen

Perspektive ist die Handlungsweise, um eine Distinktion L. Nelsons
aufzugreifen14, ein Optativ, nicht ein Imperativ. Demnach muß es nicht
in jedem Fall ein Widerspruch sein, wenn ein und dieselbe
Handlungsweise das eine Mal als moralische Pflicht bestimmt wird, das
andere Mal als supererogatorische Handlung. Das erste Urteil kann aus
der Perspektive des Akteurs getroffen worden sein, das zweite aus der
Perspektive des Beobachters.

Die Einführung der Kategorie supererogatorischer Handlungen
aus der Perspektive des Beobachters verdankt sich zum einen negativ
einem Setzen von notwendigen Grenzen. So ist der gewöhnliche
Mensch in der Regel von seinen Voraussetzungen her nicht fähig,
Handlungen, die hier als supererogatorische qualifiziert werden, zu
vollziehen. Es gibt für Dritte, für die Gesellschaft Grenzen des

Rechts, von einzelnen zu verlangen, daß sie sich unter größten
Opfern bzw. Nachteilen für andere einsetzen. Es kann nicht gefordert
werden, daß eine Person jederzeit das moralisch schlechthin Optimale
tut, ohne daß dies auf Dauer kontraproduktive Konsequenzen hätte.
Die Grenzziehung kann ebenfalls aus «moralpädagogischen» Gründen
angezeigt sein, um nicht von vornherein eine Überforderung
aufkommen zu lassen, indem auch das moralisch Ideale als kategorische
Pflicht ausgegeben wird, um statt dessen ein «Wachsen und Reifen im
Guten» zu befördern, indem zu dessen Tun ermutigt wird. Zum
anderen verdankt sie sich positiv einem Ermöglichen von Freiheiten. Es
werden Individuen Freiräume gewährt, innerhalb derer sie nach ihren
persönlichen moralischen Idealen bzw. Optionen, nach ihrer Berufung

handeln können. Derartige Freiräume ergeben sich dort, wo
nicht dringlich und elementar Werte zu schützen bzw. Übel zu
vermeiden sind, wo im Rahmen helfender Handlungen Gestaltungsräume

sich auftun, wo vergleichsweise eine Unbestimmtheit hinsichtlich

der Art und Weise, ein positives Ziel umzusetzen, gegeben ist,
und wo die Eigeninitiative, ein freiwilliges Tun des Guten gefragt ist.

14 Nelson, Leonard, Kritik der praktischen Vernunft, Hamburg 21972, 259f.


	Supererogatorische Handlungen : eine normativ-ethische Kategorie sui generis?

