Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 3

Artikel: De l'innerance absolue a la vérité salvifique de I'Ecriture
Autor: Beretta, Francesco

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761233

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANCESCO BERETTA

De linerrance absolue a la vérité salvifique
de I’Ecriture

Providentissimus Deus entre Vatican I et Vatican 11

«Le Pape est disposé pour le moment a se réserver la question biblique; on dit
qu’il veut la traiter dans une Encyclique; il abordera ce travail dans des inten-
tions pacificatrices; mais comme il est incompétent, c’est le Collége romain qui lui
Sournira les données, lesquelles seront intransigeantes.»

MAURICE D’HULST a Jean-Baptiste Hogan, le 7 mai 1893

Le soir du lundi 27 novembre 1893, 'encyclique Providentissimus Deus
est publiée 2 Rome!. Elle est datée du 18 novembre, anniversaire de la
consécration des basiliques de Saint-Pierre et de Saint-Paul, sans
doute pour souligner son caractere solennel. Premier texte du magis-
tere pontifical consacré aux études bibliques, elle condamne "opinion
de ceux qui, pour résoudre les difficultés soulevées par les sciences
modernes dans I'interprétation de I’Ecriture, congoivent une restric-
tion de 'inspiration au domaine de la foi et des moeurs. Providentissi-
mus Deus affirme en méme temps I'inerrance absolue de la Bible: la
vérité des Livres saints s’étend, en vertu de 'inspiration, a I’ensemble
des assertions scientifiques et historiques qu’ils contiennent?.

Cette étude a été réalisée dans le cadre d’un projet de recherche subventionné
par le Fonds National Suisse de la Recherche Scientifique. Abréviations utilisées:
EB = Enchiridion biblicum. Edizione bilingue, Bologna 1993; COD = Concilio-
rum Oecumenicorum Decreta, Bologna 1973 (Bologna 1991); CO (F) = Les Con-
ciles oecuméniques, t. [I-2 Les décrets. Trente a Vatican II, Paris 1994; MANSI =
J.D. MANsI, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, L. Petit et J.B.
Martin (éd.), t. 50-51, Arnhem/Leipzig 1924—1926; Portrait = Francesco BERETTA,
Monseigneur d’Hulst et la science chrétienne. Portrait d’un intellectuel (Textes,
dossiers, documents, 16), Paris 1996.

! L’Univers du 29 novembre 1893, 1. La traduction frangaise de ’encyclique est
publiée dans I’'Univers du 30 novembre, ler et 2 décembre.

2EB, nn. 124-127.



462 De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de ’Ecriture

La publication dans le Correspondant du 25 janvier 1893 d’un long
article de Maurice d’Hulst, premier recteur de I'Institut catholique de
Paris, semble avoir constitué 'une des principales occasions de la
prise de position doctrinale de Léon XIII®. L’article de Mgr d’Hulst
devait raviver, surtout en France, la discussion relative a I'inerrance
de la Bible, discussion tranchée par 'encyclique Providentissimus Deus.
Le but de notre étude est d’examiner la doctrine que contient I’en-
cyclique au sujet de I'inspiration de ’Ecriture et de montrer I'tmpor-
tance d’'un document pontifical qui, en affirmant I'inerrance absolue
de la Bible, a déterminé le cadre doctrinal du travail des exégeétes
catholiques jusqu’au Concile Vatican IT*

La doctrine de Providentissimus Deus, réaffirmée par plusieurs do-
cuments du magistére romain jusqu’au milieu du XX¢ siecle, a in-
fluencé les études des auteurs catholiques, en leur imposant une in-
terprétation obligée, au point de vue théologique, des débats soulevés
par la publication de l'article de Mgr d’Hulst®. Les résultats de cette
historiographie théologiquement «orientée» ne semblent pas avoir été
soumis a une révision critique par les études, meéme récentes, ayant
traité ce sujet. D’ou l'incertitude qu’on rencontre dans la bibliogra-
phie quant au contenu exact de la doctrine exposée par Mgr d’Hulst
dans son article: s’agit-il de 'inspiration de I’Ecriture restreinte au do-
maine de la foi et des moeurs’? S’agit-il de I'inerrance de I’Ecriture

3 Cf. la lettre de Maurice d’Hulst a Jean-Baptiste Hogan du 14 décembre 1893,
Portrait, 417.

4 Dans notre contribution «Monseigneur d’Hulst, les Congrés scientifiques
internationaux des catholiques et la question biblique: la liberté de la science chré-
tienne au service du renouvellement de la théologie», in: Monseigneur d’Hulst
fondateur de I'Institut catholique de Paris, sous la direction de Claude Bressolette,
Paris 1998, 117-135, nous avons reconstitué les origines du céleébre article de Mgr
d’Hulst. Nous souhaitons ici replacer ce texte, et ’encyclique de 1893, dans un
contexte plus ample et étudier une thématique théologique, celle de I’inspiration et
de I'inerrance de ’Ecriture, qui influence substantiellement le travail des exégetes
catholiques a I’époque contemporaine.

5 Tel est le cas, par exemple, de I’étude classique d’Eugéne MANGENOT dans
I’article «Inspiration de ’Ecriture» in: Dictionnaire de théologie catholique, t. 7,
[1927], col. 2068-2266, qui traite de fagon développée notre problématique tout
en ayant comme point de repére la doctrine de 'encyclique Providentissimus Deus,
cf. col. 2187sqq et 2235sqq.

- 6 Maurice GILBERT, «Cinquant’anni di magistero romano sull’ermeneutica bi-
blica: Leone XIII (1893) — Pio XII (1943)», in: Chiesa e Sacra Scrittura (Subsidia
Biblica, 17), Roma 1994, 13 et 21; Pierre GRELOT, La Bible Parole de Dieu (Bi-
bliothéque de théologie. Théologie dogmatique, 1,5), Paris 1965, 40 et 99.



De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de I’Ecriture 463

restreinte 2 ces meémes domaines’? S’agit-il d’une restriction maté-
rielle, qui fait une distinction entre propositions vraies et erronées®,
ou d’une distinction formelle, qui prend en compte la finalité salvifi-
que de la Révélation pour définir la vérité de I’Ecriture? Des considé-
rations analogues s’appliquent a la doctrine condamnée par l'en-
cyclique Providentissimus Deus: s’agit-il réellement de la doctrine ex-
posée par Mgr d’Hulst? Quel est le fondement doctrinal et le sens
exact de cette condamnation”?

Dans la derniere partie de notre étude, nous indiquerons quel
rapport subsiste entre la doctrine de l'inspiration que contient ’en-
cyclique Providentissimus Deus et la perspective théologique adoptée
par la constitution De: Verbum de Vatican II pour définir la vérité de
IEcriture. Si Vatican II constitue I’aboutissement de notre enquete,
elle commencera par une analyse de la doctrine de Vatican I au sujet
de l'inspiration et de la vérité de ’Ecriture. Cette premiére étape est
indispensable pour saisir toute la signification doctrinale de l’en-
cyclique de 1893 et pour situer cet acte du magistere pontifical par
rapport aux options théologiques des deux derniers Conciles.

I. Vatican 1, la vérité de 'Ecriture et la doctrine du P. Frangelin

Le chapitre IT de la constitution Des Filius, consacté a la Révélation,
contient un exposé de la doctrine relative a I'inspiration et a 'inter-

7 Frangois MARTIN, Pour une théologie de la lettre (Cogitatio Fidei, 196), Paris
1996, 48 et 55; Francis ALENCHERRY, The Truth of Holy Scripture according to
Vatican II and in Catholic Theology 1965-1992, Diss. Pont. Univ. Greg., Roma
1994, 30; Oswald LORETZ, Das Ende der Inspirations-Theologie, t. 1, Stuttgart
1974, 99-101; Johannes BEUMER, Die katholische Inspirationslehre zwischen Va-
tikanum I und II (Stuttgarter Bibelstudien, 20), 2e éd., Stuttgart 1967, 25-27, dont
Pessentiel est repris dans le livre du méme auteur: L’inspiration de la sainte Ecri-
ture (Histoire des dogmes. Tome I: les fondements de la foi, 5), Paris 1972, 75sq;
James Tunstead BURTCHAELL, Catholic Theories of Biblical Inspiration since
1810, Cambridge 1969, 220.

8 René JACOB, «La verdad de la Sagrada Escritura (DV 11b)», in: La Palabra de
Dios en la historia de los hombres, sous la direction de Luis Alonso Schokel et
Antonio M. Artola, Bilbao 1991, 362sq; Pierre GRELOT, «Commentaire du chapi-
tre ITI», in: La Révélation divine. Constitution dogmatique Dei Verbum, sous la di-
rection de B.-D. Dupuy, t. 2 (Unam Sanctam, 70b), Paris 1968, 365.

9 Mauro PESCE, «Dalla enciclica biblica di Leone XIII Providentissimus Deus a
quella di Pio XII Divino Afflante Spiritwn, in: Cento anni di cammino biblico, Mi-
lano 1995, 52sq; Rinaldo FABRIS, Bibbia e magistero. Dalla Providentissimus Deus
alla Dez Verbum, in: Studia patavina 41 (1994) 2, 319-323 et 328.



464 De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de I’Ecriture

prétation de Ecriture. Comme I'indiquent les annotations du schéma
préparatoire révisé par la Députation de la fo1, Vatican I se limite a
proposer la méme doctrine concernant linspiration qu’on trouve
dans les décrets des Conciles de Florence et de Trente!l’. En méme
temps, la constitution De; Filius repousse deux opinions qui sont ex-
plicitement opposées a cette doctrine: «L’Eglise tient [les livres de
I’Ancien et du Nouveau Testament] pour [sacrés et canoniques] non
point parce que, composés par le seul travail de ’homme, ils auraient
été ensuite approuvés par son autorité, ni non plus seulement parce
qu’ils contiennent sans erreur la Révélation, mais parce que écrits
sous I'inspiration du Saint-Esprit, ils ont Dieu pour auteur et ont été
transmis comme tels a2 'Eglise»!!.

Telle qu’elle est, cette formulation indique que I’Ecriture a une
origine divine et qu’elle a été rédigée sous une influence positive de
I’Esprit saint, sans ajouter de précisions quant a la modalité de cette
action divine'?. Un doute pourrait surgir dans 'interprétation du mot
«auctor» si on fait le lien avec I’expression «[libri] conscripti, livres
rédigés sous linspiration de IEsprit divin: faut-il concevoir Dieu
comme auteur de I’Ecriture au sens large du mot, c’est-a-dire comme
étant a l'origine de ces livres, ou, dans un sens plus étroit, comme
auteur littéraire, comme responsable principal de la rédaction du texte
et de son contenu'?? Cette question s’impose puisque le mot «con-
scripti» qu’emploie la constitution conciliaire est tiré du schéma pré-

10 MANsI, t. 51, col. 40, §4.

1 Constitution dogmatique sur la foi catholique De7 Filius, chapitre 11, CO (F),
1639. Voici le texte latin du méme passage: «Eos vero ecclesia pro sacris et cano-
nicis habet, non ideo quod sola humana industria concinnati, sua deinde auctori-
tate sint approbati; nec ideo dumtaxat, quod revelationem sine errore contineant;
sed propterea quod Spiritu sancto inspirante conscripti Deum habent auctorem,
atque ut tales ipsi ecclesiae traditi sunt», COD, 806.

12 Cf. N.I. WEYNS, De notione inspirationis biblicae iuxta Concilium Vatica-
num, in: Angelicum 30 (1953) 332. A propos de la doctrine de I'inspiration de Vati-
can I, voir également LORETZ, Das Ende (note 7), 6270 et J. SALGUERO, El Con-
cilio Vaticano I y la doctrina sobre la inspiracién de la Sagrada Escritura, in: Ange-
licum 47 (1970) 308-343.

13 Dans les deux cas, le frangais traduit «auctor» par le mot «auteur». La langue
allemande, par contre, connait deux expressions différentes qui correspondent aux
deux possibles interprétations du texte conciliaire: «Urheber» et «Verfasser. Jo-
hannes BEUMER, Die katholische Inspirationslehre (note 7), 12, pense que l'in-
terprétation a donner de ce passage de la constitution Des Filius est celle de «Ves-
fasser», auteur littéraire; cf. 7bid., 86, note 11. A notre avis, tel n’est pas le cas,
comme le montre I’étude de N.I. WEYNS déja citée, ainsi que la discussion conci-
liaire que nous résumons ci-dessous.



De l'inerrance absolue 2 la vérité salvifique de I'Ecriture 465

paratoire selon lequel Dieu est ’auteur littéraire de I’Ecriture. Celle-ci
contient donc, d’aprés le schéma préparatoire, «vraiment et propre-
ment la Parole éerite de Dieun'®. Cette derniére formulation ne sera
pas retenue dans la constitution Dei Filius.

La notion d’autorité littéraire de Dieu est exposée dans les remar-
ques remises aux Peres conciliaires avec le schéma et rédigées par
Jean-Baptiste Franzelin, théologien jésuite qui a eu une grande in-
fluence a Vatican I'>. Dans ces remarques, le passage concernant I'in-
spiration de I’Ecriture montre que le P. Franzelin considére comme
équivalentes l'origine divine des Livres saints et ’autorité littéraire de
Dieu, ce dernier étant «librorum auctor seu auctor scriptionisy.
L’inspiration est une opération surnaturelle qui agit sur les écrivains
sacrés pour leur faire écrire ce que Dieu veut écrire. L’oeuvre de ré-
daction, «rerum consignatio seu scriptio», est donc a attribuer prin-
cipalement a Dieu lui-méme. C’est pourquoi on peut parler d’une
«scriptio divina», d’une action d’écrire propre a 'Esprit saint, qui fait
que ’Ecriture contient la Parole écrite de Dieu'.

Pour mieux comprendre la signification des remarques du Pere
Franzelin, il est nécessaire de se référer a son célebre traité dogma-
tique, fruit de son enseignement au Collége romain et publié pour la
premiére fois en 1870'. Pour ce qui est de la nature de Vinspiration, le
théologien jésuite adopte la doctrine de I'inspiration rée/le, ainsi défi-
nie par opposition a la doctrine de I'inspiration verbale. Pour que Dieu
soit dit auteur des Livres saints, il n’est pas nécessaire qu’il ait dicté
tous les mots que contient I’Ecriture, selon la doctrine de 'inspiration
verbale. Il est par contre nécessaire qu’il soit ’auteur des choses, «res
et sententiae», des assertions vraies, «veritatesy, qui s’y trouvent!'d,

14 « ... ideoque sunt scripturae divinitus inspiratae (2 Tim 3,16), quae habent

auctorem Deum, atque ita continent vere et proprie verbum Dei scripfunm, MANSI,
t. 50, col. 61 (souligné par nous). Il s’agit du schéma II d’aprés la dénomination
proposée par Hermann-Joseph POTTMEYER dans son ouvrage «Der Glaube vor
dem Anspruch der Wissenschaft» (Freiburger Theologische Studien, 87), Freiburg
i.Br. et al. 1968, 50.

15 Peter WALTER, Johannes Baptist Franzelin (1816—1886). Jesuit, Theologe,
Kardinal. Ein Lebensbild, Bozen 1987, 51sqq.

16 MANSI, t. 50, col. 79.

17 Jean-Baptiste FRANZELIN, Tractatus de divina traditione et scriptura, 3e
édition, Roma 1882. Nous résumons ici 'essentiel de la doctrine exposée aux 329-
341 (De divinis scripturis, thesis II) et surtout aux 342-359 (De divinis scripturis,
thesis III).

18 FRANZELIN, 7bid., 343.



466 De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de 'Ecriture

L’inspiration porte donc sur les choses que contient Ecriture et non
pas sur les mots, d’ou la dénomination d’inspiration réelle appliquée a
cette doctrine. C’est dans ce sens que les remarques du schéma prépa-
ratoire de la constitution De: Filius parlent de «rerum consignatio seu
scription.

Selon une distinction classique, Dieu apparait comme la cause prin-
cipale de la rédaction de I’Ecriture, dont dépend son contenu, tandis
que P’écrivain sacré est U'instrument, la cause instrumentale dont Dieu se
sert pour rédiger son ouvrage. Pour préciser sa pensée, le P. Franzelin
adopte la distinction faite dans la pensée scolastique entre «ratio for-
malis» et «ratio materialis»!®. L’objet matériel indique le contenu con-
cret d’une chose, tandis que I'objet formel se réfere a sa spécification
ou au point de vue selon lequel on considere 'objet concret. L’appli-
cation de cette distinction a la doctrine de I'inspiration permet de
préciser la modalité du rapport entre Dieu, auteur littéraire de ’Ecri-
ture, et les écrivains sacrés. Les pensées de Vautenr d'un livre — Dieu
dans le cas de ’Ecriture — constituent selon le P. Franzelin I’objet for-
mel de son ouvrage, elles doivent nécessairement s’y trouver. Tandis
que les mots employés pour exprimer ces pensées constituent 'objet
matériel du livre. Pour que Dieu soit vraiment ’auteur de ’Ecriture, 1l
suffit que I'inspiration porte sur 'objet formel, les «res et sententiae,
tandis que le choix des mots, les «signa seu vocabula», est laissé a
Pécrivain sacré. L’inspiration garantit toutefois que le bon choix des
mots soit opéré pour exprimer fidelement la pensée de lauteur, ce
qu’on appelle dans le langage théologique I’assistance®.

Cette définition de la rédaction de ’Ecriture comporte des consé-
quences de taille pour la question de I'étendue de I'inspiration. Dieu
est-il 2 considérer comme ’auteur de toutes les assertions, de toutes
les «res et sententiae», que contient ’Ecriture sainte? Pour le théolo-
gien jésuite, ceci est hors de doute?’. Et c’est dans ce sens qu’il faut
interpréter les Conciles lorsqu’ils disent que Dieu est I’auteur des Li-
vres saints dans toutes leurs parties: «Ergo in professione Ecclesiae et
in eius formula synodali, Deus est auctor libri sacri et canonici, intelligitur
Deus auctor libri secundum omnes partes quae sunt Seriptura, ac
proinde auctor omnium sententiarum quae primitus ab homine inspi-

9 Ibid., 342-345. Le Franzelin utilise ces mémes catégories pour définir les
rapports entre sciences et foi, 7bd., 595sqq et surtout 712sqq.

2 Ihid., 342; cf. 349-354.

21 «Haec conscriptio intelligitur simpliciter et proinde secundum omnes sen-
tentias, quae ab inspirato scriptore in libro consignatae sunt», 7bid., 347.



De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de I’Ecriture 467

rato sunt libro consignatae, quoniam hae omnes et solae sunt Serip-
turan*?. Le terme «parties» est donc interprété par le P. Franzelin dans
le sens de I’éfendue de I'inspiration et non pas de la canonicité comme
c’était le cas du décret du Concile de Trente concernant ’Ecriture®.
De plus, le terme «parties» devient I’équivalent de celui d’assertions,
ce qui indique dans quel sens il faut comprendre que Dieu est Uantenr
littéraire, 'auteur de I'ensemble des assertions que contient I’Ecriture.

Dans la perspective adoptée par le théologien jésuite, I’extension
de 'inspiration a ensemble de ’Ecriture ne peut qu’impliquer la vérizé
intégrale des Livres saints: comme la Bible ne contient que les asser-
tions inspirées par Dieu aux écrivains sacrés pour qu’ils les mettent
par écrit, et celles-ci uniquement, «veritates omnes et solae», toute as-
sertion scripturaire est absolument vraie. Si ’Ecriture contenait des
assertions relevant uniquement de I’écrivain sacré, et peut-étre meme
des erreurs, la Bible ne serait plus Parole de Dieu, mais seulement pa-
role de ’homme?*. Comme le P. Franzelin met ’accent sur la causalité
¢fficiente dans sa définition de l'objet formel de I'inspiration, I'identi-
fication est inévitable entre étendue intégrale de 'inspiration et iner-
rance absolue de ’Ecriture: toutes les assertions de ’écrivain sacré, de
I«instrumentum», sont inspirées par l'auteur littéraire, l’«auctor
scriptionis», Dieu lui-méme. Par conséquent, elles sont toutes abso-
lument vraies. Dans cette conception, ’autonomie accordée a I’écri-
vain sacré est trés restreinte.

II. Deux définitions opposées de 'objet formel de la vérité de 'Ecriture

Telle est la doctrine de I'inspiration sous-jacente a la formulation du
schéma préparatoire de la constitution De7 Filius. Parmi les interven-
tions des Peres conciliaires, il importe pour notre propos de men-
tionner celle de Mgr Meignan qui demande qu’on revienne a la for-
mulation plus sobre du Concile de Trente®. L’évéque de Chilons-sur-

2 Ibid., 347, souligné dans I'original.

23 Décret du 8 avril 1546, COD, 664.

24 ((...] multo magis si in libro Scripturae, quod recentiores quidam de iis quae
nos dicimus revelata per accidens, affirmare ausi sunt, continerentur aliquae senten-
tiae in se non verae; huiusmodi sententiarum Deus non esset awcfor, nec proinde
illae essent verbum Dei, sed omnino verbum humanumy», 7bid.

% MANSI, t. 50, coll.260-263. Voir a ce propos WEYNS, De notione (note 12),
329sq, et Klaus SCHATZ, Vaticanum I (1869-1870), t. II: Von der Eroffnung bis
zur Konstitution «Dei Filius» , Paderborn et al. 1993, 90sq. Le discours de Mgr
Meignan est également résumé par son secrétaire et biographe, Henri BOIs-



468 De I'inerrance absolue i la vérité salvifique de I'Ecriture

Marne regrette que le schéma préparatoire comporte une définition
de l'inspiration de IEcriture plus «étroiten® que celle donnée par les
précédents Conciles, ce qu’exprime la formulation «vere et proprie
verbum Dei scriptum». L’acceptation par le Concile d’une telle for-
mulation comporterait un grave préjudice pour le travail des exégetes
car elle trancherait le probléme délicat de ’étendue de I’inspiration et
de la vérité de ’Ecriture, c’est-a-dire de savoir si les Livres saints ont
la méme autorité dans les questions scientifiques et historiques qu’ils
ont dans le domaine de la foi et des moeurs.

Pour mieux saisir la pensée de I'évéque de Chalons-sur-Marne, il
est nécessaire de se référer a 'appendice intitulé «Sur P'inspiration de
I’Ecriture», ajouté a un ouvrage publié six ans auparavant, lorsqu’il
était professeur d’Ecriture sainte a la Sorbonne. L’abbé Meignan y
suggere prudemment, tout en s’autorisant de 'opinion de quelques
auteurs catholiques, une possible solution du probléme de la vérité de
I’Ecriture?’. Pour ce qui est de la nafure de I'inspiration, il indique sa
préférence pour le systéme de I'inspiration réelle: I'inspiration a pour
objet «toutes les idées, toutes les maximes et tous les faits [que Dieu]
veut confier a 'Ecriture», et non pas les mots ou leur arrangement.

Mais le professeur de la Sorbonne admet la présence d’«nexacti-
tudes» dans I’Ecriture, «orsque ces imperfections n’empéchent point
le but général que Dieu se propose. Dieu en inspirant un écrivain, se
sert d’instruments imparfaits, de ’homme et du langage humain»®.
Quant au but de Dieu, quant a «’intention providentielle qui a pré-
sidé a la composition des Ecrituresy, 'abbé Meignan indique que ce
but réside dans la «sanctification des ames» et non pas dans «une
lecon d’astronomie, ou de physique, ou de géologien®. Il se pourrait
donc que quelques erreurs de détails se soient glissées dans la Bible,
des erreurs toutefois «nsignifiantes au point de vue de la religion et

SONNOT, Le cardinal Meignan, Paris 1899, 294-296. L’importance de ce discours a
été mise en évidence par Frangois LAPLANCHE, «La question biblique au temps de
Monseigneur d’Hulst», in: Fondateur (note 4), 141sq.

2% «In totum non aliud sibi proposuit schema, nisi ut strictiorem definitionem
inspirationis biblicae afferret in medium», MANSI, t. 50, col. 262. C’est dans ce
sens qu’il faudra entendre I’«école étroite» dont il sera question ci-dessous.

Z Guillaume MEIGNAN, Les Evangiles et la critique au XIXe siécle, Paris
1864, 457—-480. Les auteurs cités par Meignan sont Richard Simon, Henri Holden,
Nicolas-Sylvestre Bergier et les jésuites Frangois-Xavier Patrizi et Ambroise Mati-
gnon.

28 MEIGNAN, 7bid., 462; cf. 1a note 1 de la page 463.

® Ibid., 478sq.



De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de Ecriture 469

de la morale». C’est dans cette méme perspective, mais de facon en-
core plus prudente, que Mgr Meignan semble avoir congu son inter-
vention au Concile.

La différence qui distingue la conception de Mgr Meignan de celle
du P. Franzelin ne réside donc pas dans la définition de la nature de
I'inspiration: dans les deux cas, il s’agit de Dieu qui inspire aux au-
teurs sacrés les «choses» qu’il veut confier a I’Ecriture. La différence
essentielle réside dans la définition de I'objet formel de I'inspiration,
et par conséquent de la vérité de ’Ecriture. Le théologien jésuite le
définit a partir de la causalité efficiente de I'inspiration: Dieu est I'au-
teur littéraire de 'Ecriture. Le professeur de la Sorbonne choisit, par
contre, de définir 'objet formel de la vérité de I’Ecriture a partir de la
causalité finale: ce qui importe est le but, I'intention providentielle qui
a présidé a 'inspiration de Ecriture.

Dans 'optique de la causalité finale, les assertions qui appartien-
nent a 'auteur sacré et qui ne font pas partie des pensées que Dieu a
voulu inspirer, pourraient méme contenir des imperfections, voire des
erreurs: «Il ne convient pas [a Dieu] d’en corriger les défauts essen-
tiels au dela d’une certaine limite qu’il a librement fixée, et en dehors
des conditions nécessaires pour atteindre son but»’. Une autonomie
plus large est ainsi accordée a I'auteur sacré dans I'usage de ses pro-
pres facultés.

Il y a donc une opposition fonciére entre ces deux définitions de
’objet formel la vérité de I’Ecriture, celle qui se fonde sur la causalité
efficiente de I'inspiration et celle qui se définit a partir de sa causalité
finale. Ceci apparait clairement de Iappendice ajouté par Franzelin a
son traité sur I’Ecriture, pour réfuter la doctrine de ’exégete allemand
Auguste Rohling®. Dans un article de 1872, Rohling propose entre
autres une possible solution théologique du probleme des erreurs
scientifiques et historiques de la Bible®2. D’apres 'exégete allemand, le
fait que Dieu soit I'auteur des Livres saints implique leur vérité uni-
quement en ce qui concerne la Révélation. L’assistance divine, par

30 Ibid., 462.

31 FRANZELIN, Tractatus (note 17), 564—583, appendice intitulé «Ad tractatum
de divinis scripturis ovpBoAn animadversionum in dissertationem inscriptam De
Bibliorum inspiratione eiusque valore ac vi pro libera scientiam. Dans la table des
matiéres, cet appendice figure sous le titre «ovpuPoAn contra restrictionem inspi-
rationis librorum sacrorum.»

32 August ROHLING, Die Inspiration der Bibel und ihre Bedeutung fiir die freie
Forschung, in: Natur und Offenbarung 18 (1872) 97-108 (reproduit en entier dans
LORETZ, Ende [note 7], t. 2: Dokumente, 75-86).



470 De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de ’Ecriture

conséquent I'inerrance de I’Ecriture, dépend du but que Dieu se pro-
pose en faisant rédiger la Bible. Et ce but n’est rien d’autre que la
communication sans erreur de la vérité salvifique®.

Le P. Franzelin critique cette conception qui utilise le critére de la
finalité salvifique de la Révélation pour définir I'objet formel de la vé-
rité de PEcriture®. Son argumentation se fonde sur la distinction clas-
sique que font les théologiens, a la suite de Thomas d’Aquin, entre
vérités révélées pour elles-mémes, «per se et propter se», et vérités ré-
vélées en vue d’autre chose, «per accidens, non propter se sed propter
alia»®>. Franzelin admet qu’il y a une distinction a faire, dans I’Ecri-
ture, entre assertions qui concernent directement la religion, «quae
per se sunt res fidei et morum ad aedificationem doctrinae christianae
pertinentiumy, et assertions qui ne la concernent pas’6. Relevons que
pour se référer aux vérités appartenant proprement au domaine reli-
gieux, il emploie les termes consacrés par le Concile de Trente®.

Mais le deuxieme type de vérités qui, prises en elles-mémes, ap-
partiennent a I'ordre des connaissances que fournissent les sciences
ou l'histoire, par le fait méme de se trouver dans ’Ecriture, devien-
nent objet de foi car la parole de Dieu devient 'objet formel qui les
spécifie’®. Dans cette conception, les assertions d’ordre historique ou

3 «Denn die Vollstindigkeit oder Unvollstindigkeit des gottlichen Beistandes
richtet sich nach dem von Gott intendierten Zwecke; dieser Zweck war aber die
ungefilschte Mittheilung der ewigen Heilswahrheit, und Gottes Beistand war dem-
nach vollstindig, wenn er, was uns die Kirche verbiirgt, guoad revelationem sive quoad
fidem et mores sine errore alles niederschreiben liess», ROHLING, #bid., 103 (LORETZ,
ibid., 81).

3 FRANZELIN, Tractatus (note 17), 575sqq.

35 Ibid., 577; cf. 346, note 1. Ce principe est exposé par Thomas d’Aquin dans
le traité de la foi, Summa theologiae, 11a Ilae, q.1, art.6, ad 1. C’est dans ce méme
contexte que Thomas d’Aquin introduit la distinction entre objet formel et objet
matériel de la foi, 7bid. jart.1, c’est-a-dire entre Dieu qui révéle, objet formel de la
foi, et les contenus concrets de la Révélation, proposés a I’assentiment du croyant,
qui constituent ’objet matériel de la foi. Dieu étant la Vérité premieére, rien de ce

qui est révélé, et par conséquent objet de foi, ne peut étre faux, 7bid.,art.3 et art.6,

ad 2.

36 « ... per se et ex insita sua natura non [pertinent] ad ordinem religiosum fidei

et morum christianorum», FRANZELIN, 7bid., 577, cf. ibid., 278sq.

37 « ... in rebus fidei et morum, ad aedificationem doctrinae christianae perti-
nentiumy», COD, 664.

3 «Per se spectatae sunt ordinis naturalis et «profanae» , atque ita obiectum
rationis ac scientiae naturalis; quatenus verbo Dei proponuntur, sub hac formali
ratione iam pertinent ad ordinem supernaturalem, sunt «veritates religiosaen,
constituuntque obiectum fidei et theologiae»n, FRANZELIN, 7bid., 577.



De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de I’Ecriture 471

scientifique de la Bible, écrites sous inspiration comme tout le reste,
sont révélées’. La Révélation, entendue, au sens large, comme «propo-
sitton de la vérité par Dieu», apparait comme conséquence de I'in-
spiration, et donc comme subordonnée a celle-ci: 1l y a des vérités
scientifiques révélées dans la Bible car ces assertions de I’écrivain sa-
cré sont inspirées comme toutes les autres®.

II1. 1. aboutissement des discussions conciliaires

Une question décisive se pose donc: Vatican I a-t-il adopté la con-
ception théologique du P. Franzelin selon laquelle, en vertu de I’auto-
rité littéraire de Dieu, la vérité de ’Ecriture s’étend a ’ensemble des
assertions de ’écrivain sacré, donc également a celles d’ordre scienti-
fique ou historique?

Ce probléme a été discuté a propos de 'interprétation de I’Ecri-
ture*’. D’un co6té, il y a les Péres conciliaires qui, comme Mgr Dupan-
loup, souhaitent que l'interprétation authentique de I’Ecriture par
I’Eglise se limite au domaine proprement dogmatique, pour éviter de
«eter la théologie et ’exégese dans de terribles embarras»*?. De l'autre
coté, 1l y a ceux qui craignent de voir limiter la compétence de I’Eglise
au domaine de la foi et des moeurs, en Otant au Magistére la
possibilité de définir, par exemple, que les jours du récit de la création
sont des époques, ou que les chénes de Mambré ont vraiment existé®.

39 «Priores illae veritates sunt revelatae, quia sunt religiosae; posteriores sunt
religiosae, quia et quatenus sunt ad scriptionem inspiratae, ac propterea revelataen,
ibid., 578.

40 «At vero si revelatio intelligitur sensu minus quidem stricto sed frequentatis-
simo, veritatis propositio ab ipso Deo facta, sane inspiratio quaevis ad scribendos
libros sacros erat revelatio, quae primum quidem fiebat interne in mente hominis
inspirati, ut deinde per scriptionem tamquam verbum Dei proponeretur Ecclesiae,
et obiectum fidei constitueret tam pro ipso homine inspirato quam pro aliis, quan-
do tamquam verbum inspiratum satis propositum erat», 7bid., 349; cf. 566sqq. Ces
considérations s’insérent dans le cadre de la définition que donne le théologien jé-
suite de la foi, en soulignant son caractére d’assentiment a donner aux vérités ré-
vélées en vertu de I'autorité de Dieu qui les révele, 7b7d., 3sqq et 643sqq; cf. WAL-
TER, Franzelin (note 15), 44.

#1 A propos de ce théme, abordé dans le dernier paragraphe du deuxiéme cha-
pitre de la constitution Dez Filius, voir SCHATZ, Vaticanum I (note 25), 329-331 et,
surtout, Hermann-Joseph POTTMEYER, Die historisch-kritische Methode und die
Erklirung zur Schriftauslegung in der dogmatischen Konstitution Dei Filius des I.
Vatikanums, in: Annuarium Historiae Conciliorum 2 (1970) 87-111.

42 MANSI, t. 51, col. 356; cf. POTTMEYER, #bid., 105.

# Tel est le cas Mgr Apuzzo, MANSI, t. 51, col. 353.



472 De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de I’Ecriture

L’amendement présenté par Mgr Bonaventura exprime clairement
le principe théologique sous-jacent a la position du deuxieme groupe
de Péres conciliaires. L’ancien éveque de Lipari demande la suppres-
sion des mots «in rebus fidei et morum, ad aedificationem doctrinae
christianae pertinentiumy, repris du Concile de Trente, car cette for-
mulation lui semble comporter une restriction abusive du domaine de
Pinterprétation infaillible de I’Eglise aux vérités appartenant au do-
maine proprement religieux, en excluant, par exemple, les assertions
historiques de I’Ecriture. Selon Mgr Bonaventura, ’ensemble de la
Révélation que contient 'Ecriture est parole de Dieu, elle demande
un assentiment de foi et elle est par conséquent soumise au jugement
de I’Eglise*. Dans la réponse qu’il donne au nom de la Députation de
la foi, Mgr Gasser semble partager cette opinion. Comme le P. Fran-
zelin, il interprete ’expression «avec toutes ses parties», employée par
le Concile de Trente, dans le sens de ’étendue de 'inspiration. Mais la
réponse de Mgr Gasser montre en méme temps que la Députation de
la foi n’a pas voulu trancher cette question dans le cadre de la dis-
cussion concernant I'interprétation de la Bible et qu’elle I'a renvoyée
au passage de De/ Filius concernant 'inspiration®.

Quant a cette dernieére, il apparait des discussions conciliaires que
Vatican I n’a pas voulu s’exprimer sur la question de la nature et
I’étendue de linspiration et qu’il s’est limité a reproduire la doctrine
des Conciles de Florence et de Trente*. C’est ce qu'indique Mgr Si-
mor en présentant aux Peéres conciliaires le schéma révisé de la cons-
titution Dei Filius. L’expression «vraiment et proprement parole écrite
de Dieu», qui a provoqué I'intervention de Mgr Meignan, a été élimi-
née du schéma révisé. Selon le rapporteur de la Députation de la for,
le nouveau texte n’introduit aucune nouveauté au sujet de la doctrine
de linspiration par rapport aux précédents Conciles. La définition de
la nature et de ’étendue de I'inspiration est explicitement laissée a la
libre discussion des écoles théologiques®’.

4 Ibid., col. 401.

4 Ibid., col. 420sq. A propos de I'interprétation controversée de I'intervention
de Mgr Gasser, voir POTTMEYER, Die historisch-kritische Methode (note 41),
108sq.

46 MANSI, t. 51, col. 34, avec la relative remarque qui explique I'intention du
texte, #bid., col. 40.

4T (Patet nimirum quod in hoc schemate nihil novi de inspiratione dicatur et
quod deputatio plane nihil novi in specie dicere voluerit, sed liberum reliquerit
scholis disputare de modo inspirationis et, ut scholae loquuntur, de extensione
inspirationis», ibid., col. 47; cf. WEYNS, De notione (note 12), 328-332.



De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de I'Ecriture 473

Dans un amendement, Mgr Ketteler, éveque de Mayence, de-
mande qu’on remplace 'expression «Spiritu sancto inspirante cons-
cripti» par les mots «divinitus inspirati» afin que le Concile établisse le
fait de 'inspiration et non pas sa nature, et laisse ainsi enticre liberté
aux théologiens*. Nous avons indiqué que le mot «conscripti» était
interprété dans le schéma préparatoire dans le sens de Iautorité litté-
raire de Dieu. Mgr Gasser, au nom de la Députation de la foi, répond
a I’éveque de Mayence que I’expression contenue dans le schéma ré-
visé, et qui sera promulguée dans la constitution conciliaire, ne fait
que reprendre celle du Concile de Florence®.

St la formulation retenue pourrait donc préter a confusion quant a
I'interprétation a donner du mot «auctom, l'intention doctrinale de
Vatican I est par contre claire, elle ne va pas au dela de la définition
des Conciles de Florence et de Trente, méme si celle-ci est proposée
sous une forme nouvelle et plus explicite: en vertu d’une inspiration
positive de I’Ecriture, Dieu est défini comme auteur au sens large, au
sens de cause efficiente qui est a I'origine des Livres saints, mais pas
au sens d’auteur littéraire, d’auteur responsable de toutes les asser-
tions de ’Ecriture.

Quant a I’équivalence établie par le P. Franzelin, dans son traité
sur I’Ecriture, entre les «parties» des Livres saints et les assertions que
ceux-ci contiennent, elle ne ressort pas de la doctrine conciliaire qui
reprend 4 son compte la formulation de Trente, tout en sachant qu’
elle se référe a la canonicité et non pas a I'étendue de I'inspiration®.
Le P. Franzelin lui-méme, dans la réponse présentée devant la Dé-
putation de la foi aux objections que les Péres conciliaires ont soulevé
contre le schéma préparatoire, indique que la formulation de ce det-
nier ne veut pas aller au dela de la doctrine du Concile de Trente dans
la définition de I’étendue de inspiration®!.

48 (Placeret, ut ponerentur verba magis canonica divinitus inspirati, quae sanctus
Paulus habet de omni scriptura sacra, ut res, non modus rei, id tantum, quod est
necessarium, et cum minima theologorum catholicorum offensione definiatur»,
MANSI, t. 51, col. 400.

9 Ibid., col. 419.

0 Cf. MANSI, t. 51, col. 282. L’expression «parties» apparait dans le texte du
chapitre II de la constitution Dei Filius et dans le quatriéme canon relatif a cette
partie: «Si quis sacrae scripturae libros integros cum omnibus suis partibus prout
illos sancta Tridentian synodus recensuit, pro sacris et canonicis non susceperit
aut eos divinitus inspiratos esse negaverit: a. s.», COD, 810.

1 «Quaestiones vero hactenus inter catholicos controversae de sensu, quo
partes librorum in Tridentino decreto intelligendae sint, nec definiuntur nec attin-



474 De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de I’Ecriture

En conclusion, I’analyse des débats qui ont conduit a la formula-
tion de la constitution Dez Filius au sujet de I'inspiration de I’Ecriture
indique que le texte promulgué par le Concile se situe en retrait par
rapport au premier schéma préparatoire. Apres discussion des princi-
pales questions liées a I'inspiration de ’Ecriture, sa nature, son éten-
due, la véracité qui en découle, les Péres conciliaires ont choisi, sous
I'influence de la minorité, de s’en tenir a la doctrine des Conciles pré-
cédents et de ne pas accepter la définition plus précise de I'inspira-
tion, centrée autour de la notion d’autorité littéraire de Dieu, que
proposait le schéma rédigé par Franzelin.

A ce propos, quelques considérations d’importance capitale s’im-
posent. Les remarques annexées au schéma préparatoire, de méme
que les réponses du théologien jésuite aux objections soulevées par
les Péres conciliaires, montrent que le P. Franzelin a voulu exprimer
celle qu’il considere comme étant la doctrine traditionnelle de I'inspi-
ration, «tradita notio inspirationis»®2. Pour prouver que la notion d’au-
torité littéraire de Dieu trouve son fondement dans la Tradition, le
théologien jésuite a apporté le témoignage du consensus des Peres de
I’Eglise et des documents du Magistére®. Il s’agit la d’une expression
de sa méthode théologique qui cherche d’abord a dégager les élé-
ments essentiels du donné révélé, pour développer ensuite la spécu-
lation théologique*.

Cette méthode comporte toutefois le risque d’identifier la posi-
tion théologique qu’on souhaite établir avec le contenu de la Tradi-
tion. Le risque est d’autant plus aigu que la théologie positive prati-
quée par I’école théologique a laquelle appartient Franzelin, celle des

guntur. Quoad extensionem ergo inspirationis nihil omnino definitioni Tridentinae
superadditur», MANSI, t. 50, col. 331.

52 Ibid., col. 331.

33 Ibid., col. 79sq. 1l s’agit de la méme démarche adoptée dans son traité pour
prouver que la vérité absolue de I’Ecriture est affirmée par le consensus des Peres
de ’Eglise et que, par conséquent, cette doctrine trouve son fondement dans la
Tradition, cf. FRANZELIN, Tractatus (note 17), 340.

% A propos de la méthode théologique de Jean-Baptiste Franzelin, voir WAL-
TER, Franzelin (note 15), 47-49, et Leo SCHEFFCZYCK, «Johann Baptist Franzelin
(1816-1886)», in: Katholische Theologen Deutschlands im 19. Jahrhundert, sous
la direction de Heinrich Fries et Georg Schwaiger, t. 2, Minchen 1975, 348-355.
Dans le cas de la doctrine de I'inspiration, la notion d’inspiration réelle et de vé-
rité intégrale de I’Ecriture appartient, selon Franzelin, au donné révélé; 'applica-
tion de la notion d’objet formel et matériel reléve de la spéculation théologique.



De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de I’Ecriture 475

professeurs jésuites du College romain®, tout en étant tres soucieuse
des recherches historiques, se réduit généralement a recueillir dans
IEcriture et dans les écrits des Péres les témoignages en faveur des
positions théologiques dominantes ou des prises de position du Ma-
gistere’®. La question se pose donc de savoir si la doctrine de I'in-
spiration exposée dans le schéma préparatoire de Dei Filius est bien
celle de la Tradition, comme le veut le P. Franzelin, ou si elle n’est
pas, en réalité, celle de I’école théologique dont il est 'un des plus
éminents représentants.

Le probléme de la distinction entre les opinions des écoles théo-
logiques et la doctrine révélée a été soulevé a maintes reprises a Vati-
can I. Dans son journal précieux pour I’histoire du Concile, Mgr Tiz-
zani rapporte les plaintes de plusieurs évéques qui constatent que le
schéma préparatoire se présente comme un résumé des doctrines des
théologiens jésuites, que certains souhaiteraient voir approuver sans
discussion par les Peres conciliaires, en condamnant les opintons des
autres écoles®. Dans un discours prononcé lors de la discussion du
schéma préparatoire, Mgr Ginoulhiac reproche au texte soumis aux
Peres de proposer la définition d’opinions théologiques qui sont cer-
tes tres répandues, mais qui n’ont pas encore atteint le degré de cer-
titude qui permet de les ériger en doctrines de foi’®. D’autres évéques
s’expriment dans le méme sens®.

Toujours présente dans les débats conciliaires, cette problémati-
que se manifeste en particulier lors de la discussion d’un passage du
deuxieme chapitre de la constitution Des Filius relatif au role du Ma-
gistere. En suivant une suggestion de Mgr Dupanloup, la Députation

3 Walter KASPER, Die Lehre von der Tradition in der Rémischen Schule (Die
Uberlieferung in der neueren Theologie, 5), Freiburg-Basel-Wien 1962, en parti-
culier la 26 concernant la méthode théologique de Jean-Baptiste Franzelin. A pro-
pos des problémes liés a la définition de I’«école romaine», voir Karl H. NEUFELD,
«R6mische Schule». Beobachtungen und Uberlegungen zur genaueren Bestim-
mung, in: Gregorianum 63 (1982) 677-699.

5 Cf. Karl H. NEUFELD, «La scuola romana», in: Storia della teologia, t. 3: Da
Vitus Pichler a Henri de Lubac, sous la direction de Rino Fisichella, Roma/Bolog-
na 1996, 278. Ceci a partir d’une conception de la Tradition beaucoup plus homo-
gene de ce qu’elle n’est en réalité et non sans une tendance a harmoniser les té-
moignages recoltés, cf. KASPER, 7bid., 380sq et SCHEFFCZYCK, Franzelin (note 54),
352sq.

3" Vincenzo T1zzANI, Il concilio Vaticano I: Diario (1869-1870) (Papste und
Papsttum, 25,1), t. 1, Stuttgart 1991, 43, 54sq et 70.

38 MANSI, t. 50, col. 149; cf. TIZZANI, 7bid., 68.

% Cf. SCHATZ, Vaticanum I (note 25), 89.



476 De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de ’Ectriture

de la foi a décidé d’ajouter la formule «tamquam divinitus revelata»
pour préciser quel est le contenu des objets proposés par le Magistére
a 'assentiment de foi des fidéles®. On veut ainsi éviter, comme I’in-
dique le rapporteur de la Députation, que les opinions des écoles théo-
logiques, mémes si elles sont certaines, soient assimilées a la doctrine
révéléedl.

Le principe de la nécessaire distinction a faire entre la Tradition et
un consensus théologique qui n’engage pas la foi a donc été reconnu
a Vatican L. Il sera appliqué a la doctrine de I'inspiration, comme le
demande entre autres Mgr Ketteler en soulignant qu’il est de coutume
dans ’Eglise de condamner les hérésies et non pas de trancher les
questions d’école’?z. On comprend donc toute I'importance des préci-
sions données par les rapporteurs de la Députation de la foi a propos
de la doctrine de linspiration. Elles indiquent que Vatican I s’est li-
‘mité a proposer la doctrine des Conciles précédents et a laissé aux
écoles théologiques liberté de discussion quant a la nature et a I’éten-
Bdue de I'inspiration.

IV, L'article sur la «Question biblique» et la riposte du P. Brucker

C’est la un point capital pour notre propos car il permet de compren-
dre pourquoi Mgr d’Hulst, dans son célebre article consacré a la
«question biblique», en janvier 1893, va présenter la doctrine de I'iner-
rance restreinte de 'Ecriture comme étant celle d’une école théologi-
que, dite «école large»®®. Un texte rédigé vraisemblablement en 1892,
qui résume 1’état de la question abordée dans I’article de janvier 1893,
montre que le recteur de I'Insitut catholique de Paris se situe exacte-
ment dans la perspective de la problématique que nous venons de
présenter.

80 POTTMEYER, Der Glaube (note 14), 301sqq. Pour I'intervention de Mgr Du-
panloup, voir MANSI, t. 51, col. 229sq.

61 «[...] ne scilicet scholarum opiniones, quae per scholas catholicas traduntur,
etiamsi certae, inserantur doctrinae fidei; nam si dicitur ecclesiam aliquid docere
tanquam divinitus revelatum, non est possibile esse solummodo opiniones scho-
lae», MANSI, t. 51, col. 322.

62 (Tanti theologi, quorum sententia approbata est ipsa auctoritate sanctae se-
'dis, non sunt damnandi, praesertim cum sit mos ecclesiae, haereses et errores
damnare, non quaestiones scholasticas definire, rem non rei modum determinaren,
MANSI, t. 51, col. 353.

6 Maurice d’HULST, La question biblique, in: Le Correspondant 170 (1893) 221.



De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de I’Ecriture 477

Dans ce texte, intitulé «Note sur les tendances latitudinaires en
exégeése biblique»®, Mgr d’Hulst indique qu’il y a deux fronts qui
s’opposent: d’un coté, celui des «exégétes». et «critiques catholiquesy;
de l'autre coté, celui des théologiens. Le point de départ de la discus-
sion est constitué par la définition de I'inspiration donnée par Vati-
can I, que Mgr d’Hulst définit comme «une action positive et spéciale
exercée par ’Esprit Saint sur les auteurs sacrés dans 'acte de la com-
position de leurs livresy.

En partant de cette définition, les théologiens n’admettent pas la
moindre erreur d’énoncé dans I’Ecriture. Dieu est «rendu responsable
de la vérité intrinseque de tout ce qui est affirmé dans la Bible, cha-
que fois qu’il n’est pas possible de préter a I'auteur sacré une inten-
tion allégorique». Cette conception est défendue au nom de la Tradi-
tion dont les théologiens affirment étre les témoins®. Il s’agit 1a de la
position du P. Franzelin, mais elle est par ailleurs largement répandue.
En France, elle a un défenseur inlassable en la personne de Joseph
Brucker, théologien et polémiste jésuite, qui a publié plusieurs articles
a ce sujet dés le début des années 1880.

De lautre coté, continue Mgr d’Hulst, les «critiques croyants»
maintiennent le fait de 'inspiration de ’Ecriture, défini par les Con-
ciles, mais ils reconnaissent en méme temps ’dnexactitude» de cer-
tains passages sctipturaires au point de vue historique. Ils ne se
croient donc plus en mesure de soutenir «la doctrine de I'tnerrance
absolue en matiére historique, de linerrance qui devrait exclure
jusqu’aux /apsus de mémoire, jusqu’aux anachronismes» et ils deman-
dent qu’on entende «plus largement les effets de I'inspiration». D’ou
le nom d’«école large» donné a ce groupe d’exégetes et d’apologistes.
Il est a relever que l'usage des termes d’«école large» et d’«école
étroite» s’est imposé dans les débats entre revues catholiques frangai-
ses des le milieu des années 18806,

Les «critiques croyants» savent qu’une restriction des effets de
P'inspiration, c’est-a-dire une restriction de I'inerrance scripturaire, est
contraire a la «doctrine traditionnelle» mais ils se demandent si «les
anciens ont été vraiment les témoins formels de la Tradition lorsqu’ils

64 Portrait, 375-382.

65 Portrait, 377.

6 Par exemple, le P..Joseph BRUCKER emploie la dénomination d’«école large»,
ainsi que celle d’«école étroite» pour indiquer son propre parti, dans un article pu-

blié en janvier 1888, Questions actuelles d’exégese et d’apologie biblique, in:
Etudes 25 (1888) 85sq; cf. ci-dessus la note 26.



478 De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de ’Ecriture

ont affirmé cette inerrance absolue», ou si leur unanimité n’est pas un
«simple accord de fait entre gens qui prennent tout a la lettre, parce
qu’ils n’ont pas de raisons suffisantes de s’écarter de la lettre». Le
recteur de 'Institut catholique pose ainsi le probleme du rapport en-
tre la Tradition et un consensus patristique et théologique issu de cir-
constances historiques particulieres.

Mais, objecte Mgr d’Hulst, y a-t-il réellement des raisons qui in-
vitent a concevoir plus largement les effets de 'inspiration? Dans sa
«Notey, il distingue entre le domaine des sciences naturelles et celui
de lhistoire. Dans le premier domaine, les incontestables progres
scientifiques ont amené la plupart des exégetes a reconnaitre que la
Bible parle des «choses physiques selon les apparences» et qu’elle ne
contient «aucun enseignement divin sur ces matieres». Pour opérer ce
changement dans I'interprétation de I’Ecriture, 1l a fallu rompre avec
le consensus des théologiens des premiers quinze siécles chrétiens,
consensus qui avait amené a la condamnation de Galilée. Le recteur
de I'Institut catholique de Paris se demande donc si, face a la révolu-
tion «survenue depuis cent ans dans le domaine de la critique et de
Ihistoire», un changement n’est pas devenu nécessaire également dans
ce dernier domaine.

Le critere des apparences étant difficilement applicable a I’his-
toire, on est amené a admettre «que 'inspiration est compatible avec
certaines inexactitudes». A I'appui de ses assertions, il énumere une
série de difficultés historiques que souleve la comparaison critique
des assertions scripturaires entre elles, ainsi que leur comparaison
avec les données fournies par 'orientalisme et par I’histoire profane.
Face a ces réelles difficultés, conclut Mgr d’Hulst en rapportant 'opi-
nion «d’un grand nombre de catholiques éclairés, particulierement en
Angleterre, en Amérique et en Allemagne», il est souhaitable que «les
hypothéses émises sur une limitation possible des effets de I'inspira-
tion, restent provisoirement dans 'Eglise a I’état d’opinions libres»S’.

Le recteur de I'Institut catholique se situe donc dans la méme per-
spective de la minorité a Vatican I. Comme le Concile n’a pas donné
des précisions quant a la nature et surtout quant a ’étendue de I'inspi-
ration, la discussion théologique est libre dans ce domaine. La «Note»
de 1892 montre en méme temps que la nouvelle situation de I’apo-
logétique et de ’exégese, dans le contexte des progres scientifiques et
‘historiques du XIXe siécle, pose un probléme qui est éminemment

7 Portrait, 382,



De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de I’Ecriture 479

théologique: comment faut-il comprendre les effets de I'inspiration?
N’est-1l pas devenu indispensable de renouveler la doctrine tradition-
nelle a2 ce sujet? Dans sa «Note», Mgr d’Hulst se limite a parler d’une
«nspiration restreinte dans ses effets», sans donner de précisions
ultérieures. Il présentera une solution développée dans I’article consa-
cré a la «Question biblique» qu’il publie dans le Correspondant du 25
janvier 1893.

Dans ce célebre article, Mgr d’Hulst présente les positions res-
pectives de deux écoles théologiques, I’école large et ’école étroite.
On a posé le probléeme des assises institutionnelles de ces écoles, et
surtout celles de I’école large. En effet, dans ’Ancien régime les éco-
les théologiques étaient associées aux ordres religieux ou a des insti-
tutions, telle la Faculté de théologie de Paris. Mais on peut aussi en-
tendre la notion d’école dans le sens d’une orientation théologique
commune a plusieurs auteurs. L’école étroite peut donc étre considé-
rée comme expression de ’école jésuite, éminemment représentée par
le Collége romain, mais elle exprime en méme temps un consensus
théologique beaucoup plus ample et ne peut pas étre identifiée avec
une institution précise®,

Quant a I’école large, Mgr d’Hulst la définit, dans la note de 1892,
mais déja dans un article de 1885, comme orientation commune 2
plusieurs auteurs catholiques dont les positions ne sont toutefois pas
uniformes. Il est certain que la Faculté de théologie de I'Institut ca-
tholique de Paris se présente au début des années 1890 comme I'une
des possibles assises institutionnelles de I’école large®. Ce qu’on re-
connait, entre autres, a la part importante accordée a la critique histo-
rique et biblique dans le programme du doctorat, ainst qu’a la volonté
de former dans un esprit vraiment scientifique un nouveau professeur
d’exégese: ’abbé Alfred Loisy, envoyé a Paris par son évéque, Mgr
Meignan™. Aussi, 'influence de ce dernier sur les positions de Mgr
d’Hulst ne fait pas de doute’, le recteur de 'Institut catholique étant
d’ailleurs issu du méme milieu «catholique libéral» auquel appartien-

6 On peut d’ailleurs remarquer que c’est grice a 'influence de I’école jésuite
que la doctrine de l'inspiration verbale, répandue jusqu’a la fin du XVIIIe siécle, a
été progressivement remplacée par la doctrine de I'inspiration réelle qui s’est im-
posée au cours de la deuxiéme moitié du XIXe siecle, cf. BEUMER, L’inspiration
(note 7), 60—65, et BURTCHAELL, Catholic Theories (note 7), 88sqq.

% Portrait, 100—-107.

0 Portrait, 108—110.

"L Cf. Portrait, 266sq, et 26.



480 De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de ’Ecriture

nent quelques membres de la minorité a Vatican I, tel Mgr Meignan
ou Mgr Dupanloup.

Dans larticle de janvier 1893, la notion d’école assume donc une
importance principalement tactique’. Il s’agit, comme le montre la
note de 1892, de situer la «question biblique» a I'intérieur d’un débat
qui remonte a Vatican I. A la lecture de Particle, 1l est évident que son
auteur vise a présenter de la fagon la plus développée possible les ar-
guments de I’école large. Mais étant donné le manque d’uniformité
des positions des théologiens et exégetes partageant cette nouvelle
orientation, Mgr d’Hulst sera amené a développer une synthese origi-
nale™. Pour cette méme raison, on a I'impression d’un certain flou
dans ’exposé, ce qui s’explique aussi par le fait que, étant écrit pour le
public cultivé du Correspondant, et non pas pour des théologiens de
meétier, le texte de Mgr d’Hulst est marqué par un style discursif, sans
avoir la structure rigoureuse dun traité de dogmatique.

L’article commence en présentant les probléemes que pose a
Iexégese le progres scientifique et historique, puis il aborde son objet
principal, la «discussion théologique»™. Apres avoir résumé l’ensei-
gnement de Vatican I, Mgr d’Hulst indique que les textes conciliaires
ne contiennent pas de précisions quant aux différents aspects de la
doctrine de I'inspiration”. Pour ce qui est de la #ature de I'inspiration,
'article présente succinctement la doctrine de I'inspiration verbale et
celle de I'inspiration réelle, sans prendre explicitement position. On
sent que pour Mgr d’Hulst le probléme principal est celui de ’étendue
et surtout des ¢ffers de I'inspiration. A ce sujet, il expose rapidement la
position de l’école étroite, qui correspond en substance a celle du
cardinal Franzelin, puis il consacre de nombreuses pages a la nouvelle
école.

Le principe théologique qui caractérise I’école large est exprimé a
plusieurs reprises, et en particulier a propos de ce que son auteur ap-
pelle ’école moyenne. Représentée par le seul abbé Paul de Broglie,

2 Cf. Portrait, 386sq.

11 n’est donc pas étonnant, comme on I’a souvent remarqué, qu’Alfred Loisy
n’y ait pas reconnu un exposé de ses propres idées, bien que le recteur de I'Institut
catholique de Paris ait intégré dans sa synthése certains éléments de la pensée du
jeune exégete dont il connaissait bien les écrits, les ayant soumis 4 une censure
préalable depuis quelques mois, cf. Portrait, 372-375 et 387, introduction a la let-
tre numéro 106. Nous n’avons pas I'intention d’aborder ici la question délicate des
rapports entre M. d’Hulst et A. Loisy, que nous traiterons dans un autre cadre.

" Maurice d’HULST, La question biblique (note 63), 218sqq.

™ Ibid., 219. ‘



De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de ’Ecriture 481

professeur d’apologétique a I'Institut catholique de Paris, I’école moy-
enne applique le méme principe que I’école large, mais de facon plus
limitée’®. Pour des raisons de prudence, Mgr d’Hulst se range, dans
son article, du c6té de I’école moyenne. En réalité, cette derniére est
purement fictive car sa position théologique est la méme que celle de
’école large. ~

Lorsqu’on parle des ¢ffets de I'inspiration, il est nécessaire d’en
chercher la cause. Or, pour Mgr d’Hulst le criteére de discernement de
la vérité biblique est déterminé par la cause finale de I'inspiration, c’est-
a-dire le salut des hommes”’. Le salut est également la fin de la Révé-
lation™ a laquelle est reconnue implicitement une primauté par rap-
port a l’inspiration79 Il s’agit donc d’un renversement de perspective
par rapport a I’école étroite qui insiste sur la causalité qﬁ" tciente de I'in-
splratlon ce qu1 unphque que toute proposmon 1nsp11:ee est néces-
sairement révélée et par conséquent absolument vraie. Pour Mgr
d’Hulst, au contraire, la vérité des énoncés de I'Ecriture est garantie
uniquement dans la mesure ou ceux-ci véhiculent un enseignement
concernant la foi et les moeurs, selon la formule employée par le
Concile de Trente, c’est-a-dire lorsqu’ils concernent le salut.

Ce principe théologique permet de résoudre le probleme des
prétendues erreurs de la Bible, ou «inexactitudes» comme préfere les
appeler Mgr d’Hulst. Puisque la «révélation est un enseignement divin
qui ne peut porter que sur la vérité» et que cette vérité concerne le

76 A propos du rapport entre la position de I’abbé de Broglie et celle de Mgr
d’Hulst, voir Portrait, 384, note 1.

T «De ’école hardie, cette opinion [moyenne] emprunte une fagon assez large
d’entendre ce que nous avons appelé les effets de Iinspiration. L’intervention de
I’Esprit-Saint dans la composition des livres sacrés étant motivée par le dessein
miséricordieux du Seigneur, qui a voulu instruire les hommes des choses du salut,
il ne parait pas impossible a priori de concilier le fait de I'inspiration avec la pré-
sence dans les textes de documents d’origine purement humaine et dont la valeur
reste a vérifiern, ibid., 240; cf. 220sq, ou Mgr d’Hulst insiste sur la finalité salvifi-
que de I'inspiration qui doit constituer la mesure de ses effets.

8 (Pourquoi est-il permis de dire que I'enseignement scientifique est peut-étre
absent de I’Ecriture? Parce que cet enseignement n’intéresse en rien le salut de
I’homme, véritable fin de la révélation biblique; parce qu’il n’ajoute rien, pas
méme un éclaircissement, a la manifestation de ce qu’il faut croire, pratiquer, es-
pérer pour aller au ciely, 7bid., 227.

" Ceci apparait des éléments qui permettent a Mgr d’ Hulst de montrer le bien
fondé théologique de I’école large et qui montrent, en substance, que le domaine
de I’enseignement authentique de I’Eglise, qui recoit et interpréte I'Ecriture, est
celui de la vérité révélée, ibid., 220-222; cf. la citation dans Portrait, 106.



482 De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de I’Ecriture

salut, 11 n’y a pas d’enseignements scientifiques et historiques dans la
Bible, par conséquent il n’y a pas, dans ces domaines, d’etreurs im-
putables a ’Esprit saint qui a jugé inutile de «redresser les erreurs
matérielles de Iécrivain sacré»®. Une plus grande autonomie est ainsi
reconnue 2a ’auteur humain dans la rédaction des Livres saints, avec
ses limites et ses conditionnement historiques. Le principe théologi-
que de ’école large permet donc aux exégetes de redéfinir le rapport
entre la Bible et les littératures de 'Orient ancien. En citant longue-
ment un célebre texte de Francois Lenormant — mis a 'Index en
188781 —, puis en faisant allusion aux écrits de Loisy, sans le nommer,
Mgr d’Hulst pose le probleme de P'interprétation des premiers chapi-
tres de la Genese: s’agit-il de la narration historique des débuts de
I’humanité, comme le veut ’école étroite, ou de récits empruntés aux
«légendes chaldéennes», mais transformés en y introduisant, en vertu
de I'inspiration, «des vérités dogmatiques ou morales»®?? Il est évident
que, méme s’il exprime des fortes réserves quant a 'ampleur de
'application du principe, I'auteur de l'article penche du coté de la
deuxieme solution.

En conclusion, en dépit d’une formulation qui n’est pas toujours
suffisamment précise et explicite, en vertu de lartifice rhétorique mis
en oeuvre pour rédiger cet article, Mgr d’Hulst adopte la méme défi-
nition de 'objet formel de la vérité de I’Ecriture que Mgr Meignan et
Auguste Rohling. La vérité scripturaire est déterminée par la cause fi-
nale de I'inspiration: la communication sans erreur de la vérité salvifi-
que. Il importe de souligner que selon I’école large — telle que la défi-
nit le recteur de 'Institut catholique de Paris — foute I’Ecriture est in-
spirée, «méme 2 ’égard des moindres détails». Mgr d’Hulst corrige ex-
plicitement la théorie des obiter dicta du cardinal Newman qui semblait

80 Ibid., 221; cf. 232sq et passim; cf. le texte de Mgr Meignan cité ci-dessus,
note 30.

81 L’ouvrage de F. Lenormant, Les origines de I'histoire d’aprés la Bible et les
traditions des peuples orientaux, 3 t. , Paris 1880—84 est mis a 'Index par un dé-
cret daté du 20 décembre 1887, publié dans I’'Univers du 31 décembre 1887, 2.

82 Ibid., 231. A la 232, on lit: «[...] quand I’écrivain utilise des documents hu-
mains, n’intervenir pour en corriger les imperfections et méme les inexactitudes
qu’autant qu’elles iraient contre la fin dogmatique et morale de Pinspiration».
Dans le compte-rendu d’un ouvrage de Dausch consacré a 'inspiration, A. Loisy
écrivait, en 1892: «ls ont moulé en quelque sorte la vérité révélée dans le cadre
des opinions communes et des traditions de leur race, sauf a rectifier dans ces
données, qui étaient pour eux la science contemporaine, ce qui pouvait contredire
les principes essentiels de la vérité religieusen, L'enseignement biblique 1 (1892) 3, 12;
cf. Portrait, 111-117.



De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de 'Ecriture 483

impliquer une restriction de I’étendue de I'inspiration®. Le fait de met-
tre Paccent sur la causalité salvifique de la Révélation permet de dis-
socier I'intégralité de I'inspiration de ’Ecriture de son inerrance ab-
solue, grice a une redéfinition de I'objet formel de sa vérité.

Nous avons un témoignage tres important de ce principe théolo-
gique dans une lettre écrite au P. Brucker quatre ans avant la publica-
tion de I'article de Mgr d’Hulst. L’auteur de la lettre rapporte une dé-
finition de I'inspiration qu’il a probablement entendue formuler dans
les milieux proches de I'Institut catholique de Paris, voire par le rec-
teur lui-méme: «D’apres ses partisans, il faudrait en vue d’une conci-
liation qui s’impose avec le monde savant, admettre dans les diverses
parties de la Bible, non pas une distinction matérie/le, ce qui leur parait
trop visiblement contraire aux termes du Concile du Vatican, mais
une distinction formelle. Dans PEcriture sainte, disent-ils, tout est in-
spiré, méme les mots: mais seulement 2 un certain point de vue, 2
celui ou s’est placé ’Esprit saint et ou se tient I’'Eglise, le point de vue
religienx»®t. Ces propos permettent de comprendre le peu d’intérét
manifesté par Mgr d’Hulst, dans son article, pour la distinction clas-
sique faite entre inspiration verbale et inspiration réelle. Car la nou-
velle définition de I'objet formel de la vérité de Ecriture qu’il pro-
pose permet de dépasser le probléme du sens littéral de ’Ecriture tel
qu’il se posait jusque la, et d’ouvrir de plus amples espaces au travail
des exégetes.

En mars 1893, les Etudes publient un article du P. Brucker qui ré-
fute point par point, avec une fermeté, et une fermeture, absolues, les
arguments avancés par Mgr d’Hulst. Au coeur de 'oeuvre de démoli-
tion se trouve le principe théologique commun a I’école large et a
I’école moyenne — comme le fait remarquer non sans un brin d’ironie
le théologien jésuite — qui permet de dissocier I'inspiration intégrale
de I’Ecriture de son inerrance absolue: le principe qui fait de la cause
finale de linspiration, c’est-a-dire le salut des hommes, le critere de
discernement de la vérité biblique. Apres avoir souligné le caractere
inédit de la dissociation entre inspiration et inerrance introduite par

8 M. d’HutLsT, La question biblique (note 63), 222.

8 1’abbé Farion au Brucker, 19 décembre 1888, Paris, Archives francaises de
la Compagnie de Jésus, Fonds Brucker, JBr 354, numéro 55 (souligné dans
I'original). Quant aux erreurs de la Bible, I’abbé Farion expose des conclusions
analogues a celles présentées par Mgr d’Hulst dans son article, cf. Portrait, 378,
note 1.



484 De l'inerrance absolue a la vérité salvifique de I'Ecriture

Mgr d’Hulst®, le P. Brucker repousse absolument un tel principe,
contraire a «’unanimité de la tradition catholique»®.

L’autorité divine de I’Ecriture, enseignée par les Conciles de
Trente et de Vatican I, est interprétée par le P. Brucker en insistant
sur la causalité efficiente de I'inspiration, ce qui fait de Dieu l'auteur
de toute «affirmation authentique de la Bible, qu’elle se rapportat au
dogme, a la morale, ou seulement a l’histoire, aux sciences naturelles».
Ce principe implique que «toutes les énonciations de la Bible sont né-
cessairement vrales»®. C’est donc «un non /licet catégorique» que le
P. Brucker oppose a ce qu’il considére comme «le manifeste d’une
nouvelle école»®. L’article du théologien jésuite montre que son au-
teur, qui se réfere a la doctrine du cardinal Franzelin, considere I'iner-
rance absolue de ’Ecriture comme étant un enseignement de la Tra-
dition®. Le P. Brucker refuse donc de remettre en question, comme
le demande Mgr d’Hulst au nom des nouvelles découvertes de la
science, le consensus théologique de tous les Peres et Docteurs de
I’Eglise, qu’il considére comme indépendant de toutes contingences
historiques®.

Deux écoles s’affrontent donc dont 'une, récente et minoritaire,
vient d’étre prise sous son patronage par Mgr d’Hulst. Ce qui a été
percu a ’époque comme un événement important a cause de la place
occupée dans I’Eglise de France par le recteur de I'Institut catholique
‘de Paris. Le P. Brucker lui-méme souligne ce fait dans sa réfutation.
Mais le publiciste jésuite, et avec lui bon nombre de théologiens de
son temps, s’oppose a la liberté de discussion. C’est la légitimité
méme des positions de ’école large qui est contestée au nom d’un
consensus théologique identifié avec la Tradition. Le débat de Vati-
can I se reproduit donc vingt ans apres le Concile. Il sera tranché par

Pencyclique Providentissimus Deus, en novembre 1893, en faveur du
P. Brucker.

8 «Voila quelle serait la platform actuelle de I'école dargew, Joseph BRUCKER,
La «question biblique» , in: Ezxdes 58 (1893) 372.

8 Tbid., 373.

8 Ibid., 381; cf. 368sq.

8 Ibid., 361.

8 Le Brucker renvoit au célébre traité de Franzelin dont il a été question ci-
dessus et en particulier 4 I'appendice ajouté par le cardinal jésuite a I’édition de
1882 pour réfuter la doctrine d’Auguste Rohling, 7bid., 373, note 1.

% Ibid., 378sqq.



De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de ’Ecriture 485

V. L'encycligue Providentissimus Deus ef son interprétation antorisée

Nous ne disposons pas pour cette encyclique des renseignements dé-
taillés concernant les phases de sa rédaction que nous avons pour
Iencyclique Rerum novarum de 1891°1. Nos recherches dans les archi-
ves romaines nous ont permis de retrouver seulement un projet latin,
commengant par les mots «Aeternus Pater» (AP), rédigé par le jésuite
allemand Rudolf Cornely, professeur d’Ecriture sainte au Collége ro-
main de 1879 a 1889%2. Ce projet se situe en position intermédiaire
entre une premiere étape rédactionnelle et le texte final. D’une part,
les remarques explicatives ajoutées a AP font état de deux projets
précédents, dont Cornely a repris une partie du contenu tout en les
transformant dans la disposition et dans la formulation?. D’autre
part, la comparaison du projet du jésuite allemand avec le texte de
Iencyclique montre que la structure et le contenu de AP ont été re-
pris dans leur substance par Providentissimus Deus (PD), bien que la
formulation ait été transformée, parfois considérablement, en confé-
rant a la rédaction finale un ton plus sobre, précis et solennel. D’ou
I'importance de AP et de ses remarques annexes pour l'interprétation
doctrinale de encyclique.

Consacré aux études bibliques, le projet AP se divise en deux
parties. D’abord, 1l traite de I'importance de I’étude de ’Ecriture pour
le clergé, ensuite il présente un programme d’enseignement adapté
aux nécessités de ’époque. La deuxieme section de cette partie indi-
que quels moyens il faut utiliser pour repousser les attaques des «n-
crédules» contre l'autorité des Livres inspirés?. Dans ses remarques
annexes, Cornely affirme avoir ajouté aux projets précédents quelques
principes de solution pour les problemes soulevés par les sciences
naturelles et historiques. Pour les sciences naturelles, en substance, il
s’agit de deux principes: en premier lieu, ’Ecriture ne veut pas ensei-
gner les sciences naturelles, elle emploie souvent le langage de son
temps, le langage des apparences; en deuxieme lieu, il faut éviter un

1 L’enciclica «Rerum novarumy: testo autentico e redazioni preparatorie dai
documenti originali, Giovanni Antonazzi (éd.), Roma 2e éd. 1992. Sauf erreur, il
n’existe pas d’études du méme genre consacrées a Providentissimus Deus.

92 Rome, Archivio segreto vaticano, Ep. lat., Pos. et min. 144 (= AP). L’iden-
tification de I’auteur est possible, en plus des ressemblances doctrinales, parce que
dans les remarques annexées, Cornely indique avoir séjourné a Rome de 1879 a
1889, AP, 100.

9 AP, 95.

% AP, 67sqq.



486 De l'inerrance absolue a la vérité salvifique de I’Ecriture

concordisme trop poussé pour ne pas étre obligé de revoir ses inter-
prétations scripturaires a chaque progres de la science®.

Pour lhistoire, des considérations analogues s’imposent selon le
P. Cornely: d’une part, il faut étre conscient du caractere provisoire et
incertain des résultats de la critique historique; d’autre part, il faut se
rappeler que le but de Ecriture n’est pas d’enseigner la chronologie
de I’histoire ancienne mais d’étre la source du salut. Il faut donc peser
avec la plus grande prudence les assertions historiques des Livres sa-
crés. Le principe de la finalité salvifique de linspiration, que le
P. Cornely reconnait explicitement, trouve toutefois une application
toute différente de celle de I’école large. En vertu de ce principe,
I'exégete jésuite admet la possibilité d’une corruption du texte bibli-
que lors de sa transmission manuscrite pour ce qui est du domaine
historique, ce que I’Esprit saint n’aurait par contre pas permis pour le
contenu de ’Ecriture concernant la foi et les moeurs. On peut ainsi
reconnaitre la présence d’erreurs historiques dans le texte de la Bible
tel que nous le connaissons aujourd’hui, erreurs qu’il n’est toutefois
pas possible d’attribuer a I’écrivain sacré et au texte original®.

Le projet AP continue donc en repoussant la doctrine d’un petit
nombre d’auteurs qui admettent que les écrivains sacrés eux-mémes,
et non pas les copistes, ont pu se tromper, car ils pensent que
Pinspiration concerne uniquement la foi et le moeurs et non pas les
faits historiques. Cette opinion est incompatible avec la doctrine ca-
tholique telle qu’elle est exprimée par le consensus des Peres de
PEglise. Ces derniers ont toujours considéré I’Ecriture comme
exempte de toute erreur car elle est inspirée dans toutes ses parties”.
Comme il ''ndique dans les remarques annexes, le P. Cornely veut

% AP, 72-77/109sq.

% AP, 78sq; cf. Frangois LAPLANCHE, «La question biblique» (note 25), 151—
153,

97 «(Numquam autem viro catholico asserere licet, ipsum sacrum auctorem er-
rasse: illa enim paucorum opinatio reprobanda est, qua ex eiusmodi difficultatibus
sese expedire conantur arbitrantes vel innuentes, inspirationem ad solas res fidei
morumque pertinere neque ad historicas res sese extendere. Quam opinationem
alienam esse a catholica doctrina, facile colligere poterunt ex omnium SS. Patrum
studio illo adeo assiduo ac perpetuo, quo omnes omnino errores in quacumque re
a S. Scripturis, quales a suis auctoribus inspiratis editae sunt, removebant opina-
tasque contradictiones varietatesque in narrationibus maxime evangelicis compo-
nere et amice inter se conciliare conabantur. Intime enim eis erat persuasum, inte-
gros libros cum omnibus suis partibus esse inspiratos, Deumque ipsum per sacros

auctores esse locutum, ita ut nihil omnino errare, nihil fallaciter ponere potuerint
(cfr. S. Aug. e 82, 3 n. 24 etc.)», AP, 79-80.



De I'mmerrance absolue a la vérité salvifique de ’Ecriture 487

ainsi détruire opinion de quelques auteurs catholiques qui est assez
répandue. Le théologien jésuite reconnait que la doctrine de I’étendue
et de 'inerrance absolue de I'inspiration n’a pas encore été définie par
I’Eglise — c’est 1a une affirmation a remarquer — mais comme il s’agit
d’une doctrine théologiquement certaine, il considere opportun que le
Souverain Pontife réprouve 'opinion qui admet des erreurs de la part
de ’écrivain sacré®,

Un appendice ajouté a I’édition de 1891 de son introduction aux
études bibliques permet de connaitre plus précisément la pensée du
P. Cornely a ce sujet. L’exégete jésuite indique qu’il y a controverse
entre les catholiques a propos de l'interprétation a donner du terme
«parties» que contiennent les décrets des Conciles. Faut-il entendre
dans le sens de la canonicité de I’Ecriture ou dans celui de I’étendue
de l'inspiration? De I’aveu du P. Cornely, Vatican I n’a pas tranché la
question et quelques auteurs, parmi lesquels figurent Newman, Le-
normant et Rohling, ont proposé de restreindre I'inspiration, et par
conséquent I'inerrance, au domaine de la foi et de moeurs. Mais cette
opinion est a repousser car Dieu est ’auteur principal, la «causa effi-
ciens» de l’ensemble des assertions que contient ’Ecriture, «res et
sententias», selon la doctrine des principaux théologiens jésuites, dont
Franzelin, que le P. Cornely adopte car elle lui semble conforme au
consensus des Peres de 'Eglise®. C’est donc la doctrine de I’école jé-
suite, insistant sur le principe de la causalité efficiente de I'autorité di-
vine de I’Ecriture, qui se trouve en arriere-plan de la formulation du
passage concernant 'inerrance scripturaire dans AP. Ce principe n’est
toutefois pas formulé explicitement.

Tel n’est pas le cas de I’encyclique PD dont le texte a été considé-
rablement modifié, sur ce point, par rapport au projet de Cornely.
Quant aux objections concernant les sciences naturelles, Pencyclique
reproduit, sous une forme différente, la substance des arguments de
Pexégete jésuite!®. Puis elle aborde le probléeme des erreurs histori-

%8 «Quamvis enim diserte definitum non sit, nullum omnino errorem in sacris
libris, prout ex auctorum inspiratorum manibus prodierunt, inveniri sed inspira-
tionem ad omnes eorum sententias, etsi proxime et per se fidei morumque res non
attingant, sese extendere, doctrina haec tamen theologice certa recte dicitur. Qua-
re ad rem videtur esse, ut Sua Sanctitas illorum systema reprobet, qui erroribus
sacrorum admissis difficultates exortas non tam solvere quam effugere conanturm,
AP, 110-111.

% Rudolf CORNELY, Historicae et criticae introductionis in U. T. libros sacros
compendium, Paris 2e ed. 1891, 623-636.

100 EB, nn.120-122.



488 De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de 'Ecriture

ques de la Bible. PD admet, comme AP, la possibilité¢ de fautes de
transcription dans la transmission du texte original, mais le principe
de la finalité salvifique de I'inspiration, utilisé par Cornely pour légi-
timer cette assertion, a été¢ omis. Ce qui s’explique par la suite du
texte de I’encyclique qui précise, par rapport au projet AP, quelles
sont les doctrines condamneées. Il s’agit de celle qui limite 'inspiration
a certaines parties de la Bible, de celle qui admet des erreurs imputa-
bles a I’écrivain sacré, et surtout de celle, exposée par Mgr d’Hulst
dans son article, qui définit la vérité de PEcriture en insistant sur la
cause finale de l'inspiration: «On ne saurait, en effet, tolérer le sys-
téme de ceux qui, pour échapper a ces difficultés, ne craignent pas
d’admettre que I'inspiration divine s’applique aux choses de la fo1 et
des moeurs, mais a rien de plus, parce qu’ils crotent faussement que
s’il s’agit de la vérité des textes, on ne doit pas tant rechercher ce que
Dieu a dit, qu’examiner pour quel motif il I'a dit»'%.. L’encyclique re-
pousse donc explicitement le principe théologique fondateur de
I’école large, tel qu’il a été présenté par Mgr d’Hulst en janvier 1893,
PD continue en justifiant cette condamnation par le fait que
I’Ecriture est entiérement inspirée, dans toutes ses parties, et qu’elle
ne peut donc rien contenir d’erroné: Dieu, vérité souveraine, ne peut
étre 'auteur d’aucune erreur'?2. Comme dans AP, le terme «partiesy»
est interprété dans le sens de I’étendue de I'inspiration. Mais I'auteur
de la rédaction finale de I’encyclique va beaucoup plus loin que le
P. Cornely. PD affirme que «c’est la I’ancienne et constante foi de
I’Eglise», définie par les Conciles de Florence et de Trente, confirmée
et précisée a Vatican I par la constitution De/ Filius dont Pencyclique
cite le texte consacté a I'inspiration de I’Ecriture que nous avons lon-
guement commenté. La doctrine de ’étendue de I'inspiration et de

101 Traduction de PD publiée dans les Etudes 61 (1894) 18sq. «[...] at nefas
omnino fuerit, aut inspirationem ad aliquas tantum sacrae Scripturae partes coan-
gustare, aut concedere sacrum ipsum errasse auctorem. Nec enim toleranda est
eorum ratio, qui ex istis difficultatibus sese expediunt, id nimirum dare non dubi-
tantes, inspirationem divinam ad res fidei morumque, nihil praeterea, pertinere, eo
quod falso arbitrentur, de veritate sententiarum quum agitur, non adeo exquiren-
dum quaenam dixerit Deus, ut non magis perpendatur quam ob causam ea dixe-
rits, EB, n.124.

102 (Etenim libri omnes atque integri, quos Ecclesia tamquam sacros et cano-
nicos recipit, cum omnibus suis partibus, Spiritu Sancto dictante, conscripti sunt;
tantum vero abest ut divinae inspirationi error ullus subesse possit, ut ea per se
ipsa, non modo errorem excludat omnem, sed tam necessario excludat et respuat,
quam necessarium est, Deum, summam Veritatem, nullius omnino erroris aucto-
rem essen, EB, n.124.



De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de I’Ecriture 489

I'inerrance propre a I’école étroite est ainsi présentée non pas comme
théologiquement certaine, mais comme ayant déja été dogmatique-
ment définie, comme étant de foi.

La doctrine de PD au sujet de I'inerrance absolue de la Bible se
construit en effet, comme celle de Franzelin, autour de la notion d’ax-
torité divine de Ecriture. Apres avoir souligné que cette expression a
été définie dogmatiquement par Des Filius, «Veteris et novi Testamen-
ti libri [...] Deum habent auctorem»'®, elle est interprétée par PD
dans le sens de Vautorité littéraire de Dien: toutes les assertions de ’écri-
vain sacré, instrumentum ad scribendum, sont a considérer comme asser-
tions de UEsprit saint, primarius auctor, sans quoi Dieu ne pourrait pas
étre appelé auteur de 'ensemble de ’Ecriture!®. L’encyclique reprend
donc a son compte la doctrine de I’école étroite tout en la présentant
comme l'interprétation authentique et univoque de la foi de I'Eglise.
Puis, en suivant la méme méthode que le cardinal Franzelin et son
école, PD cite quelques témoignages patristiques en faveur de I'auto-
rité littéraire de Dieu, voire méme de la dictée divine, pour montrer
que la notion d’inerrance absolue de ’Ecriture appartient a la Tradi-
tion. Admettre la présence d’erreurs dans la Bible constitue une per-
version de la doctrine catholique de I'inspiration!®,

Notre analyse confirme sur trois points les indications contenues
dans la correspondance de Mgr d’Hulst : une condamnation doctri-
nale précise a été ajoutée au premier projet de I'encyclique; elle a été
infligée au nom de la doctrine de I’école étroite, grace en particulier a
I'influence du cardinal jésuite Camillo Mazzella; elle frappe explicite-
ment le principe théologique fondateur de I’école large — le méme que

103 cOD, 806. EB, n.125; cf. ].-B. FRANZELIN, Tractatus (note 17), 331.

104 «Quare nihil admodum refert, Spiritum Sanctum assumpsisse homines tam-
quam instrumenta ad scribendum, quasi, non quidem primario auctori, sed scrip-
toribus inspiratis quidpiam falsi elabi potuerit. Nam supernaturali ipse virtute ita
eos ad scribendum excitavit et movit, ita scribentibus adstitit, ut ea omnia eaque
sola quae ipse iuberet, et recte mente conciperent, et fideliter conscribere vellent,
et apte infallibili veritate exprimerent: secus, non ipse esset auctor sacrae Scriptu-
rae universaen, EB, n.125. On a remarqué que la formulation qu’emploie PD
montre qu’elle considére I'inspiration divine comme une «dictée conceptuelle»,
G. COURTADE, ].B. Franzelin. Les formules que le magistére de ’Eglise lui a em-
pruntées, in: Recherches de science religiense 40 (1951-1952) 322; cf. J. BEUMER, Die
katholische Inspirationslehre (note 7), 27sqq.

105 EB, nn.126-127.



490 De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de I’Ecriture

celui de I’école moyenne — exposé dans I’article de janvier 18931%, On
comprend donc pourquoi Mgr d’Hulst a adressé au pape une lettre
personnelle de soumission a Pencyclique dans laquelle il reconnait
qu’il n’est désormais plus possible de soutenir 'opinion «qui limite
aux matieres de foi et de morale la garantie d’inerrance absolue ré-
sultant du fait de I'inspiration»!?”’. Aussi, les professeurs de la Faculté
de théologie de I'Institut catholique de Paris se sont-ils soumis aux
enseignement de PD, en particulier a celui qui, pour affirmer I'iner-
rance absolue de I’Ecriture, interprete le terme «parties», employé par
les Conciles, dans le sens de ’étendue des effets de 'inspiration!®s,

Pour ce qui est de I'influence du cardinal Mazzella, elle est a situer
dans le contexte d’une réorganisation des rapports de pouvoir a
I'intérieur de la Curie romaine qui, des 1892, voit le cardinal secrétaire
d’Etat Rampolla s’imposer en s’appuyant sur le cardinal jésuite et sur
I'un de ses confreres, le P. Salvatore Brandi, appelé 2 Rome en 1891
comme rédacteur a la Civilta cattolica. Cette réorganisation va de pair
avec une surveillance plus stricte de I'orthodoxie théologique, pronée
en particulier par le cardinal Mazzella'?.

L’article du traité de théologie dogmatique du cardinal jésuite
consacré a I'inspiration de I’Ecriture présente la méme structure con-
ceptuelle et méthodologique que le passage de PD concernant la doc-
trine de 'inspiration et de 'inerrance!’®. Aprés avoir cité les textes des
Conciles, et en particulier de Vatican I, Mazzella expose celle qu’il
considere comme étant la vraie notion d’inspiration car elle se déduit
de la formule «Deus est auctor librorum sacrorum»!!’. Le cardinal jé-
suite, qui se situe explicitement dans la perspective de la causalité ef-
ficiente, montre que Dieu peut étre appelé auteur de ’Ecriture uni-

106 Cf. entre autres la lettre du 7 mai 1893, citée en exergue de cet article, et
celles du 14 décembre 1893 et du 13 mars 1896, publiées dans: Portrait, 400-403,
417-420, 446.

107 Portrait, 421sq.

1% «ac nominatim de divinae inspirationis effectu qui ad omnium Canonico-
rum librorum singulas partes sic extenditur ut ex sese quemlibet errorem exclu-
dat», lettre au pape publiée dans Salvatore BRANDI, La question biblique et I’ency-
clique «Providentissimus Deus», Paris [1894], 230.

109 Christoph WEBER, Quellen und Studien zur Kurie und zur Vatikanischen
Politik unter Leo XIIT (Bibliothek des deutschen historischen Instituts in Rom,
45), Tibingen 1973, en particulier 129sqq.

10 Camillo MAZZELLA, De virtutibus infusis. Praelectiones scholastico-dog-
maticae, Rome 3e éd. 1884, 523sqq.

M Ibid., 524, 528.



De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de ’Ecriture 491

quement si celle-ci contient toutes et seulement les «res et sententiae»
que Dieu a voulu faire écrire, «scribi voluit!!2, L’autorité littéraire de
Dieu comporte I’étendue de 'inspiration a ’ensemble des assertions
de I'Ecriture, a toutes ses «partiesy, et par conséquent sa véracité ab-
solue. ,

Dans la deuxiéme section de son article, consacrée selon la mé-
thode de I’école étroite a ’énumération des preuves scripturaires et
patristiques qui appuient la doctrine exposée!’®, Mazzella indique que
les Peres ont considéré la «scriptio sacrorum librorum» non pas
comme une oeuvre humaine mais divine. A ce propos, il cite un pas-
sage des Moralia in Iob de Grégoire le Grand qui présente I'inspiration
comme une dictée divine. Ce méme passage est un élément central du
paragraphe de PD consacré aux preuves patristiques de la doctrine
exposée'l®. Il y a donc une convergence d’éléments qui invite a penser
que le cardinal jésuite a participé personnellement a la rédaction finale
de I'encyclique, ce qui permet d’expliquer le durcissement de la doc-
trine de PD par rapport au projet de Cornely'’>.

Le commentaire autorisé de PD qui parait dans la Civilta cattolica
des février 1894 est confié au P. Brandi. Le publiciste jésuite réunira
ses articles dans un livre, traduit en frangais, dans lequel il publie
également les lettres d’adhésion a la doctrine de 'encyclique envoyées
au pape, y compris celles de Mgr d’Hulst et des professeurs de I'In-
stitut catholique de Paris!'S. Les articles du P. Brandi sont donc tres
importants pour l'interprétation de PD. Nous retiendrons celui du
4 juin 1894 qui présente la doctrine de linspiration enseignée par
Léon XIII, en précisant en méme temps la teneur de 'opinion que

12 Tbid., 526.

3 Dans la préface de son traité, Mazzella présente la méthode qu’il va adop-
ter: d’abord exposer la signification doctrinale exacte des définitions de Vatican I,
puis prouver leur bien-fondé par ’argumentation théologique, 7bid., VII, numéro
IV.

114 Thid., 540; cf. EB, n.126, note 61.

15 Mazzella avait d’ailleurs déja été consulté pour la rédaction de Rerum nova-
rum, cf. L’enciclica «Rerum novarumy» (note 91), passim. Aucun document concer-
nant Mazzella, Brandi ou 'encyclique Providentissimus Deus ne semble étre conservé
aux Archives de la Civilta cattolica, mais la situation actuelle de consultation de ces
archives ne permet pas d’affirmation définitive.

116 3. BRANDI, La question biblique (note 108), 228—231.



492 De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de I’Ecriture

contient l'article de Mgr d’Hulst et qui a été «condamnée formelle-
ment» par encyclique!’’.

En exposant la doctrine de PD, le P. Brandi insiste sur le fait qu’il
s’agit 1a de «’ancienne et constante foi de I’Eglise, proposée par Léon
XIII». La doctrine de I'encyclique s’articule en trois principes. Pre-
mierement, le terme «parties» est a interpréter dans le sens de P’éten-
due de I'inspiration. Aucune distinction n’est donc permise entre par-
ties dogmatiques et parties scientifiques ou historiques de la Bible.
Deuxiemement, ’Ecriture est «vraiment et proprement parole de
Dieu écrite sous la dictée de I'Esprit saint». Nous reconnaissons la
position du cardinal Mazzella, mais aussi celle du P. Franzelin telle
qu’elle était exprimée dans le schéma préparatoire de Vatican I. Troi-
siemement, 1l est de foi que lorsque 'on s’interroge sur la vérité des
propositions que contient I’Ecriture, il suffit de déterminer qu’elles
sont dictées par Dieu. Il est donc faux de distinguer entre enseigne-
ment divin et dictée divine, en se demandant quel a été le but de
I'inspiration et en limitant inerrance scripturaire aux choses que
Dieu a voulu enseigner. Car toutes les propositions de I’Ecriture,
meéme celles qui concernent la science ou I'histoire, sont inspirées et
par conséquent affirmées et dictées par Dieu'’®. En d’autres termes, il
est de foi que la vérité de I’Ecriture dépend de la cause efficiente et
non pas de la cause finale de I'inspiration.

Le texte de l'encyclique, et encore plus linterprétation qu’en
donne le P. Brandi — mais c’est sans doute aussi celle de ’auteur de la
rédaction finale du texte —, permettent donc d’affirmer que PD va
beaucoup plus loin que Vatican I dans ’exposé de la doctrine de I'in-
spiration, en faisant siennes les positions de I’école étroite. De ce fait,
’encyclique tranche une discussion qui avait été consciemment laissée
ouverte par les Péres conciliaires, en 1870. Cet acte du magistere
pontifical ne constitue toutefois pas une nouvelle définition dogma-
tique car PD affirme que la doctrine qu’elle expose a déja été définie
par les Conciles précédents. Il s’agit donc, du point de vue critériolo-
gique, d’une déclaration du pape relevant du magistére authentique
ordinaire et non pas du magistére solennel et extraordinaire!’®. En

17 3. BRANDI, La scoperta di «Eufrasio» e la questione biblica, in: La Civilta
cattolica, s.15, 10 (1894) no. 1056, 685-687.
. 118 Tbhid,, 686 et 688—690.

119 Pour des précisions a ce sujet, voir Jean-Pierre TORREL, Note sur ’hermé-

neutique des documents du magistére. A propos de l'autorité d’Ordinatio sacerdota-
lis, in: FZPhTh 44 (1997) 176-194.



De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de 'Ecriture 493

meéme temps, il faut reconnaitre que I’affirmation de PD est contraire
a la réalité historique. C’est ce que montre notre reconstitution, mais
aussi les considérations du P. Cornely qui, dans son introduction aux
études bibliques, cite les Actes de Vatican I pour indiquer que la doc-
trine de I'inerrance absolue de I'Ecriture n’a pas encore été déclarée
comme étant de fo1'?. C’est pourquoi I'exégete jésuite avait congu
son projet AP dans des termes beaucoup plus modérés que ceux de
Pencyclique.

V1. La vérité de I’Ecriture au Concile Vatican 11

La doctrine de I’école étroite, désormais cautionnée par I'encyclique
Providentissimus Deus, restera en vigueur jusqu’a Vatican II. Elle est ré-
affirmée par 'encyclique de Benoit XV Spiritus paraclitus, en 1920, et
par celle de Pie XII Divino afflante spiritu, en 1943, meéme si cette der-
niére reconnait aux exégetes la possibilité d’utiliser le critere des gen-
res littéraires'?!. Elle est de nouveau présentée, presque comme le ré-
sumé condensé d’un traité de théologie dogmatique, dans le schéma
préparatoire intitulé «Constitutio dogmatica de fontibus revelationis»
de celle qui deviendra la constitution Dei Verbum de Vatican 1122,
Pour ce qui est de la nature de Iinspiration, le schéma prépara-
toire adopte la doctrine de l'inspiration réelle: en vertu de I'inspira-
tion, Dieu, auteur principal, fait écrire a son «instrumentum» toutes
les choses qu’il veut que soient confiées a I’Ecriture et seulement
elles. Dieu apparait donc comme l'auteur littéraire des Livres saints,
«auctor principalis integri sacri textu». Quant a ’étendue de l'inspi-
ration, toutes les assertions de ’écrivain sacré doivent étre considé-
rées comme prononcées par Dieu lui-méme puisque Dieu est I'auteur
littéraire de toutes les parties de I’Ecriture, méme les plus petites.
L’inerrance absolue de I’Ecriture, «immunitas absoluta ab errore to-
tius Sacrae Scripturae», dans le domaine religieux comme dans le pro-
fane, découle immédiatement de ce principe'?. Les sources indiquées

120 R, CORNELY, Historicae et criticae introductionis (note 99), 633, note 18.

121 Cf. respectivement EB, nn.454—455 et nn. 539-540.

12 Pour une analyse de ce schéma, voir Helmut GABEL, Inspirationsver-
stindnis im Wandel, Mainz 1991, 22-46. Le texte latin du schéma est publié par
Francisco GIL HELLIN, Constitutio dogmatica de divina revelatione Dei Verbum,
Citta del Vaticano 1993, 181-190; la traduction frangaise des paragraphes concer-
nant inspiration et inerrance se trouve dans Pierre GRELOT, «Commentaire» (note
8), 348-350.

123 GIL HELLIN, /bid., 183-184; cf. GABEL, 7bid., 31-34.



494 De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de I’Ecriture

pour cette derniere doctrine sont les encycliques Providentissimus Deus
et Divino afflante Spiritu'®,

Apres un long travail de remaniement et de vives discussions!?, la
constitution conciliaire Dez Verbum (DV) aboutira a une autre défini-
tion de la vérité de ’Ecriture fondée sur 'cintention salvifique» de la
Révélation et par conséquent de l'inspiration’?. Au milieu du XX¢
siecle, 11 n’était plus possible d’affirmer 'inerrance absolue de 'Ecri-
ture. Dans son célebre discours du 2 octobre 1964, le cardinal Franz
Konig, archevéque de Vienne, rappelait aux Péres conciliaires que les
progres de l'orientalisme avaient montré les déficiences historiques de
la Bible!?’. Face a cette situation il n’y avait qu’une alternative: soit il
fallait redéfinir objet de la vérité de I’Ecriture, soit il fallait que le
Concile renonce a une définition de I'inspiration et de linerrance,
comme le proposait Mgr Simons apres avoir a son tour reconnu la
présence d’erreurs scientifiques et historiques dans la Bible!®, Le
Concile choisira la premiere solution et la discussion conciliaire abou-
tira au numéro 11 de la constitution DV qui expose la doctrine rela-
tive a la nature et a ’étendue de 'inspiration, ainsi qu’a la vérité de la
Bible!'®.

124 GiL HELLIN, ibid., 184, note 7.

125 Pour I’évolution de la problématique de Iinspiration et de la vérité de
IEcriture a travers les différents schémas préparatoires de DV, voir Aloys GRILL-
MEIER, «Drittes Kapitel. Kommentar, in: Das zweite Vatikanische Konzil. Doku-
mente und Kommentare, 2e partie (Lexikon fiir Theologie und Kirche, 2e édition,
t. 13), Freiburg/Basel/Wien 1967 (Sonderausgabe 1986), 528sqq, Gerardo SAN-
CHEZ MIELGO, Inspiracién e interpretacion de la Escritura a la luz de la «Dei Ver-
bum» , del Concilio Vaticano II, in: Escritos del vedat 21 (1991) 7-49, F. ALEN-
CHERRY, The Truth (note 7), 97-120, ainsi que la récente histoire de Des Verbum
de Riccardo BURIGANA, La Bibbia nel concilio. La redazione della costituzione
Dei Verbum del Vaticano II, Bologna 1998, qui reconstitue en détail les débats
dans I'au/a et dans les coulisses du Concile.

126 Pour un apergu de cette problématique, voir Rino FISICHELLA, La Révéla-
tion (Recherches. NS, 22), Montréal/Paris 1989, 162-171.

127 «Attamen ista [laudata] scientia rerum orientalium insuper demonstrat in
Bibliis sacris notitias historicas et notitias scientiae naturalis a veritate quandoque
deficere», GIL HELLIN, Constitutio (note 122), 593.

128 «Clarum est S. Scripturam continere errores in campo scientiarum natura-
lium, [...] etiam in campo historiae. [...] Proinde melius esset relinquere quaestio-
_nem «apertam» et non definire «inspirationem» modo maximalistico conceptam,
nec inerrantiam totale Scripturamy, 7bid., 367.

12 Pour une analyse approfondie de ce texte, voir H. GABEL, Inspirations-
verstindnis (note 122), 91-111, A. GRILLMEIER, «Drittes Kapitel» (note 125), 544
—551 et GRELOT, «Commentaire» (note 8), 349-380.



De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de I'Ecriture 495

Le numéro 11 ouvre le troisieme chapitre de DV intitulé «L’in-
spiration divine de la sainte Ecriture et son interprétation». Le pre-
mier chapitre de DV indique ce qu’est la «Révélation elle-méme», tan-
dis que le deuxiéme est consacré a la «transmission de la Révélation
divine». On sait que I'un des principaux fruits du travail conciliaire a
été de renouveler la doctrine de la Révélation. Dans le premier sché-
ma préparatoire, la Révélation est congue comme communication
d’une doctrine appelée «verbum Domini» ou «verbum Den!'®. En
vertu de I'inspiration de I’Ecriture, Dieu confie sa Parole, c’est-a-dire
sa doctrine, aux hommes!?. La conception de l'autorité littéraire de
Dieu s’insere dans ce cadre.

Le texte promulgué par Vatican II va par contre présenter la Ré-
vélation comme communication non pas d’une doctrine, mais de
Dieu lui-méme et du mystére de sa volonté, en vue de conduire les
hommes au salut et a la participation a la vie divine. Lorsqu’au début
du deuxiéme chapitre, DV parle des «choses que Dieu avait révélées
pour le salut de toutes les nations»'3? — en employant une expression
trés importante pour notre propos — les «choses» dont il s’agit ne sont
pas, en premier lieu, des vérités a croire, mais le mystere de I'auto-
communication de Dieu et de sa volonté salvifique. La dimension
doctrinale n’est pas exclue mais elle s’insere dans le cadre dynamique
de 'oeuvre du salut : la transmission de I’'Evangile est assurée, avec la
Tradition, «par ces apotres et ces hommes apostoliques qui, sous I'in-
spiration du méme Esprit Saint, consignérent par écrit le message du
salut!¥,

C’est 2 la lumiére de cette doctrine renouvelée de la Révélation
qu’il faut lire le numéro 11 de DV. Il se compose de deux paragra-
phes: le premier traite de la nature de l'inspiration, le deuxieme de
son étendue et de la vérité de I’Ecriture!®. La premiére proposition

130 «Schema constitutionis dogmaticae de fontibus revelationis», GIL HELLIN,

Constitutio (note 122), 181, numéro 2.

131 Ibid., 183, numéro 7.

B2 CO (F), 1974; cf. COD, 973: «Quae Deus ad salutem cunctarum gentium
revelaverat».

133 CO (F), 1974/1976; cf. COD, 973sq.

134 Voici le texte promulgué par le Concile: «11. Divinitus revelata, quae in sa-
cra scriptura litteris continentur et prostant, Spiritu sancto afflante consignata
sunt. Libros enim integros tam veteris quam novi testamenti, cum omnibus eorum
partibus, sancta mater ecclesia ex apostolica fide pro sacris et canonicis habet,
propterea quod, Spiritu sancto inspirante conscripti (cf. Io 20,31; 2 Tm 3,16; 2 Pt
1,19-21; 3,15-16), Deum habent auctorem, atque ut tales ipsi ecclesiae traditi



496 De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de 'Ecriture

de DV 11 définit le rapport entre Révélation et inspiration en repre-
nant une expression analogue a celle employée au début du deuxiéme
chapitre: «Les réalités divinement révélées, qui sont contenues dans
les saintes Ecritures et y sont exposées par écrit, ont été consignées
sous le souffle de ’Esprit Saint». L’inspiration apparait comme étant
au service de la Révélation et de sa transmission. Il s’agit la du renver-
sement de la position de I’école étroite qui présentait la Révélation,
entendue au sens large, comme conséquence de l'inspiration. C’est
donc dans 'optique de la Révélation, telle qu’elle a été présentée par
DV, qu’il faudra comprendre nature et étendue de I'inspiration.

Quant a la #nature de celle-ci, DV cite en entier, avec quelques pe-
tites adaptations, la définition de I'inspiration donnée par Vatican I.
DV reprend a son compte la doctrine du précédent Concile, puis elle
la développe: il y a donc, comme dans le cas de Providentissimus Deus
(PD), un supplément doctrinal. Pour ce faire, DV utilise une expres-
sion fondamentale de I’encyclique de 1893, «ea omnia eaque sola»:
«Pour composer les Livres sacrés Dieu a choisi des hommes [...] de
fagon a ce que, lui-méme agissant en eux et par eux, ils transmissent
par écrit, en vrais auteurs, fout et cela senlement que Lui-méme voulaity.
Non seulement DV se situe dans la perspective de I'inspiration réelle,
mais sa définition de la nature de l'inspiration semble étre la méme
que celle de I’école étroite, ratifiée par PD. D’ailleurs, la référence au
passage essentiel de cette derniére est cité en note par DV.

Deux différences de taille sont toutefois a relever qui conduisent
a une définition renouvelée de la nature de l'inspiration. D’une part,
la formulation de DV ne reprend pas a son compte la distinction faite
par PD entre 'auteur principal, Dieu, et ses instruments, les écrivains
sacrés. Au contraire, le role d’auteur est reconnu a plein titre a ces
derniers, «ut veri auctores», pour souligner que leurs limites humaines
seront aussi celles du produit de leur rédaction. D’autre part, il faut se

sunt. In sacris vero libris conficiendis Deus homines elegit, quos facultatibus ac
viribus suis utentes adhibuit, ut ipso in illis et per illos agente, ea omnia eaque
sola, quae ipse vellet, ut veri auctores scripto traderent.

Cum ergo omne id, quod auctores inspirati seu hagiographi asserunt, retineri
debeat assertum a Spiritu sancto, inde scripturae libri veritatem, quam Deus nos-
trae salutis causa litteris sacris consignari voluit, firmiter, fideliter et sine errore
docere profitendi sunt. Itaque «omnis scriptura divinitus inspirata et utilis ad do-
cendum, ad arguendum, ad corripiendum, ad erudiendum in iustitia: ut perfectus
sit homo Dei, ad omne opus bonum instructus» (2 Tm 3,16-17, gr.)», COD,
975sq. Nous utilisons la traduction frangaise de CO (F), 1979/1981, avec quelques
adaptations. ‘



De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de ’Ecriture 497

demander ce qu’est la «res», 'objet de I'inspiration. Le contexte sug-
gere que I’expression «ea omnia eaque sola» vise les «réalités divine-
ment révélées», selon 'expression qui ouvre le paragraphe 11. DV in-
dique donc que 'objet de I'inspiration est le méme que celui de la Ré-
vélation, c’est-a-dire Poeuvre du salut. Une sorte de tension apparait
donc dans ce texte issu du compromis entre les- formulations em-
ployées par le magistere pontifical, a partir de 1893, et les nouvelles
orientations théologiques qui s’affirment a Vatican II.

Cette tension est encore plus évidente dans le deuxiéme paragra-
phe de DV 11 qui concerne ’étendue de I'inspiration et la vérité de
IEcriture. Les premiers mots pourraient surprendre: «T'out ce que les
auteurs inspirés ou hagiographes affirment doit étre tenu pour affirmé
par I'Esprit Saint». Y a-t-il 1a une nouvelle affirmation de I'inerrance
absolue? Rappelons a ce propos que le probleme de la vérité de
I’Ecriture a suscité I'un des débats les plus animés du Concile!®. En
synthese, la solution apportée par DV est la suivante: 'inspiration
intégrale est maintenue, mais I'objet de ’imerrance, ou, pour le dire
avec ’expression plus positive choisie par le Concile, I'objet de la »é-
rité de I’Ecriture est restreint!*.

Les premiers mots du paragraphe indiquent que Iinspiration
s’é¢tend a toutes les assertions des écrivains sacrés. Dans I'une des
étapes rédactionnelles, on avait utilisé ’expression «les livres saints
avec toutes leurs parties» pour signifier 'étendue de Iinspiration, se-
lon Pinterprétation ratifiée par PD. Mais Mgr Gonzalez Arbelaez avait
fait remarquer que cette formule se rapporte a la canonicité et non
pas a I'inerrance. L’expression «parties» a été ainsi replacée a l'inté-
rieur de la citation de Vatican I, dans le premier paragraphe de DV
11'%7. Pour affirmer 'inspiration intégrale de ’Ecriture, DV reprend
une formulation que I'école étroite utilisait pour exprimer I’autorité
littéraire de Dieu'®. Comment donc concilier la vérité de toutes les
assertions bibliques, qui semblerait découler de leur inspiration inté-

135 Voir 4 ce propos les travaux cités ci-dessus de GABEL, GRILLMEYER,
SANCHEZ MIELGO et surout celui de R. BURIGANA (note 125), en particulier les
329sqq, 359sq, 403sq et 426sq.

136 Cf. GRILLMEYER, «Drittes Kapitel» (note 125), 536sq et 546-551.

137 GiL HELLIN, Constitutio (note 122), 87, 91 et 661; cf. GABEL, Inspirations-
verstindnis (note 122), 103.

138 Cette formulation a été reprise du décret de la Commission biblique du 18
juin 1915, EB 415 (420 de la précédente édition); cf. GIL HELLIN, bid., 90sq.



498 De l'inerrance absolue a la vérité salvifique de 'Ecriture

grale, avec les déficiences historiques de ’Ecriture dont avait fait état,
entre autres, le cardinal Konig?

Ce probleme sera résolu grace a une expression qui réussira a
faire la presque unanimité des Peres conciliaires: «les livres de I’Ecri-
ture enseignent fermement, fidelement et sans erreur la vérité que
Dieu a voulu voir consignée dans les saintes Lettres en vue de notre
salut. En commentant une expression équivalente, «veritas salutarisy,
qui ne sera finalement pas adoptée car elle semble admettre une
possible dissection de ’Ecriture en propositions matériellement vraies
ou fausses, la Commission doctrinale indique le principe sous-jacent a
la formulation de la vérité de ’Ecriture retenue par le Concile: par ces
mots on veut souligner la «spécification formelle», le point de vue
selon lequel il faut considérer la vérité des assertions des écrivains
sacrés'®. Or, cette formulation a été introduite pour répondre a la de-
mande de nombreux Péres conciliaires qui demandent que I'inerrance
de PEcriture soit restreinte a la Révélation!®. L’expression retenue
reprend donc les mots de ’exorde du deuxiéme chapitre de Des Ver-
bum qui indiquent que la finalité de la Révélation est «le salut de tou-
tes les nations».

La finalité salvifique de la Révélation devient donc Vobjet formel de la
vérité de ’Ecriture, ce qui permet d’admettre les déficiences historiques
et scientifiques de la Bible qui relévent de I’écrivain sacré et de ses li-
mites d’auteur humain, et non pas de Dieu!*. C’est donc le méme
principe que celui exposé par Mgr d’Hulst dans son article de janvier
1893 qui permet a DV de dissocier inspiration intégrale et inerrance
absolue de I’Ecriture. Certes, plusieurs Péres conciliaires n’étaient pas
préts a suivre cette conclusion et ils se sont opposés aux formulations
qui allaient dans ce sens. Aussi, les renvois aux passages des encycli-
ques qut affirment I'inerrance absolue de ’Ecriture ont été maintenus.

139 «Par le mot salutaris, on ne veut nullement suggérer que la Sainte Ecriture

n’est pas intégralement inspirée, qu’elle n’est pas intégralement la parole de Dieu...
Cette expression n’apporte aucune limitation matérielle a la vérité de I’Ecriture,
mais elle indique sa spécification formelle, dont on doit tenir compte pour dire
dans quel sens est vrai non seulement ce qui concerne la foi et les moeurs, ainsi
que les faits liés a I’histoire du salut... mais aussi tout ce qui est 4ffirmé dans Ecri-
turen», cité dans Giovanni CAPRILE, Trois amendements au schéma sur la Révé-
lation, in: Documentation catholigue 63 (1966), col. 635sq; cf. GRILLMEIER, «Drittes
Kapitel» (note 125), col. 549, et GRELOT, «Commentaire» (note 8), 363-369.

40 Cf. GIL HELLIN, Constitutio (note 122), 90-93 avec les renvois relatifs et,
en particulier, 685—687.

141 Cf. la remarque de Mgr Cornelis, GIL HELLIN, 7bid., 962.



De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de ’Ecriture 499

DV 11 apparait donc comme un texte de compromis, il admet les
deux interprétations. Cet état de fait explique la situation paradoxale
d’une note qui renvoie au passage de PD condamnant opinion de
’école large, note insérée a 'appui de la formule qui exprime exacte-
ment le principe théologique de celle-ci'%2,

Mais en réalité, la conception de la vérité de I’Ecriture exprimée
par DV, si on la comprend, comme il se doit, a la lumiére de I'en-
semble de sa doctrine de la Révélation et de l'inspiration, est bien
celle de Iécole large. La causalité finale de la Révélation, congue dans
le sens dynamique de 'oeuvre du salut, remplace la notion scolastique
de causalité efficiente de I'inspiration pour définir 'objet formel de la
vérité de 'Ecriture. L’école large en résulte ainsi, implicitement, réha-
bilitée. Pour souligner la dimension salvifique de I'inspiration, la cita-
tion classique tirée de la deuxieme épitre de S. Paul a Timothée a été
ajoutée a la fin de DV 11. Elle indique les bienfaits de I’«Ecriture ins-
pirée» pour la perfection du croyant, c’est-a-dire pour son salut'®.
Salut et vérité sont ainsi intimement liés en tant qu’effets de l'in-
spiration. Cette méme atmosphere caractérise l'article de Mgr d’Hulst,
et en particulier sa conclusion: «Ce qui restera toujours vrai, méme
aux yeux des exégetes les plus tolérants, c’est que la Bible est un livre
divin, enseignant avec une autorité surnaturelle tout ce qui éclaire la
foi, fonde 'espérance et nourrit 'amoum!44,

VIII. Conclusion

Deux conceptions de la vérité de Ecriture s’affrontent des la deuxi-
éme moitié du XIXe siécle. L’une, largement majoritaire, développe
une théologie de 'inspiration centrée autour de la notion d’autorité
littéraire de Dieu. Elle définit I'objet formel de la vérité de I’Ecriture
en insistant sur la causalité efficiente de I'inspiration étendue a toutes
les assertions de l'auteur sacré, qu’elles soient de nature religieuse,
naturelle ou historique. Elle aboutit ainsi a affirmation de Iinerrance

142 On remarquera la parenté entre le mots qu’emploie DV 11 et ceux du pas-
sage de PD qui condamne 1’école large «[...] eo quod falso arbitrentur, de veritate
sententiarum quum agitur, non adeo exquirendum quaenam dixerit Deus, ut non
magis perpendatur guam ob causam ea dixerit», EB 124. En arricre-plan, il y a
I'opposition entre le choix de la causalité efficiente ou de la causalité finale pour
définir la vérité de I’Ecriture.

43 Cf. GABEL, Inspirationsverstindnis (note 122), 105.

144 M. d’HULST, La question biblique (note 63), 251.



500 De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de I’Ecriture

absolue de I’Ecriture. Les tenants de cette conception, représentée en
particulier par I’école jésuite et par les professeurs du College romain,
se considerent comme les interpretes de la Tradition.

L’autre conception, minoritaire, est représentée par quelques exé-
getes et théologiens informés des progres scientifiques et historiques
de leur temps, qui souhaitent un renouvellement de la théologie de
Pinspiration pour ’adapter au nouveau contexte intellectuel. En par-
tant de la finalité de la Révélation, le salut de ’homme, ils définissent
I’objet formel de la vérité de I’Ecriture en insistant sur la causalité fi-
nale de I'inspiration, qui est la méme que celle de la Révélation. Cette
conception permet de dissocier inspiration intégrale et vérité absolue
de I'Ecriture. En méme temps, elle reconnait une plus large part, dans
la composition de celle-ci, aux écrivains sactés, avec leurs spécificités
et limites proprement humaines. Les éventuelles inexactitudes histo-
riques ou scientifiques de la Bible ne sont donc pas imputables a
Dieu: en vertu de 'inspiration, I’Ecriture n’a d’autre but que de ren-
dre accessible la vérité révélée en vue du salut.

Grace 2 la résistance et aux interventions des Péres conciliaires de
la minorité, le débat entre ces deux conceptions n’a pas été tranché a
Vatican I et le principe de la libre discussion entre écoles théologi-
ques a été affirmé au cours des séances. Apres le Concile, face aux
tentatives des tenants de la conception majoritaire, dite école étroite,
‘d’imposer leur théologie de fagon absolue, Mgr d’Hulst va s’engager
par différents moyens, et en particulier par son article consacré a la
«Question biblique», en janvier 1893, pour défendre la liberté de dis-
cussion. Toutefois, les théologiens de I’école étroite refusent aux te-
nant de ’opinion adverse, dite large, le statut d’école. Comme I'indi-
que Joseph Ratzinger dans son introduction au commentaire de la
constitution Dez Verbum, cette problématique se prolonge jusqu’au
seuil de Vatican II: les théologiens engagés dans la préparation du
Concile refusent de reconnaitre aux nouvelles théologies, et en parti-
culier a I'exégese historico-critique, le statut d’école, c’est-a-dire de
partenaire autorisé dans la discussion théologiquel®.

Il faut dire qu’entre-temps, en novembre 1893, I'encyclique Provi-
dentissimus Deus avait tranché le débat en faveur de 1’école étroite.
Non seulement Léon XIII affirmait I'inerrance absolue de la Bible au
nom de la théologie de cette derniére, mais encore le souverain pon-

145 Das zweite Vatikanische Konzil (note 125), 500; cf. Etienne FOUILLOUX,
«Le Saulchoir en proces (1937-1942)», in: Marie-Dominique CHENU, Une école de
théologie: le Saulchoir, Paris 1985, 59.



De I'inerrance absolue a la vérité salvifique de I’Ecriture 501

tife lui reconnaissait le statut d’interprete authentique de la Tradition
en employant une formulation qui invite a l'identifier avec la foi
méme de ’Eglise. Cet important supplément doctrinal, par rapport a
Vatican I, est a imputer a ’école jésuite qui, grace a l'influence du
cardinal Mazzella, a obtenu une condamnation explicite de I’école
large au nom de sa propre conception théologique.

Il fallait attendre le Concile suivant, et les interventions des Péres,
tel le cardinal Konig qui attirait I’attention sur les indiscutables défi-
ciences historiques de I’Ecriture, pour qu’on revienne sur I'acte ma-
gistériel de 1893. Certes le texte de Des Verbum 11 qui traite du pro-
bléme de la vérité de la Bible se présente comme un compromis entre
écoles théologiques. Sa formulation et les citations des documents
romains précédents semblent assurer la continuité avec les positions
du magistere pontifical de la premiere moitié du XXe siecle. Mais
I'orientation théologique générale de la Constitution sur la Révélation
et les discussions concernant la vérité de ’Ecriture fournissent la clé
pour une interprétation correcte de ce document: c’est bien la défini-
tion de I'objet formel de la vérité de I’Ecriture centrée sur la finalité
salvifique de la Révélation, et par conséquent de I'inspiration, qui a
été adoptée.

Vatican IT a donc rendu a I’école large son droit d’existence et a
rétabli ’équilibre en ouvrant la voie a la discussion théologique et a
une intelligence renouvelée de la doctrine de I'inspiration. Nous pou-
vons constater 'influence positive de la synodalité sur les prises de
position du magistére de I’Eglise: a Vatican II, mais déja a Vatican L.
Elle a permis de corriger une orientation trop raide provoquée par
I'influence prépondérante et exclusive d’'une école théologique sur le
magistére pontifical. Et ceci, pourrait-on ajouter, a I'insu meme des
membres de cette école qui se considéraient, en raison de leur condi-
tionnement méthodologique, comme les interprétes authentiques de
la Tradition. En conclusion, nous ne manquerons pas de relever que
la synodalité a toujours été bénéfique pour ’Eglise, des ses débuts (cf.
Ac 15), et peut certainement I’étre aujourd’hui encore.



	De l'innerance absolue à la vérité salvifique de l'Écriture

