
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 3

Artikel: De l'innerance absolue à la vérité salvifique de l'Écriture

Autor: Beretta, Francesco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761233

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Francesco Beretta

De l'inerrance absolue à la vérité salvifique
de l'Ecriture

Providentissimus Deus entre Vatican I et Vatican II

«Le Pape est disposé pour le moment à se réserver la question biblique; on dit
qu'il veut la traiter dans une Encyclique; il abordera ce travail dans des intentions

pacificatrices; mais comme il est incompétent, c'est le Collège romain qui lui
fournira les données, lesquelles seront intransigeantes.»

MAURICE D'HULST à Jean-Baptiste Hogan, le 7 mai 1893

Le soir du lundi 27 novembre 1893, l'encyclique Providentissimus Deus

est publiée à Rome1. Elle est datée du 18 novembre, anniversaire de la
consécration des basiliques de Saint-Pierre et de Saint-Paul, sans
doute pour souligner son caractère solennel. Premier texte du magistère

pontifical consacré aux études bibliques, elle condamne l'opinion
de ceux qui, pour résoudre les difficultés soulevées par les sciences
modernes dans l'interprétation de l'Ecriture, conçoivent une restriction

de l'inspiration au domaine de la foi et des moeurs. Providentissimus

Deus affirme en même temps l'inerrance absolue de la Bible: la
vérité des Livres saints s'étend, en vertu de l'inspiration, à l'ensemble
des assertions scientifiques et historiques qu'ils contiennent2.

Cette étude a été réalisée dans le cadre d'un projet de recherche subventionné

par le Fonds National Suisse de la Recherche Scientifique. Abréviations utilisées:
EB Enchiridion biblicum. Edizione bilingue, Bologna 1993; COD Concilio-
rum Oecumenicorum Décréta, Bologna 1973 (Bologna 1991); CO (F) Les Conciles

oecuméniques, t. II—2 Les décrets. Trente à Vatican II, Paris 1994; MANSI

J.D. MANSI, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, L. Petit et J.B.
Martin (éd.), t. 50-51, Arnhem/Leipzig 1924-1926; Portrait Francesco BERETTA,

Monseigneur d'Hulst et la science chrétienne. Portrait d'un intellectuel (Textes,
dossiers, documents, 16), Paris 1996.

1 L'Univers du 29 novembre 1893, 1. La traduction française de l'encyclique est

publiée dans l'Univers du 30 novembre, 1er et 2 décembre.
2EB, nn. 124-127.



462 De l'inerrance absolue à la vérité salvifique de l'Ecriture

La publication dans le Correspondant du 25 janvier 1893 d'un long
ardcle de Maurice d'Hulst, premier recteur de l'Institut catholique de

Paris, semble avoir constitué l'une des principales occasions de la

prise de position doctrinale de Léon XIII3. L'article de Mgr d'Hulst
devait raviver, surtout en France, la discussion relative à l'inerrance
de la Bible, discussion tranchée par l'encyclique Providentissimus Deus.

Le but de notre étude est d'examiner la doctrine que contient
l'encyclique au sujet de l'inspiration de l'Ecriture et de montrer l'importance

d'un document pontifical qui, en affirmant l'inerrance absolue
de la Bible, a déterminé le cadre doctrinal du travail des exégètes

catholiques jusqu'au Concile Vatican II4.
La doctrine de Providentissimus Deus, réaffirmée par plusieurs

documents du magistère romain jusqu'au milieu du XXe siècle, a

influencé les études des auteurs catholiques, en leur imposant une
interprétation obligée, au point de vue théologique, des débats soulevés

par la publication de l'article de Mgr d'Hulst5. Les résultats de cette
historiographie théologiquement «orientée» ne semblent pas avoir été

soumis à une révision critique par les études, même récentes, ayant
traité ce sujet. D'où l'incertitude qu'on rencontre dans la bibliographie

quant au contenu exact de la doctrine exposée par Mgr d'Hulst
dans son article: s'agit-il de l'inspiration de l'Ecriture restreinte au
domaine de la foi et des moeurs6? S'agit-il de l'inerrance de l'Ecriture

3 Cf. la lettre de Maurice d'Hulst à Jean-Baptiste Hogan du 14 décembre 1893,
Portrait, 417.

4 Dans notre contribution «Monseigneur d'Hulst, les Congrès scientifiques
internationaux des catholiques et la question biblique: la liberté de la science
chrétienne au service du renouvellement de la théologie», in: Monseigneur d'Hulst
fondateur de l'Institut catholique de Paris, sous la direction de Claude Bressolette,
Paris 1998, 117-135, nous avons reconstitué les origines du célèbre article de Mgr
d'Hulst. Nous souhaitons ici replacer ce texte, et l'encyclique de 1893, dans un
contexte plus ample et étudier une thématique théologique, celle de l'inspiration et
de l'inerrance de l'Ecriture, qui influence substantiellement le travail des exégètes
catholiques à l'époque contemporaine.

5 Tel est le cas, par exemple, de l'étude classique d'Eugène MANGENOT dans

l'article «Inspiration de l'Ecriture» in: Dictionnaire de théologie catholique, t. 7,
[1927], col. 2068-2266, qui traite de façon développée notre problématique tout
en ayant comme point de repère la doctrine de l'encyclique Providentissimus Deus,
cf. col. 2187sqq et 2235sqq.

6 Maurice GILBERT, «Cinquant'anni di magistero romano sull'ermeneutica bi-
blica: Leone XIII (1893) - Pio XII (1943)», in: Chiesa e Sacra Scrittura (Subsidia
Biblica, 17), Roma 1994, 13 et 21; Pierre GRELOT, La Bible Parole de Dieu
(Bibliothèque de théologie. Théologie dogmatique, 1,5), Paris 1965, 40 et 99.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture 463

restreinte à ces mêmes domaines7? S'agit-il d'une restriction matérielle,

qui fait une distinction entre propositions vraies et erronées8,

ou d'une distinction formelle, qui prend en compte la finalité salvifïque

de la Révélation pour définir la vérité de l'Ecriture? Des considérations

analogues s'appliquent à la doctrine condamnée par
l'encyclique Providentissimus Deus: s'agit-il réellement de la doctrine
exposée par Mgr d'Hulst? Quel est le fondement doctrinal et le sens
exact de cette condamnation9?

Dans la dernière partie de notre étude, nous indiquerons quel
rapport subsiste entre la doctrine de l'inspiration que contient
l'encyclique Providentissimus Deus et la perspective théologique adoptée

par la constitution Dei Verbum de Vatican II pour définir la vérité de

l'Ecriture. Si Vatican II constitue l'aboutissement de notre enquête,
elle commencera par une analyse de la doctrine de Vatican I au sujet
de l'inspiration et de la vérité de l'Ecriture. Cette première étape est

indispensable pour saisir toute la signification doctrinale de

l'encyclique de 1893 et pour situer cet acte du magistère pontifical par
rapport aux options théologiques des deux derniers Conciles.

I. Vatican I, la vérité de l'Ecriture et la doctrine du P. Francelin

Le chapitre II de la constitution Dei Filius, consacré à la Révélation,
contient un exposé de la doctrine relative à l'inspiration et à l'inter-

7 François Martin, Pour une théologie de la lettre (Cogitatio Fidei, 196), Paris
1996, 48 et 55; Francis ALENCHERRY, The Truth of Holy Scripture according to
Vatican II and in Catholic Theology 1965—1992, Diss. Pont. Univ. Greg., Roma
1994, 30; Oswald LORETZ, Das Ende der Inspirations-Theologie, t. 1, Stuttgart
1974, 99-101; Johannes BEUMER, Die katholische Inspirationslehre zwischen Va-
tikanum I und II (Stuttgarter Bibelstudien, 20), 2e éd., Stuttgart 1967, 25-27, dont
l'essentiel est repris dans le livre du même auteur: L'inspiration de la sainte Ecriture

(Histoire des dogmes. Tome I: les fondements de la foi, 5), Paris 1972, 75sq;
James Tunstead BuRTCHAELL, Catholic Theories of Biblical Inspiration since

1810, Cambridge 1969,220.
8 René JACOB, «La verdad de la Sagrada Escritura (DV 1 lb)», in: La Palabra de

Dios en la historia de los hombres, sous la direction de Luis Alonso Schökel et
Antonio M. Artola, Bilbao 1991, 362sq; Pierre GRELOT, «Commentaire du chapitre

III», in: La Révélation divine. Constitution dogmatique Dei Verbum, sous la
direction de B.-D. Dupuy, t. 2 (Unam Sanctam, 70b), Paris 1968, 365.

9 Mauro PESCE, «Dalla enciclica biblica di Leone XIII Providentissimus Deus a

quella di Pio XII Divino Afflante Spiritu», in: Cento anni di cammino biblico, Mi-
lano 1995, 52sq; Rinaldo FABRIS, Bibbia e magistero. Dalla Providentissimus Deus

alla Dei Verbum, in: Studiapatavina 41 (1994) 2, 319—323 et 328.



464 De l'inerrance absolue à la vérité salvifique de l'Ecriture

prétation de l'Ecriture. Comme l'indiquent les annotations du schéma

préparatoire révisé par la Députation de la foi, Vatican I se limite à

proposer la même doctrine concernant l'inspiration qu'on trouve
dans les décrets des Conciles de Florence et de Trente10. En même

temps, la constitution Dei Filius repousse deux opinions qui sont
explicitement opposées à cette doctrine: «L'Eglise tient [les livres de

l'Ancien et du Nouveau Testament] pour [sacrés et canoniques] non
point parce que, composés par le seul travail de l'homme, ils auraient
été ensuite approuvés par son autorité, ni non plus seulement parce
qu'ils contiennent sans erreur la Révélation, mais parce que écrits

sous l'inspiration du Saint-Esprit, ils ont Dieu pour auteur et ont été

transmis comme tels à l'Eglise»11.
Telle qu'elle est, cette formulation indique que l'Ecriture a une

origine divine et qu'elle a été rédigée sous une influence positive de

l'Esprit saint, sans ajouter de précisions quant à la modalité de cette
action divine12. Un doute pourrait surgir dans l'interprétation du mot
«auctor» si on fait le lien avec l'expression «[libri] conscripti», livres
rédigés sous l'inspiration de l'Esprit divin: faut-il concevoir Dieu
comme auteur de l'Ecriture au sens large du mot, c'est-à-dire comme
étant à l'origine de ces livres, ou, dans un sens plus étroit, comme
auteur littéraire, comme responsable principal de la rédaction du texte
et de son contenu13? Cette question s'impose puisque le mot
«conscripti» qu'emploie la constitution conciliaire est tiré du schéma pré-

10 Mansi, t. 51, col. 40, §4.
11 Constitution dogmatique sur la foi catholique Dei Filius, chapitre II, CO (F),

1639. Voici le texte latin du même passage: «Eos vero ecclesia pro sacris et cano-
nicis habet, non ideo quod sola humana industria concinnati, sua deinde auctori-
tate sint approbati; nec ideo dumtaxat, quod revelationem sine errore contineant;
sed propterea quod Spiritu sancto inspirante conscripti Deum habent auctorem,
atque ut tales ipsi ecclesiae traditi sunt», COD, 806.

12 Cf. N.I. WEYNS, De notione inspirationis biblicae iuxta Concilium Vaticanum,

in: Angelicum 30 (1953) 332. A propos de la doctrine de l'inspiration de Vatican

I, voir également Loretz, Das Ende (note 7), 62—70 et J. SALGUERO, El Con-
cilio Vaticano I y la doctrina sobre la inspiraciôn de la Sagrada Escritura, in: Angelicum

47 (1970) 308-343.
13 Dans les deux cas, le français traduit «auctor» par le mot «auteur». La langue

allemande, par contre, connaît deux expressions différentes qui correspondent aux
deux possibles interprétations du texte conciliaire: «Urheber» et «Verfasser».
Johannes BEUMER, Die katholische Inspirationslehre (note 7), 12, pense que
l'interprétation à donner de ce passage de la constitution Dei Filius est celle de
«Verfasser», auteur littéraire; cf. ibid., 86, note 11. A notre avis, tel n'est pas le cas,
comme le montre l'étude de N.I. WEYNS déjà citée, ainsi que la discussion conciliaire

que nous résumons ci-dessous.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture 465

paratoire selon lequel Dieu est l'auteur littéraire de l'Ecriture. Celle-ci
contient donc, d'après le schéma préparatoire, «vraiment et proprement

la Parole écrite de Dieu»14. Cette dernière formulation ne sera

pas retenue dans la constitution Dei Filius.
La notion d'autorité littéraire de Dieu est exposée dans les remarques

remises aux Pères conciliaires avec le schéma et rédigées par
Jean-Baptiste Franzelin, théologien jésuite qui a eu une grande
influence à Vatican I15. Dans ces remarques, le passage concernant
l'inspiration de l'Ecriture montre que le P. Franzelin considère comme
équivalentes l'origine divine des Livres saints et l'autorité littéraire de

Dieu, ce dernier étant «librorum auctor seu auctor scriptionis».
L'inspiration est une opération surnaturelle qui agit sur les écrivains
sacrés pour leur faire écrire ce que Dieu veut écrire. L'oeuvre de

rédaction, «rerum consignatio seu scriptio», est donc à attribuer
principalement à Dieu lui-même. C'est pourquoi on peut parler d'une
«scriptio divina», d'une action d'écrire propre à l'Esprit saint, qui fait
que l'Ecriture contient la Parole écrite de Dieu16.

Pour mieux comprendre la signification des remarques du Père
Franzelin, il est nécessaire de se référer à son célèbre traité dogmatique,

fruit de son enseignement au Collège romain et publié pour la

première fois en 187017. Pour ce qui est de la nature de l'inspiration, le

théologien jésuite adopte la doctrine de l'inspiration réelle, ainsi définie

par opposition à la doctrine de l'inspiration verbale. Pour que Dieu
soit dit auteur des Livres saints, il n'est pas nécessaire qu'il ait dicté
tous les mots que contient l'Ecriture, selon la doctrine de l'inspiration
verbale. Il est par contre nécessaire qu'il soit l'auteur des choses, «res
et sententiae», des assertions vraies, «veritates», qui s'y trouvent18.

14 « ideoque sunt scripturae divinitus inspiratae (2 Tim 3,16), quae habent
auctorem Deum, atque ita continent vere et proprie verbum Dei scriptum», MANSI,
t. 50, col. 61 (souligné par nous). Il s'agit du schéma II d'après la dénomination
proposée par Hermann-Joseph POTTMEYER dans son ouvrage «Der Glaube vor
dem Anspruch der Wissenschaft» (Freiburger Theologische Studien, 87), Freiburg
i.Br. et al. 1968, 50.

15 Peter WALTER, Johannes Baptist Franzelin (1816-1886). Jesuit, Theologe,
Kardinal. Ein Lebensbild, Bozen 1987, 51sqq.

16 MANSI, t. 50, col. 79.
17 Jean-Baptiste Franzelin, Tractatus de divina traditione et scriptura, 3e

édition, Roma 1882. Nous résumons ici l'essentiel de la doctrine exposée aux 329-
341 (De divinis scripturis, thesis II) et surtout aux 342-359 (De divinis scripturis,
thesis III).

18 Franzelin, ibid., 343.



466 De l'inerrance absolue à la vérité salvifique de l'Ecriture

L'inspiration porte donc sur les choses que contient l'Ecriture et non
pas sur les mots, d'où la dénomination d'inspiration réelle appliquée à

cette doctrine. C'est dans ce sens que les remarques du schéma
préparatoire de la constitution Dei Filius parlent de «rerum consignatio seu

scripdo».
Selon une distinction classique, Dieu apparaît comme la cause

principale de la rédaction de l'Ecriture, dont dépend son contenu, tandis

que l'écrivain sacré est l'instrument, la cause instrumentale dont Dieu se

sert pour rédiger son ouvrage. Pour préciser sa pensée, le P. Franzelin
adopte la distinction faite dans la pensée scolastique entre «ratio for-
malis» et «ratio materialis»19. L'objet matériel indique le contenu concret

d'une chose, tandis que l'objet formel se réfère à sa spécification
ou au point de vue selon lequel on considère l'objet concret. L'application

de cette distinction à la doctrine de l'inspiration permet de

préciser la modalité du rapport entre Dieu, auteur littéraire de l'Ecriture,

et les écrivains sacrés. Les pensées de Yauteur d'un livre — Dieu
dans le cas de l'Ecriture — constituent selon le P. Franzelin l'objet
formel de son ouvrage, elles doivent nécessairement s'y trouver. Tandis

que les mots employés pour exprimer ces pensées constituent l'objet
matériel du livre. Pour que Dieu soit vraiment l'auteur de l'Ecriture, il
suffit que l'inspiration porte sur l'objet formel, les «res et sententiae»,
tandis que le choix des mots, les «signa seu vocabula», est laissé à

l'écrivain sacré. L'inspiration garantit toutefois que le bon choix des

mots soit opéré pour exprimer fidèlement la pensée de l'auteur, ce

qu'on appelle dans le langage théologique l'assistance20.

Cette définition de la rédaction de l'Ecriture comporte des

conséquences de taille pour la question de Yétendue de l'inspiration. Dieu
est-il à considérer comme l'auteur de toutes les assertions, de toutes
les «res et sententiae», que contient l'Ecriture sainte? Pour le théologien

jésuite, ceci est hors de doute21. Et c'est dans ce sens qu'il faut
interpréter les Conciles lorsqu'ils disent que Dieu est l'auteur des

Livres saints dans toutes leurs parties: «Ergo in professione Ecclesiae et
in eius formula synodali, Deus est auctor libri sacri et canonici, intelligitur
Deus auctor libri secundum omnes partes quae sunt Scriptum, ac

proinde auctor omnium sententiarum quae primitus ab homine inspi-

19 Ibid., 342-345. Le Franzelin utilise ces mêmes catégories pour définir les

rapports entre sciences et foi, ibid., 595sqq et surtout 712sqq.
20 Ibid., 342; cf. 349-354.
21 «Haec conscriptio intelligitur simpliciter et proinde secundum omnes sen-

tentias, quae ab inspirato scriptore in libro consignatae sunt», ibid., 347.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifique de l'Ecriture 467

rato sunt libro consignatae, quoniam hae omnes et solae sunt
Scriptum»71. Le terme «parties» est donc interprété par le P. Franzelin dans
le sens de détendue de l'inspiration et non pas de la canonicité comme
c'était le cas du décret du Concile de Trente concernant l'Ecriture23.
De plus, le terme «parties» devient l'équivalent de celui d'assertions,
ce qui indique dans quel sens il faut comprendre que Dieu est Sauteur

littéraire, l'auteur de l'ensemble des assertions que contient l'Ecriture.
Dans la perspective adoptée par le théologien jésuite, l'extension

de l'inspiration à l'ensemble de l'Ecriture ne peut qu'impliquer la vérité

intégrale des Livres saints: comme la Bible ne contient que les assertions

inspirées par Dieu aux écrivains sacrés pour qu'ils les mettent
par écrit, et celles-ci uniquement, «veritates omnes et solae», toute
assertion scripturaire est absolument vraie. Si l'Ecriture contenait des

assertions relevant uniquement de l'écrivain sacré, et peut-être même
des erreurs, la Bible ne serait plus Parole de Dieu, mais seulement
parole de l'homme24. Comme le P. Franzelin met l'accent sur la causalité

efficiente dans sa définition de l'objet formel de l'inspiration, l'identification

est inévitable entre étendue intégrale de l'inspiration et
inerrance absolue de l'Ecriture: toutes les assertions de l'écrivain sacré, de

l'«instrumentum», sont inspirées par l'auteur littéraire, l'«auctor
scriptionis», Dieu lui-même. Par conséquent, elles sont toutes
absolument vraies. Dans cette conception, l'autonomie accordée à l'écrivain

sacré est très restreinte.

II. Deux définitions opposées de l'objetformel de la vérité de l'Ecriture

Telle est la doctrine de l'inspiration sous-jacente à la formulation du
schéma préparatoire de la constitution Dei Filius. Parmi les interventions

des Pères conciliaires, il importe pour notre propos de
mentionner celle de Mgr Meignan qui demande qu'on revienne à la
formulation plus sobre du Concile de Trente25. L'évêque de Châlons-sur-

22 Ibid., 347, souligné dans l'original.
23 Décret du 8 avril 1546, COD, 664.
24 «[...] multo magis si in libro Scripturae, quod recentiores quidam de iis quae

nos dicimus revelata per accidens, affirmare ausi sunt, continerentur aliquae senten-
tiae in se non verae; huiusmodi sententiarum Deus non esset auctor, nec proinde
illae essent verbum Dei, sed omnino verbum humanum», ibid.

25 Mansi, t. 50, coll.260-263. Voir à ce propos WEYNS, De notione (note 12),
329sq, et Klaus SCHATZ, Vaticanum I (1869-1870), t. II: Von der Eröffnung bis
zur Konstitution «Dei Filius» Paderborn et al. 1993, 90sq. Le discours de Mgr
Meignan est également résumé par son secrétaire et biographe, Henri BOIS-



468 De l'inerrance absolue à la vérité salvifique de l'Ecriture

Marne regrette que le schéma préparatoire comporte une définition
de l'inspiration de l'Ecriture plus «étroite»26 que celle donnée par les

précédents Conciles, ce qu'exprime la formulation «vere et proprie
verbum Dei scriptum». L'acceptation par le Concile d'une telle
formulation comporterait un grave préjudice pour le travail des exégètes
car elle trancherait le problème délicat de l'étendue de l'inspiration et
de la vérité de l'Ecriture, c'est-à-dire de savoir si les Livres saints ont
la même autorité dans les questions scientifiques et historiques qu'ils
ont dans le domaine de la foi et des moeurs.

Pour mieux saisir la pensée de l'évêque de Châlons-sur-Marne, il
est nécessaire de se référer à l'appendice intitulé «Sur l'inspiration de

l'Ecriture», ajouté à un ouvrage publié six ans auparavant, lorsqu'il
était professeur d'Ecriture sainte à la Sorbonne. L'abbé Meignan y
suggère prudemment, tout en s'autorisant de l'opinion de quelques
auteurs catholiques, une possible solution du problème de la vérité de
l'Ecriture27. Pour ce qui est de la nature de l'inspiration, il indique sa

préférence pour le système de l'inspiration réelle: l'inspiration a pour
objet «toutes les idées, toutes les maximes et tous les faits [que Dieu]
veut confier à l'Ecriture», et non pas les mots ou leur arrangement.

Mais le professeur de la Sorbonne admet la présence d'inexactitudes»

dans l'Ecriture, «lorsque ces imperfections n'empêchent point
le but général que Dieu se propose. Dieu en inspirant un écrivain, se

sert d'instruments imparfaits, de l'homme et du langage humain»28.

Quant au but de Dieu, quant à «l'intention providentielle qui a présidé

à la composition des Ecritures», l'abbé Meignan indique que ce
but réside dans la «sanctification des âmes» et non pas dans «une
leçon d'astronomie, ou de physique, ou de géologie»29. Il se pourrait
donc que quelques erreurs de détails se soient glissées dans la Bible,
des erreurs toutefois «insignifiantes au point de vue de la religion et

SONNOT, Le cardinal Meignan, Paris 1899, 294—296. L'importance de ce discours a

été mise en évidence par François LaplaNCHE, «La question biblique au temps de

Monseigneur d'Hulst», in: Fondateur (note 4), 141sq.
26 «In totum non aliud sibi proposuit schema, nisi ut strictiorem definitionem

inspirationis biblicae afferret in medium», Mansi, t. 50, col. 262. C'est dans ce
sens qu'il faudra entendre l'«école étroite» dont il sera question ci-dessous.

27 Guillaume MEIGNAN, Les Evangiles et la critique au XIXe siècle, Paris
1864, 457-480. Les auteurs cités par Meignan sont Richard Simon, Henri Holden,
Nicolas-Sylvestre Bergier et les jésuites François-Xavier Patrizi et Ambroise
Matignon.

28 MEIGNAN, ibid., 462; cf. la note 1 de la page 463.
29 Ibid., 478sq.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifique de l'Ecriture 469

de la morale». C'est dans cette même perspective, mais de façon
encore plus prudente, que Mgr Meignan semble avoir conçu son
intervention au Concile.

La différence qui distingue la conception de Mgr Meignan de celle
du P. Franzelin ne réside donc pas dans la définition de la nature de

l'inspiration: dans les deux cas, il s'agit de Dieu qui inspire aux
auteurs sacrés les «choses» qu'il veut confier à l'Ecriture. La différence
essentielle réside dans la définition de l'objet formel de l'inspiration,
et par conséquent de la vérité de l'Ecriture. Le théologien jésuite le
définit à partir de la causalité efficiente de l'inspiration: Dieu est l'auteur

littéraire de l'Ecriture. Le professeur de la Sorbonne choisit, par
contre, de définir l'objet formel de la vérité de l'Ecriture à partir de la
causalité finale: ce qui importe est le but, l'intention providentielle qui
a présidé à l'inspiration de l'Ecriture.

Dans l'optique de la causalité finale, les assertions qui appartiennent

à l'auteur sacré et qui ne font pas partie des pensées que Dieu a

voulu inspirer, pourraient même contenir des imperfections, voire des

erreurs: «Il ne convient pas [à Dieu] d'en corriger les défauts essentiels

au delà d'une certaine limite qu'il a librement fixée, et en dehors
des conditions nécessaires pour atteindre son but»30. Une autonomie
plus large est ainsi accordée à l'auteur sacré dans l'usage de ses propres

facultés.

Il y a donc une opposition foncière entre ces deux définitions de

l'objet formel la vérité de l'Ecriture, celle qui se fonde sur la causalité
efficiente de l'inspiration et celle qui se définit à partir de sa causalité
finale. Ceci apparaît clairement de l'appendice ajouté par Franzelin à

son traité sur l'Ecriture, pour réfuter la doctrine de l'exégète allemand

Auguste Rohling31. Dans un article de 1872, Rohling propose entre
autres une possible solution théologique du problème des erreurs
scientifiques et historiques de la Bible32. D'après l'exégète allemand, le

fait que Dieu soit l'auteur des Livres saints implique leur vérité
uniquement en ce qui concerne la Révélation. L'assistance divine, par

30 Ibid., 462.
31 FRANZELIN, Tractatus (note 17), 564-583, appendice intitulé «Ad tractatum

de divinis scripturis an|rßo).r| animadversionum in dissertationem inscriptam <De

Bibliorum inspiratione eiusque valore ac vi pro libera scientia»). Dans la table des

matières, cet appendice figure sous le titre «aupßoXp contra restrictionem inspi-
rationis librorum sacrorum.»

32 August ROHLING, Die Inspiration der Bibel und ihre Bedeutung für die freie

Forschung, in: Natur und Offenbarung 18 (1872) 97-108 (reproduit en entier dans

LORETZ, Ende [note 7], t. 2: Dokumente, 75-86).



470 De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture

conséquent l'inerrance de l'Ecriture, dépend du but que Dieu se

propose en faisant rédiger la Bible. Et ce but n'est rien d'autre que la
communication sans erreur de la vérité salvifïque33.

Le P. Franzelin critique cette conception qui utilise le critère de la
finalité salvifïque de la Révélation pour définir l'objet formel de la
vérité de l'Ecriture34. Son argumentation se fonde sur la distinction
classique que font les théologiens, à la suite de Thomas d'Aquin, entre
vérités révélées pour elles-mêmes, «per se et propter se», et vérités
révélées en vue d'autre chose, «per accidens, non propter se sed propter
alia»35. Franzelin admet qu'il y a une distinction à faire, dans l'Ecriture,

entre assertions qui concernent directement la religion, «quae
per se sunt res fïdei et morum ad aedifîcationem doctrinae christianae
pertinentium», et assertions qui ne la concernent pas36. Relevons que
pour se référer aux vérités appartenant proprement au domaine
religieux, il emploie les termes consacrés par le Concile de Trente37.

Mais le deuxième type de vérités qui, prises en elles-mêmes,
appartiennent à l'ordre des connaissances que fournissent les sciences

ou l'histoire, par le fait même de se trouver dans l'Ecriture, deviennent

objet de foi car la parole de Dieu devient l'objet formel qui les

spécifie38. Dans cette conception, les assertions d'ordre historique ou

33 «Denn die Vollständigkeit oder Unvollständigkeit des göttlichen Beistandes
richtet sich nach dem von Gott intendierten Zwecke; dieser Zweck war aber die
ungefälschte Mittheilung der ewigen Heilswahrheit, und Gottes Beistand war demnach

vollständig, wenn er, was uns die Kirche verbürgt, quoad revelationem sive quoad
fidem et mores sine errore alles niederschreiben liess», ROHLING, ibid., 103 (LORETZ,
ibid., 81).

34 FRANZELIN, Tractatus (note 17), 575sqq.
35 Ibid., 577; cf. 346, note 1. Ce principe est exposé par Thomas d'Aquin dans

le traité de la foi, Summa theologiae, IIa Ilae, q.l, art.6, ad 1. C'est dans ce même
contexte que Thomas d'Aquin introduit la distinction entre objet formel et objet
matériel de la foi, ibid.,art.l, c'est-à-dire entre Dieu qui révèle, objet formel de la

foi, et les contenus concrets de la Révélation, proposés à l'assentiment du croyant,
qui constituent l'objet matériel de la foi. Dieu étant la Vérité première, rien de ce

qui est révélé, et par conséquent objet de foi, ne peut être faux, ibid.,art.3 et art.6,
ad 2.

36
« per se et ex insita sua natura non [pertinent] ad ordinem religiosum fïdei

et morum christianorum», FRANZELIN, ibid., 577; cf. ibid., 278sq.
37

« in rebus fïdei et morum, ad aedifîcationem doctrinae christianae
pertinentium», COD, 664.

38 «Per se spectatae sunt ordinis naturalis et «profanae» atque ita obiectum
rationis ac scientiae naturalis; quatenus verbo Dei proponuntur, sub hac formali
ratione iam pertinent ad ordinem supernaturalem, sunt «veritates religiosae»,
constituuntque obiectum fïdei et theologiae», FRANZELIN, ibid., 577.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture 471

scientifique de la Bible, écrites sous inspiration comme tout le reste,
sont révélées39. La Révélation, entendue, au sens large, comme «proposition

de la vérité par Dieu», apparaît comme conséquence de

l'inspiration, et donc comme subordonnée à celle-ci: il y a des vérités
scientifiques révélées dans la Bible car ces assertions de l'écrivain
sacré sont inspirées comme toutes les autres40.

III. L 'aboutissement des discussions conciliaires

Une question décisive se pose donc: Vatican I a-t-il adopté la

conception théologique du P. Franzelin selon laquelle, en vertu de l'autorité

littéraire de Dieu, la vérité de l'Ecriture s'étend à l'ensemble des

assertions de l'écrivain sacré, donc également à celles d'ordre scientifique

ou historique?
Ce problème a été discuté à propos de l'interprétation de l'Ecriture41.

D'un côté, il y a les Pères conciliaires qui, comme Mgr Dupan-
loup, souhaitent que l'interprétation authentique de l'Ecriture par
l'Eglise se limite au domaine proprement dogmatique, pour éviter de

«jeter la théologie et l'exégèse dans de terribles embarras»42. De l'autre
côté, il y a ceux qui craignent de voir limiter la compétence de l'Eglise
au domaine de la foi et des moeurs, en ôtant au Magistère la

possibilité de définir, par exemple, que les jours du récit de la création
sont des époques, ou que les chênes de Mambré ont vraiment existé43.

39 «Priores illae veritates sunt revelatae, quia sunt religiosae; posteriores sunt
religiosae, quia et quatenus sunt ad scriptionem inspiratae, ac propterea revelatae»,
ibid., 578.

40 «At vero si revelatio intelligitur sensu minus quidem stricto sed frequentatis-
simo, veritatis propositio ab ipso Deo facta, sane inspiratio quaevis ad scribendos
libros sacros erat revelatio, quae primum quidem fiebat interne in mente hominis
inspirati, ut deinde per scriptionem tamquam verbum Dei proponeretur Ecclesiae,
et obiectum fïdei constitueret tarn pro ipso homine inspirato quam pro aliis, quan-
do tamquam verbum inspiratum satis propositum erat», ibid., 349; cf. 566sqq. Ces
considérations s'insèrent dans le cadre de la définition que donne le théologien
jésuite de la foi, en soulignant son caractère d'assentiment à donner aux vérités
révélées en vertu de l'autorité de Dieu qui les révèle, ibid., 3sqq et 643sqq; cf. WALTER,

Franzelin (note 15), 44.
41 A propos de ce thème, abordé dans le dernier paragraphe du deuxième

chapitre de la constitution Dei Filius, voir SCHATZ, Vaticanum I (note 25), 329—331 et,
surtout, Hermann-Joseph POTTMEYER, Die historisch-kritische Methode und die
Erklärung zur Schriftauslegung in der dogmatischen Konstitution Dei Filius des I.
Vatikanums, in: Annuarium Historiae Conciliorum 2 (1970) 87—111.

42 Mansi, t. 51, col. 356; cf. Pottmeyer, ibid., 105.
43 Tel est le cas Mgr Apuzzo, Mansi, t. 51, col. 353.



472 De l'inerrance absolue à la vérité salvifique de l'Ecriture

L'amendement présenté par Mgr Bonaventura exprime clairement
le principe théologique sous-jacent à la position du deuxième groupe
de Pères conciliaires. L'ancien évêque de Lipari demande la suppression

des mots «in rebus fidei et morum, ad aedificationem doctrinae
christianae pertinentium», repris du Concile de Trente, car cette
formulation lui semble comporter une restriction abusive du domaine de

l'interprétation infaillible de l'Eglise aux vérités appartenant au
domaine proprement religieux, en excluant, par exemple, les assertions

historiques de l'Ecriture. Selon Mgr Bonaventura, l'ensemble de la

Révélation que contient l'Ecriture est parole de Dieu, elle demande

un assentiment de foi et elle est par conséquent soumise au jugement
de l'Eglise44. Dans la réponse qu'il donne au nom de la Députation de

la foi, Mgr Gasser semble partager cette opinion. Comme le P. Fran-
zelin, il interprète l'expression «avec toutes ses parties», employée par
le Concile de Trente, dans le sens de l'étendue de l'inspiration. Mais la

réponse de Mgr Gasser montre en même temps que la Députation de

la foi n'a pas voulu trancher cette question dans le cadre de la
discussion concernant l'interprétation de la Bible et qu'elle l'a renvoyée
au passage de Dei Filius concernant l'inspiration45.

Quant à cette dernière, il apparaît des discussions conciliaires que
Vatican I n'a pas voulu s'exprimer sur la question de la nature et
l'étendue de l'inspiration et qu'il s'est limité à reproduire la doctrine
des Conciles de Florence et de Trente46. C'est ce qu'indique Mgr Si-

mor en présentant aux Pères conciliaires le schéma révisé de la
constitution Dei Filius. L'expression «vraiment et proprement parole écrite
de Dieu», qui a provoqué l'intervention de Mgr Meignan, a été éliminée

du schéma révisé. Selon le rapporteur de la Députation de la foi,
le nouveau texte n'introduit aucune nouveauté au sujet de la doctrine
de l'inspiration par rapport aux précédents Conciles. La définition de

la nature et de l'étendue de l'inspiration est explicitement laissée à la
libre discussion des écoles théologiques47.

44 Ibid., col. 401.
45 Ibid., col. 420sq. A propos de l'interprétation controversée de l'intervention

de Mgr Gasser, voir POTTMEYER, Die historisch-kritische Methode (note 41),
108sq.

46 MaNSI, t. 51, col. 34, avec la relative remarque qui explique l'intention du

texte, ibid., col. 40.
47 «Patet nimirum quod in hoc schemate nihil novi de inspiratione dicatur et

quod deputatio plane nihil novi in specie dicere voluerit, sed liberum reliquerit
scholis disputare de modo inspirationis et, ut scholae loquuntur, de extensione

inspirationis», ibid., col. 47; cf. Weyns, De notione (note 12), 328—332.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifique de l'Ecriture 473

Dans un amendement, Mgr Ketteler, évêque de Mayence,
demande qu'on remplace l'expression «Spiritu sancto inspirante cons-
cripti» par les mots «divinitus inspirati» afin que le Concile établisse le
fait de l'inspiration et non pas sa nature, et laisse ainsi entière liberté
aux théologiens48. Nous avons indiqué que le mot «conscripti» était
interprété dans le schéma préparatoire dans le sens de l'autorité littéraire

de Dieu. Mgr Gasser, au nom de la Députation de la foi, répond
à l'évêque de Mayence que l'expression contenue dans le schéma
révisé, et qui sera promulguée dans la constitution conciliaire, ne fait

que reprendre celle du Concile de Florence49.
Si la formulation retenue pourrait donc prêter à confusion quant à

l'interprétation à donner du mot «auctor», l'intention doctrinale de

Vatican I est par contre claire, elle ne va pas au delà de la définition
des Conciles de Florence et de Trente, même si celle-ci est proposée
sous une forme nouvelle et plus explicite: en vertu d'une inspiration
positive de l'Ecriture, Dieu est défini comme auteur au sens large, au
sens de cause efficiente qui est à l'origine des Livres saints, mais pas
au sens d'auteur littéraire, d'auteur responsable de toutes les assertions

de l'Ecriture.
Quant à l'équivalence établie par le P. Franzelin, dans son traité

sur l'Ecriture, entre les «parties» des Livres saints et les assertions que
ceux-ci contiennent, elle ne ressort pas de la doctrine conciliaire qui
reprend à son compte la formulation de Trente, tout en sachant qu'
elle se réfère à la canonicité et non pas à l'étendue de l'inspiration50.
Le P. Franzelin lui-même, dans la réponse présentée devant la

Députation de la foi aux objections que les Pères conciliaires ont soulevé
contre le schéma préparatoire, indique que la formulation de ce
dernier ne veut pas aller au delà de la doctrine du Concile de Trente dans
la définition de Yétendue de l'inspiration51.

48 «Placeret, ut ponerentur verba magis canonica divinitus inspirati, quae sanctus
Paulus habet de omni scriptura sacra, ut res, non modus rei, id tantum, quod est
necessarium, et cum minima theologorum catholicorum offensione defïniatur»,
Mansi, t. 51, col. 400.

49 Ibid., col. 419.
50 Cf. Mansi, t. 51, col. 282. L'expression «parties» apparaît dans le texte du

chapitre II de la constitution Dei Filius et dans le quatrième canon relatif à cette
partie: «Si quis sacrae scripturae libros integros cum omnibus suis partibus prout
illos sancta Tridentian synodus recensuit, pro sacris et canonicis non susceperit
aut eos divinitus inspiratos esse negaverit: a. s.», COD, 810.

51 «Quaestiones veto hactenus inter catholicos controversae de sensu, quo
partes librorum in Tridentino decreto intelligendae sint, nec definiuntur nec attin-



474 De l'inerrance absolue à la vérité salvifique de l'Ecriture

En conclusion, l'analyse des débats qui ont conduit à la formulation

de la constitution Dei Filius au sujet de l'inspiration de l'Ecriture
indique que le texte promulgué par le Concile se situe en retrait par
rapport au premier schéma préparatoire. Après discussion des principales

questions liées à l'inspiration de l'Ecriture, sa nature, son étendue,

la véracité qui en découle, les Pères conciliaires ont choisi, sous
l'influence de la minorité, de s'en tenir à la doctrine des Conciles
précédents et de ne pas accepter la définition plus précise de l'inspiration,

centrée autour de la notion d'autorité littéraire de Dieu, que
proposait le schéma rédigé par Franzelin.

A ce propos, quelques considérations d'importance capitale
s'imposent. Les remarques annexées au schéma préparatoire, de même

que les réponses du théologien jésuite aux objections soulevées par
les Pères conciliaires, montrent que le P. Franzelin a voulu exprimer
celle qu'il considère comme étant la doctrine traditionnelle de l'inspiration,

«tradita notio inspirationis»52. Pour prouver que la notion
d'autorité littéraire de Dieu trouve son fondement dans la Tradition, le

théologien jésuite a apporté le témoignage du consensus des Pères de

l'Eglise et des documents du Magistère53. Il s'agit là d'une expression
de sa méthode théologique qui cherche d'abord à dégager les

éléments essentiels du donné révélé, pour développer ensuite la spéculation

théologique54.
Cette méthode comporte toutefois le risque d'identifier la position

théologique qu'on souhaite établir avec le contenu de la Tradition.

Le risque est d'autant plus aigu que la théologie positive pratiquée

par l'école théologique à laquelle appartient Franzelin, celle des

guntur. Quoad extensionem ergo inspirationis nihil omnino definitioni Tridentinae
superadditur», Mansi, t. 50, col. 331.

52 Ibid., col. 331.
53 Ibid., col. 79sq. Il s'agit de la même démarche adoptée dans son traité pour

prouver que la vérité absolue de l'Ecriture est affirmée par le consensus des Pères
de l'Eglise et que, par conséquent, cette doctrine trouve son fondement dans la

Tradition, cf. FRANZELIN, Tractatus (note 17), 340.
54 A propos de la méthode théologique de Jean-Baptiste Franzelin, voir Walter,

Franzelin (note 15), 47-49, et Leo Scheffczyck, «Johann Baptist Franzelin
(1816-1886)», in: Katholische Theologen Deutschlands im 19. Jahrhundert, sous
la direction de Heinrich Fries et Georg Schwaiger, t. 2, München 1975, 348—355.

Dans le cas de la doctrine de l'inspiration, la notion d'inspiration réelle et de
vérité intégrale de l'Ecriture appartient, selon Franzelin, au donné révélé; l'application

de la notion d'objet formel et matériel relève de la spéculation théologique.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifique de l'Ecriture 475

professeurs jésuites du Collège romain55, tout en étant très soucieuse
des recherches historiques, se réduit généralement à recueillir dans

l'Ecriture et dans les écrits des Pères les témoignages en faveur des

positions théologiques dominantes ou des prises de position du
Magistère56. La question se pose donc de savoir si la doctrine de

l'inspiration exposée dans le schéma préparatoire de Dei Filius est bien
celle de la Tradition, comme le veut le P. Franzelin, ou si elle n'est

pas, en réalité, celle de l'école théologique dont il est l'un des plus
éminents représentants.

Le problème de la distinction entre les opinions des écoles
théologiques et la doctrine révélée a été soulevé à maintes reprises à Vatican

I. Dans son journal précieux pour l'histoire du Concile, Mgr Tiz-
zani rapporte les plaintes de plusieurs évêques qui constatent que le
schéma préparatoire se présente comme un résumé des doctrines des

théologiens jésuites, que certains souhaiteraient voir approuver sans
discussion par les Pères conciliaires, en condamnant les opinions des

autres écoles57. Dans un discours prononcé lors de la discussion du
schéma préparatoire, Mgr Ginoulhiac reproche au texte soumis aux
Pères de proposer la définition d'opinions théologiques qui sont certes

très répandues, mais qui n'ont pas encore atteint le degré de
certitude qui permet de les ériger en doctrines de foi58. D'autres évêques
s'expriment dans le même sens59.

Toujours présente dans les débats conciliaires, cette problématique

se manifeste en particulier lors de la discussion d'un passage du
deuxième chapitre de la constitution Dei Filius relatif au rôle du
Magistère. En suivant une suggestion de Mgr Dupanloup, la Députation

55 Walter KASPER, Die Lehre von der Tradition in der Römischen Schule (Die
Uberlieferung in der neueren Theologie, 5), Freiburg-Basel-Wien 1962, en
particulier la 26 concernant la méthode théologique de Jean-Baptiste Franzelin. A propos

des problèmes liés à la définition de l'«école romaine», voir Karl H. NEUFELD,
«Römische Schule». Beobachtungen und Überlegungen zur genaueren Bestimmung,

in: Gregorianum 63 (1982) 677—699.
56 Cf. Karl H. NEUFELD, «La scuola romana», in: Storia della teologia, t. 3: Da

Vitus Pichler a Flenri de Lubac, sous la direction de Rino Fisichella, Roma/Bologna
1996, 278. Ceci à partir d'une conception de la Tradition beaucoup plus homogène

de ce qu'elle n'est en réalité et non sans une tendance à harmoniser les

témoignages récoltés, cf. KASPER, ibid., 380sq et SCHEFFCZYCK, Franzelin (note 54),
352sq.

57 Vincenzo TlZZANI, Il concilio Vaticano I: Diario (1869-1870) (Päpste und
Papsttum, 25,1), t. 1, Stuttgart 1991, 43, 54sq et 70.

58 Mansi, t. 50, col. 149; cf. Tizzani, ibid., 68.
59 Cf. SCHATZ, Vaticanum I (note 25), 89.



476 De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture

de la foi a décidé d'ajouter la formule «tamquam divinitus revelata»

pour préciser quel est le contenu des objets proposés par le Magistère
à l'assentiment de foi des fidèles60. On veut ainsi éviter, comme
l'indique le rapporteur de la Députation, que les opinions des écoles
théologiques, mêmes si elles sont certaines, soient assimilées à la doctrine
révélée61.

Le principe de la nécessaire distinction à faire entre la Tradition et
un consensus théologique qui n'engage pas la foi a donc été reconnu
à Vatican I. Il sera appliqué à la doctrine de l'inspiration, comme le
demande entre autres Mgr Ketteler en soulignant qu'il est de coutume
dans l'Eglise de condamner les hérésies et non pas de trancher les

questions d'école62. On comprend donc toute l'importance des précisions

données par les rapporteurs de la Députation de la foi à propos
de la doctrine de l'inspiration. Elles indiquent que Vatican I s'est
limité à proposer la doctrine des Conciles précédents et a laissé aux
écoles théologiques liberté de discussion quant à la nature et à l'éten-
ßdue de l'inspiration.

IV. L'article sur la «Question biblique» et la riposte du P. Brucker

C'est là un point capital pour notre propos car il permet de comprendre

pourquoi Mgr d'Hulst, dans son célèbre article consacré à la

«question biblique», en janvier 1893, va présenter la doctrine de l'inerrance

restreinte de l'Ecriture comme étant celle d'une école théologique,

dite «école large»63. Un texte rédigé vraisemblablement en 1892,
qui résume l'état de la question abordée dans l'article de janvier 1893,
montre que le recteur de l'Insitut catholique de Paris se situe exactement

dans la perspective de la problématique que nous venons de

présenter.

60 PoTTMEYER, Der Glaube (note 14), 301 sqq. Pour l'intervention de Mgr Du-
panloup, voir Mansi, t. 51, col. 229sq.

61 «[...] ne scilicet scholarum opiniones, quae per Scholas catholicas traduntur,
etiamsi certae, inserantur doctrinae fîdei; nam si dicitur ecclesiam aliquid docere

tanquam divinitus revelatum, non est possibile esse solummodo opiniones scho-
lae», MANSI, t. 51, col. 322.

62 «Tanti theologi, quorum sententia approbata est ipsa auctoritate sanctae se-
dis, non sunt damnandi, praesertim cum sit mos ecclesiae, haereses et errores
damnare, non quaestiones scholasticas definire, rem non rei modum determinare»,
Mansi, t. 51, col. 353.

63 Maurice d'HULST, La question biblique, in: Le Correspondant 170 (1893) 221.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture 477

Dans ce texte, intitulé «Note sur les tendances latitudinaires en

exégèse biblique»64, Mgr d'Hulst indique qu'il y a deux fronts qui
s'opposent: d'un côté, celui des «exégètes» et «critiques catholiques»;
de l'autre côté, celui des théologiens. Le point de départ de la discussion

est constitué par la définition de l'inspiration donnée par Vatican

I, que Mgr d'Hulst définit comme «une action positive et spéciale
exercée par l'Esprit Saint sur les auteurs sacrés dans l'acte de la

composition de leurs livres».
En partant de cette définition, les théologiens n'admettent pas la

moindre erreur d'énoncé dans l'Ecriture. Dieu est «rendu responsable
de la vérité intrinsèque de tout ce qui est affirmé dans la Bible, chaque

fois qu'il n'est pas possible de prêter à l'auteur sacré une intention

allégorique». Cette conception est défendue au nom de la Tradition

dont les théologiens affirment être les témoins65. Il s'agit là de la

position du P. Franzelin, mais elle est par ailleurs largement répandue.
En France, elle a un défenseur inlassable en la personne de Joseph
Brucker, théologien et polémiste jésuite, qui a publié plusieurs articles
à ce sujet dès le début des années 1880.

De l'autre côté, continue Mgr d'Hulst, les «critiques croyants»
maintiennent le fait de l'inspiration de l'Ecriture, défini par les Conciles,

mais ils reconnaissent en même temps l'«inexactitude» de
certains passages scripturaires au point de vue historique. Ils ne se

croient donc plus en mesure de soutenir «la doctrine de l'inerrance
absolue en matière historique, de l'inerrance qui devrait exclure

jusqu'aux lapsus de mémoire, jusqu'aux anachronismes» et ils demandent

qu'on entende «plus largement les effets de l'inspiration». D'où
le nom d'«école large» donné à ce groupe d'exégètes et d'apologistes.
Il est à relever que l'usage des termes d'«école large» et d'«école
étroite» s'est imposé dans les débats entre revues catholiques françaises

dès le milieu des années 188066.

Les «critiques croyants» savent qu'une restriction des effets de

l'inspiration, c'est-à-dire une restriction de l'inerrance scripturaire, est
contraire à la «doctrine traditionnelle» mais ils se demandent si «les

anciens ont été vraiment les témoins formels de la Tradition lorsqu'ils

64 Portrait, 375-382.
65 Portrait, 377.
66 Par exemple, le P..Joseph Brucker emploie la dénomination d'«école large»,

ainsi que celle d'«école étroite» pour indiquer son propre parti, dans un article
publié en janvier 1888, Questions actuelles d'exégèse et d'apologie biblique, in:
Etudes 25 (1888) 85sq; cf. ci-dessus la note 26.



478 De l'inerrance absolue à la vérité salvifique de l'Ecriture

ont affirmé cette inerrance absolue», ou si leur unanimité n'est pas un
«simple accord de fait entre gens qui prennent tout à la lettre, parce
qu'ils n'ont pas de raisons suffisantes de s'écarter de la lettre». Le
recteur de l'Institut catholique pose ainsi le problème du rapport entre

la Tradition et un consensus patristique et théologique issu de

circonstances historiques particulières.
Mais, objecte Mgr d'Hulst, y a-t-il réellement des raisons qui

invitent à concevoir plus largement les effets de l'inspiration? Dans sa

«Note», il distingue entre le domaine des sciences naturelles et celui
de l'histoire. Dans le premier domaine, les incontestables progrès
scientifiques ont amené la plupart des exégètes à reconnaître que la
Bible parle des «choses physiques selon les apparences» et qu'elle ne
contient «aucun enseignement divin sur ces matières». Pour opérer ce

changement dans l'interprétation de l'Ecriture, il a fallu rompre avec
le consensus des théologiens des premiers quinze siècles chrétiens,
consensus qui avait amené à la condamnation de Galilée. Le recteur
de l'Institut catholique de Paris se demande donc si, face à la révolution

«survenue depuis cent ans dans le domaine de la critique et de

l'histoire», un changement n'est pas devenu nécessaire également dans

ce dernier domaine.
Le critère des apparences étant difficilement applicable à

l'histoire, on est amené à admettre «que l'inspiration est compatible avec
certaines inexactitudes». A l'appui de ses assertions, il énumère une
série de difficultés historiques que soulève la comparaison critique
des assertions scripturaires entre elles, ainsi que leur comparaison
avec les données fournies par l'orientalisme et par l'histoire profane.
Face à ces réelles difficultés, conclût Mgr d'Hulst en rapportant l'opinion

«d'un grand nombre de catholiques éclairés, particulièrement en

Angleterre, en Amérique et en Allemagne», il est souhaitable que «les

hypothèses émises sur une limitation possible des effets de l'inspiration,

restent provisoirement dans l'Eglise à l'état d'opinions libres»67.

Le recteur de l'Institut catholique se situe donc dans la même
perspective de la minorité à Vatican I. Comme le Concile n'a pas donné
des précisions quant à la nature et surtout quant à l'étendue de l'inspiration,

la discussion théologique est libre dans ce domaine. La «Note»
de 1892 montre en même temps que la nouvelle situation de

l'apologétique et de l'exégèse, dans le contexte des progrès scientifiques et

historiques du XIXe siècle, pose un problème qui est éminemment

67 Portrait, 382.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture 479

théologique: comment faut-il comprendre les effets de l'inspiration?
N'est-il pas devenu indispensable de renouveler la doctrine traditionnelle

à ce sujet? Dans sa «Note», Mgr d'Hulst se limite à parler d'une
«inspiration restreinte dans ses effets», sans donner de précisions
ultérieures. Il présentera une solution développée dans l'article consacré

à la «Question biblique» qu'il publie dans le Correspondant du 25

janvier 1893.
Dans ce célèbre article, Mgr d'Hulst présente les positions

respectives de deux écoles théologiques, l'école large et l'école étroite.
On a posé le problème des assises institutionnelles de ces écoles, et
surtout celles de l'école large. En effet, dans l'Ancien régime les écoles

théologiques étaient associées aux ordres religieux ou à des

institutions, telle la Faculté de théologie de Paris. Mais on peut aussi
entendre la notion d'école dans le sens d'une orientation théologique
commune à plusieurs auteurs. L'école étroite peut donc être considérée

comme expression de l'école jésuite, éminemment représentée par
le Collège romain, mais elle exprime en même temps un consensus
théologique beaucoup plus ample et ne peut pas être identifiée avec
une institution précise68.

Quant à l'école large, Mgr d'Hulst la définit, dans la note de 1892,
mais déjà dans un article de 1885, comme orientation commune à

plusieurs auteurs catholiques dont les positions ne sont toutefois pas
uniformes. Il est certain que la Faculté de théologie de l'Institut
catholique de Paris se présente au début des années 1890 comme l'une
des possibles assises institutionnelles de l'école large69. Ce qu'on
reconnaît, entre autres, à la part importante accordée à la critique historique

et biblique dans le programme du doctorat, ainsi qu'à la volonté
de former dans un esprit vraiment scientifique un nouveau professeur
d'exégèse: l'abbé Alfred Loisy, envoyé à Paris par son évêque, Mgr
Meignan70. Aussi, l'influence de ce dernier sur les positions de Mgr
d'Hulst ne fait pas de doute71, le recteur de l'Institut catholique étant
d'ailleurs issu du même milieu «catholique libéral» auquel appartien-

68 On peut d'ailleurs remarquer que c'est grâce à l'influence de l'école jésuite
que la doctrine de l'inspiration verbale, répandue jusqu'à la fin du XVIIIe siècle, a

été progressivement remplacée par la doctrine de l'inspiration réelle qui s'est
imposée au cours de la deuxième moitié du XIXe siècle, cf. Beumer, L'inspiration
(note 7), 60-65, et BURTCHAELL, Catholic Theories (noté 7), 88sqq.

69 Portrait, 100-107.
70 Portrait, 108-110.
71 Cf. Portrait, 266sq, et 26.



480 De l'inerrance absolue à la vérité salvifique de l'Ecriture

nent quelques membres de la minorité à Vatican I, tel Mgr Meignan
ou Mgr Dupanloup.

Dans l'article de janvier 1893, la nodon d'école assume donc une
importance principalement tacdque72. Il s'agit, comme le montre la

note de 1892, de situer la «question biblique» à l'intérieur d'un débat

qui remonte à Vatican I. A la lecture de l'article, il est évident que son
auteur vise à présenter de la façon la plus développée possible les

arguments de l'école large. Mais étant donné le manque d'uniformité
des positions des théologiens et exégètes partageant cette nouvelle
orientation, Mgr d'Hulst sera amené à développer une synthèse
originale73. Pour cette même raison, on a l'impression d'un certain flou
dans l'exposé, ce qui s'explique aussi par le fait que, étant écrit pour le

public cultivé du Correspondant, et non pas pour des théologiens de

métier, le texte de Mgr d'Hulst est marqué par un style discursif, sans
avoir la structure rigoureuse d'un traité de dogmatique.

L'article commence en présentant les problèmes que pose à

l'exégèse le progrès scientifique et historique, puis il aborde son objet
principal, la «discussion théologique»74. Après avoir résumé
l'enseignement de Vatican I, Mgr d'Hulst indique que les textes conciliaires
ne contiennent pas de précisions quant aux différents aspects de la
doctrine de l'inspiration75. Pour ce qui est de la nature de l'inspiration,
l'article présente succinctement la doctrine de l'inspiration verbale et
celle de l'inspiration réelle, sans prendre explicitement position. On
sent que pour Mgr d'Hulst le problème principal est celui de l'étendue
et surtout des effets de l'inspiration. A ce sujet, il expose rapidement la

position de l'école étroite, qui correspond en substance à celle du
cardinal Fran2elin, puis il consacre de nombreuses pages à la nouvelle
école.

Le principe théologique qui caractérise l'école large est exprimé à

plusieurs reprises, et en particulier à propos de ce que son auteur
appelle l'école moyenne. Représentée par le seul abbé Paul de Broglie,

72 Cf. Portrait, 386sq.
73 II n'est donc pas étonnant, comme on l'a souvent remarqué, qu'Alfred Loisy

n'y ait pas reconnu un exposé de ses propres idées, bien que le recteur de l'Institut
catholique de Paris ait intégré dans sa synthèse certains éléments de la pensée du
jeune exégète dont il connaissait bien les écrits, les ayant soumis à une censure
préalable depuis quelques mois, cf. Portrait, 372-375 et 387, introduction à la lettre

numéro 106. Nous n'avons pas l'intention d'aborder ici la question délicate des

rapports entre M. d'Hulst et A. Loisy, que nous traiterons dans un autre cadre.
74 Maurice d'HuLST, La question biblique (note 63), 218sqq.
75 Ibid., 219.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifîque de l'Ecriture 481

professeur d'apologétique à l'Institut catholique de Paris, l'école moyenne

applique le même principe que l'école large, mais de façon plus
limitée76. Pour des raisons de prudence, Mgr d'Hulst se range, dans

son article, du côté de l'école moyenne. En réalité, cette dernière est

purement fictive car sa position théologique est la même que celle de

l'école large.
Lorsqu'on parle des effets de l'inspiration, il est nécessaire d'en

chercher la cause. Or, pour Mgr d'Hulst le critère de discernement de
la vérité biblique est déterminé par la cause finale de l'inspiration, c'est-
à-dire le salut des hommes77. Le salut est également la fin de la
Révélation78 à laquelle est reconnue implicitement une primauté par
rapport à l'inspiration79. Il s'agit donc d'un renversement de perspective
par rapport à l'école étroite qui insiste sur la causalité efficiente de

l'inspiration, ce qui implique que toute proposition inspirée est
nécessairement révélée et par conséquent absolument vraie. Pour Mgr
d'Hulst, au contraire, la vérité des énoncés de l'Ecriture est garantie
uniquement dans la mesure où ceux-ci véhiculent un enseignement
concernant la foi et les moeurs, selon la formule employée par le
Concile de Trente, c'est-à-dire lorsqu'ils concernent le salut.

Ce principe théologique permet de résoudre le problème des

prétendues erreurs de la Bible, ou «inexactitudes» comme préfère les

appeler Mgr d'Hulst. Puisque la «révélation est un enseignement divin
qui ne peut porter que sur la vérité» et que cette vérité concerne le

76 A propos du rapport entre la position de l'abbé de Broglie et celle de Mgr
d'Hulst, voir Portrait, 384, note 1.

77 «De l'école hardie, cette opinion [moyenne] emprunte une façon assez large
d'entendre ce que nous avons appelé les effets de l'inspiration. L'intervention de

l'Esprit-Saint dans la composition des livres sacrés étant motivée par le dessein
miséricordieux du Seigneur, qui a voulu instruire les hommes des choses du salut,
il ne paraît pas impossible a priori de concilier le fait de l'inspiration avec la
présence dans les textes de documents d'origine purement humaine et dont la valeur
reste à vérifier», ibid., 240; cf. 220sq, où Mgr d'Hulst insiste sur la finalité salvifi-
que de l'inspiration qui doit constituer la mesure de ses effets.

78 «Pourquoi est-il permis de dire que l'enseignement scientifique est peut-être
absent de l'Ecriture? Parce que cet enseignement n'intéresse en rien le salut de

l'homme, véritable fin de la révélation biblique; parce qu'il n'ajoute rien, pas
même un éclaircissement, à la manifestation de ce qu'il faut croire, pratiquer,
espérer pour aller au ciel», ibid., 227.

79 Ceci apparaît des éléments qui permettent à Mgr d'Hulst de montrer le bien
fondé théologique de l'école large et qui montrent, en substance, que le domaine
de l'enseignement authentique de l'Eglise, qui reçoit et interprète l'Ecriture, est
celui de la vérité révélée, ibid., 220-222; cf. la citation dans Portrait, 106.



482 De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture

salut, il n'y a pas d'enseignements scientifiques et historiques dans la

Bible, par conséquent il n'y a pas, dans ces domaines, d'erreurs
imputables à l'Esprit saint qui a jugé inutile de «redresser les erreurs
matérielles de l'écrivain sacré»80. Une plus grande autonomie est ainsi
reconnue à l'auteur humain dans la rédaction des Livres saints, avec
ses limites et ses conditionnement historiques. Le principe théologique

de l'école large permet donc aux exégètes de redéfinir le rapport
entre la Bible et les littératures de l'Orient ancien. En citant longuement

un célèbre texte de François Lenormant — mis à l'Index en
188781! —, puis en faisant allusion aux écrits de Loisy, sans le nommer,
Mgr d'Hulst pose le problème de l'interprétation des premiers chapitres

de la Genèse: s'agit-il de la narration historique des débuts de

l'humanité, comme le veut l'école étroite, ou de récits empruntés aux
«légendes chaldéennes», mais transformés en y introduisant, en vertu
de l'inspiration, «des vérités dogmatiques ou morales»82? Il est évident

que, même s'il exprime des fortes réserves quant à l'ampleur de

l'application du principe, l'auteur de l'article penche du côté de la
deuxième solution.

En conclusion, en dépit d'une formulation qui n'est pas toujours
suffisamment précise et explicite, en vertu de l'artifice rhétorique mis
en oeuvre pour rédiger cet article, Mgr d'Hulst adopte la même
définition de 1,objet formel de la vérité de l'Ecriture que Mgr Meignan et
Auguste Rohling. La vérité scripturaire est déterminée par la cause
finale de l'inspiration: la communication sans erreur de la vérité salvifïque.

Il importe de souligner que selon l'école large — telle que la définit

le recteur de l'Institut catholique de Paris — toute l'Ecriture est
inspirée, «même à l'égard des moindres détails». Mgr d'Hulst corrige
explicitement la théorie des obiter dicta du cardinal Newman qui semblait

80 Ibid., 221; cf. 232sq et passim; cf. le texte de Mgr Meignan cité ci-dessus,
note 30.

81 L'ouvrage de F. Lenormant, Les origines de l'histoire d'après la Bible et les

traditions des peuples orientaux, 3 t. Paris 1880-84 est mis à l'Index par un
décret daté du 20 décembre 1887, publié dans l'Univers du 31 décembre 1887, 2.

82 Ibid., 231. A la 232, on lit: «[...] quand l'écrivain utilise des documents
humains, n'intervenir pour en corriger les imperfections et même les inexactitudes
qu'autant qu'elles iraient contre la fin dogmatique et morale de l'inspiration».
Dans le compte-rendu d'un ouvrage de Dausch consacré à l'inspiration, A. Loisy
écrivait, en 1892: «ils ont moulé en quelque sorte la vérité révélée dans le cadre
des opinions communes et des traditions de leur race, sauf à rectifier dans ces

données, qui étaient pour eux la science contemporaine, ce qui pouvait contredire
les principes essentiels de la vérité religieuse», L'enseignement biblique 1 (1892) 3, 12;
cf. Portrait, 111-117.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture 483

impliquer une restriction de l'étendue de l'inspiration83. Le fait de mettre

l'accent sur la causalité salvifïque de la Révélation permet de
dissocier l'intégralité de l'inspiration de l'Ecriture de son inerrance
absolue, grâce à une redéfinition de l'objet formel de sa vérité.

Nous avons un témoignage très important de ce principe théologique

dans une lettre écrite au P. Brucker quatre ans avant la publication

de l'article de Mgr d'Hulst. L'auteur de la lettre rapporte une
définition de l'inspiration qu'il a probablement entendue formuler dans
les milieux proches de l'Institut catholique de Paris, voire par le
recteur lui-même: «D'après ses partisans, il faudrait en vue d'une
conciliation qui s'impose avec le monde savant, admettre dans les diverses

parties de la Bible, non pas une distinction matérielle, ce qui leur parait
trop visiblement contraire aux termes du Concile du Vatican, mais

une distinction formelle. Dans l'Ecriture sainte, disent-ils, tout est
inspiré, même les mots: mais seulement à un certain point de vue, à

celui où s'est placé l'Esprit saint et où se tient l'Eglise, le point de vue
religieux.»84. Ces propos permettent de comprendre le peu d'intérêt
manifesté par Mgr d'Hulst, dans son article, pour la distinction
classique faite entre inspiration verbale et inspiration réelle. Car la
nouvelle définition de l'objet formel de la vérité de l'Ecriture qu'il
propose permet de dépasser le problème du sens littéral de l'Ecriture tel
qu'il se posait jusque là, et d'ouvrir de plus amples espaces au travail
des exégètes.

En mars 1893, les Etudes publient un article du P. Brucker qui
réfute point par point, avec une fermeté, et une fermeture, absolues, les

arguments avancés par Mgr d'Hulst. Au coeur de l'oeuvre de démolition

se trouve le principe théologique commun à l'école large et à

l'école moyenne — comme le fait remarquer non sans un brin d'ironie
le théologien jésuite — qui permet de dissocier l'inspiration intégrale
de l'Ecriture de son inerrance absolue: le principe qui fait de la cause
finale de l'inspiration, c'est-à-dire le salut des hommes, le critère de

discernement de la vérité biblique. Après avoir souligné le caractère
inédit de la dissociation entre inspiration et inerrance introduite par

83 M. d'HULST, La question biblique (note 63), 222.
84 L'abbé Farion au Brucker, 19 décembre 1888, Paris, Archives françaises de

la Compagnie de Jésus, Fonds Brucker, JBr 354, numéro 55 (souligné dans

l'original). Quant aux erreurs de la Bible, l'abbé Farion expose des conclusions
analogues à celles présentées par Mgr d'Hulst dans son article, cf. Portrait, 378,
note 1.



484 De l'inerrance absolue à la vérité salvifique de l'Ecriture

Mgr d'Hulst85, le P. Brucker repousse absolument un tel principe,
contraire à «l'unanimité de la tradition catholique»86.

L'autorité divine de l'Ecriture, enseignée par les Conciles de

Trente et de Vatican I, est interprétée par le P. Brucker en insistant
sur la causalité efficiente de l'inspiration, ce qui fait de Dieu l'auteur
de toute «affirmation authentique de la Bible, qu'elle se rapportât au

dogme, à la morale, ou seulement à l'histoire, aux sciences naturelles».
Ce principe implique que «toutes les énonciations de la Bible sont
nécessairement vraies»87. C'est donc «un non licet catégorique» que le
P. Brucker oppose à ce qu'il considère comme «le manifeste d'une
nouvelle école»88. L'article du théologien jésuite montre que son
auteur, qui se réfère à la doctrine du cardinal Franzelin, considère l'inerrance

absolue de l'Ecriture comme étant un enseignement de la
Tradition89. Le P. Brucker refuse donc de remettre en question, comme
le demande Mgr d'Hulst au nom des nouvelles découvertes de la

science, le consensus théologique de tous les Pères et Docteurs de

l'Eglise, qu'il considère comme indépendant de toutes contingences
historiques90.

Deux écoles s'affrontent donc dont l'une, récente et minoritaire,
vient d'être prise sous son patronage par Mgr d'Hulst. Ce qui a été

perçu à l'époque comme un événement important à cause de la place
occupée dans l'Eglise de France par le recteur de l'Institut catholique
de Paris. Le P. Brucker lui-même souligne ce fait dans sa réfutation.
Mais le publiciste jésuite, et avec lui bon nombre de théologiens de

son temps, s'oppose à la liberté de discussion. C'est la légitimité
même des positions de l'école large qui est contestée au nom d'un
consensus théologique identifié avec la Tradition. Le débat de Vatican

I se reproduit donc vingt ans après le Concile. Il sera tranché par
l'encyclique Providentissimus Deus, en novembre 1893, en faveur du
P. Brucker.

85 «Voilà quelle serait la platform actuelle de l'école <large»>, Joseph BRUCKER,
La «question biblique» in: Etudes 58 (1893) 372.

86 Ibid., 373.
87 Ibid., 381; cf. 368sq.
88 Ibid., 361.
89 Le Brucker renvoit au célèbre traité de Franzelin dont il a été question ci-

dessus et en particulier à l'appendice ajouté par le cardinal jésuite à l'édition de

1882 pour réfuter la doctrine d'Auguste Rohling, ibid., 373, note 1.

90 Ibid., 378sqq.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture 485

V. L'encyclique Providentissimus Deus et son interprétation autorisée

Nous ne disposons pas pour cette encyclique des renseignements
détaillés concernant les phases de sa rédaction que nous avons pour
l'encyclique Rerum novarum de 189191. Nos recherches dans les archives

romaines nous ont permis de retrouver seulement un projet latin,
commençant par les mots «Aeternus Pater» (AP), rédigé par le jésuite
allemand Rudolf Comely, professeur d'Ecriture sainte au Collège
romain de 1879 à 188992. Ce projet se situe en position intermédiaire
entre une première étape rédactionnelle et le texte final. D'une part,
les remarques explicatives ajoutées à AP font état de deux projets
précédents, dont Cornely a repris une partie du contenu tout en les

transformant dans la disposition et dans la formulation93. D'autre
part, la comparaison du projet du jésuite allemand avec le texte de

l'encyclique montre que la structure et le contenu de AP ont été

repris dans leur substance par Providentissimus Deus (PD), bien que la
formulation ait été transformée, parfois considérablement, en conférant

à la rédaction finale un ton plus sobre, précis et solennel. D'où
l'importance de AP et de ses remarques annexes pour l'interprétation
doctrinale de l'encyclique.

Consacré aux études bibliques, le projet AP se divise en deux

parties. D'abord, il traite de l'importance de l'étude de l'Ecriture pour
le clergé, ensuite il présente un programme d'enseignement adapté
aux nécessités de l'époque. La deuxième section de cette partie indique

quels moyens il faut utiliser pour repousser les attaques des
«incrédules» contre l'autorité des Livres inspirés94. Dans ses remarques
annexes, Cornely affirme avoir ajouté aux projets précédents quelques
principes de solution pour les problèmes soulevés par les sciences
naturelles et historiques. Pour les sciences naturelles, en substance, il
s'agit de deux principes: en premier Heu, l'Ecriture ne veut pas enseigner

les sciences naturelles, elle emploie souvent le langage de son
temps, le langage des apparences; en deuxième lieu, il faut éviter un

91 L'enciclica «Rerum novarum»: testo autentico e redazioni preparatorie dai
documenti originali, Giovanni Antonazzi (éd.), Roma 2e éd. 1992. Sauf erreur, il
n'existe pas d'études du même genre consacrées à Providentissimus Deus.

92 Rome, Archivio segreto vaticano, Ep. lat., Pos. et min. 144 AP).
L'identification de l'auteur est possible, en plus des ressemblances doctrinales, parce que
dans les remarques annexées, Cornely indique avoir séjourné à Rome de 1879 à

1889, AP, 100.
93 AP, 95.
94 AP, 67sqq.



486 De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture

concordisme trop poussé pour ne pas être obligé de revoir ses

interprétations scripturaires à chaque progrès de la science95.

Pour l'histoire, des considérations analogues s'imposent selon le

P. Cornely: d'une part, il faut être conscient du caractère provisoire et
incertain des résultats de la critique historique; d'autre part, il faut se

rappeler que le but de l'Ecriture n'est pas d'enseigner la chronologie
de l'histoire ancienne mais d'être la source du salut. Il faut donc peser
avec la plus grande prudence les assertions historiques des Livres
sacrés. Le principe de la finalité salvifique de l'inspiration, que le
P. Cornely reconnaît explicitement, trouve toutefois une application
toute différente de celle de l'école large. En vertu de ce principe,
l'exégète jésuite admet la possibilité d'une corruption du texte biblique

lors de sa transmission manuscrite pour ce qui est du domaine

historique, ce que l'Esprit saint n'aurait par contre pas permis pour le

contenu de l'Ecriture concernant la foi et les moeurs. On peut ainsi
reconnaître la présence d'erreurs historiques dans le texte de la Bible
tel que nous le connaissons aujourd'hui, erreurs qu'il n'est toutefois
pas possible d'attribuer à l'écrivain sacré et au texte original96.

Le projet AP continue donc en repoussant la doctrine d'un petit
nombre d'auteurs qui admettent que les écrivains sacrés eux-mêmes,
et non pas les copistes, ont pu se tromper, car ils pensent que
l'inspiration concerne uniquement la foi et le moeurs et non pas les

faits historiques. Cette opinion est incompatible avec la doctrine
catholique telle qu'elle est exprimée par le consensus des Pères de

l'Eglise. Ces derniers ont toujours considéré l'Ecriture comme
exempte de toute erreur car elle est inspirée dans toutes ses parties97.

Comme il l'indique dans les remarques annexes, le P. Cornely veut

95 AP, 72-77/109sq.
96 AP, 78sq; cf. François LAPLANCHE, «La question biblique» (note 25), 151—

153.
97 «Numquam autem viro catholico asserere licet, ipsum sacrum auctorem

errasse: ilia enim paucorum opinatio reprobanda est, qua ex eiusmodi difficultatibus
sese expedite conantur arbitrantes vel innuentes, inspirationem ad solas res fidei
morumque pertinere neque ad historicas res sese extendere. Quam opinationem
alienam esse a catholica doctrina, facile colligere poterunt ex omnium SS. Patrum
studio illo adeo assiduo ac perpetuo, quo omnes omnino errores in quacumque re
a S. Scripturis, quales a suis auctoribus inspiratis editae sunt, removebant opina-
tasque contradictiones varietatesque in narrationibus maxime evangelicis compo-
nere et amice inter se conciliare conabantur. Intime enim eis erat persuasum, inte-
gros libros cum omnibus suis partibus esse inspiratos, Deumque ipsum per sacros
auctores esse locutum, ita ut nihil omnino errare, nihil fallaciter ponere potuerint
(cfr. S. Aug. e 82, 3 n. 24 etc.)», AP, 79—80.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture 487

ainsi détruire l'opinion de quelques auteurs catholiques qui est assez

répandue. Le théologien jésuite reconnaît que la doctrine de l'étendue
et de l'inerrance absolue de l'inspiration n'a pas encore été définie par
l'Eglise — c'est là une affirmation à remarquer — mais comme il s'agit
d'une doctrine théologiquement certaine, il considère opportun que le
Souverain Pontife réprouve l'opinion qui admet des erreurs de la part
de l'écrivain sacré98.

Un appendice ajouté à l'édition de 1891 de son introduction aux
études bibliques permet de connaître plus précisément la pensée du
P. Cornely à ce sujet. L'exégète jésuite indique qu'il y a controverse
entre les catholiques à propos de l'interprétation à donner du terme
«parties» que contiennent les décrets des Conciles. Faut-il l'entendre
dans le sens de la canonicité de l'Ecriture ou dans celui de l'étendue
de l'inspiration? De l'aveu du P. Cornely, Vatican I n'a pas tranché la

question et quelques auteurs, parmi lesquels figurent Newman, Le-
normant et Rohling, ont proposé de restreindre l'inspiration, et par
conséquent l'inerrance, au domaine de la foi et de moeurs. Mais cette
opinion est à repousser car Dieu est l'auteur principal, la «causa effi-
ciens» de l'ensemble des assertions que contient l'Ecriture, «res et
sententias», selon la doctrine des principaux théologiens jésuites, dont
Franzelin, que le P. Cornely adopte car elle lui semble conforme au
consensus des Pères de l'Eglise99. C'est donc la doctrine de l'école
jésuite, insistant sur le principe de la causalité efficiente de l'autorité
divine de l'Ecriture, qui se trouve en arrière-plan de la formulation du

passage concernant l'inerrance scripturaire dans AP. Ce principe n'est
toutefois pas formulé explicitement.

Tel n'est pas le cas de l'encyclique PD dont le texte a été
considérablement modifié, sur ce point, par rapport au projet de Cornely.
Quant aux objections concernant les sciences naturelles, l'encyclique
reproduit, sous une forme différente, la substance des arguments de

l'exégète jésuite100. Puis elle aborde le problème des erreurs histori-

98 «Quamvis enim diserte defînitum non sit, nullum omnino errorem in sacris

libris, prout ex auctorum inspiratorum manibus prodierunt, inveniri sed inspira-
tionem ad omnes eorum sententias, etsi proxime et per se fidei morumque res non
attingant, sese extendere, doctrina haec tamen theologice certa recte dicitur. Qua-
re ad rem videtur esse, ut Sua Sanctitas illorum systema reprobet, qui erroribus
sacrorum admissis diffïcultates exortas non tarn solvere quam effugere conantur»,
AP, 110-111.

99 Rudolf CORNELY, Historicae et criticae introductionis in U. T. libros sacros
compendium, Paris 2e ed. 1891, 623—636.

100 EB, nn. 120-122.



488 De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture

ques de la Bible. PD admet, comme AP, la possibilité de fautes de

transcription dans la transmission du texte original, mais le principe
de la finalité salvifïque de l'inspiration, utilisé par Cornely pour
légitimer cette assertion, a été omis. Ce qui s'explique par la suite du
texte de l'encyclique qui précise, par rapport au projet AP, quelles
sont les doctrines condamnées. Il s'agit de celle qui limite l'inspiration
à certaines parties de la Bible, de celle qui admet des erreurs imputables

à l'écrivain sacré, et surtout de celle, exposée par Mgr d'Hulst
dans son article, qui définit la vérité de l'Ecriture en insistant sur la

cause finale de l'inspiration: «On ne saurait, en effet, tolérer le
système de ceux qui, pour échapper à ces difficultés, ne craignent pas
d'admettre que l'inspiration divine s'applique aux choses de la foi et
des moeurs, mais à rien de plus, parce qu'ils croient faussement que
s'il s'agit de la vérité des textes, on ne doit pas tant rechercher ce que
Dieu a dit, qu'examiner pour quel motif il l'a dit»101. L'encyclique
repousse donc explicitement le principe théologique fondateur de

l'école large, tel qu'il a été présenté par Mgr d'Hulst en janvier 1893.

PD continue en justifiant cette condamnation par le fait que
l'Ecriture est entièrement inspirée, dans toutes ses parties, et qu'elle
ne peut donc rien contenir d'erroné: Dieu, vérité souveraine, ne peut
être l'auteur d'aucune erreur102. Comme dans AP, le terme «parties»
est interprété dans le sens de l'étendue de l'inspiration. Mais l'auteur
de la rédaction finale de l'encyclique va beaucoup plus loin que le
P. Cornely. PD affirme que «c'est là l'ancienne et constante foi de

l'Eglise», définie par les Conciles de Florence et de Trente, confirmée
et précisée à Vatican I par la constitution Dei Filius dont l'encyclique
cite le texte consacré à l'inspiration de l'Ecriture que nous avons
longuement commenté. La doctrine de l'étendue de l'inspiration et de

101 Traduction de PD publiée dans les Etudes 61 (1894) 18sq. «[...] at nefas
omnino fuerit, aut inspirationem ad aliquas tantum sacrae Scripturae partes coan-
gustare, aut concedere sacrum ipsum errasse auctorem. Nec enim toleranda est

eorum ratio, qui ex istis difficultatibus sese expediunt, id nimirum dare non dubi-
tantes, inspirationem divinam ad res fidei morumque, nihil praeterea, pertinere, eo

quod falso arbitrentur, de veritate sententiarum quum agitur, non adeo exquiren-
dum quaenam dixerit Deus, ut non magis perpendatur quam ob causam ea dixe-
rit», EB, n.124.

102 «Etenim libri omnes atque integri, quos Ecdesia tamquam sacros et cano-
nicos recipit, cum omnibus suis partibus, Spiritu Sancto dictante, conscripti sunt;
tantum vero abest ut divinae inspirationi error ullus subesse possit, ut ea per se

ipsa, non modo errorem excludat omnem, sed tam necessario excludat et respuat,
quam necessarium est, Deum, summam Veritatem, nullius omnino erroris auctorem

esse», EB, n.124.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture 489

l'inerrance propre à l'école étroite est ainsi présentée non pas comme
théologiquement certaine, mais comme ayant déjà été dogmatiquement

définie, comme étant de foi.
La doctrine de PD au sujet de l'inerrance absolue de la Bible se

construit en effet, comme celle de Franzelin, autour de la notion ô?au¬

torité divine de l'Ecriture. Après avoir souligné que cette expression a

été définie dogmatiquement par Dei Filius, «Veteris et novi Testamen-
ti libri [...] Deum habent auctorem»103, elle est interprétée par PD
dans le sens de Yautorité littéraire de Dieu: toutes les assertions de l'écrivain

sacré, instrumentum ad scribendum, sont à considérer comme assertions

de l'Esprit saint, primarius auctor, sans quoi Dieu ne pourrait pas
être appelé auteur de l'ensemble de l'Ecriture104. L'encyclique reprend
donc à son compte la doctrine de l'école étroite tout en la présentant
comme l'interprétation authentique et univoque de la foi de l'Eglise.
Puis, en suivant la même méthode que le cardinal Franzelin et son
école, PD cite quelques témoignages patristiques en faveur de l'autorité

littéraire de Dieu, voire même de la dictée divine, pour montrer
que la notion d'inerrance absolue de l'Ecriture appartient à la Tradition.

Admettre la présence d'erreurs dans la Bible constitue une
perversion de la doctrine catholique de l'inspiration105.

Notre analyse confirme sur trois points les indications contenues
dans la correspondance de Mgr d'Hulst : une condamnation doctrinale

précise a été ajoutée au premier projet de l'encyclique; elle a été

infligée au nom de la doctrine de l'école étroite, grâce en particulier à

l'influence du cardinal jésuite Camillo Mazzella; elle frappe explicitement

le principe théologique fondateur de l'école large — le même que

103 COD, 806. EB, n.125; cf. J.-B. FRANZELIN, Tractatus (note 17), 331.
104 «Quare nihil admodum refert, Spiritum Sanctum assumpsisse homines tam-

quam instrumenta ad scribendum, quasi, non quidem primario auctori, sed scrip-
toribus inspiratis quidpiam falsi elabi potuerit. Nam supernaturali ipse virtute ita
eos ad scribendum excitavit et movit, ita scribentibus adstitit, ut ea omnia eaque
sola quae ipse iuberet, et recte mente conciperent, et fideliter conscribere vellent,
et apte infallibili veritate exprimèrent: secus, non ipse esset auctor sacrae Scriptu-
rae universae», EB, n.125. On a remarqué que la formulation qu'emploie PD
montre qu'elle considère l'inspiration divine comme une «dictée conceptuelle»,
G. COURTADE, J.B. Franzelin. Les formules que le magistère de l'Eglise lui a

empruntées, in: Recherches de science religieuse 40 (1951-1952) 322; cf. J. Beumer, Die
katholische Inspirationslehre (note 7), 27sqq.

105 EB, nn. 126-127.



490 De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture

celui de l'école moyenne - exposé dans l'article de janvier 1893106. On
comprend donc pourquoi Mgr d'Hulst a adressé au pape une lettre
personnelle de soumission à l'encyclique dans laquelle il reconnaît
qu'il n'est désormais plus possible de soutenir l'opinion «qui limite
aux matières de foi et de morale la garantie d'inerrance absolue
résultant du fait de l'inspiration»107. Aussi, les professeurs de la Faculté
de théologie de l'Institut catholique de Paris se sont-ils soumis aux
enseignement de PD, en particulier à celui qui, pour affirmer l'inerrance

absolue de l'Ecriture, interprète le terme «parties», employé par
les Conciles, dans le sens de l'étendue des effets de l'inspiration108.

Pour ce qui est de l'influence du cardinal Mazzella, elle est à situer
dans le contexte d'une réorganisation des rapports de pouvoir à

l'intérieur de la Curie romaine qui, dès 1892, voit le cardinal secrétaire
d'Etat Rampolla s'imposer en s'appuyant sur le cardinal jésuite et sur
l'un de ses confrères, le P. Salvatore Brandi, appelé à Rome en 1891

comme rédacteur à la Civiltà cattolica. Cette réorganisation va de pair
avec une surveillance plus stricte de l'orthodoxie théologique, prônée
en particulier par le cardinal Mazzella109.

L'article du traité de théologie dogmatique du cardinal jésuite
consacré à l'inspiration de l'Ecriture présente la même structure
conceptuelle et méthodologique que le passage de PD concernant la
doctrine de l'inspiration et de l'inerrance110. Après avoir cité les textes des

Conciles, et en particulier de Vatican I, Mazzella expose celle qu'il
considère comme étant la vraie notion d'inspiration car elle se déduit
de la formule «Deus est auctor librorum sacrorum»111. Le cardinal
jésuite, qui se situe explicitement dans la perspective de la causalité
efficiente, montre que Dieu peut être appelé auteur de l'Ecriture uni-

106 Cf. entre autres la lettre du 7 mai 1893, citée en exergue de cet article, et
celles du 14 décembre 1893 et du 13 mars 1896, publiées dans: Portrait, 400—403,
417-420, 446.

107 Portrait, 421 sq.
108 «ac nominatim de divinae inspirationis effectu qui ad omnium Canonico-

rum librorum singulas partes sic extenditur ut ex sese quemlibet errorem exclu-
date, lettre au pape publiée dans Salvatore Brandi, La question biblique et l'encyclique

«Providentissimus Deus», Paris [1894], 230.
109 Christoph WEBER, Quellen und Studien zur Kurie und zur Vatikanischen

Politik unter Leo XIII (Bibliothek des deutschen historischen Instituts in Rom,
45), Tübingen 1973, en particulier 129sqq.

110 Camillo Mazzella, De virtutibus infusis. Praelectiones scholastico-dog-
maticae, Rome 3e éd. 1884, 523sqq.

111 Ibid., 524, 528.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifique de l'Ecriture 491

quement si celle-ci contient toutes et seulement les «res et sententiae»

que Dieu a voulu faire écrire, «scribi voluit»112. L'autorité littéraire de

Dieu comporte l'étendue de l'inspiration à l'ensemble des assertions
de l'Ecriture, à toutes ses «parties», et par conséquent sa véracité
absolue.

Dans la deuxième section de son article, consacrée selon la
méthode de l'école étroite à l'énumération des preuves scripturaires et
patristiques qui appuient la doctrine exposée113, Mazzella indique que
les Pères ont considéré la «scriptio sacrorum librorum» non pas
comme une oeuvre humaine mais divine. A ce propos, il cite un
passage des Moralia in lob de Grégoire le Grand qui présente l'inspiration
comme une dictée divine. Ce même passage est un élément central du

paragraphe de PD consacré aux preuves patristiques de la doctrine
exposée114. Il y a donc une convergence d'éléments qui invite à penser
que le cardinal jésuite a participé personnellement à la rédaction finale
de l'encyclique, ce qui permet d'expliquer le durcissement de la
doctrine de PD par rapport au projet de Cornely115.

Le commentaire autorisé de PD qui paraît dans la Civiltà catiolica

dès février 1894 est confié au P. Brandi. Le publiciste jésuite réunira
ses articles dans un livre, traduit en français, dans lequel il publie
également les lettres d'adhésion à la doctrine de l'encyclique envoyées
au pape, y compris celles de Mgr d'Hulst et des professeurs de
l'Institut catholique de Paris116. Les articles du P. Brandi sont donc très

importants pour l'interprétation de PD. Nous retiendrons celui du
4 juin 1894 qui présente la doctrine de l'inspiration enseignée par
Léon XIII, en précisant en même temps la teneur de l'opinion que

112 Ibid., 526.
113 Dans la préface de son traité, Mazzella présente la méthode qu'il va adopter:

d'abord exposer la signification doctrinale exacte des définitions de Vatican I,
puis prouver leur bien-fondé par l'argumentation théologique, ibid., VII, numéro
IV.

114 Ibid., 540; cf. EB, n.126, note 61.
115 Mazzella avait d'ailleurs déjà été consulté pour la rédaction de Kerum nova-

rum, cf. L'enciclica «Rerum novarum» (note 91), passim. Aucun document concernant

Mazzella, Brandi ou l'encyclique Providentissimus Deus ne semble être conservé
aux Archives de la Civiltà cattolica, mais la situation actuelle de consultation de ces
archives ne permet pas d'affirmation définitive.

116 S. BRANDI, La question biblique (note 108), 228-231.



492 De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture

contient l'article de Mgr d'Hulst et qui a été «condamnée formellement»

par l'encyclique117.
En exposant la doctrine de PD, le P. Brandi insiste sur le fait qu'il

s'agit là de «l'ancienne et constante foi de l'Eglise, proposée par Léon
XIII». La doctrine de l'encyclique s'articule en trois principes.
Premièrement, le terme «parties» est à interpréter dans le sens de l'étendue

de l'inspiration. Aucune distinction n'est donc permise entre parties

dogmatiques et parties scientifiques ou historiques de la Bible.
Deuxièmement, l'Ecriture est «vraiment et proprement parole de

Dieu écrite sous la dictée de l'Esprit saint». Nous reconnaissons la

position du cardinal Mazzella, mais aussi celle du P. Franzelin telle
qu'elle était exprimée dans le schéma préparatoire de Vatican I.
Troisièmement, il est de foi que lorsque l'on s'interroge sur la vérité des

propositions que contient l'Ecriture, il suffit de déterminer qu'elles
sont dictées par Dieu. Il est donc faux de distinguer entre enseignement

divin et dictée divine, en se demandant quel a été le but de

l'inspiration et en limitant l'inerrance scripturaire aux choses que
Dieu a voulu enseigner. Car toutes les propositions de l'Ecriture,
même celles qui concernent la science ou l'histoire, sont inspirées et

par conséquent affirmées et dictées par Dieu118. En d'autres termes, il
est de foi que la vérité de l'Ecriture dépend de la cause efficiente et

non pas de la cause finale de l'inspiration.
Le texte de l'encyclique, et encore plus l'interprétation qu'en

donne le P. Brandi — mais c'est sans doute aussi celle de l'auteur de la
rédaction finale du texte —, permettent donc d'affirmer que PD va
beaucoup plus loin que Vatican I dans l'exposé de la doctrine de

l'inspiration, en faisant siennes les positions de l'école étroite. De ce fait,
l'encyclique tranche une discussion qui avait été consciemment laissée

ouverte par les Pères conciliaires, en 1870. Cet acte du magistère
pontifical ne constitue toutefois pas une nouvelle définition dogmatique

car PD affirme que la doctrine qu'elle expose a déjà été définie

par les Conciles précédents. Il s'agit donc, du point de vue critériolo-
gique, d'une déclaration du pape relevant du magistère authentique
ordinaire et non pas du magistère solennel et extraordinaire119. En

117 S. BRANDI, La scoperta di «Eufrasio» e la questione biblica, in: La Civiltà
cattolica, s.15, 10 (1894) no. 1056, 685—687.

118 Ibid., 686 et 688-690.
119 Pour des précisions à ce sujet, voir Jean-Pierre TORREL, Note sur

l'herméneutique des documents du magistère. A propos de l'autorité d'Ordinatio sacerdota-

lis, in: FZPhTh 44 (1997) 176-194.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture 493

même temps, il faut reconnaître que l'affirmation de PD est contraire
à la réalité historique. C'est ce que montre notre reconstitution, mais
aussi les considérations du P. Comely qui, dans son introduction aux
études bibliques, cite les Actes de Vatican I pour indiquer que la
doctrine de l'inerrance absolue de l'Ecriture n'a pas encore été déclarée

comme étant de foi120. C'est pourquoi l'exégète jésuite avait conçu
son projet AP dans des termes beaucoup plus modérés que ceux de

l'encyclique.

VI. Va vérité de l'Ecriture au Concile Vatican II
La doctrine de l'école étroite, désormais cautionnée par l'encyclique
Providentissimus Deus, restera en vigueur jusqu'à Vatican II. Elle est
réaffirmée par l'encyclique de Benoît XV Spiritus paraclitus, en 1920, et

par celle de Pie XII Divino afflante spiritu, en 1943, même si cette
dernière reconnaît aux exégètes la possibilité d'utiliser le critère des genres

littéraires121. Elle est de nouveau présentée, presque comme le
résumé condensé d'un traité de théologie dogmatique, dans le schéma

préparatoire intitulé «Constitutio dogmatica de fontibus revelationis»
de celle qui deviendra la constitution Dei Verbum de Vatican II122.

Pour ce qui est de la nature de l'inspiration, le schéma préparatoire

adopte la doctrine de l'inspiration réelle: en vertu de l'inspiration,

Dieu, auteur principal, fait écrire à son «instrumentum» toutes
les choses qu'il veut que soient confiées à l'Ecriture et seulement
elles. Dieu apparaît donc comme l'auteur littéraire des Livres saints,
«auctor principalis integri sacri textu». Quant à l'étendue de l'inspiration,

toutes les assertions de l'écrivain sacré doivent être considérées

comme prononcées par Dieu lui-même puisque Dieu est l'auteur
littéraire de toutes les parties de l'Ecriture, même les plus petites.
L'inerrance absolue de l'Ecriture, «immunitas absoluta ab errore to-
tius Sacrae Scripturae», dans le domaine religieux comme dans le
profane, découle immédiatement de ce principe123. Les sources indiquées

120 R. CORNELY, Historicae et criticae introductionis (note 99), 633, note 18.
121 Cf. respectivement EB, nn.454—455 et nn. 539—540.
122 Pour une analyse de ce schéma, voir Helmut Gabel, Inspirationsverständnis

im Wandel, Mainz 1991, 22-46. Le texte latin du schéma est publié par
Francisco Gil Hellin, Constitutio dogmatica de divina revelatione Dei Verbum,
Città del Vaticano 1993, 181-190; la traduction française des paragraphes concernant

inspiration et inerrance se trouve dans Pierre GRELOT, «Commentaire» (note
8), 348-350.

123 Gil Hellin, ibid., 183-184; cf. Gabel, ibid., 31-34.



494 De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture

pour cette dernière doctrine sont les encycliques Providentissimus Dens

et Divino afflante SpiritunA.
Après un long travail de remaniement et de vives discussions125, la

constitution conciliaire Dei Verbum (DV) aboutira à une autre définition

de la vérité de l'Ecriture fondée sur l'«intention salvifïque» de la
Révélation et par conséquent de l'inspiration126. Au milieu du XXe
siècle, il n'était plus possible d'affirmer l'inerrance absolue de l'Ecriture.

Dans son célèbre discours du 2 octobre 1964, le cardinal Franz
König, archevêque de Vienne, rappelait aux Pères conciliaires que les

progrès de l'orientalisme avaient montré les déficiences historiques de

la Bible127. Face à cette situation il n'y avait qu'une alternative: soit il
fallait redéfinir l'objet de la vérité de l'Ecriture, soit il fallait que le
Concile renonce à une définition de l'inspiration et de l'inerrance,
comme le proposait Mgr Simons après avoir à son tour reconnu la

présence d'erreurs scientifiques et historiques dans la Bible128. Le
Concile choisira la première solution et la discussion conciliaire aboutira

au numéro 11 de la constitution DV qui expose la doctrine relative

à la nature et à l'étendue de l'inspiration, ainsi qu'à la vérité de la
Bible129.

124 GilHellin, ibid., 184, note 7.
125 Pour l'évolution de la problématique de l'inspiration et de la vérité de

l'Ecriture à travers les différents schémas préparatoires de DV, voir Aloys GRILL-

MEIER, «Drittes Kapitel. Kommentar», in: Das zweite Vatikanische Konzil. Dokumente

und Kommentare, 2e partie (Lexikon für Theologie und Kirche, 2e édition,
t. 13), Freiburg/Basel/Wien 1967 (Sonderausgabe 1986), 528sqq, Gerardo
SANCHEZ MiELGO, Inspiration e interpretation de la Escritura a la luz de la «Dei
Verbum» del Concilio Vaticano II, in: Escritos del vedat 21 (1991) 7—49, F. ALEN-
CHERRY, The Truth (note 7), 97—120, ainsi que la récente histoire de Dei Verbum
de Riccardo BURIGANA, La Bibbia nel concilio. La redazione délia costituzione
Dei Verbum del Vaticano II, Bologna 1998, qui reconstitue en détail les débats
dans Vaula et dans les coulisses du Concile.

126 Pour un aperçu de cette problématique, voir Rino FlSICHELLA, La Révélation

(Recherches. NS, 22), Montréal/Paris 1989, 162—171.
127 «Attamen ista [laudata] scientia rerum orientalium insuper demonstrat in

Bibliis sacris notitias historicas et notitias scientiae naturalis a veritate quandoque
deficere», GilHellin, Constitutio (note 122), 593.

128 «Clarum est S. Scripturam continere errores in campo scientiarum natura-
lium, [...] etiam in campo historiae. [...] Proinde melius esset relinquere quaestio-
nem «apertam» et non definite «inspirationem» modo maximalistico conceptam,
nec inerrantiam totale Scripturam», ibid., 367.

129 Pour une analyse approfondie de ce texte, voir H. Gabel, Inspirationsverständnis

(note 122), 91—111, A. Grillmeier, «Drittes Kapitel» (note 125), 544
-551 et GRELOT, «Commentaire» (note 8), 349-380.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture 495

Le numéro 11 ouvre le troisième chapitre de DV intitulé
«L'inspiration divine de la sainte Ecriture et son interprétation». Le
premier chapitre de DV indique ce qu'est la «Révélation elle-même», tandis

que le deuxième est consacré à la «transmission de la Révélation
divine». On sait que l'un des principaux fruits du travail conciliaire a

été de renouveler la doctrine de la Révélation. Dans le premier schéma

préparatoire, la Révélation est conçue comme communication
d'une doctrine appelée «verbum Domini» ou «verbum Dei»130. En
vertu de l'inspiration de l'Ecriture, Dieu confie sa Parole, c'est-à-dire
sa doctrine, aux hommes131. La conception de l'autorité littéraire de

Dieu s'insère dans ce cadre.
Le texte promulgué par Vatican II va par contre présenter la

Révélation comme communication non pas d'une doctrine, mais de

Dieu lui-même et du mystère de sa volonté, en vue de conduire les

hommes au salut et à la participation à la vie divine. Lorsqu'au début
du deuxième chapitre, DV parle des «choses que Dieu avait révélées

pour le salut de toutes les nations»132 — en employant une expression
très importante pour notre propos — les «choses» dont il s'agit ne sont
pas, en premier lieu, des vérités à croire, mais le mystère de l'auto-
communication de Dieu et de sa volonté salvifïque. La dimension
doctrinale n'est pas exclue mais elle s'insère dans le cadre dynamique
de l'oeuvre du salut : la transmission de l'Evangile est assurée, avec la

Tradition, «par ces apôtres et ces hommes apostoliques qui, sous
l'inspiration du même Esprit Saint, consignèrent par écrit le message du
salut»133.

C'est à la lumière de cette doctrine renouvelée de la Révélation

qu'il faut lire le numéro 11 de DV. Il se compose de deux paragraphes:

le premier traite de la nature de l'inspiration, le deuxième de

son étendue et de la vérité de l'Ecriture134. La première proposition

130 «Schema constitutionis dogmaticae de fontibus revelationis», GlL Hellin,
Constitutio (note 122), 181, numéro 2.

131 Ibid., 183, numéro 7.
132 CO (F), 1974; cf. COD, 973: «Quae Deus ad salutem cunctarum gentium

revelaverat».
133 CO (F), 1974/1976; cf. COD, 973sq.
134 Voici le texte promulgué par le Concile: «11. Divinitus revelata, quae in

sacra scriptura litteris continentur et prostant, Spiritu sancto afflante consignata
sunt. Libros enim integros tarn veteris quam novi testamenti, cum omnibus eorum
partibus, sancta mater ecclesia ex apostolica fide pro sacris et canonicis habet,

propterea quod, Spiritu sancto inspirante conscripti (cf. Io 20,31; 2 Tm 3,16; 2 Pt
1,19-21; 3,15-16), Deum habent auctorem, atque ut taies ipsi ecclesiae traditi



496 De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture

de DV 11 définit le rapport entre Révélation et inspiration en reprenant

une expression analogue à celle employée au début du deuxième
chapitre: «Les réalités divinement révélées, qui sont contenues dans
les saintes Ecritures et y sont exposées par écrit, ont été consignées
sous le souffle de l'Esprit Saint». L'inspiration apparaît comme étant
au service de la Révélation et de sa transmission. Il s'agit là du renversement

de la position de l'école étroite qui présentait la Révélation,
entendue au sens large, comme conséquence de l'inspiration. C'est
donc dans l'optique de la Révélation, telle qu'elle a été présentée par
DV, qu'il faudra comprendre nature et étendue de l'inspiration.

Quant à la nature de celle-ci, DV cite en entier, avec quelques
petites adaptations, la définition de l'inspiration donnée par Vatican I.
DV reprend à son compte la doctrine du précédent Concile, puis elle
la développe: il y a donc, comme dans le cas de Providentissimus Deus

(PD), un supplément doctrinal. Pour ce faire, DV utilise une expression

fondamentale de l'encyclique de 1893, «ea omnia eaque sola»:

«Pour composer les Livres sacrés Dieu a choisi des hommes [...] de

façon à ce que, lui-même agissant en eux et par eux, ils transmissent

par écrit, en vrais auteurs, tout et cela seulement que Lui-même voulait».
Non seulement DV se situe dans la perspective de l'inspiration réelle,
mais sa définition de la nature de l'inspiration semble être la même

que celle de l'école étroite, ratifiée par PD. D'ailleurs, la référence au

passage essentiel de cette dernière est cité en note par DV.
Deux différences de taille sont toutefois à relever qui conduisent

à une définition renouvelée de la nature de l'inspiration. D'une part,
la formulation de DV ne reprend pas à son compte la distinction faite

par PD entre l'auteur principal, Dieu, et ses instruments, les écrivains
sacrés. Au contraire, le rôle d'auteur est reconnu à plein titre à ces

derniers, «ut veri auctores», pour souligner que leurs limites humaines
seront aussi celles du produit de leur rédaction. D'autre part, il faut se

sunt. In sacris vero libris confïciendis Deus homines elegit, quos facultatibus ac
viribus suis utentes adhibuit, ut ipso in illis et per illos agente, ea omnia eaque
sola, quae ipse vellet, ut veri auctores scripto traderent.

Cum ergo omne id, quod auctores inspirati seu hagiographi asserunt, retineri
debeat assertum a Spiritu sancto, inde scripturae libri veritatem, quam Deus nos-
trae salutis causa litteris sacris consignari voluit, fïrmiter, fideliter et sine errore
docere profïtendi sunt. Itaque «omnis scriptura divinitus inspirata et utilis ad do-
cendum, ad arguendum, ad corripiendum, ad erudiendum in iustitia: ut perfectus
sit homo Dei, ad omne opus bonum instructus» (2 Tm 3,16—17, gr.)», COD,
975sq. Nous utilisons la traduction française de CO (F), 1979/1981, avec quelques
adaptations.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture 497

demander ce qu'est la «res», l'objet de l'inspiration. Le contexte
suggère que l'expression «ea omnia eaque sola» vise les «réalités divinement

révélées», selon l'expression qui ouvre le paragraphe 11. DV
indique donc que l'objet de l'inspiration est le même que celui de la
Révélation, c'est-à-dire l'oeuvre du salut. Une sorte de tension apparaît
donc dans ce texte issu du compromis entre les formulations
employées par le magistère pontifical, à partir de 1893, et les nouvelles
orientations théologiques qui s'affirment à Vatican II.

Cette tension est encore plus évidente dans le deuxième paragraphe
de DV 11 qui concerne l'étendue de l'inspiration et la vérité de

l'Ecriture. Les premiers mots pourraient surprendre: «Tout ce que les

auteurs inspirés ou hagiographes affirment doit être tenu pour affirmé
par l'Esprit Saint». Y a-t-il là une nouvelle affirmation de l'inerrance
absolue? Rappelons à ce propos que le problème de la vérité de
l'Ecriture a suscité l'un des débats les plus animés du Concile135. En
synthèse, la solution apportée par DV est la suivante: l'inspiration
intégrale est maintenue, mais l'objet de Y inerrance, ou, pour le dire
avec l'expression plus positive choisie par le Concile, l'objet de la
vérité de l'Ecriture est restreint136.

Les premiers mots du paragraphe indiquent que l'inspiration
s'étend à toutes les assertions des écrivains sacrés. Dans l'une des

étapes rédactionnelles, on avait utilisé l'expression «les livres saints

avec toutes leurs parties» pour signifier l'étendue de l'inspiration,
selon l'interprétation ratifiée par PD. Mais Mgr Gonzalez Arbelâez avait
fait remarquer que cette formule se rapporte à la canonicité et non
pas à l'inerrance. L'expression «parties» a été ainsi replacée à l'intérieur

de la citation de Vatican I, dans le premier paragraphe de DV
11137. Pour affirmer l'inspiration intégrale de l'Ecriture, DV reprend
une formulation que l'école étroite utilisait pour exprimer l'autorité
littéraire de Dieu138. Comment donc concilier la vérité de toutes les

assertions bibliques, qui semblerait découler de leur inspiration inté-

135 Voir à ce propos les travaux cités ci-dessus de Gabel, Grillmeyer,
SANCHEZ Mielgo et surout celui de R. Burigana (note 125), en particulier les

329sqq, 359sq, 403sq et 426sq.
136 Cf. Grillmeyer, «Drittes Kapitel» (note 125), 536sq et 546-551.
137 GilHellin, Constitutio (note 122), 87, 91 et 661; cf. Gabel, Inspirationsverständnis

(note 122), 103.
138 Cette formulation a été reprise du décret de la Commission biblique du 18

juin 1915, EB 415 (420 de la précédente édition); cf. GlL HELLIN, ibid., 90sq.



498 De l'inerrance absolue à la vérité salvifique de l'Ecriture

grale, avec les déficiences historiques de l'Ecriture dont avait fait état,
entre autres, le cardinal König?

Ce problème sera résolu grâce à une expression qui réussira à

faire la presque unanimité des Pères conciliaires: «les livres de l'Ecriture

enseignent fermement, fidèlement et sans erreur la vérité que
Dieu a voulu voir consignée dans les saintes Lettres en vue de notre
salut». En commentant une expression équivalente, «veritas salutaris»,
qui ne sera finalement pas adoptée car elle semble admettre une
possible dissection de l'Ecriture en propositions matériellement vraies

ou fausses, la Commission doctrinale indique le principe sous-jacent à

la formulation de la vérité de l'Ecriture retenue par le Concile: par ces

mots on veut souligner la «spécification formelle», le point de vue
selon lequel il faut considérer la vérité des assertions des écrivains
sacrés139. Or, cette formulation a été introduite pour répondre à la
demande de nombreux Pères conciliaires qui demandent que l'inerrance
de l'Ecriture soit restreinte à la Révélation140. L'expression retenue
reprend donc les mots de l'exorde du deuxième chapitre de Dei Ver-
bum qui indiquent que la finalité de la Révélation est «le salut de toutes

les nations».
La finalité salvifique de la Révélation devient donc Yobjet formel de la

vérité de l'Ecriture, ce qui permet d'admettre les déficiences historiques
et scientifiques de la Bible qui relèvent de l'écrivain sacré et de ses

limites d'auteur humain, et non pas de Dieu141. C'est donc le même

principe que celui exposé par Mgr d'Hulst dans son article de janvier
1893 qui permet à DV de dissocier inspiration intégrale et inerrance
absolue de l'Ecriture. Certes, plusieurs Pères conciliaires n'étaient pas
prêts à suivre cette conclusion et ils se sont opposés aux formulations
qui allaient dans ce sens. Aussi, les renvois aux passages des encycliques

qui affirment l'inerrance absolue de l'Ecriture ont été maintenus.

139 «Par le mot salutaris, on ne veut nullement suggérer que la Sainte Ecriture
n'est pas intégralement inspirée, qu'elle n'est pas intégralement la parole de Dieu...
Cette expression n'apporte aucune limitation matérielle à la vérité de l'Ecriture,
mais elle indique sa spécification formelle, dont on doit tenir compte pour dire
dans quel sens est vrai non seulement ce qui concerne la foi et les moeurs, ainsi

que les faits liés à l'histoire du salut... mais aussi tout ce qui est affirmé dans l'Ecriture»,

cité dans Giovanni CAPRILE, Trois amendements au schéma sur la
Révélation, in: Documentation catholique 63 (1966), col. 635sq; cf. GRILLMEIER, «Drittes
Kapitel» (note 125), col. 549, et Grelot, «Commentaire» (note 8), 363-369.

140 Cf. Gil Hellin, Constitutio (note 122), 90-93 avec les renvois relatifs et,
en particulier, 685—687.

141 Cf. la remarque de Mgr Cornelis, GlL HELLIN, ibid., 962.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture 499

DV 11 apparaît donc comme un texte de compromis, il admet les

deux interprétations. Cet état de fait explique la situation paradoxale
d'une note qui renvoie au passage de PD condamnant l'opinion de

l'école large, note insérée à l'appui de la formule qui exprime exactement

le principe théologique de celle-ci142.

Mais en réalité, la conception de la vérité de l'Ecriture exprimée
par DV, si on la comprend, comme il se doit, à la lumière de
l'ensemble de sa doctrine de la Révélation et de l'inspiration, est bien
celle de l'école large. La causalité finale de la Révélation, conçue dans
le sens dynamique de l'oeuvre du salut, remplace la notion scolastique
de causalité efficiente de l'inspiration pour définir l'objet formel de la
vérité de l'Ecriture. L'école large en résulte ainsi, implicitement,
réhabilitée. Pour souligner la dimension salvifique de l'inspiration, la citation

classique tirée de la deuxième épître de S. Paul à Timothée a été

ajoutée à la fin de DV 11. Elle indique les bienfaits de l'«Ecriture
inspirée» pour la perfection du croyant, c'est-à-dire pour son salut143.

Salut et vérité sont ainsi intimement liés en tant qu'effets de

l'inspiration. Cette même atmosphère caractérise l'article de Mgr d'Hulst,
et en particulier sa conclusion: «Ce qui restera toujours vrai, même

aux yeux des exégètes les plus tolérants, c'est que la Bible est un livre
divin, enseignant avec une autorité surnaturelle tout ce qui éclaire la

foi, fonde l'espérance et nourrit l'amour»144.

VIII. Conclusion

Deux conceptions de la vérité de l'Ecriture s'affrontent dès la deuxième

moitié du XIXe siècle. L'une, largement majoritaire, développe
une théologie de l'inspiration centrée autour de la notion d'autorité
littéraire de Dieu. Elle définit l'objet formel de la vérité de l'Ecriture
en insistant sur la causalité efficiente de l'inspiration étendue à toutes
les assertions de l'auteur sacré, qu'elles soient de nature religieuse,
naturelle ou historique. Elle aboutit ainsi à l'affirmation de l'inerrance

142 On remarquera la parenté entre le mots qu'emploie DV 11 et ceux du
passage de PD qui condamne l'école large «[...] eo quod falso arbitrentur, de veritate

sententiarum quum agitur, non adeo exquirendum quaenam dixerit Deus, ut non
magis perpendatur quam ob causam ea dixerit», EB 124. En arrière-plan, il y a

l'opposition entre le choix de la causalité efficiente ou de la causalité finale pour
définir la vérité de l'Ecriture.

143 Cf. GABEL, Inspirationsverständnis (note 122), 105.
144 M. d'HULST, La question biblique (note 63), 251.



500 De l'inerrance absolue à la vérité salvifïque de l'Ecriture

absolue de l'Ecriture. Les tenants de cette conception, représentée en

particulier par l'école jésuite et par les professeurs du Collège romain,
se considèrent comme les interprètes de la Tradition.

L'autre conception, minoritaire, est représentée par quelques exé-

gètes et théologiens informés des progrès scientifiques et historiques
de leur temps, qui souhaitent un renouvellement de la théologie de

l'inspiration pour l'adapter au nouveau contexte intellectuel. En partant

de la finalité de la Révélation, le salut de l'homme, ils définissent
l'objet formel de la vérité de l'Ecriture en insistant sur la causalité
finale de l'inspiration, qui est la même que celle de la Révélation. Cette

conception permet de dissocier inspiration intégrale et vérité absolue
de l'Ecriture. En même temps, elle reconnaît une plus large part, dans
la composition de celle-ci, aux écrivains sacrés, avec leurs spécificités
et limites proprement humaines. Les éventuelles inexactitudes
historiques ou scientifiques de la Bible ne sont donc pas imputables à

Dieu: en vertu de l'inspiration, l'Ecriture n'a d'autre but que de rendre

accessible la vérité révélée en vue du salut.
Grâce à la résistance et aux interventions des Pères conciliaires de

la minorité, le débat entre ces deux conceptions n'a pas été tranché à

Vatican I et le principe de la libre discussion entre écoles théologiques

a été affirmé au cours des séances. Après le Concile, face aux
tentatives des tenants de la conception majoritaire, dite école étroite,
d'imposer leur théologie de façon absolue, Mgr d'Hulst va s'engager
par différents moyens, et en particulier par son article consacré à la

«Question biblique», en janvier 1893, pour défendre la liberté de
discussion. Toutefois, les théologiens de l'école étroite refusent aux
tenant de l'opinion adverse, dite large, le statut d'école. Comme l'indique

Joseph Ratzinger dans son introduction au commentaire de la
constitution Dei Verbum, cette problématique se prolonge jusqu'au
seuil de Vatican II: les théologiens engagés dans la préparation du
Concile refusent de reconnaître aux nouvelles théologies, et en
particulier à l'exégèse historico-critique, le statut d'école, c'est-à-dire de

partenaire autorisé dans la discussion théologique145.
Il faut dire qu'entre-temps, en novembre 1893, l'encyclique Provi-

dentissimus Deus avait tranché le débat en faveur de l'école étroite.
Non seulement Léon XIII affirmait l'inerrance absolue de la Bible au

nom de la théologie de cette dernière, mais encore le souverain pon-

145 Das zweite Vatikanische Konzil (note 125), 500; cf. Etienne FOUILLOUX,
«Le Saulchoir en procès (1937-1942)», in: Marie-Dominique CHENU, Une école de

théologie: le Saulchoir, Paris 1985, 59.



De l'inerrance absolue à la vérité salvifîque de l'Ecriture 501

tife lui reconnaissait le statut d'interprète authentique de la Tradition
en employant une formulation qui invite à l'identifier avec la foi
même de l'Eglise. Cet important supplément doctrinal, par rapport à

Vatican I, est à imputer à l'école jésuite qui, grâce à l'influence du
cardinal Mazzella, a obtenu une condamnation explicite de l'école
large au nom de sa propre conception théologique.

Il fallait attendre le Concile suivant, et les interventions des Pères,
tel le cardinal König qui attirait l'attention sur les indiscutables
déficiences historiques de l'Ecriture, pour qu'on revienne sur l'acte ma-
gistériel de 1893. Certes le texte de Dei Verbum 11 qui traite du
problème de la vérité de la Bible se présente comme un compromis entre
écoles théologiques. Sa formulation et les citations des documents
romains précédents semblent assurer la continuité avec les positions
du magistère pontifical de la première moitié du XXe siècle. Mais
l'orientation théologique générale de la Constitution sur la Révélation
et les discussions concernant la vérité de l'Ecriture fournissent la clé

pour une interprétation correcte de ce document: c'est bien la définition

de l'objet formel de la vérité de l'Ecriture centrée sur la finalité
salvifîque de la Révélation, et par conséquent de l'inspiration, qui a

été adoptée.
Vatican II a donc rendu à l'école large son droit d'existence et a

rétabli l'équilibre en ouvrant la voie à la discussion théologique et à

une intelligence renouvelée de la doctrine de l'inspiration. Nous
pouvons constater l'influence positive de la synodalité sur les prises de

position du magistère de l'Eglise: à Vatican II, mais déjà à Vatican I.
Elle a permis de corriger une orientation trop raide provoquée par
l'influence prépondérante et exclusive d'une école théologique sur le

magistère pontifical. Et ceci, pourrait-on ajouter, à l'insu même des

membres de cette école qui se considéraient, en raison de leur
conditionnement méthodologique, comme les interprètes authentiques de
la Tradition. En conclusion, nous ne manquerons pas de relever que
la synodalité a toujours été bénéfique pour l'Eglise, dès ses débuts (cf.
Ac 15), et peut certainement l'être aujourd'hui encore.


	De l'innerance absolue à la vérité salvifique de l'Écriture

