Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 3

Artikel: Vom Schweigen Gottes : ein Kapitel negativer Theologie
Autor: Kdrtner, Ulrich H.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761232

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ULRICH H.J. KORTNER

Vom Schweigen Gottes

Ein Kapitel negativer Theologie

L. Die Strittigkert Gottes und die Wort-Gottes-Theologie

Das Wort «Gott» ist ein strittiges Wort unserer heutigen Sprache.!
Mit der Privatisierung der Religion in der modernen Gesellschaft ist
der Gottesbegriff in den Bereich einer religiésen Sondersprache bzw.
der privaten Frommigkeitssprache abgedringt worden. AuBBerhalb der
Kirchen wird kaum von Gott gesprochen. Strittig ist das Wort
«Gott, weil der mit thm verbundene Gottesglaube und Gottesge-
danke in der Neuzeit massiv kritisiert wird. Die neuzeitliche Religi-
onskritik bestreitet die Sinnhaftigkeit des Gottesgedankens iiberhaupt
oder reduziert seinen Gehalt auf die Anthropologie oder die Ethik.
Der Glaube an Gott gilt als Ausdruck eines vorwissenschaftlichen,
unaufgeklirten Weltbildes. «Gott» wird deshalb von der modernen
Religionskritik entweder zu einem tberholten und sinnlosen, da vollig
bedeutungslosen Wort, oder auch zu einem gefihrlichen Wort erklart,
das fir ein pathologisches BewuBtsein bzw. fiir die ideologische Ver-
schleierung gesellschaftlicher Macht- und Unrechtsverhiltnisse steht
(Feuerbach, Marx, Nietzsche, Freud). Es gibt freilich auch ein Schwei-
gen uber Gott in der Philosophie des 20. Jahrhunderts, welches auf
der Erfahrung einer sich dem Gottesgedanken versagenden Sprache
beruht und von philosophischer Seite auf der strikten Unterscheidung
von Philosophie und Theologie insistiert.? Insbesondere die Philoso-
phie des spiten Heidegger kann theologisch als Mahnung verstanden

1 Vgl. TRACK, Joachim, Sprachkritische Untersuchungen zum christlichen Re-
den von Gott, Géttingen 1977 (FSOTh 37); DALFERTH, Ingolf U., Religiése Rede
von Gott, Miinchen 1981 (BEvTh 67).

2 Vgl. auch WOHLFAHRT, Giinter, Das Schweigen. Philosophische Bemerkun-
gen zum Begriff des Schweigens bei Kierkegaard, Nietzsche, Heidegger und Witt-
genstein, in: GROZINGER, Albrecht/VON LUPKE, Johannes, Im Anfang war das
Wort. Interdisziplinire theologische Perspektiven, Neukirchen-Vluyn-Wuppertal
1998, 162-176 (Veroffentlichungen der Kirchlichen Hochschule Wuppertal, NF 1).



446 Vom Schweigen Gottes

werden, angesichts der nihilistischen Erfahrungen des 20. Jahrhun-
derts das 2. Gebot des Dekalogs ernstzunehmen, den Namen Gottes
nicht «unnitzlich zu fihren».> Andererseits entwickelt sich auBBerhalb
— teilweise sogar innerhalb — der Kirchen eine nachchristliche, synkre-
tistische und pluralistische Religiositit, die sich nicht selten als Religi-
on ohne Gott versteht.*

Die religiose Situation an der Schwelle zum 21. Jahrhundert
erinnert in vielem an die Anfinge des 20. Jahrhunderts. Die
Strittigkeit Gottes entziindete sich damals nicht nur an der bereits
von Schleiermacher vorgezeichneten Moglichkeit einer Religion ohne
personalen Gottesbegriff, der zeitgendssischen Religionskritik und
dem ihr zugrunde liegenden neuzeitlichen Theodizeeproblem,
sondern auch an der Frage nach der substantiellen Christlichkeit
moderner Theologie, die zunichst freilich nur von AuBlenseitern wie
Franz Overbeck aufgeworfen wurde.’ Vor allem aber sollte sie zur
existentiellen Frage der Generation des 1. Weltkrieges werden, der
das Vorspiel fir den Zu-sammenbruch politischer Systeme, fiir
Diktaturen und einen weiteren Weltkrieg war. Unter dem Eindruck
der geschichtlichen Katastrophe stellte sich die Frage nochmals ganz
neu, welchen Sinn es Uiberhaupt haben sollte, von Gott zu reden.

Diese Frage wurde radikal von den Vertretern detr sogenannten
dialektischen Theologie gestellt, die einen theologischen Paradigma-
wechsel und Neuaufbruch forderten.® Die neue Bewegung propagier-
te in ithren Anfingen eine Theologie der Krise, welche die Kulturkri-
se einschlieBlich des Zerbrechens der Synthese von Thron und Altar,

3 Vgl. JUNGEL, Eberhard/ TROWITZSCH, Michael, Provozierendes Denken. Be-
merkungen zur theologischen AnstoBigkeit der Denkwege Martin Heideggers,
NHP 23 (1984) 59-74, hier 70.

4 Vgl. JorNS, Klaus-Peter, Die neuen Gesichter Gottes. Was die Menschen
heute wirklich glauben, Miinchen 1997; ENGELHARDT, Klaus/VON LOEWENICH,
Hermann/P.STEINACKER, Peter (Hgg.), Fremde Heimat Kirche. Die dritte EKD-
Erhebung tber Kirchenmitgliedschaft, Giitersloh 1997, S.132ff. Zur systemati-
schen Deutung vgl. KORTNER, Ulrich, Der Tod Gottes und die Zukunft der Reli-
gion. Ein protestantischer Blick auf die Privatisierung der Religion und die Zu-
kunft des Theismus, in: DERS., Zwischen den Zeiten. Studien zur Zukunft der
Theologie, Bielefeld 1997, 45-53.

5 Siehe vor allem OVERBECK, Franz, Uber die Christlichkeit unserer heutigen
Theologie (1873, 21903), Nachdruck Darmstadt 1981.

- 6 Zu den theologiegeschichtlichen Zusammenhingen vgl. MOLTMANN, Jiirgen
(Hg.), Anfinge der dialektischen Theologie, 2 T., Miinchen 41977 (TB 17); HARLE,
Wilfried, Art. Dialektische Theologie, TRE 8, Berlin-New York 1981, 683-696
(Lit.1).



Vom Schweigen Gottes 447

Christentum und Kultur, als gottliches Gericht und die Gegenwart als
eschatologischen Augenblick einer letztgiltigen Entscheidung zwi-
schen Glaube und Unglaube deutete. «Eschatologie» steigt in den Jah-
ren nach dem 1. Weltkrieg zum neuen theologischen Leitbegriff auf,
der nun nicht linger im kantischen Sinne als regulative Idee das Ziel
ethischer Anstrengungen zur Hoéherentwicklung der Kultur bezeich-
net, sondern die Krisis, welche alle kulturellen Leistungen radikal in
Fra-ge stellt. Die Gegenwart wird in eschatologischen Begriffen ge-
deutet, als Ubergang «zwischen den Zeiten», dem alten und dem neu-
en Aon. Theologie befindet sich gleichsam auf der Wanderung nach
dem gelobten Land durch die Wiiste, wo einsame Rufer wie Franz
Overbeck oder Christoph Blumhardt d. J. als verkannte Propheten
gewirkt haben.

Die Erneuerung von Theologie und Kirche konnte nach Auffas-
sung der dialektischen Theologie nur durch die Hinwendung zum
Wort Gottes erfolgen. Barth hat diesen Gedanken programmatisch in
seinem «Romerbrief» dargelegt, der aus personlicher Predigtnot ent-
stand.” Der Sinn des Wortes «Gott» kann nach Uberzeugung der dia-
lektischen Theologen nur durch die Kategorie des «Wortes Gottes»
und aufgrund der Erfahrung dieses Wortes niher bestimmt werden.
Die aus den Anfingen der dialektischen Theologie hervorgegangene
«Theologie des Wortes Gottes»® hat als Charakteristikum, dal} sie mit
«Wort Gottes» oder auch «Selbstoffenbarung Gottes» fundamental-
theologisch die letzte Instanz wie auch den umfassenden Horizont
aller theologischen Aussagen bezeichnet. «Wort Gottes» dient als fun-
damentaltheologische Kategorie der Begriindung aller theologischen
Aussagen, ohne dal} sie selber einer weiteren Begriindung fihig oder
bediirftig wire. Dall Gott geredet hat und redet, ist — folgt man der
Wort-Gottes-Theologie — nicht das von der Theologie zu erklirende
Problem, sondern der transzendentale Ausgangspunkt aller Theologie.

Doch 1Bt sich die fundamentaltheologische Letztbegriindung der
Wort-Gottes-Theologie ihrerseits einer kritischen Relektiire unterzie-
hen. Dann zeigt sich, dal man in den Anfingen der dialektischen
Theologie nach dem Wort Gottes fragt, weil das eigene Wort kraftlos
geworden ist. Aus dem gottlichen Wort soll die eigene Sprache, die
Sprache der kirchlichen Verkiindigung und der Theologie, neu gebo-
ren werden. AufschluBreich sind auch die Beziige, die zwischen der

7" BARTH, Karl, Der Romerbrief, Miinchen 1919, 21922.
8 Zum Begriff vgl. MOLTMANN, Anfinge, 2.2.0. (Anm. 6), T. I, IX.



448 Vom Schweigen Gottes

dialektischen Theologie und der politischen, aber auch der kulturellen
Umbruchssituation bestehen. So kann Barths «Romerbrief» ebenso
im Kontext der Problemgeschichte des neuzeitlichen Protestantismus
wie als literarisches Dokument des zeitgendssischen Expressionismus
gelesen werden. Parallelen werden erkennbar zum Pathos sowohl des
zeitgenossischen Marxismus wie auch zu den Verfechtern einer soge-
nannten konservativen Revolution, also zu Autoren wie Oswald Spen-
gler oder Ernst Jinger. Der prophetische Tenor und die Beschwo-
rung des Apokalyptischen verbinden so unterschiedliche Biicher wie
Barths «Romerbriefs, Spenglers «Untergang des Abendlandes» (1917/
22), Franz Rosenzweigs «Stern der Erlosung» (1921), Ernst Blochs
«Geist der Utopie» (1918/23) und Martin Heideggers «Sein und Zeit»
(1927).° Der Radikalitit Barthscher Kultur- und Theologiekritik ent-
spricht die Radikalitit seiner Sprache, in welcher vom Gericht, vom
Nichts, der Nichtigkeit und dem Vernichten gesprochen wird.

Die Kritik an der herrschenden Theologie und Philosophie stei-
gert sich bei den dialektischen Theologen, allen voran Karl Barth, zur
Kritik der Sprache. Es ist sprachanalytisch tiberaus bedeutsam, dal3
die theologische Forderung nach der Riickkehr zur Sache der Theolo-
gie mit dem Begriff des Wortes Gottes und der Kritik an der her-
kommlichen Sprache des Neuprotestantismus verbunden wird. Be-
merkenswert ist, welche Parallelen der Sprachkritik zwischen der dia-
lektischen Theologie, der zeitgenossischen Philosophie und damali-
gen Kunstrichtungen in Dichtung, Malerei und Musik bestehen. In
seinem berihmten «Brief des Lord Chandos» (1906) hatte Hugo von
Hofmannsthal seine personliche dichterische Krise und den Verfall
der Sprache thematisiert, der auch den Bereich von Philosophie und
Religion einschloB.1® Nach 1918 fragte er erneut in der thm eigentiim-
lich fatalistischen Art, wie es noch moglich se1, die alten verbrauchten
und liignerischen Worte zu gebrauchen. Das ist eine Frage, die philo-
sophisch auf je eigenstindige Weise von Martin Heidegger wie auch
von Ludwig Wittgenstein gestellt worden ist. Die Hinwendung der
Theologie nach dem 1. Weltkrieg zur Thematik des Wortes Gottes ist
unter anderem zu verstehen als Suche nach der Erneuerung der kraft-
los und unglaubwiirdig gewordenen Sprache von Theologie und Kir-

? Vgl. STEINER, George, Martin Heidegger. Eine Einfithrung, Miinchen-Wien
1989, 9ff. Steiner bezieht sogar A. Hitlers «Mein Kampf» in den Vergleich ein!

10 yON HOFMANNSTHAL, Hugo, Ein Brief, in: DERS., Gesammelte Werke. Er-
zihlungen. Erfundene Gespriche und Briefe. Reisen, Frankfurt a.M. 1979, 461—
472.



Vom Schweigen Gottes 449

che. Die theologische Suche der damaligen Zeit hat ihre Parallelen so-
wohl im Expressionismus, im Kubismus und der Zwolftonmusik wie
im Dada. Rosenzweigs «Stern der Erlésungy, spiter seine und Bubers
Neuiibertragung des Alten Testaments, Blochs «Geist der Utopie»,
Heideggers «Sein und Zeit», das die Theologie Rudolf Bultmanns
nachhaltig beeinflussen wird, und mehr noch Heideggers spiteren
Schriften, aber eben auch Barths «Rémerbrief» oder seine Auslegung
von 1 Kor 15" sind «Sprechakte revolutionirer Art»!2,

Die Frihphase der Theologie Barths ist geprigt von einem Mo-
dell der Diastase zwischen Gott und Mensch, die es eigentlich un-
moglich macht, von Gott berhaupt zu sprechen. Der Begriff der
Theologie bezeichnet bei Barth dialektisch die unmogliche Moglich-
keit, von Gott reden zu sollen, obwohl der siindige und verlorene
Mensch von sich aus gar nicht von Gott reden kann.'* Gott selbst
verhilt sich nach Barth in seiner Offenbarung zur Wirklichkeit des
Menschen dialektisch, und dementsprechend muf3 auch die theologi-
sche Aussage dialektischen Charakter annehmen. Auch spiter in sei-
ner «Kirchlichen Dogmatik», in der das Modell der Dialektik demje-
nigen der Analogia fidei weicht, betont Barth durchgingig die Indi-
rektheit der gottlichen Selbstoffenbarung. Den refomierten christolo-
gischen Grundsatz des finitum non capax est infiniti modifiziert Barth
anthropologisch: homo peccator non capax verbi Domini'* Dementspre-
chend besagt der Gedanke der Analogia fidei, da8 der Ermogli-
chungsgrund aller Gotteserkenntnis und somit auch aller Rede von
Gott in der Selbstoffenbarung Gottes liegt, bei welcher Gott den siin-
digen Menschen zu sich in Entsprechung bringt. Wie die Analogie
zwischen Schopfer und Geschopf ist die Erkennbarkeit und Sagbar-
keit Gottes nach Barth kein immer schon gegebener Tatbestand, son-
dern ein je und je neues Ereignis. Nicht nur das Wort Gottes, sondern
auch seine Erkennbarkeit hat also nach Barth in Gott thren alleinigen
Grund.

Das Wort, welches Gott in seiner Selbstoffenbarung ist, begegnet
dem Menschen freilich stets nur indirekt. Das eine Wort Gott, Jesus
Christus in Person, wird zuginglich nur durch die Vermittlung der

11 BArRTH, Karl, Die Auferstehung der Toten. Eine akademische Vorlesung
tiber I. Kor 15 (1924), Ziirich 41953.

12 STEINER, 2.2.0. (Anm. 9), 14. :

13 Vgl. BARTH, Rémerbrief, 2.2.0. (Anm. 7), 2. Aufl.,, Vorwort, XIII, wo von
der «innerweltliche(n) Dialektik der Sache» die Rede ist.

14 BARTH, Die Kirchliche Dogmatik [=KD] 1/1 (1932), Ziirich 21975, 231.



450 Vom Schweigen Gottes

Heiligen Schrift und der auf ihr beruhenden kirchlichen Verkiindi-
gung.’® Gottes dreigestaltige Rede an den Menschen ist niemals ver-
figbar, sondern geschieht «in Gottes Geheimnis»!®. DaB3 Gottes Wort
gleichbedeutend mit der Verkindigung, der Schrift und der Offenba-
rung Gottes ist, ist nach Barth «nur in dieser doppelten Indirektheit wahr
[...], daB es sich bei dem Sprechen und Vernommenwerden des Wor-
tes Gottes nicht nur iberhaupt um einen Akt Gottes und nicht nur
um einen Akt Gottes in der kreatirlichen Wirklichkeit als solcher,
sondern um einen Akt Gottes in der Gott widersprechenden, Gott
verhillenden Wirklichkeit handelt, in der seine Offenbarung nicht nur
seine Tat, sondern seine Wundertat, das ZerreiBen eines unzerrei3bar
dichten Schleiers, d. h. aber eben: sein Geheimnis ist.»!” Damit aber
bleibt dieses Wort Gottes, die Erfahrung seines Redens, durch welche
die menschliche Existenz insgesamt neu bestimmt wird, unverfiigbar.
So sehr Barth betont, daf3 alle Theologie von der Wirklichkeit Gottes
und seiner Selbstoffenbarung auszugehen habe'®, kann die Theologie
doch nur die Maglichkeit solcher Offenbarung bzw. eines ihr entspre-
chenden Bestimmtwerdens menschlicher Existenz bezeugen, nicht
aber deren Wirklichkeit herbeifiihren. Die Sicherheit theologischer
Aussagen uber das Wort Gottes ist «die Sicherheit ithrer Erwartung,
die sich auf das biblisch bezeugte «Ereignis threr Verwirklichung» be-
zieht.!” Alle Sitze einer Theologie des Wortes Gottes haben darum
keinen apophantischen, sondern einen assertorischen Charakter. Sie
behaupten nicht, sondern bekennen das Ereignis der Erkenntnis des
gottlichen Wortes und sind Ausdruck einer dementsprechenden
Hoffnung.?

Aller Inanspruchnahme der Selbstoffenbarung Gottes als theolo-
gischer Letztbegrindung zum Trotz verweist gerade Barths Rede
vom Wort Gottes unterschwellig auf die neuzeitliche Erfahrung sei-
ner Strittigkeit und seines Ausbleibens. In kritischer Auseinanderset-
zung mit der bisherigen Wort-Gottes-Theologie se1 folgende These
vertreten: Wie die Offenbarung Gottes nicht zu denken ist ohne seine
Verborgenheit, die den Anschein seiner Abwesenheit und Nichtexi-
stenz annehmen kann, so kann auch von Gottes Reden nicht verant-

15 Vgl. BARTH, KD I/1 (s. Anm. 14), § 4.

16 BArRTH, KD 1/1, 128 (These zu § 5).

17BArRTH, KD I/1, 174.

18 Vgl. BARTH, KD 11/1, Zollikon-Ziirich 31948, 288ff. (6. Kapitel).
19 BARTH, KD 1/1, 2.2.0. (Anm. 14), 237.

20 Vgl. ebd. ]



Vom Schweigen Gottes 451

wortlich gesprochen werden, wenn nicht zugleich die Erfahrung sei-
nes Schweigens thematisiert wird. Wo diese Erfahrung nicht mehr
prasent ist, nimmt die Theologie des Wortes Gottes die Gestalt eines
«Offenbarungspositivismus», d. h. einer «positivistischen Offenba-
rungslehre» an, wie Dietrich Bonhoeffer theorieimmanent kritisiert
hac2

Wie sehr die Rede vom Wort Gottes im 20. Jahrhundert dialek-
tisch mit der Erfahrung seines Schweigens verbunden ist, zeigt sich
bei Bonhoeffer gerade darin, daf} sich die an den Anfingen der dia-
lektischen Theologie stehende Erfahrung des Sprachverlustes fiir thn
im Kontext der Wort-Gottes-Theologie nochmals wiederholte. In sei-
nen bekannten Gedanken zum Tauftag seines Patenkindes Dietrich
Wilhelm Riidiger Bethge vom Mai 1944 notierte Bonhoeffer, die An-
hinger der Bekennenden Kirche seien — aller Theologie des Wortes
zum Trotz — erneut ganz auf die Anfinge des Verstehens zuriickge-
wotfen, weil die groBen Worte der biblischen Uberlieferung infolge
menschlicher Schuld eine nur auf ihren Selbsterhalt bedachten Kirche
«kraftlos werden und verstummen»?. Wie in den Anfingen der dia-
lektischen Theologie hoffte Bonhoeffer auf eine «neue Sprache [...],
vielleicht ganz unreligis, aber befreiend und erlosend, wie die Spra-
che Jesu, daB sich die Menschen iiber sie entsetzen und doch von ih-
rer Gewalt [!] iberwunden werden, die Sprache einer neuen Gerech-
tigkeit und Wahrheit, die Sprache, die den Frieden Gottes mit den
Menschen und das Nahen des Reiches verkiindigt.»®

Die Radikalitit der Aussage Bonhoeffers besteht darin, dal} sie
nicht nur von der menschlichen Sprachlosigkeit redet, sondern mit
dem Verstummen der uberlieferten Worte ein Verstummen Gottes
selbst andeutet. Ohne dal3 dieser Gedanke bei Bonhoeffer selbst deut-
lich ausgefiihrt wird, besteht m. E. eine sachliche Verbindung zu Bon-

2l BONHOEFFER, Dietrich, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeich-
nungen aus der Haft, hrsg. von BETHGE, Eberhard, Neuausgabe, Miinchen 31985,
312.

22 BONHOEFFER, Widerstand und Ergebung, 2.2.0. (Anm. 21), 321-328, hier
327f.

2 BONHOEFFER, Widerstand und Ergebung, 2.2.0. (Anm. 21), 328. Die sachli-
che Nihe zu H. vVON HOFMANNSTHALs Brief des Lord Chandos ist unverkennbar.
Darauf hat vor allem EBELING, Gerhard, Einfihrung in die theologische Sprach-
lehre, Tibingen 1971, 69-87 aufmerksam gemacht. Siehe auch TROWITZSCH, Mi-
chael, «Auf die Anfinge des Verstehens zuriickgeworfen». Bemerkungen zu Diet-
rich Bonhoeffers Hermeneutik, in: NZSTh 34 (1992) 292-314; KORTNER, Zwi-
schen den Zeiten, a.2.0. (Anm. 4), 31ff., 40ff.



452 Vom Schweigen Gottes

hoeffers tastenden Uberlegungen iiber die miindige Welt, in deren
Zusammenhang der unbeantwortete Schrei Jesu am Kreuz aus Mar-
kus 15,34 theologisch gedeutet wird. Gottes Schweigen auf Golgatha
ist nach Bonhoeffer ein beredtes, durch welches Gott uns zu wissen
gibt, «dal3 wir leben miissen als solche, die mit dem Leben ohne Gott
fertig werden. Der Gott, der mit uns ist, ist der Gott, der uns verlaBit
(Mk 15,34)! Der Gott, der uns in der Welt leben 1iBBt ohne die Ar-
beitshypothese Gott, ist der Gott, vor dem wir dauernd stehen. Vor
und mit Gott leben wir ohne Gott»* Durch die Entwicklung zur
Miindigkeit der modernen Welt wird nach Bonhoeffer mit einer fal-
schen Gottesvorstellung aufgeriumt und der Blick frei gemacht «fiir
den Gott der Bibel, der durch seine Ohnmacht in der Welt Macht
und Raum gewinnt»®. Hier habe, so Bonhoeffer, die von thm inten-
dierte «weltliche» bzw. «nichtreligiose Intepretation» biblischer Be-
griffe einzusetzen, deren Thema auch in seinen Gedanken zum Tauf-
tag R. Bethges anklingt.

Wir nehmen Bonhoeffers Hinweise zum Anla3, um zu fragen, wie
die Erfahrung des Schweigens Gottes, die im 20. Jahrhundert auch als
«Gottesfinsternis» (Martin Buber)? oder im Anschlul an Hegel und
Nietzsche als «T'od Gottes» thematisiert worden ist, zu einer Theolo-
gie des Wortes Gottes in Beziehung gesetzt werden kann. Es stellt
sich die Frage, ob die Erfahrung des Schweigens Gottes in der Mo-
derne noch im Rahmen christlicher Theologie begriffen werden kann
oder aber die Moglichkeit solcher Theologie im Grunde dementiert.
Sie 1iB3t sich freilich nur dann beantworten, wenn die Rede vom
Schweigen Gottes im 20. Jahrhundert ihrerseits einer theologischen
Analyse und Kritik unterzogen wird. Das soll im folgenden gesche-
hen. Ziel der vorliegenden Skizze ist es, das Schweigen Gottes von
der Christologie her als Modus seines Redens einsichtig zu machen.
Damit wird das Sachanliegen negativer Theologie in den Ansatz einer
Theologie des Wortes Gottes integriert.

2¢ BONHOEFFER, Widerstand und Ergebung, a.2.0. (Anm. 21), 394.

% Ebd.

2 BUBER, Martin, Gottesfinsternis. Betrachtungen zur Beziehung zwischen
Religion und Philosophie (1953), in: DERS., Werke I, Miinchen-Heidelberg 1962,
503-603.



Vom Schweigen Gottes 453

II. Die Mehbrdentigkeit der Rede vom Schweigen Gottes

Die Ertfahrung des Schweigens Gottes ist im 20. Jahrhundert
vielfaltig artikuliert worden.?’ Sie durchzieht aber die gesamte Reli-
gionsgeschichte. Dem Gedanken des Wortes Gottes korrespondiert
derjenige seines Schweigens, seiner otyf]. Diese ist gewissermallen die
Gestalt des Deus absconditus, wogegen der Logos der Deus revelatus
ist. Innerhalb der Bibel selbst taucht die Wendung von der o1y} Got-
tes allerdings bezeichnenderweise nicht auf. Sie ist letztlich gnosti-
schen Ursprungs.?® Wihrend fir Judentum und Christentum das
Schweigen Gottes, z. B. indem er auf die Klage des Menschen nicht
antwortet, die Erfahrung der Anfechtung ist, wertet die Gnosis in
Antike und Gegenwart umgekehrt die Kategorie des Wortes ab und
versucht iber das Wort der Gottheit hinauszugelangen und vorzu-
dringen in ithr mystisches Schweigen. Das Wort wird nicht als Anrede,
sondern als mysterioser Ursprung einer ubernatiirlichen Lehre be-
trachtet, damit aber gegeniiber der biblischen Tradition abgewertet,
fir die Gott wesenhaft Wort ist, und zwar wirksames, schopferisches
Wort. Ignatius von Antiochien hat versucht, den gnostischen Gedan-
ken des mystischen Schweigens der Gottheit christlich zu rezipieren.
In Magn. 8,2 erklirt er, Jesus Christus sei das «aus dem Schweigen
hervorgegangene Worty, durch welches sich Gott offenbart habe.
Dies ist auch das Anliegen der auf Pseudo-Dionysius Areopagita zu-
ruckreichenden Tradition negativer Theologie. Gefragt wird heute,
welche Moglichkeiten diese Tradition bereithilt, die «Gotteskrise»
(J.B.Metz)? im 20. Jahrhundert theologisch zu bewiltigen.*

Vom Schweigen Gottes ist in unserem Jahrhundert vor allem im
Zusammenhang mit Auschwitz als duBerster Zuspitzung der Theodi-
zeefrage gesprochen worden.? Diese Redeweise korrespondiert der in

2" Theologisch ausdriicklich bei THIELICKE, Helmut, Das Schweigen Gottes.
Fragen von heute an das Evangelium, Hamburg 1962, 67-84 (Stundenbuch 8). Es
handelt sich um eine Auslegung von Mt 15,21-28. Siehe vor allem V. 23!

3 Vgl. BULTMANN, Rudolf, Der Begriff des Wortes Gottes im Neuen Testa-
ment, in: DERS., Glauben und Verstehen, Bd. I, Tibingen 1933, 71972, 268-293,
hier 278.

» METZ, Johann Baptist, Gotteskrise. Versuch zur «geistigen Situation» der
Zeit, in: Diagnosen zur Zeit, Disseldorf 1994, 76-92.

30 Siehe u.a. OELMULLER, Willi, Negative Theologie. Ein philosophischer
Sprechversuch iiber den einen Gott der Juden, Christen und Muslime, Orientierung
62 (1998) 5-8, 20-23.

3 Siehe vor allem JONAS, Hans, Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jidi-
sche Stimme, Frankfurt a.M. 1984. Jonas denkt die jidische Idee des imzum wei-



454 Vom Schweigen Gottes

der Dichtung des 20. Jahrhunderts zu beobachtenden Emigration aus
der Sprache ins Schweigen, dem «Riickzug aus dem Worty (George
Steiner).’® Fir die «Rhetorik des Schweigens»®® — jedenfalls in der
deutschsprachigen Literatur — wie auch fir die Theologie ist Au-
schwitz zur Zisur geworden.’® Die Erfahrung des Sprachverfalls
nochmals steigernd, hat der Holocaust den Sinn einzelner Worter ge-
brochen, «Kohirenz und Bedeutung der Sprache im allgemeinen so-
wie das Reden von Gott im besonderen zunichte gemacht»?>.

Die Rede vom Schweigen Gottes bleibt in Verbindung mit dem
Holocaust freilich in mehrfacher Hinsicht mehrdeutig. Es kann einer-
seits so verstanden werden, als sei Gott definitiv zum Schweigen ge-
bracht worden, andererseits aus religioser Perspektive auch so, dal3
Gott selbst sich in Schweigen hillt, was wiederum ein hochst zwei-
deutiges Faktum wire. Es kann einerseits als Gericht, andererseits
aber als abgriindige Verborgenheit Gottes gedeutet werden. Sodann
aber ist zu fragen, wer hier vom Schweigen Gottes spricht. Sind es die
Opfer — oder die Tater? Und wie stellt sich die Situation der Nachge-
borenen — sei es der Opfer, sei es der Tater — im Blick auf Auschwitz
und die mit dem Holocaust verbundene Erfahrung des Verstummens
der Sprache und der des Schweigens Gottes dar? Sofern die vom
Schweigen Gottes aus der Perspektive der Titer oder einer vermeint-
lichen Zuschauerperspektive gesprochen wird, verbindet sich mit thm
eine ethisch unertrigliche Entlastungsstrategie, welche die Frage nach
der menschlichen Verantwortung fiir das Grauen und seine Folgen
uberspielt.

ter, d.h. die Idee der Weltentstehung durch die Kontraktion Gottes, der sich in
sich selbst zuriickzieht. Das Schweigen Gottes wire demnach die Erfahrung seiner
Selbstbeschrinkung. Zum Konzept einer christlichen Theologie des Schweigens
Gottes nach Auschwitz siehe auch WILS, Jean-Pierre, Handeln in der Spur Gottes,
in: DERS. (Hg.), Warum denn Theologie? Versuche wider die Resignation, Tibin-
gen 1996, 149-184, bes. 164-183.

32 STEINER, George, Der Riickzug aus dem Wort, in: DERS., Sprache und
Schweigen. Essays iiber Sprache, Literatur und das Unmenschliche, Frankfurt a.M.
1969, 44-73.

3 HART NIBBRIG, Christiaan L., Rhetorik des Schweigens. Versuch iiber den
Schatten literarischer Rede, Frankfurt a.M. 1981.

3 Vgl. LENZEN, Verena, Sprache und Schweigen nach Auschwitz, in: LESCH,
Walter (Hg.), Theologie und isthetische Erfahrung. Beitrige zur Begegnung von
Religion und Kunst, Darmstadt 1994, 183-200.

35 SHAPIRO, Susan, Vom Horen auf das Zeugnis totaler Verneinung, in: Cone
20 (1984) 363-369, hier 363.



Vom Schweigen Gottes 455

Darin besteht auch die Fragwiirdigkeit der Spitphilosophie Hei-
deggers, welche den «Fehl Gottes» auf ein Seinsgeschick zurickfihrt.
Mit Recht warnte Hans Jonas vor einer unbedachten Ubernahme
Heideggerscher Theorieelemente in die Theologie, unter anderem mit
dem Einwand, dal3 der biblische Glaube von der Gewalt des Schick-
sals erlése und der biblische Gott «Fragen an den Menschen als Titer
von Taten, nicht den Sprecher von Worten» richte. Nicht Seinsver-
gessenheit oder ein vergelliches Denken, sondern ein verstockter
Wille sei nach biblischem Zeugnis immer wieder die Ursache von
Gewalt und Unrecht?.

Auch wiirde die Moglichkeit heutiger Glaubens- und Gotteserfah-
rung bestritten, trife die Behauptung Heideggers zu, erst aus der
Wahrheit des Seins lasse sich das Wesen des Heiligen, erst aus diesem
das Wesen von Gottheit und erst im Lichte dieses Wesens der in der
christlichen Tradition mit dem Wort «Gott» Genannte neu denken.?’
Sprachlosigkeit und die Erfahrung des Schweigens Gottes erfaBBt auch
die Kirche in der nihilistischen Moderne. Davon hat D. Bonhoeffer
erschiitternd Zeugnis abgelegt. Doch kann die Méglichkeit, dal Gott
sein Schweigen bricht, nicht abhingig von der Entwicklung metaphy-
sischen Denkens sein, wenn denn der Gott, den die Bibel bezeugt,
tatsiachlich gestern, heute und derselbe auch in Ewigkeit ist. Walter
Mostert riumt zwar ein, man kénne — wie bei Heidegger der Fall —
die Verborgenheit des Gottlichen als ein Seinsgeschick darstellen, in
dem nichts anderes mehr zu erwarten ist als die SelbsterschlieBung
des Gottlichen in einem Akt neuer Offenbarung. «Aber es gibt, wie
gerade die Religion zeigt, Zwischenstufen. Denn im religidsen Akt ist
jedes einzelne Individuum in die Ausiibung religiser Funktionen ein-
bezogen.»® Gegen Erklirungen der Verborgenheit, Abwesenheit oder
des Schweigens Gottes als eines epochalen Phinomens wendet Mo-
stert ein: «Es erscheint in quantitativer Hinsicht unbedeutend oder
gar als Reduktion, ist aber in qualitativer Hinsicht ein Schritt ins
Freie, wenn man sieht, dal die Grinde fir die Notwendigkeit heil-
schaffender religioser Betitigung letztlich nur im jeweiligen Indivi-

36 Jonas, Hans, Heidegger und die Theologie (1964), in: NOLLER, Gerhard
(Hg.), Heidegger und die Theologie. Beginn und Fortgang der Diskussion, Miin-
chen 1967, 316-340, hier 324ff. (TB 38).

37 Vgl. JUNGEL/TROWITZSCH, Provozierendes Denken, a.2.0. (Anm. 3), 70f.

38 MOSTERT, Walter, Glaube — der christliche Begriff fiir Religion, in: DERS.,
Glaube und Hermeneutik. Ges. Aufs., hrsg. von BUHLER, Pierre/EBELING, Ger-
hard, Tibingen 1998, 186-199, hier 197.



456 Vom Schweigen Gottes

duum selbst distinkt werden kénnen. Das Aufspiiren der Griinde fiir
die Verborgenheit des Gottlichen in geschichtlichen, sozialen, meta-
physischen Bedingungen verliert sich daher in der Uneigentlichkeit
des rein Vorgestellten. Sie werden aber distinkt, wenn das Individuum
lernt, sich zur Begrindung der Verborgenheit Gottes nicht in die
Nacht des Allgemeinen zuriickzuziehen, sondern sie als seine person-
liche Hybris zu beschreiben.»*

Eben dazu leitet nun aber die Passionsgeschichte Jesu Christi an,
wie sie in den neutestamentlichen Evangelien geschildert wird. Von
ithr aus kann die Rede vom Schweigen Gottes als theologisch sinnvoll
und sogar notwendig erschlossen werden, freilich so, daBl wir uns
nicht — z. B. auf Heideggerschen Spuren — in die «Nacht des Allge-
meinen» zuriickziehen, sondern gerade bei unserer personlichen Hy-
bris behaftet werden.

II1. Das Schweigen Christi

Es gibt ein Schweigen Gottes, das Resultat menschlicher Schuld
ist. Gott schweigt, weil er von den Menschen zu Schweigen gebracht
wird. Gerade wenn Jesus von Nazareth im Neuen Testament als Got-
tes Wort in Person bekannt wird, mull in diesem Sinne auch von
einem Schweigen Gottes die Rede sein. Indem dieser Jesus zum
Schweigen gebracht wird, wird auch der sich mit ihm ganz identifizie-
rende Gott zum Schweigen gebracht. Es fillt auf, dal Gott selbst fast
nirgends in den Evangelien spricht, hochstens in Gestalt eines Engels
im Rahmen der Geschichten von der Geburt Jesu und threr Ankiindi-
gung. Lediglich an einer einzigen Stelle, die allerdings fiir das Ver-
stindnis Jesu ganz wesentlich ist, wird berichtet, man habe Gott di-
rekt sprechen horen, namlich bei der Taufe Jesu. Nachdem Johannes
der Taufer die Taufe vollzogen hat, 6ffnet sich der Himmel, und
wihrend Jesus — aber nur er! — den Heiligen Geist wie eine Taube auf
sich herabkommen sieht, ist eine Stimme zu hoéren, die Stimme Got-
tes. Wahrend nach Markus und Lukas nur Jesus selbst diese Stimme
hort, ist sie nach der Darstellung des Matthdus auch von den Umste-
henden zu vernehmen. Sie spricht «Du bist» bzw. «dies ist mein ge-
liebter Sohn, an dem ich Wohlgefallen habe.» Jesus wird bei seiner
Taufe also 6ffentlich zum Stellvertreter Gottes ausgerufen. Wer Gott
sprechen hoéren will, soll auf ihn héren.

3 MOSTERT, Glaube, 2.2.0. (Anm. 38), 197f.



Vom Schweigen Gottes 457

Doch was Jesus zu sagen hat, ist nicht unbedingt das, was die
Menschen von Gott erwarten. Er kiindigt den Anbruch der Gottes-
herrschaft an, die mit bestehenden Unrechtsverhiltnissen, mit religio-
sen und sozialen Klassengegensitzen ein Ende machen wird. Er
spricht auch jenen die Vergebung der Siinden bzw. die Liebe Gottes
zu, die dafilir scheinbar nicht die von der Religion festgelegten Vor-
aussetzungen erfillen. Was den Stindern, den Ausgegrenzten und
Hoffnungslosen die Stimme der Befreiung ist, bekimpfen die Michti-
gen in Staat und Religion als Stimme des Aufruhrs und der Anarchie.
Sie wollen diese Stimme zum Schweigen bringen, und zwar endgtiltig.
Der Hohe Rat, damals das hochste religiose und politische Gremium
des Judentums, beschlieBt seinen Tod und liefert Jesus der Gerichts-
barkeit der romischen Besatzungsmacht aus.

Fir ein evangeliumgemilles Verstindnis des Schweigens Gottes
kommt der markinischen Passionsgeschichte paradigmatische Be-
deutung zu. Dabet ist nicht nur an Jesu Gottverlassenheit am Kreuz
(Mk 15,34), sondern schon an die Szene vor Pilatus (Mk 15,1-5) zu
denken. Pilatus konfrontiert Jesus mit der gegen thn erhobenen An-
klage. «Bist du», so fragt Pilatus, «der Konig der Juden?» Eine mehr-
deutige Frage. Ist gemeint, dal} Jesus sich als neuer politischer Anfiih-
rer Israels versteht? Oder als Messias im religiosen Sinne, das heiBt
als Heilsbringer in der Endzeit? Sprechen also Pilatus und Jesus iiber-
haupt von derselben Sache, wenn Jesus die ithm gestellte Frage be-
antwortet? Wie auch immer. Jesus antwortet: «Du sagst es.» Und das
wird bis zu seiner Sterbestunde nach Darstellung des Markus sein
letztes Wort sein.

Von nun an schweigt er. Was er zu sagen hatte, hat er im Verlauf
seiner Offentlichen Wirksamkeit gesagt. Dem gibt es nichts mehr hin-
zuzufligen. Die spitere christliche Gemeinde hat Jesu Schweigen im
Sinne des Gottesknechtsliedes aus Jesaja 53 gedeutet. Dort lesen wir
(V.7): «Er wurde miBhandelt und beugte sich und tat seinen Mund
nicht auf wie ein Lamm, das zur Schlachtbank gefihrt wird, und wie
ein Schaf, das vor seinen Scherern verstummt» Erst in der Stunde
seines Todes offnet Jesus nochmals seinen Mund. Sterbend ruft er
nach seinem Gott und klagt mit Worten aus Psalm 22: «Mein Gott,
mein Gott, warum hast du mich verlassen?» Zuletzt aber versagen die
Worte. Jesus stoBt einen lauten Schrei aus, bevor er stirbt. Der Rest
ist Schweigen.

Und wo ist Gott? Warum antwortet er nicht auf Jesu verzweifel-
ten Schrei am Kreuz? Wo bleibt die Stimme aus dem Himmel, die wie



458 Vom Schweigen Gottes

bei der Taufe Jesu laut wiirde, die jetzt vielleicht wie die letzte Po-
saune zum Jingsten Gericht alle Welt erzittern lieBe und mit don-
nernder Stimme Jesu Feinde, seine Henker und ihre Helfershelfer
vernichten wurde?

Die Evangelien muten uns den Gedanken zu, dafl in der Person
des Gekreuzigten Gott selbst zum Schweigen gebracht worden sei.
Nicht weil er abwesend wire, sondern im Gegenteil, weil er ganz ge-
genwartig ist, verstummt Gott. Seine Macht ist die Macht der Liebe,
die in Jesus von Nazareth menschliche Gestalt angenommen hat. Es
ist dies eine ohnmaichtige Macht, nicht unwiderstehlich, sondern wi-
derstehlich, vetletzbar und zerbrechlich.

Wenn wir diesem Gedanken zu folgen versuchen, dann geht uns
auf, dal Gottes Schweigen wie das Schweigen Jesu hochst beredt ist.
Es ist und bleibt erfillt von all den befreienden und umstiirzenden
Worten, die Jesus zuvor gesprochen hat, von all den Taten, die er im
Namen Gottes begangen hat. Dieses Schweigen bleibt erfillt vom
Evangelium, das nun freilich allen zur Anklage wird, nicht nur denen,
die Jesus nach dem Leben getrachtet haben, sondern auch seinen
Jungern, die ithn verraten und im Stich gelassen haben. In der Stunde
seines Todes sind ste alle Titer, nicht Opfer, diejenigen, die thm als
seine Jinger gefolgt sind, ebenso wie seine Gegner.

Und damit beantwortet sich auch die Frage, wo eigentlich wir
selbst in der Passionsgeschichte Jesu vorkommen. Wir sind keine un-
beteiligten Zuschauer. Wir stehen aber auch nicht auf der Seite des
Gekreuzigten, sondern auf der Seite der Titer. Wer aber als Titer
Gott sein Schweigen zum Vorwurf machen will, verhohnt den, den er
selbst zum Schweigen gebracht hat, indem er seine Stimme, die sich
z. B. im eigenen Gewissen meldet, unterdriickt oder tiberhort hat.

Fragen wir uns darum auch, wie die Erfahrung des Schweigens
Gottes in unserem Jahrhundert zu verstehen ist, wenn wir uns auf der
Seite nicht der Opfer, sondern der Titer wissen. Denn dort stehen
wir zweifellos, wenn es beispielsweise um den Holocaust geht. Wenn
wir als Téter oder deren Nachkommen fragen, wie Gott das zulassen
konnte, was wir selbst oder unsere Eltern begangen haben, so spre-
chen wir uns selbst das Urteil. Und wenn Gott schwieg, so deshalb,
weil Menschen seine Stimme unterdriickten. Man brauchte nicht auf
eine Stimme vom Himmel zu warten, die dem Morden Einhalt gebo-
ten hitte, wo doch in der Bibel schon alles gesagt war, was zu sagen
war. «Es ist dir gesagt, Mensch», so konnte man damals und kénnen
wir heute im Buch des Propheten Micha (6,8) lesen, «was gut ist, und



Vom Schweigen Gottes 459

was der Herr von dir fordert, naimlich Gottes Wort halten und Liebe
iben und demiitig sein vor deinem Gott» Und dhnlich antwortet
Gott dem reichen Mann in Jesu Gleichnis vom armen Lazarus, als
dieser bittet, jemand aus der Holle moge seine noch lebenden Briider
warnen: «Sie haben Mose und die Propheten, die sollen sie horen»
(Lukas 16,29).

Jesu Schicksal ist freilich mit seinem Verstummen und Gottes
Schweigen nicht endgiltig besiegelt. Sondern es wird uns berichtet
von seiner Auferstehung, und das heillt von der Auferstehung des
gottlichen Wortes. Der Tod macht stumm. Doch mitten im Tod
bricht Gottes schopferisches Wort neu hervor. Es ruft den neu ins
Leben, der dem Tod preisgegeben war, und verwandelt diejenigen, die
von diesem Wort ergriffen werden, so dal3 sie von Liebe, von Ver-
trauen und Hoffnung erfillt werden.

Das quilende Schweigen Gottes, welches iiber Golgatha lastet,
wird durchbrochen, indem ausgerechnet einer der Henker neue Wor-
te findet: «Wahrlich, dieser Mensch ist Gottes Sohn gewesen» (Mk
15,39). Mit diesem Bekenntnis antwortet er jener Stimme, die bei der
Taufe Jesu zu horen war: «Dies ist mein geliebter Sohn, an dem ich
Wohlgefallen habe» Es gehort zu den Zumutungen der Christusbot-
schaft, dal} sie eine Hoffnung nicht nur fir die Opfer, sondern auch
fiir die Tater verkiindigt. DaB sich Gottes Gerechtigkeit gegen allen
Augenschein durchsetzt, soll die Hoffnung nicht nur fir die Opfer,
sondern auch fur die Titer sein — freilich nur um den Preis einer
radikalen Verwandlung, auf daB3 die Titer nicht ein zweites Mal iiber
thre Opfer triumphieren.

Das ist keine billige Gnade, keine Generalamnestie, welche den
Unterschied zwischen Titer und Opfer verwischt, sondern eine teure
Gnade, die nur um den Preis schmerzvoller Umkehr und Erneuerung
zu haben ist. Wir alle sollen verwandelt werden, jedoch so, daB3 der
alte Mensch, der Gott in sich und in der Welt zum Schweigen bringt,
indem er sich an seinem Mitmenschen vergreift und sich stindig nur
selbst auf Kosten anderer behaupten will, stirbt und ein neuer
Mensch ersteht.

Von Gott konnen wir nur sprechen, wenn er selbst auf neue
Weise zur Sprache kommt. Dall dies auch heute geschehen kann,
bleibt die VerheiBung der biblischen Uberlieferung, die uns zugemu-
tet wird. Es gehort zu den Zumutungen des Neuen Testaments zu
glauben, daB3 selbst die abgriindigen Erfahrungen von Gottes Schwei-
gen in unserem Jahrhundert durchdrungen sind vom befreienden



460 Vom Schweigen Gottes

Wort des Evangeliums, da8 Gottes Schweigen, dessen Erfahrung
tberhaupt nicht zu leugnen ist, sein Reden nicht dementieren kann.
Dal} seine Stimme neu gehort wird, richtend und rettend zugleich,
dazu muB} es zuvor uns die Sprache verschlagen, miissen unsere
Worte verstummen, mit denen wir Gott zum Schweigen bringen und
ibertonen.!

40 Vgl. TROWITZSCH, Michael, Technokratie und Geist der Zeit. Beitrige zu
einer theologischen Kritik, Tibingen 1988, 81f.

#1 Vgl. auch KORTNER, Ulrich, Der inspirierte Leser. Zentrale Aspekte bibli-
scher Hermeneutik, Gottingen 1994, 18-43, bes. 38ff.



	Vom Schweigen Gottes : ein Kapitel negativer Theologie

