
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 3

Artikel: Vom Schweigen Gottes : ein Kapitel negativer Theologie

Autor: Körtner, Ulrich H.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761232

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ulrich H.J. Körtner

Vom Schweigen Gottes

Ein Kapitel negativer Theologie

I. Die Strittigkeit Gottes und die Wort-Gottes-Theologie

Das Wort «Gott» ist ein strittiges Wort unserer heutigen Sprache.1
Mit der Privatisierung der Religion in der modernen Gesellschaft ist
der Gottesbegriff in den Bereich einer religiösen Sondersprache bzw.
der privaten Frömmigkeitssprache abgedrängt worden. Außerhalb der
Kirchen wird kaum von Gott gesprochen. Strittig ist das Wort
«Gott», weil der mit ihm verbundene Gottesglaube und Gottesgedanke

in der Neuzeit massiv kritisiert wird. Die neuzeitliche
Religionskritik bestreitet die Sinnhaftigkeit des Gottesgedankens überhaupt
oder reduziert seinen Gehalt auf die Anthropologie oder die Ethik.
Der Glaube an Gott gilt als Ausdruck eines vorwissenschaftlichen,
unaufgeklärten Weltbildes. «Gott» wird deshalb von der modernen
Religionskritik entweder zu einem überholten und sinnlosen, da völlig
bedeutungslosen Wort, oder auch zu einem gefährlichen Wort erklärt,
das für ein pathologisches Bewußtsein bzw. für die ideologische
Verschleierung gesellschaftlicher Macht- und Unrechtsverhältnisse steht
(Feuerbach, Marx, Nietzsche, Freud). Es gibt freilich auch ein Schweigen

über Gott in der Philosophie des 20. Jahrhunderts, welches auf
der Erfahrung einer sich dem Gottesgedanken versagenden Sprache
beruht und von philosophischer Seite auf der strikten Unterscheidung
von Philosophie und Theologie insistiert.2 Insbesondere die Philosophie

des späten Heidegger kann theologisch als Mahnung verstanden

1 Vgl. TRACK, Joachim, Sprachkritische Untersuchungen zum christlichen
Reden von Gott, Göttingen 1977 (FSÖTh 37); Dalferth, Ingolf U., Religiöse Rede

von Gott, München 1981 (BEvTh 67).
2 Vgl. auch WOHLFAHRT, Günter, Das Schweigen. Philosophische Bemerkungen

zum Begriff des Schweigens bei Kierkegaard, Nietzsche, Heidegger und
Wittgenstein, in: GRÖZINGER, Albrecht/vON LÜPKE, Johannes, Im Anfang war das

Wort. Interdisziplinäre theologische Perspektiven, Neukirchen-Vluyn-Wuppertal
1998, 162-176 (Veröffentlichungen der Kirchlichen Hochschule Wuppertal, NF 1).



446 Vom Schweigen Gottes

werden, angesichts der nihilistischen Erfahrungen des 20. Jahrhunderts

das 2. Gebot des Dekalogs ernstzunehmen, den Namen Gottes
nicht «unnützlich zu führen».3 Andererseits entwickelt sich außerhalb
— teilweise sogar innerhalb — der Kirchen eine nachchristliche, synkre-
tistische und pluralistische Religiosität, die sich nicht selten als Religion

ohne Gott versteht.4
Die religiöse Situation an der Schwelle zum 21. Jahrhundert

erinnert in vielem an die Anfänge des 20. Jahrhunderts. Die
Strittigkeit Gottes entzündete sich damals nicht nur an der bereits

von Schleiermacher vorgezeichneten Möglichkeit einer Religion ohne

personalen Gottesbegriff, der zeitgenössischen Religionskritik und
dem ihr zugrunde liegenden neuzeitlichen Theodizeeproblem,
sondern auch an der Frage nach der substantiellen Christlichkeit
moderner Theologie, die zunächst freilich nur von Außenseitern wie
Franz Overbeck aufgeworfen wurde.5 Vor allem aber sollte sie zur
existentiellen Frage der Generation des 1. Weltkrieges werden, der
das Vorspiel für den Zu-sammenbruch politischer Systeme, für
Diktaturen und einen weiteren Weltkrieg war. Unter dem Eindruck
der geschichtlichen Katastrophe stellte sich die Frage nochmals ganz
neu, welchen Sinn es überhaupt haben sollte, von Gott zu reden.

Diese Frage wurde radikal von den Vertretern der sogenannten
dialektischen Theologie gestellt, die einen theologischen Paradigmawechsel

und Neuaufbruch forderten.6 Die neue Bewegung propagierte
in ihren Anfängen eine Theologie der Krise, welche die Kulturkrise
einschließlich des Zerbrechens der Synthese von Thron und Altar,

3 Vgl. JÜNGEL, Eberhard/TROWITZSCH, Michael, Provozierendes Denken.
Bemerkungen zur theologischen Anstößigkeit der Denkwege Martin Heideggers,
NHP 23 (1984) 59-74, hier 70.

4 Vgl. JÖRNS, Klaus-Peter, Die neuen Gesichter Gottes. Was die Menschen
heute wirklich glauben, München 1997; ENGELHARDT, Klaus/VON LOEWENICH,
Hermann/P.STEINACKER, Peter (Hgg.), Fremde Heimat Kirche. Die dritte EKD-
Erhebung über Kirchenmitgliedschaft, Gütersloh 1997, S.132ff. Zur systematischen

Deutung vgl. KÖRTNER, Ulrich, Der Tod Gottes und die Zukunft der
Religion. Ein protestantischer Blick auf die Privatisierung der Religion und die
Zukunft des Theismus, in: Ders., Zwischen den Zeiten. Studien zur Zukunft der

Theologie, Bielefeld 1997, 45-53.
5 Siehe vor allem OVERBECK, Franz, Über die Christlichkeit unserer heutigen

Theologie (1873, 21903), Nachdruck Darmstadt 1981.
6 Zu den theologiegeschichtlichen Zusammenhängen vgl. Moltmann, Jürgen

(Hg.), Anfänge der dialektischen Theologie, 2 T., München 41977 (TB 17); Härle,
Wilfried, Art. Dialektische Theologie, TRE 8, Berlin-New York 1981, 683—696

(Lit.!).



Vom Schweigen Gottes 447

Christentum und Kultur, als göttliches Gericht und die Gegenwart als

eschatologischen Augenblick einer letztgültigen Entscheidung
zwischen Glaube und Unglaube deutete. «Eschatologie» steigt in den Jahren

nach dem 1. Weltkrieg zum neuen theologischen Leitbegriff auf,
der nun nicht länger im kantischen Sinne als regulative Idee das Ziel
ethischer Anstrengungen zur Höherentwicklung der Kultur bezeichnet,

sondern die Krisis, welche alle kulturellen Leistungen radikal in
Fra-ge stellt. Die Gegenwart wird in eschatologischen Begriffen
gedeutet, als Ubergang «zwischen den Zeiten», dem alten und dem neuen

Aon. Theologie befindet sich gleichsam auf der Wanderung nach
dem gelobten Land durch die Wüste, wo einsame Rufer wie Franz
Overbeck oder Christoph Blumhardt d. J. als verkannte Propheten
gewirkt haben.

Die Erneuerung von Theologie und Kirche konnte nach Auffassung

der dialektischen Theologie nur durch die Hinwendung zum
Wort Gottes erfolgen. Barth hat diesen Gedanken programmatisch in
seinem «Römerbrieß> dargelegt, der aus persönlicher Predigtnot
entstand.7 Der Sinn des Wortes «Gott» kann nach Überzeugung der
dialektischen Theologen nur durch die Kategorie des «Wortes Gottes»
und aufgrund der Erfahrung dieses Wortes näher bestimmt werden.
Die aus den Anfängen der dialektischen Theologie hervorgegangene
«Theologie des Wortes Gottes»8 hat als Charakteristikum, daß sie mit
«Wort Gottes» oder auch «Selbstoffenbarung Gottes» fundamentaltheologisch

die letzte Instanz wie auch den umfassenden Horizont
aller theologischen Aussagen bezeichnet. «Wort Gottes» dient als

fundamentaltheologische Kategorie der Begründung aller theologischen
Aussagen, ohne daß sie selber einer weiteren Begründung fähig oder
bedürftig wäre. Daß Gott geredet hat und redet, ist — folgt man der
Wort-Gottes-Theologie - nicht das von der Theologie zu erklärende
Problem, sondern der transzendentale Ausgangspunkt aller Theologie.

Doch läßt sich die fundamentaltheologische Letztbegründung der

Wort-Gottes-Theologie ihrerseits einer kritischen Relektüre unterziehen.

Dann zeigt sich, daß man in den Anfängen der dialektischen
Theologie nach dem Wort Gottes fragt, weil das eigene Wort kraftlos
geworden ist. Aus dem göttlichen Wort soll die eigene Sprache, die

Sprache der kirchlichen Verkündigung und der Theologie, neu geboren

werden. Aufschlußreich sind auch die Bezüge, die zwischen der

7 Barth, Kail, Der Römerbrief, München 1919, 21922.
8 Zum Begriff vgl. MOLTMANN, Anfänge, a.a.O. (Anm. 6), T. 1, IX.



448 Vom Schweigen Gottes

dialektischen Theologie und der politischen, aber auch der kulturellen
Umbruchssituadon bestehen. So kann Barths «Römerbrief» ebenso
im Kontext der Problemgeschichte des neuzeitlichen Protestantismus
wie als literarisches Dokument des zeitgenössischen Expressionismus
gelesen werden. Parallelen werden erkennbar zum Pathos sowohl des

zeitgenössischen Marxismus wie auch zu den Verfechtern einer
sogenannten konservativen Revolution, also zu Autoren wie Oswald Spengler

oder Ernst Jünger. Der prophetische Tenor und die Beschwörung

des Apokalyptischen verbinden so unterschiedliche Bücher wie
Barths «Römerbrief», Spenglers «Untergang des Abendlandes» (1917/
22), Franz Rosenzweigs «Stern der Erlösung» (1921), Ernst Blochs
«Geist der Utopie» (1918/23) und Martin Heideggers «Sein und Zeit»
(1927).9 Der Radikalität Barthscher Kultur- und Theologiekritik
entspricht die Radikalität seiner Sprache, in welcher vom Gericht, vom
Nichts, der Nichtigkeit und dem Vernichten gesprochen wird.

Die Kritik an der herrschenden Theologie und Philosophie steigert

sich bei den dialektischen Theologen, allen voran Karl Barth, zur
Kritik der Sprache. Es ist sprachanalytisch überaus bedeutsam, daß

die theologische Forderung nach der Rückkehr zur Sache der Theologie

mit dem Begriff des Wortes Gottes und der Kritik an der
herkömmlichen Sprache des Neuprotestantismus verbunden wird.
Bemerkenswert ist, welche Parallelen der Sprachkritik zwischen der
dialektischen Theologie, der zeitgenössischen Philosophie und damaligen

Kunstrichtungen in Dichtung, Malerei und Musik bestehen. In
seinem berühmten «Brief des Lord Chandos» (1906) hatte Hugo von
Hofmannsthal seine persönliche dichterische Krise und den Verfall
der Sprache thematisiert, der auch den Bereich von Philosophie und
Religion einschloß.10 Nach 1918 fragte er erneut in der ihm eigentümlich

fatalistischen Art, wie es noch möglich sei, die alten verbrauchten
und lügnerischen Worte zu gebrauchen. Das ist eine Frage, die
philosophisch auf je eigenständige Weise von Martin Heidegger wie auch

von Ludwig Wittgenstein gestellt worden ist. Die Hinwendung der

Theologie nach dem 1. Weltkrieg zur Thematik des Wortes Gottes ist
unter anderem zu verstehen als Suche nach der Erneuerung der kraftlos

und unglaubwürdig gewordenen Sprache von Theologie und Kir-

9 Vgl. Steiner, George, Martin Heidegger. Eine Einführung, München-Wien
1989, 9ff. Steiner bezieht sogar A. Hitlers «Mein Kampf» in den Vergleich ein!

10 VON Hofmannsthal, Hugo, Ein Brief, in: Ders., Gesammelte Werke.
Erzählungen. Erfundene Gespräche und Briefe. Reisen, Frankfurt a.M. 1979, 461—

472.



Vom Schweigen Gottes 449

che. Die theologische Suche der damaligen Zeit hat ihre Parallelen
sowohl im Expressionismus, im Kubismus und der Zwölftonmusik wie
im Dada. Rosenzweigs «Stern der Erlösung», später seine und Bubers
Neuübertragung des Alten Testaments, Blochs «Geist der Utopie»,
Heideggers «Sein und Zeit», das die Theologie Rudolf Bultmanns
nachhaltig beeinflussen wird, und mehr noch Heideggers späteren
Schriften, aber eben auch Barths «Römerbrief» oder seine Auslegung
von 1 Kor 15n sind «Sprechakte revolutionärer Art»12.

Die Frühphase der Theologie Barths ist geprägt von einem Modell

der Diastase zwischen Gott und Mensch, die es eigentlich
unmöglich macht, von Gott überhaupt zu sprechen. Der Begriff der

Theologie bezeichnet bei Barth dialektisch die unmögliche Möglichkeit,

von Gott reden zu sollen, obwohl der sündige und verlorene
Mensch von sich aus gar nicht von Gott reden kann.13 Gott selbst
verhält sich nach Barth in seiner Offenbarung zur Wirklichkeit des

Menschen dialektisch, und dementsprechend muß auch die theologische

Aussage dialektischen Charakter annehmen. Auch später in seiner

«Kirchlichen Dogmatik», in der das Modell der Dialektik demjenigen

der Analogia fidei weicht, betont Barth durchgängig die Indi-
rektheit der göttlichen Selbstoffenbarung. Den refomierten christolo-
gischen Grundsatz des finitum non capax est infiniti modifiziert Barth
anthropologisch: homo peccator non capax verbi Domini.u Dementsprechend

besagt der Gedanke der Analogia fidei, daß der Ermögli-
chungsgrund aller Gotteserkenntnis und somit auch aller Rede von
Gott in der Selbstoffenbarung Gottes liegt, bei welcher Gott den
sündigen Menschen zu sich in Entsprechung bringt. Wie die Analogie
zwischen Schöpfer und Geschöpf ist die Erkennbarkeit und Sagbarkeit

Gottes nach Barth kein immer schon gegebener Tatbestand,
sondern ein je und je neues Ereignis. Nicht nur das Wort Gottes, sondern
auch seine Erkennbarkeit hat also nach Barth in Gott ihren alleinigen
Grund.

Das Wort, welches Gott in seiner Selbstoffenbarung ist, begegnet
dem Menschen freilich stets nur indirekt. Das eine Wort Gott, Jesus
Christus in Person, wird zugänglich nur durch die Vermittlung der

11 Barth, Karl, Die Auferstehung der Toten. Eine akademische Vorlesung
über I. Kor 15 (1924), Zürich <1953.

12 Steiner, a.a.O. (Anm. 9), 14.
13 Vgl. Barth, Römerbrief, a.a.O. (Anm. 7), 2. Aufl., Vorwort, XIII, wo von

der «innerweltliche(n) Dialektik der Sache» die Rede ist.
14 Barth, Die Kirchliche Dogmatik [=KD] 1/1 (1932), Zürich '1975, 231.



450 Vom Schweigen Gottes

Heiligen Schrift und der auf ihr beruhenden kirchlichen Verkündigung.15

Gottes dreigestaldge Rede an den Menschen ist niemals
verfügbar, sondern geschieht «in Gottes Geheimnis»16. Daß Gottes Wort
gleichbedeutend mit der Verkündigung, der Schrift und der Offenbarung

Gottes ist, ist nach Barth «nur in dieser doppelten Indirektheit wahr
[...], daß es sich bei dem Sprechen und Vernommenwerden des Wortes

Gottes nicht nur überhaupt um einen Akt Gottes und nicht nur
um einen Akt Gottes in der kreatürlichen Wirklichkeit als solcher,
sondern um einen Akt Gottes in der Gott widersprechenden, Gott
verhüllenden Wirklichkeit handelt, in der seine Offenbarung nicht nur
seine Tat, sondern seine Wundertat, das Zerreißen eines unzerreißbar
dichten Schleiers, d. h. aber eben: sein Geheimnis ist.»17 Damit aber
bleibt dieses Wort Gottes, die Erfahrung seines Redens, durch welche
die menschliche Existenz insgesamt neu bestimmt wird, unverfügbar.
So sehr Barth betont, daß alle Theologie von der Wirklichkeit Gottes
und seiner Selbstoffenbarung auszugehen habe18, kann die Theologie
doch nur die Möglichkeit solcher Offenbarung bzw. eines ihr
entsprechenden Bestimmtwerdens menschlicher Existenz bezeugen, nicht
aber deren Wirklichkeit herbeiführen. Die Sicherheit theologischer
Aussagen über das Wort Gottes ist «die Sicherheit ihrer Erwartung»,
die sich auf das biblisch bezeugte «Ereignis ihrer Verwirklichung»
bezieht.19 Alle Sätze einer Theologie des Wortes Gottes haben darum
keinen apophantischen, sondern einen assertorischen Charakter. Sie

behaupten nicht, sondern bekennen das Ereignis der Erkenntnis des

göttlichen Wortes und sind Ausdruck einer dementsprechenden
Hoffnung.20

Aller Inanspruchnahme der Selbstoffenbarung Gottes als

theologischer Letztbegründung zum Trotz verweist gerade Barths Rede

vom Wort Gottes unterschwellig auf die neuzeitliche Erfahrung seiner

Strittigkeit und seines Ausbleibens. In kritischer Auseinandersetzung

mit der bisherigen Wort-Gottes-Theologie sei folgende These

vertreten: Wie die Offenbarung Gottes nicht zu denken ist ohne seine

Verborgenheit, die den Anschein seiner Abwesenheit und Nichtexi-
stenz annehmen kann, so kann auch von Gottes Reden nicht verant-

15 Vgl. Barth, KD 1/1 (s. Anm. 14), § 4.
16 Barth, KD 1/1, 128 (These zu § 5).
17 Barth, KD 1/1, 174.
18 Vgl. Barth, KD II/l, Zollikon-Zürich M 948, 288ff. (6. Kapitel).
19 BARTH, KD 1/1, a.a.O. (Anm. 14), 237.
20 Vgl. ebd.



Vom Schweigen Gottes 451

wortlich gesprochen werden, wenn nicht zugleich die Erfahrung seines

Schweigens thematisiert wird. Wo diese Erfahrung nicht mehr
präsent ist, nimmt die Theologie des Wortes Gottes die Gestalt eines

«Offenbarungspositivismus», d. h. einer «positivistischen
Offenbarungslehre» an, wie Dietrich Bonhoeffer theorieimmanent kritisiert
hat.21

Wie sehr die Rede vom Wort Gottes im 20. Jahrhundert dialektisch

mit der Erfahrung seines Schweigens verbunden ist, zeigt sich
bei Bonhoeffer gerade darin, daß sich die an den Anfängen der
dialektischen Theologie stehende Erfahrung des Sprachverlustes für ihn
im Kontext der Wort-Gottes-Theologie nochmals wiederholte. In
seinen bekannten Gedanken zum Tauftag seines Patenkindes Dietrich
Wilhelm Rüdiger Bethge vom Mai 1944 notierte Bonhoeffer, die
Anhänger der Bekennenden Kirche seien — aller Theologie des Wortes
zum Trotz — erneut ganz auf die Anfänge des Verstehens zurückgeworfen,

weil die großen Worte der biblischen Überlieferung infolge
menschlicher Schuld eine nur auf ihren Selbsterhalt bedachten Kirche
«kraftlos werden und verstummen»22. Wie in den Anfängen der
dialektischen Theologie hoffte Bonhoeffer auf eine «neue Sprache [...],
vielleicht ganz unreligiös, aber befreiend und erlösend, wie die Sprache

Jesu, daß sich die Menschen über sie entsetzen und doch von
ihrer Gewalt [!] überwunden werden, die Sprache einer neuen Gerechtigkeit

und Wahrheit, die Sprache, die den Frieden Gottes mit den
Menschen und das Nahen des Reiches verkündigt.»23

Die Radikalität der Aussage Bonhoeffers besteht darin, daß sie

nicht nur von der menschlichen Sprachlosigkeit redet, sondern mit
dem Verstummen der überlieferten Worte ein Verstummen Gottes
selbst andeutet. Ohne daß dieser Gedanke bei Bonhoeffer selbst deutlich

ausgeführt wird, besteht m. E. eine sachliche Verbindung zu Bon-

21 BONHOEFFER, Dietrich, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen

aus der Haft, hrsg. von BETHGE, Eberhard, Neuausgabe, München 31985,
312.

22 Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, a.a.O. (Anm. 21), 321—328, hier
327f.

23 BONHOEFFER, Widerstand und Ergebung, a.a.O. (Anm. 21), 328. Die sachliche

Nähe zu H. von Hofmannsthals Brief des Lord Chandos ist unverkennbar.
Darauf hat vor allem EßELING, Gerhard, Einführung in die theologische Sprachlehre,

Tübingen 1971, 69-87 aufmerksam gemacht. Siehe auch TROWITZSCH,
Michael, «Auf die Anfänge des Verstehens zurückgeworfen». Bemerkungen zu Dietrich

Bonhoeffers Hermeneutik, in: NZSTh 34 (1992) 292-314; KÖRTNER,
Zwischen den Zeiten, a.a.O. (Anm. 4), 31 ff., 40ff.



452 Vom Schweigen Gottes

hoeffers tastenden Überlegungen über die mündige Welt, in deren

Zusammenhang der unbeantwortete Schrei Jesu am Kreuz aus Markus

15,34 theologisch gedeutet wird. Gottes Schweigen auf Golgatha
ist nach Bonhoeffer ein beredtes, durch welches Gott uns zu wissen

gibt, «daß wir leben müssen als solche, die mit dem Leben ohne Gott
ferdg werden. Der Gott, der mit uns ist, ist der Gott, der uns verläßt
(Mk 15,34)! Der Gott, der uns in der Welt leben läßt ohne die

Arbeitshypothese Gott, ist der Gott, vor dem wir dauernd stehen. Vor
und mit Gott leben wir ohne Gott.»24 Durch die Entwicklung zur
Mündigkeit der modernen Welt wird nach Bonhoeffer mit einer
falschen Gottesvorstellung aufgeräumt und der Blick frei gemacht «für
den Gott der Bibel, der durch seine Ohnmacht in der Welt Macht
und Raum gewinnt»25. Hier habe, so Bonhoeffer, die von ihm intendierte

«weltliche» bzw. «nichtreligiöse Intepretation» biblischer
Begriffe einzusetzen, deren Thema auch in seinen Gedanken zum Tauftag

R. Bethges anklingt.
Wir nehmen Bonhoeffers Hinweise zum Anlaß, um zu fragen, wie

die Erfahrung des Schweigens Gottes, die im 20. Jahrhundert auch als

«Gottesfinsternis» (Martin Buber)26 oder im Anschluß an Hegel und
Nietzsche als «Tod Gottes» thematisiert worden ist, zu einer Theologie

des Wortes Gottes in Beziehung gesetzt werden kann. Es stellt
sich die Frage, ob die Erfahrung des Schweigens Gottes in der
Moderne noch im Rahmen christlicher Theologie begriffen werden kann
oder aber die Möglichkeit solcher Theologie im Grunde dementiert.
Sie läßt sich freilich nur dann beantworten, wenn die Rede vom
Schweigen Gottes im 20. Jahrhundert ihrerseits einer theologischen
Analyse und Kritik unterzogen wird. Das soll im folgenden geschehen.

Ziel der vorliegenden Skizze ist es, das Schweigen Gottes von
der Christologie her als Modus seines Redens einsichtig zu machen.
Damit wird das Sachanliegen negativer Theologie in den Ansatz einer
Theologie des Wortes Gottes integriert.

24 Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, a.a.O. (Anm. 21), 394.
25 Ebd.
26 Buber, Martin, Gottesfinsternis. Betrachtungen zur Beziehung zwischen

Religion und Philosophie (1953), in: Ders., Werke I, München-Heidelberg 1962,
503-603.



Vom Schweigen Gottes 453

II. Die Mehrdeutigkeit der Rede vom Schweigen Gottes

Die Erfahrung des Schweigens Gottes ist im 20. Jahrhundert
vielfältig artikuliert worden.27 Sie durchzieht aber die gesamte
Religionsgeschichte. Dem Gedanken des Wortes Gottes korrespondiert
derjenige seines Schweigens, seiner myf|. Diese ist gewissermaßen die
Gestalt des Deus absconditus, wogegen der Logos der Deus revelatus
ist. Innerhalb der Bibel selbst taucht die Wendung von der cayi) Gottes

allerdings bezeichnenderweise nicht auf. Sie ist letztlich gnosti-
schen Ursprungs.28 Während für Judentum und Christentum das

Schweigen Gottes, z. B. indem er auf die Klage des Menschen nicht
antwortet, die Erfahrung der Anfechtung ist, wertet die Gnosis in
Antike und Gegenwart umgekehrt die Kategorie des Wortes ab und
versucht über das Wort der Gottheit hinauszugelangen und
vorzudringen in ihr mystisches Schweigen. Das Wort wird nicht als Anrede,
sondern als mysteriöser Ursprung einer übernatürlichen Lehre
betrachtet, damit aber gegenüber der biblischen Tradition abgewertet,
für die Gott wesenhaft Wort ist, und zwar wirksames, schöpferisches
Wort. Ignatius von Antiochien hat versucht, den gnostischen Gedanken

des mystischen Schweigens der Gottheit christlich zu rezipieren.
In Magn. 8,2 erklärt er, Jesus Christus sei das «aus dem Schweigen
hervorgegangene Wort», durch welches sich Gott offenbart habe.
Dies ist auch das Anliegen der auf Pseudo-Dionysius Areopagita
zurückreichenden Tradition negativer Theologie. Gefragt wird heute,
welche Möglichkeiten diese Tradition bereithält, die «Gotteskrise»
(J.B.Metz)29 im 20. Jahrhundert theologisch zu bewältigen.30

Vom Schweigen Gottes ist in unserem Jahrhundert vor allem im
Zusammenhang mit Auschwitz als äußerster Zuspitzung der Theodi-
zeefrage gesprochen worden.31 Diese Redeweise korrespondiert der in

27 Theologisch ausdrücklich bei THIELICKE, Helmut, Das Schweigen Gottes.
Fragen von heute an das Evangelium, Hamburg 1962, 67-84 (Stundenbuch 8). Es
handelt sich um eine Auslegung von Mt 15,21-28. Siehe vor allem V. 23!

28 Vgl. BULTMANN, Rudolf, Der Begriff des Wortes Gottes im Neuen Testament,

in: Ders., Glauben und Verstehen, Bd. I, Tübingen 1933, 71972, 268-293,
hier 278.

29 Metz, Johann Baptist, Gotteskrise. Versuch zur «geistigen Situation» der
Zeit, in: Diagnosen zur Zeit, Düsseldorf 1994, 76-92.

30 Siehe u.a. OELMÜLLER, Willi, Negative Theologie. Ein philosophischer
Sprechversuch über den einen Gott der Juden, Christen und Muslime, Orientierung
62 (1998) 5-8, 20-23.

31 Siehe vor allem JONAS, Hans, Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jüdische

Stimme, Frankfurt a.M. 1984. Jonas denkt die jüdische Idee des wei-



454 Vom Schweigen Gottes

der Dichtung des 20. Jahrhunderts zu beobachtenden Emigration aus
der Sprache ins Schweigen, dem «Rückzug aus dem Wort» (George
Steiner).32 Für die «Rhetorik des Schweigens»33 — jedenfalls in der

deutschsprachigen Literatur — wie auch für die Theologie ist
Auschwitz zur Zäsur geworden.34 Die Erfahrung des Sprachverfalls
nochmals steigernd, hat der Holocaust den Sinn einzelner Wörter
gebrochen, «Kohärenz und Bedeutung der Sprache im allgemeinen
sowie das Reden von Gott im besonderen zunichte gemacht»35.

Die Rede vom Schweigen Gottes bleibt in Verbindung mit dem
Holocaust freilich in mehrfacher Hinsicht mehrdeutig. Es kann einerseits

so verstanden werden, als sei Gott definitiv zum Schweigen
gebracht worden, andererseits aus religiöser Perspektive auch so, daß

Gott selbst sich in Schweigen hüllt, was wiederum ein höchst
zweideutiges Faktum wäre. Es kann einerseits als Gericht, andererseits
aber als abgründige Verborgenheit Gottes gedeutet werden. Sodann
aber ist zu fragen, wer hier vom Schweigen Gottes spricht. Sind es die

Opfer — oder die Täter? Und wie stellt sich die Situation der Nachgeborenen

— sei es der Opfer, sei es der Täter — im Blick auf Auschwitz
und die mit dem Holocaust verbundene Erfahrung des Verstummens
der Sprache und der des Schweigens Gottes dar? Sofern die vom
Schweigen Gottes aus der Perspektive der Täter oder einer vermeintlichen

Zuschauerperspektive gesprochen wird, verbindet sich mit ihm
eine ethisch unerträgliche Entlastungsstrategie, welche die Frage nach
der menschlichen Verantwortung für das Grauen und seine Folgen
überspielt.

ter, d.h. die Idee der Weltentstehung durch die Kontraktion Gottes, der sich in
sich selbst zurückzieht. Das Schweigen Gottes wäre demnach die Erfahrung seiner
Selbstbeschränkung. Zum Konzept einer christlichen Theologie des Schweigens
Gottes nach Auschwitz siehe auch Wils, Jean-Pierre, Handeln in der Spur Gottes,
in: DERS. (Hg.), Warum denn Theologie? Versuche wider die Resignation, Tübingen

1996, 149-184, bes. 164-183.
32 STEINER, George, Der Rückzug aus dem Wort, in: DERS., Sprache und

Schweigen. Essays über Sprache, Literatur und das Unmenschliche, Frankfurt a.M.
1969,44-73.

33 Hart Nibbrig, Christiaan L., Rhetorik des Schweigens. Versuch über den
Schatten literarischer Rede, Frankfurt a.M. 1981.

34 Vgl. LENZEN, Verena, Sprache und Schweigen nach Auschwitz, in: Lesch,
Walter (Hg.), Theologie und ästhetische Erfahrung. Beiträge zur Begegnung von
Religion und Kunst, Darmstadt 1994, 183-200.

35 SHAPIRO, Susan, Vom Hören auf das Zeugnis totaler Verneinung, in: Conc

20 (1984) 363-369, hier 363.



Vom Schweigen Gottes 455

Darin besteht auch die Fragwürdigkeit der Spätphilosophie
Heideggers, welche den «Fehl Gottes» auf ein Seinsgeschick zurückführt.
Mit Recht warnte Hans Jonas vor einer unbedachten Übernahme
Heideggers eher Theorieelemente in die Theologie, unter anderem mit
dem Einwand, daß der biblische Glaube von der Gewalt des Schicksals

erlöse und der biblische Gott «Fragen an den Menschen als Täter
von Taten, nicht den Sprecher von Worten» richte. Nicht
Seinsvergessenheit oder ein vergeßliches Denken, sondern ein verstockter
Wille sei nach biblischem Zeugnis immer wieder die Ursache von
Gewalt und Unrecht36.

Auch würde die Möglichkeit heutiger Glaubens- und Gotteserfahrung

bestritten, träfe die Behauptung Heideggers zu, erst aus der
Wahrheit des Seins lasse sich das Wesen des Heiligen, erst aus diesem
das Wesen von Gottheit und erst im Lichte dieses Wesens der in der
christlichen Tradition mit dem Wort «Gott» Genannte neu denken.37

Sprachlosigkeit und die Erfahrung des Schweigens Gottes erfaßt auch
die Kirche in der nihilistischen Moderne. Davon hat D. Bonhoeffer
erschütternd Zeugnis abgelegt. Doch kann die Möglichkeit, daß Gott
sein Schweigen bricht, nicht abhängig von der Entwicklung metaphysischen

Denkens sein, wenn denn der Gott, den die Bibel bezeugt,
tatsächlich gestern, heute und derselbe auch in Ewigkeit ist. Walter
Mostert räumt zwar ein, man könne — wie bei Heidegger der Fall —

die Verborgenheit des Göttlichen als ein Seinsgeschick darstellen, in
dem nichts anderes mehr zu erwarten ist als die Selbsterschließung
des Göttlichen in einem Akt neuer Offenbarung. «Aber es gibt, wie
gerade die Religion zeigt, Zwischenstufen. Denn im religiösen Akt ist
jedes einzelne Individuum in die Ausübung religiöser Funktionen
einbezogen.»38 Gegen Erklärungen der Verborgenheit, Abwesenheit oder
des Schweigens Gottes als eines epochalen Phänomens wendet
Mostert ein: «Es erscheint in quantitativer Hinsicht unbedeutend oder

gar als Reduktion, ist aber in qualitativer Hinsicht ein Schritt ins
Freie, wenn man sieht, daß die Gründe für die Notwendigkeit
heilschaffender religiöser Betätigung letztlich nur im jeweiligen Indivi-

36 JONAS, Hans, Heidegger und die Theologie (1964), in: NOLLER, Gerhard
(Hg.), Heidegger und die Theologie. Beginn und Fortgang der Diskussion, München

1967, 316-340, hier 324ff. (TB 38).
37 Vgl. JÜNGEL/TrowiTZSCH, Provozierendes Denken, a.a.O. (Anm. 3), 70f.
38 Mostert, Walter, Glaube - der christliche Begriff für Religion, in: Ders.,

Glaube und Hermeneutik. Ges. Aufs., hrsg. von BÜHLER, Pierre/EBELING,
Gerhard, Tübingen 1998, 186-199, hier 197.



456 Vom Schweigen Gottes

duum selbst distinkt werden können. Das Aufspüren der Gründe für
die Verborgenheit des Göttlichen in geschiehtlichen, sozialen,
metaphysischen Bedingungen verliert sich daher in der Uneigentlichkeit
des rein Vorgestellten. Sie werden aber distinkt, wenn das Individuum
lernt, sich zur Begründung der Verborgenheit Gottes nicht in die
Nacht des Allgemeinen zurückzuziehen, sondern sie als seine persönliche

Hybris zu beschreiben.»39

Eben dazu leitet nun aber die Passionsgeschichte Jesu Christi an,
wie sie in den neutestamentlichen Evangelien geschildert wird. Von
ihr aus kann die Rede vom Schweigen Gottes als theologisch sinnvoll
und sogar notwendig erschlossen werden, freilich so, daß wir uns
nicht - z. B. auf Heideggerschen Spuren - in die «Nacht des

Allgemeinen» zurückziehen, sondern gerade bei unserer persönlichen Hybris

behaftet werden.

III. Das Schweigen Christi

Es gibt ein Schweigen Gottes, das Resultat menschlicher Schuld
ist. Gott schweigt, weil er von den Menschen zu Schweigen gebracht
wird. Gerade wenn Jesus von Nazareth im Neuen Testament als Gottes

Wort in Person bekannt wird, muß in diesem Sinne auch von
einem Schweigen Gottes die Rede sein. Indem dieser Jesus zum
Schweigen gebracht wird, wird auch der sich mit ihm ganz identifizierende

Gott zum Schweigen gebracht. Es fällt auf, daß Gott selbst fast

nirgends in den Evangelien spricht, höchstens in Gestalt eines Engels
im Rahmen der Geschichten von der Geburt Jesu und ihrer Ankündigung.

Lediglich an einer einzigen Stelle, die allerdings für das

Verständnis Jesu ganz wesentlich ist, wird berichtet, man habe Gott
direkt sprechen hören, nämlich bei der Taufe Jesu. Nachdem Johannes
der Täufer die Taufe vollzogen hat, öffnet sich der Himmel, und
während Jesus - aber nur er! — den Heiligen Geist wie eine Taube auf
sich herabkommen sieht, ist eine Stimme zu hören, die Stimme Gottes.

Während nach Markus und Lukas nur Jesus selbst diese Stimme

hört, ist sie nach der Darstellung des Matthäus auch von den Umstehenden

zu vernehmen. Sie spricht «Du bist» bzw. «dies ist mein
geliebter Sohn, an dem ich Wohlgefallen habe.» Jesus wird bei seiner
Taufe also öffentlich zum Stellvertreter Gottes ausgerufen. Wer Gott
sprechen hören will, soll auf ihn hören.

39MoSTERT, Glaube, a.a.O. (Anm. 38), 197f.



Vom Schweigen Gottes 457

Doch was Jesus zu sagen hat, ist nicht unbedingt das, was die
Menschen von Gott erwarten. Er kündigt den Anbruch der
Gottesherrschaft an, die mit bestehenden Unrechtsverhältnissen, mit religiösen

und sozialen Klassengegensätzen ein Ende machen wird. Er
spricht auch jenen die Vergebung der Sünden bzw. die Liebe Gottes
zu, die dafür scheinbar nicht die von der Religion festgelegten
Voraussetzungen erfüllen. Was den Sündern, den Ausgegrenzten und
Hoffnungslosen die Stimme der Befreiung ist, bekämpfen die Mächtigen

in Staat und Religion als Stimme des Aufruhrs und der Anarchie.
Sie wollen diese Stimme zum Schweigen bringen, und zwar endgültig.
Der Hohe Rat, damals das höchste religiöse und politische Gremium
des Judentums, beschließt seinen Tod und liefert Jesus der Gerichtsbarkeit

der römischen Besatzungsmacht aus.
Für ein evangeliumgemäßes Verständnis des Schweigens Gottes

kommt der markinischen Passionsgeschichte paradigmatische
Bedeutung zu. Dabei ist nicht nur an Jesu Gottverlassenheit am Kreuz
(Mk 15,34), sondern schon an die Szene vor Pilatus (Mk 15,1—5) zu
denken. Pilatus konfrontiert Jesus mit der gegen ihn erhobenen
Anklage. «Bist du», so fragt Pilatus, «der König der Juden?» Eine
mehrdeutige Frage. Ist gemeint, daß Jesus sich als neuer politischer Anführer

Israels versteht? Oder als Messias im religiösen Sinne, das heißt
als Heilsbringer in der Endzeit? Sprechen also Pilatus und Jesus
überhaupt von derselben Sache, wenn Jesus die ihm gestellte Frage
beantwortet? Wie auch immer. Jesus antwortet: «Du sagst es.» Und das

wird bis zu seiner Sterbestunde nach Darstellung des Markus sein
letztes Wort sein.

Von nun an schweigt er. Was er zu sagen hatte, hat er im Verlauf
seiner öffentlichen Wirksamkeit gesagt. Dem gibt es nichts mehr
hinzuzufügen. Die spätere christliche Gemeinde hat Jesu Schweigen im
Sinne des Gottesknechtsliedes aus Jesaja 53 gedeutet. Dort lesen wir
(V.7): «Er wurde mißhandelt und beugte sich und tat seinen Mund
nicht auf wie ein Lamm, das zur Schlachtbank geführt wird, und wie
ein Schaf, das vor seinen Scherern verstummt.» Erst in der Stunde
seines Todes öffnet Jesus nochmals seinen Mund. Sterbend ruft er
nach seinem Gott und klagt mit Worten aus Psalm 22: «Mein Gott,
mein Gott, warum hast du mich verlassen?» Zuletzt aber versagen die
Worte. Jesus stößt einen lauten Schrei aus, bevor er stirbt. Der Rest
ist Schweigen.

Und wo ist Gott? Warum antwortet er nicht auf Jesu verzweifelten

Schrei am Kreuz? Wo bleibt die Stimme aus dem Himmel, die wie



458 Vom Schweigen Gottes

bei der Taufe Jesu laut würde, die jetzt vielleicht wie die letzte
Posaune zum Jüngsten Gericht alle Welt erzittern ließe und mit
donnernder Stimme Jesu Feinde, seine Henker und ihre Helfershelfer
vernichten würde?

Die Evangelien muten uns den Gedanken zu, daß in der Person
des Gekreuzigten Gott selbst zum Schweigen gebracht worden sei.

Nicht weil er abwesend wäre, sondern im Gegenteil, weil er ganz
gegenwärtig ist, verstummt Gott. Seine Macht ist die Macht der Liebe,
die in Jesus von Nazareth menschliche Gestalt angenommen hat. Es
ist dies eine ohnmächtige Macht, nicht unwiderstehlich, sondern wi-
derstehlich, verletzbar und zerbrechlich.

Wenn wir diesem Gedanken zu folgen versuchen, dann geht uns
auf, daß Gottes Schweigen wie das Schweigen Jesu höchst beredt ist.
Es ist und bleibt erfüllt von all den befreienden und umstürzenden
Worten, die Jesus zuvor gesprochen hat, von all den Taten, die er im
Namen Gottes begangen hat. Dieses Schweigen bleibt erfüllt vom
Evangelium, das nun freilich allen zur Anklage wird, nicht nur denen,
die Jesus nach dem Leben getrachtet haben, sondern auch seinen

Jüngern, die ihn verraten und im Stich gelassen haben. In der Stunde
seines Todes sind sie alle Täter, nicht Opfer, diejenigen, die ihm als

seine Jünger gefolgt sind, ebenso wie seine Gegner.
Und damit beantwortet sich auch die Frage, wo eigentlich wir

selbst in der Passionsgeschichte Jesu vorkommen. Wir sind keine
unbeteiligten Zuschauer. Wir stehen aber auch nicht auf der Seite des

Gekreuzigten, sondern auf der Seite der Täter. Wer aber als Täter
Gott sein Schweigen zum Vorwurf machen will, verhöhnt den, den er
selbst zum Schweigen gebracht hat, indem er seine Stimme, die sich
z. B. im eigenen Gewissen meldet, unterdrückt oder überhört hat.

Fragen wir uns darum auch, wie die Erfahrung des Schweigens
Gottes in unserem Jahrhundert zu verstehen ist, wenn wir uns auf der
Seite nicht der Opfer, sondern der Täter wissen. Denn dort stehen
wir zweifellos, wenn es beispielsweise um den Holocaust geht. Wenn
wir als Täter oder deren Nachkommen fragen, wie Gott das zulassen

konnte, was wir selbst oder unsere Eltern begangen haben, so sprechen

wir uns selbst das Urteil. Und wenn Gott schwieg, so deshalb,
weil Menschen seine Stimme unterdrückten. Man brauchte nicht auf
eine Stimme vom Himmel zu warten, die dem Morden Einhalt geboten

hätte, wo doch in der Bibel schon alles gesagt war, was zu sagen
war. «Es ist dir gesagt, Mensch», so konnte man damals und können
wir heute im Buch des Propheten Micha (6,8) lesen, «was gut ist, und



Vom Schweigen Gottes 459

was der Herr von dir fordert, nämlich Gottes Wort halten und Liebe
üben und demütig sein vor deinem Gott.» Und ähnlich antwortet
Gott dem reichen Mann in Jesu Gleichnis vom armen Lazarus, als

dieser bittet, jemand aus der Hölle möge seine noch lebenden Brüder
warnen: «Sie haben Mose und die Propheten, die sollen sie hören»

(Lukas 16,29).
Jesu Schicksal ist freilich mit seinem Verstummen und Gottes

Schweigen nicht endgültig besiegelt. Sondern es wird uns berichtet
von seiner Auferstehung, und das heißt von der Auferstehung des

göttlichen Wortes. Der Tod macht stumm. Doch mitten im Tod
bricht Gottes schöpferisches Wort neu hervor. Es ruft den neu ins
Leben, der dem Tod preisgegeben war, und verwandelt diejenigen, die

von diesem Wort ergriffen werden, so daß sie von Liebe, von
Vertrauen und Hoffnung erfüllt werden.

Das quälende Schweigen Gottes, welches über Golgatha lastet,
wird durchbrochen, indem ausgerechnet einer der Henker neue Worte

findet: «Wahrlich, dieser Mensch ist Gottes Sohn gewesen» (Mk
15,39). Mit diesem Bekenntnis antwortet er jener Stimme, die bei der
Taufe Jesu zu hören war: «Dies ist mein geliebter Sohn, an dem ich
Wohlgefallen habe.» Es gehört zu den Zumutungen der Christusbotschaft,

daß sie eine Hoffnung nicht nur für die Opfer, sondern auch
für die Täter verkündigt. Daß sich Gottes Gerechtigkeit gegen allen
Augenschein durchsetzt, soll die Hoffnung nicht nur für die Opfer,
sondern auch für die Täter sein — freilich nur um den Preis einer
radikalen Verwandlung, auf daß die Täter nicht ein zweites Mal über
ihre Opfer triumphieren.

Das ist keine billige Gnade, keine Generalamnestie, welche den
Unterschied zwischen Täter und Opfer verwischt, sondern eine teure
Gnade, die nur um den Preis schmerzvoller Umkehr und Erneuerung
zu haben ist. Wir alle sollen verwandelt werden, jedoch so, daß der
alte Mensch, der Gott in sich und in der Welt zum Schweigen bringt,
indem er sich an seinem Mitmenschen vergreift und sich ständig nur
selbst auf Kosten anderer behaupten will, stirbt und ein neuer
Mensch ersteht.

Von Gott können wir nur sprechen, wenn er selbst auf neue
Weise zur Sprache kommt. Daß dies auch heute geschehen kann,
bleibt die Verheißung der biblischen Überlieferung, die uns zugemutet

wird. Es gehört zu den Zumutungen des Neuen Testaments zu
glauben, daß selbst die abgründigen Erfahrungen von Gottes Schweigen

in unserem Jahrhundert durchdrungen sind vom befreienden



460 Vom Schweigen Gottes

Wort des Evangeliums, daß Gottes Schweigen, dessen Erfahrung
überhaupt nicht zu leugnen ist, sein Reden nicht demenderen kann.40

Daß seine Stimme neu gehört wird, richtend und rettend zugleich,
dazu muß es zuvor uns die Sprache verschlagen, müssen unsere
Worte verstummen, mit denen wir Gott zum Schweigen bringen und
übertönen.41

40 Vgl. TrOWITZSCH, Michael, Technokratie und Geist der Zeit. Beiträge zu
einer theologischen Kritik, Tübingen 1988, 81 f.

41 Vgl. auch KÖRTNER, Ulrich, Der inspirierte Leser. Zentrale Aspekte biblischer

Hermeneutik, Göttingen 1994, 18-43, bes. 38ff.


	Vom Schweigen Gottes : ein Kapitel negativer Theologie

