
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 3

Artikel: Schöpfung : Stil der Welt

Autor: Dalferth, Ingolf U.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761231

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ingolf U. Dalferth

Schöpfung — Stil der Welt

Interpretari vocem non est rem assignare,
sed intellectum aperire.

ABAELARD, Logica in praedicationibus1

«Wenn sich die Perspektiven der säkularen Vernunft und des

christlichen Glaubens nicht mehr in einer einheitlichen Konzeption
der Wirklichkeit vermitteln lassen, bleibt dem Schöpfungsglauben nur
noch der Rückzug in das Reservat binnenkirchlicher Sprachspiele.»2
Mit dieser These vertritt Ulrich Körtner eine verbreitete Meinung.
Eine Wirklichkeit - muß das nicht angenommen werden, wenn
Gespräche zwischen Naturwissenschaften, Philosophie und Theologie
sinnvoll sein sollen? Und ist es nicht auch eine höchst plausible
Annahme, jede dieser Disziplinen thematisiere auf ihre Weise diese eine

Wirklichkeit, weit plausibler jedenfalls als die, in jeder sei von einer
anderen Wirklichkeit die Rede, oder gar, nur in den Naturwissenschaften

gehe es um Wirklichkeit, in Philosophie und Theologie
dagegen allenfalls um deren Deutung?

Ehe wir solchen Thesen zustimmen oder widersprechen, sollten
wir von unserer Fähigkeit zur Reaktionsverzögerung Gebrauch
machen. Was ist hier eigentlich mit Wirklichkeit, was mit Deutung
gemeint? Wir werden aneinander vorbeireden und vorbeihören, wenn
wir uns nicht zunächst darüber verständigen. In einem ersten Teil
möchte ich deshalb in vier Schritten zunächst einmal das Problem

genauer bestimmen, um das es geht. In einem zweiten Teil soll dann

1 Ed. GEYER 309, 27. Der vorliegende Text ist ein Vortrag, den ich am 2. Juni
1998 in der vom Institut für Hermeneutik an der Universität Zürich zum
Abschluß eines mehrjährigen Gesprächs zwischen Naturwissenschaften, Philosophie
und Theologie veranstalteten Reihe Viele Deutungen — eine Wirklichkeit? gehalten habe.

Der Vortragsstil wird beibehalten. Eine englische Version «Creation — Stile of
the World» s. IJSTh 1 (1999) 119-137.

2 KÖRTNER, Ulrich H.J., Schöpfung und Autopoiesis. Zur Auseinandersetzung
der Theologie mit dem Programm der Kritischen Evolutionstheorie, in: STOCK,
Konrad (Hg.), Zeit und Schöpfung, Gütersloh 1997, 114-142, 117.



420 Schöpfung — Stil der Welt

wiederum in vier Schritten die theologische Antwort entfaltet werden,
die im Titel meines Vortrags angedeutet ist.

I. Viele Deutungen — eine Wirklichkeit?

Deutungen sind — im weitesten Sinn — Zeichenprozesse, in denen in
einem bestimmten Praxiszusammenhang etwas von jemandem für
jemanden durch etwas unter einem bestimmten Gesichtspunkt als

etwas thematisiert, zur Sprache gebracht, beschrieben, bezeichnet,
benannt, interpretiert, ausgelegt oder bestimmt wird — etwa, wenn ich
dieses Metallstück zur Erläuterung des hier zur Debatte stehenden
Problems als Löffel beschreibe und sage: <Dies ist ein Löffel).

Wirklichkeit dagegen meint den Inbegriff des Deutbaren und damit
etwas, was nicht ausschließlich durch unsere Deutungen erzeugt wird:
<Daß dies ein Löffel ist>, ist nicht deshalb wahr, weil wir es so deuten,
sondern daß wir das so deuten, ist wahr, weil das ein Löffel ist. Wirklich

ist, was unsere Deutungen wahr oder falsch sein läßt. Das kann

nur etwas sein, was einerseits irgendwie für irgend jemanden als

irgend etwas gedeutet werden kann, andererseits sich von jeder Deutung

zugleich so unterscheidet, daß es auch anders und auch von anderen

gedeutet werden könnte. Gäbe es Wirkliches, was sich nicht deuten

ließe, wir wüßten nicht, was das sein sollte. Gäbe es Wirkliches, das

sich von seiner Deutung nicht unterscheiden ließe, wir wüßten nicht,
ob es wirklich wäre. Und während manches erst dadurch wirklich
wird, daß wir von ihm reden, kann nicht alles nur so wirklich werden:
Wir können uns selbst nicht sozusagen ins Sein reden, und diesen
Löffel oder die Welt, in der wir leben, auch nicht.

Kurz: Sind Deutungen wie <Dies ist ein Löffel) wirklich, dann
kann nicht alles Wirkliche nur Deutung sein — so wenig, wie die

Behauptung wahr sein kann: (Hiermit erkläre ich, daß ich nicht existiere).
Ich kann das sagen, aber nur, weil es nicht wahr ist. Wenn es aber,
damit es Deutungen geben kann, Wirkliches geben muß, das nicht
nur Deutung ist, und wenn es in unseren Disziplinen keine wahren

Deutungen nichttrivialer Art ohne davon unterscheidbare Wirklichkeit

gibt, muß es dann nicht auch eine Wirklichkeit geben, die wir in
unseren verschiedenen Disziplinen je verschieden deuten? Und müßte
sich dann diese eine Wirklichkeit — unbeschadet aller Differenzen
zwischen unseren verschiedenen Deutungen — nicht in einer einheitlichen

Wirklichkeitskon^eption zum Ausdruck bringen lassen — einer

Konzeption, die dem gemeinsamen Wirklichkeitsbezug unserer Dis-



Schöpfung — Stil der Welt 421

ziplinen ebenso gerecht wird wie ihren unterschiedlichen
Deutungsperspektiven?

1. Streit um die Wirklichkeit?

Es wäre schön, wenn es so einfach wäre. Aber Naturwissenschaften
und Theologie lassen sich nicht einfach als verschiedene — häufig
unpassend komplementär genannte3 - Deutungen der einen Wirklichkeit
nebeneinanderstellen: Die einen wollen Wirklichkeit nicht deuten,
sondern erklären, weil es ihnen um Wissen gehe; die Theologie dagegen,

so heißt es, deute auf mehr oder weniger blumige Weise das, was
die Wissenschaften zu erklären suchen, trage aber selbst nichts zum
Wissen bei.

Doch Wissen und Glauben lassen sich nicht so auf Wissenschaften

und Theologie verteilen: Erklären ist selbst eine bestimmte Art
des Deutens, und auch Theologie hat es mit Wissen zu tun. Aber
selbst wenn beide dieselbe Wirklichkeit verschieden deuteten, folgte
daraus noch lange nicht, daß sich ihre verschiedenen Deutungen in
einer einheitlichen Konzeption dieser Wirklichkeit vermitteln lassen
müßten. Die Welt ist komplexer als der komplexeste Gedanke, den
wir uns von ihr machen können. Doch das Bild von der einen

Wirklichkeit und unseren vielen Deutungen ist um einiges zu einfach, um der
Komplexität des Problems gerecht zu werden. Denn — um nur einige
Fragen zu nennen — wer bestimmt, was Wirklichkeit ist und was
Deutungen sind? Für wen wird die Frage nach der Einheit der Wirklichkeit
zum Problem, und zu welchem Problem wird sie? Wer betrachtet
welche Wirklichkeit unter welchem Gesichtspunkt als Einheit? Was
wäre anders, wenn es nicht eine Wirklichkeit gäbe, sondern viele
verschiedene? Thematisieren verschiedene Wissenschaften verschiedene

Aspekte oder Dimensionen einer Wirklichkeit oder verschiedene
Wirklichkeiten? Erklären die Naturwissenschaften die. Wirklichkeit,
wie sie ist, während die Theologie sie als Schöpfung nur deutet, also

gar nicht von der Welt, sondern nur von menschlichen bzw. christlichen

Einstellungen zur Welt spricht, so daß das Universum eine

expandierende Raum-Zeit-Vielfalt ist, von Christen aber für Schöpfung
gehalten wird?

3 Unpassend deshalb, weil es bei der Komplementarität um «die Zusammengehörigkeit

verschiedener Möglichkeiten [geht], dasselbe Objekt als verschiedenes
zu erfahren» (Meyer-Abich, Klaus Michael, Art. Komplementarität, HWPh 4,
1976, 933f., 933), dabei aber genau das vorausgesetzt wird, was strittig ist: daß es

sich um verschiedene Erfahrungen oder Beschreibungen desselben Objektes handelt.



422 Schöpfung — Stil der Welt

Offensichtlich streiten sich Theologie, Philosophie und
Naturwissenschaften nicht nur um Deutungen der Wirklichkeit, sondern um das,

was Wirklichkeit genannt zu werden verdient. Es Hegt weder auf der

Hand, daß es nur eine einzige Wirklichkeit gibt, noch daß es ein und
dieselbe Wirkhchkeit ist, die in den Naturwissenschaften erklärt und
in der Theologie gedeutet wird. Im Gegenteil, wir brauchen uns nur
an die «autonom gewordenen Regionen von Wissenschaft und Künsten,

Technik, Wirtschaft und Pohtik, Bildungssystem und
Glaubensinstitutionen»4 zu erinnern, um zu sehen, daß wir in vielen verschiedenen

Wirklichkeiten leben. All das fügt sich schon lange nicht mehr
zum Mosaik einer einzigen Wirkhchkeit zusammen. Aber nur
gelegentlich wird das auch zum Problem. Während Hans Blumenberg vor
einigen Jahren noch meinte, «daß wir in mehr als einer Welt lehem, sei

«die Formel für Entdeckungen, die die philosophische Erregung dieses

Jahrunderts ausmachen»5, hat sich die Erregung inzwischen gelegt.
Wir wissen wohl, daß die Wissenschaft anders als die Wirtschaft oder
die Pohdk oder das Rehgionssystem funktioniert. Wir wissen auch,
daß all das auf mannigfache Weise zusammenhängt. Aber wer hat
denn ein Problem der Einheit? Wer meint denn wirklich, das seien

<nur> verschiedene Deutungen einer Wirkhchkeit? Oder all das müsse
sich «in einer einheithchen Konzeption der Wirkhchkeit vermitteln
lassen», wenn es wirklich sein soll? Oder diese Wirkhchkeitsplurahtät
träfe nur auf den Bereich der Kultur, nicht aber den der Natur zu?

Belegen nicht die ethischen Diskussionen der Gegenwart überdeut-
lich, wie kulturimprägniert gerade unser Begriff der Natur ist? Und
was für Natur und Kultur gilt, gilt das nicht auch für Gott?

2. Unzulängliche Problembestimmungen

Wollen wir an den eigentlichen Fragen nicht vorbeireden, ist deshalb
der status quaestionis genauer zu bestimmen. Das Problem, das mit
der Frage Viele Deutungen - eine Wirklichkeit? zwischen Theologie und
Naturwissenschaften zur Erörterung steht, wird verfehlt, wenn nicht
einige gängige Positionen von vornherein als inadäquat zurückgewiesen

werden:
1. Das Problem ist nicht adäquat formuliert, solange wir davon

ausgehen, daß es einerseits eine Wirklichkeit, andererseits viele Deutun-

4 BLUMENBERG, Hans, Wirklichkeiten, in denen wir leben. Aufsätze und eine

Rede, Stuttgart 1981, 3.
5 Ebd.



Schöpfung - Stil der Welt 423

gen dieser einen Wirklichkeit gibt. Denn wo wäre uns Wirklichkeit
gegeben, ohne schon in bestimmter Weise verstanden, beschrieben,
gedeutet zu sein?6 Und was berechtigte dazu, gerade das vorauszusetzen,

was strittig ist: die Einheit der Wirklichkeit? Auch die Natur
kommt in jeder Naturwissenschaft anders in den Blick. Sie gibt keine

Antworten, wenn sie nicht gefragt wird, und ohne unsere Fragen sind
ihre Antworten nicht verständlich. Wir können sie beschreiben und
messen, aber Messungen und Daten müssen interpretiert werden, um
etwas zu besagen, und wir könnten sie nicht interpretieren, wenn wir
nicht schon etwas verstünden. Auch im Umgang mit der Natur leben
wir immer schon in einer uns sprachlich erschlossenen Welt, in die
wir hineingewachsen sind, und während wir von einer Sprache in eine
andere wechseln können, können wir nicht aus jeder Sprache
herausspringen und ohne die Vermittlung sprachlicher Deutungen sozusagen

direkt mit der Wirklichkeit kommunizieren. Für Naturwissenschaften

und Theologie gilt daher in gleicher Weise: Nur im Horizont
von Deutungen haben wir es mit Wirklichkeit zu tun.

2. Das Problem wäre auch falsch beschrieben, wenn wir davon
ausgingen, daß es nur Deutungen und überhaupt keine Wirklichkeit gibt,
wirklich also nur unsere Deutungen wären und nichts, was von ihnen
unterschieden werden könnte. Denn zum einen: Woran sollten wir
unsere Deutungen messen, um sie zu verbessern und durch adäquatere

zu ersetzen? Und zum andern: Daß wir deuten, kann nicht selbst

nur Deutung sein: <Ich erkläre hiermit, daß es nur eine Deutung ist,
daß ich das erkläre), ist von ähnlich pragmatischer Widersprüchlichkeit

wie dch erkläre hiermit, daß ich nicht existiere): Wer nicht
existiert, kann nicht erklären, daß er nicht existiert (und wer das tut, sagt
etwas offenkundig Falsches), und wer nur als Deutung existiert, kann
nicht selbst erklären, daß er nur als Deutung existiert (und wer das

tut, sagt ebenfalls offenkundig etwas Falsches).
3. Das Problem ist auch falsch beschrieben, wenn wir unterstellen,

daß es keine wahre Deutung von Wirklichkeit gibt, so daß nichts, was
wir sagen, irgend etwas anderem gegenüber vorzuziehen sei. Wir wissen

sehr wohl, daß eine rote Ampel nicht ohne unter Umständen
gravierende Folgen als grün gedeutet werden kann, daß es also sehr wohl
wahre Deutungen der Wirklichkeit gibt — im Zweifelsfall sorgen die

6 Deutung gebrauche ich im folgenden - wie eingeführt — als eine Kategorie, die
alle interpretativen Vollzüge (Verstehen, Interpretieren, Auslegen, Bestimmen
usf.) umfaßt, und nicht nur diejenigen, in denen wir bewußt und methodisch etwas
als etwas für jemanden durch etwas im Blick auf etwas deuten und bestimmen.



424 Schöpfung - Stil der Welt

Gerichte dafür, daß wir das nicht vergessen. Daß es keine wahre

Deutung der Wirklichkeit gibt, ist im übrigen schon im Blick auf sich
selbst nicht haltbar: Denn entweder ist diese Behauptung semantisch
wahr, dann ist sie pragmatisch falsch, oder sie sie ist pragmatisch
wahr, dann ist sie semantisch falsch.

4. Das Problem ist schließlich auch falsch beschrieben, wenn wir
davon ausgehen, daß es nur eine wahre Deutung der Wirklichkeit gibt, an
der sich alle anderen messen lassen müßten — ob wir diese nun in den
Wissenschaften oder in der Theologie suchen und ob wir meinen,
diese sei schon gefunden worden oder müsse erst noch entdeckt werden:

Die Vorstellung, daß es eine wahre Beschreibung der Wirklichkeit
geben könnte, übersieht, daß es wahre Beschreibung überhaupt nur
gibt, weil es mehr als nur eine wahre Beschreibung geben kann: Jede
Beschreibung von etwas wählt bestimmte Aspekte aus und ignoriert
andere, zu jeder wahren Beschreibung gibt es daher nicht nur falsche,
die die ausgewählten Aspekte so beschreiben, wie sie nicht sind,
sondern auch andere wahre, die andere Aspekte in den Blick fassen. Zum
Beispiel: Wie viele Gegenstände sind in diesem Raum? Die Frage hat
verschiedene wahre Antworten, je nach dem, ob wir mit Gegenstand

z. B. auch Personen mitmeinen oder nicht; aber haben wir das

entschieden, dann sind nicht alle Antworten wahr und eine bestimmte
Antwort ist wahr oder falsch, was immer wir meinen mögen. Oder:
Welcher Tag ist heute? Nicht nur Dienstag, sondern auch der 2. Juni
1998, der zweite Tag in der 23. Woche dieses Jahres, ein Tag im 20.

Jahrhundert, ein Tag wenige Monate vor dem nächsten Millenium usf.
Keine dieser Angaben ist <wahrer> als eine der anderen, keine von
ihnen benennt das, was wirklich ist, während die anderen es nur deuten.

Es gibt für uns Wirklichkeit ohne alle Deutung. Es gibt keine Wirklichkeit,

sondern nur Deutungen. Es gibt keine wahre Deutung von Wirklichkeit.
Es gibt nur eine wahre Deutung der Wirklichkeit — diese vier Thesen sind
allesamt inadäquate Bestimmungen der Frage, die zur Verhandlung
steht. Sie sind zu meiden, wenn man das Verhältnis von naturwissenschaftlichen

und theologischen Aussagen klären will.

3. Unzulängliche Ausgangspunkte

Doch auch innerhalb des damit abgesteckten Bereichs gibt es noch
eine Reihe von Konstellationen, die aus unterschiedlichen Gründen
als inadäquat zurückzuweisen sind. Drei hebe ich besonders hervor:



Schöpfung — Stil der Welt 425

3.1 Wirklichkeitsmonopol der Wissenschaften

Es gibt eine Wirklichkeit. Die Wissenschaften beschreiben und erklären diese.

Die Theologie deutet sie. Diese Position ist bestenfalls eine Selbststilisierung

der Wissenschaften, die keineswegs so evident ist, wie sie meinen.

Dahinter steht die Uberzeugung, daß nichts, was sich nicht
wissenschaftlich thematisieren lasse, wirklich genannt zu werden
verdient: Kann Gott nicht als Gegenstand, Voraussetzung oder Ermögli-
chungsgrund wissenschaftlichen Forschens erwiesen werden (und
darauf zielen die meisten gängigen Versuche, Gottes Existenz zu
beweisen), dann kann die Theologie zur Wirklichkeitserkenntnis nichts
beitragen.

Doch ein solcher Scientismus, der nur wissenschaftliches Wissen
für Wissen und nur die Fragen nach dessen Inhalt, Voraussetzungen
und Ermöghchungsgründen für wissenschaftlich respektabel hält,
führt schon im Alltag in Aporien: Unser lebensweltliches Wissen ist
komplexer als alles, was mit wissenschaftlichen Methoden thematisiert

wird. Es wird auch nicht erst dadurch zu wirklichem Wissen, daß

dies geschieht, und es steht und fällt keineswegs zwangsläufig mit den

Bedingungen, die für wissenschaftliches Wissen gelten. Sdentis tische

Forderungen dieser Art sind praktisch irreführend, weil man nicht
erst Ernährungswissenschaften studiert haben muß, um eine Omelette

backen zü können. Und sie sind methodisch abwegig, weil sie die
Probleme und Ermöglichungsbedingungen theoretischer Wissenskonstruktion

mit denen lebensweltlichen Wissens gleichsetzen, ihre
Beschreibung von Wissen mit dem beschriebenen Wissen verwechseln
und es bei der Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit solchen
Wissens versäumen, «between having an experience and observing
someone elses's experience» zu unterscheiden.7 Wenn sich Gott mit
naturwissenschaftlichen Methoden nicht finden läßt, dann kann das

eben auch an den Netzen liegen, die sie auswerfen, um Wissen an
Land zu ziehen. «Was Gott ist», meinte Zwingli, «wissen wir so wenig
wie ein Käfer weiß, was ein Mensch ist.»8 Daß Gott in der Neuzeit
nicht mehr in wissenschaftlichen Erklärungen fungiert, ist deshalb

konsequent — aber kein Nachweis seiner Nichtwirklichkeit.

7 Rider, Sharon P., Avoiding the Subject. A critical inquiry into contemporary
theories of subjectivity, Stockholm 1998, 73.

8 ZWINGLI, Huldrych, De vera et falsa religion commentarius, Sämtliche Werke

Bd. III, CR XC, Leipzig 1914, 643: «quid deus sit, tarn ex nobis ipsis ignoramus,

quam ignorât scarabeus, quid sit homo.»



426 Schöpfung - Stil der Welt

3.2 Theologische Erklärung des (noch) nicht Erklärbaren

Die umgekehrte Position weist auf Lücken und Probleme im
wissenschaftlichen Erklären hin und erklärt für die dort nicht lösbaren Fragen

die Theologie zuständig: <Es gibt eine Wirklichkeit.) <Die
Wissenschaften beschreiben und erklären diese.) <Die Theologie erklärt, was
diese nicht erklären können.) In diesem Sinn argumentiert etwa Jürgen

Moltmann: «Es gibt eine Schöpfung der Evolution, weil Evolution
nicht aus sich erklärbar ist.»9 Die Fragwürdigkeit dieser Auffassung
hat Bonhoeffer deutlich benannt: Gott ist kein Lückenbüßer-Gott,
der dort relevant wird, wo man mit anderen Mitteln (noch) nicht
weiterkommt. Die Schöpfung hört nicht auf, Schöpfung zu sein, wenn man
herausfindet, daß oder wie Evolution aus sich selbst heraus erklärbar
ist. Theologie ist keine vorläufige oder mißglückte Naturwissenschaft,
und die Naturwissenschaften sind kein Ersatz für Theologie.

3.3 Vermittlungen und Vermischungen

Ein dritter Ansatz sucht — auf verschiedenen Wegen — nach einer
Vermittlung beider Seiten. Die einen plädieren für eine Synthese, bei
der «theologisches und naturwissenschaftliches Erkennen spannungslos

ineinanderruhen»10. Doch das unterschätzt die Eigenart
naturwissenschaftlichen Wissens ebenso wie die Komplexität der Theologie:
Beides steht nicht auf derselben Ebene.11 Die anderen sehen das Ziel
des interdisziplinären Gesprächs zwischen Naturwissenschaften und
Theologie daher «nicht in der Harmonisierung, sondern in der
wechselseitigen Kritik»12, die möglich und sinnvoll sei, weil «ihre Sprachspiele

keineswegs so strikt voneinander getrennt sind, daß sie völlig
autark wären.»13 Und eine dritte Gruppe schließlich betont den

9 MOLTMANN, Jürgen, Gott in der Schöpfung. Ökologische Schöpfungslehre,
München M987, 32.

10 Link, Christian, Schöpfung, Bd. 2, Gütersloh 1991, 347 (von Rad), i.O. kursiv.

11 KÖRTNER, Schöpfung und Autopoiesis, s. Anm. 2, 118f.: «Wenn denn die

Verborgenheit Gottes ein theologisch gültiges Argument ist, läßt sich auf
vermeintlichen Theoriedefiziten der Naturwissenschaften keine Apologetik der
christlichen Schöpfungslehre aufbauen. Sofern aber der christliche Gottesglaube
und mit ihm auch die Sicht der Welt als Schöpfung Gottes zu allen Zeiten ein
durch die Verborgenheit Gottes angefochtener Glaube bleibt, der gerade durch
die unaufhebbare Spannung zwischen Bekenntnis und Welterfahrung
gekennzeichnet ist, können theologische und naturwissenschaftliche Deutung der Welt
niemals spannungslos ineinanderfallen.»

12 A.a.O. 119 (s. Anm. 11).
13 Ebd.



Schöpfung — Stil der Welt 427

unhintergehbaren Pluralismus von wissenschaftlichen und
theologischen Wirklichkeitskonzeptionen, die verschieden sind, sich aber
nicht widersprechen, weil sie nicht verschieden über dieselbe
Wirklichkeit reden, aber auch nicht über verschiedene Wirklichkeiten,
sondern im Horizont verschiedener Fragestellungen über Wirkliches
reden.

Erst wo das beachtet wird, nähern wir uns dem eigentlichen
Problem. Naturwissenschaften und Theologie geht es darum, Wirkliches
so zu erkennen, daß auf der Basis dieser Erkenntnis verläßlich gehandelt

und gelebt werden kann. Aber sie verfolgen dabei nicht dieselben
Ziele und suchen nicht dieselben Probleme zu lösen: Wissenschaften
wollen erklären, die Theologie will orientieren. Sie ist keine theoretische

Erklärungs-, sondern eine praktische Orientierungsdisziplin. Orientieren

aber ist ein komplexer Vorgang, komplexer, als etwas zu
beschreiben oder zu erklären: Es schließt ein, die Welt, in der wir leben,
für uns verläßlich zu ordnen und uns in dieser Ordnung zu orten, also
den Standpunkt, die Perspektive und den Horizont zu markieren, von
dem aus und in denen wir unsere Welt und uns selbst wahrnehmen,
in denen wir leben und handeln sollten, wenn wir auf eine dem Leben
förderliche und dieses und seine Möglichkeiten nicht schädigende
und beschädigende Weise leben wollen.14 Für eine solche Lebensorientierung

bieten die Wissenschaften wichtige Voraussetzungen und
Instrumente. Aber sie können diese Orientierung selbst nicht leisten.
Denn dazu muß nicht nur klargestellt werden, was ist (als Natur und
Kultur) und was sein kann (als Welt), sondern auch, was sein soll und
sein wird (als Schöpfung). Das übersteigt die Kompetenz der
Wissenschaften. Ich deute nur an:

4. Wissenschaften, Philosophie und Theologie

1. Daß die Welt mehr ist als das, was der Fall ist, wußte auch
Wittgenstein später besser. Denn nichts ist der Fall, was nicht der Fall
sein könnte, nichts ist wirklich, was nicht auch möglich wäre, und
nichts, dessen Gegenteil nicht unmöglich ist, hätte nicht auch anders
sein können, als es ist. Wer Wirkliches begreifen will, muß daher

Mögliches bedenken, und wer verstehen will, was ist, muß das im
Horizont dessen tun, was sein könnte. Wie hätte das, was ist, auch sein

können?

14 Zur genaueren Analyse des Orientierungskonzepts vgl. Dalferth, Ingolf
U., Theology and Philosophy, Oxford 1988, 20, ch. 18.



428 Schöpfung — Stil der Welt

Wer so fragt, hat den Weg der wissenschaftlichen Konzentration
auf das Beschreiben, Analysieren und Erklären von Wirklichem
verlassen. Wissenschaften wollen wissen, warum das, was ist, so ist, wie
es ist. Sie fragen nach Gründen für das Dasein und Sosein dessen,

was der Fall ist. Und ihre methodisch gewonnenen Antworten auf
solche Fragen sind das, was wir wissenschaftliches Wissen nennen.

Doch diese Fixierung auf das Gründewissen hat ihren Preis: Sie

blendet aus, daß Wirkliches gar nicht anders zu haben ist als in einem
Horizont von Möglichem. «Was war und was ist und was sein wird,
steht immer in einem Horizont anderer Möglichkeiten. Sie gehören
selbst mit zu dem, was unsere Wirklichkeit zur Wirklichkeit macht.»15

Richtet man das Interesse auf diesen Horizont des Wirklichen, sucht
man nicht die Wahrheit des Wirklichen, sondern das Mögliche am
Wirklichen zu erfassen, konzentriert sich nicht auf die Wahrscheinlichkeit,

daß es so und nicht anders ist, sondern auf die Unwahrschein-

lichkeit, daß es so ist, wie es ist, wo es doch durchaus anders hätte sein können.

Wie ersteres das Geschäft der Wissenschaften ist, so ist letzteres das

Feld der Philosophie. Zur Pflege der Philosophie gehört deshalb
wesentlich die Kultur des Vermögens, das Mögliche am Wirklichen zu
erfassen und Wahrheit in der Weite des Möglichen wahrzunehmen.

Die Fragestellung der Theologie ist auch davon unterschieden. Sie

erfaßt das Mögliche am Wirklichen im "Licht der Gegenwart Gottes als

den Gott verdankten Spielraum des Wirklichen. Dieser Spielraum
bestimmt nicht, was ein Wirkliches überhaupt sein kann und angesichts
dessen, was es faktisch ist, auch sonst noch sein könnte, sondern
markiert den offenen Horizont, in dem sich immer wieder
Überraschendes, Neues, Unerwartetes ereignet. Nichts ist nur, was es

geworden ist. Alles ist Anlaß von Neuem. Und jedes Neue verdankt
sich Gottes Gegenwart, ohne die es nicht würde, was es wird, und
nicht ist, was es sein kann. Wirklichkeiten und Möglichkeiten werden
von der Theologie also als gottgegeben, als Gabe Gottes in den Blick
gefaßt. Sie thematisiert sie als etwas, das uns Gottes Gegenwart deutlich
macht oder verstellt, und sie fragt, was es für menschliches Leben
bedeutet, daß es sich und seine Welt als Gabe Gottes verstehen kann,
und wie dieser Einsicht entsprechend gelebt werden könnte, sollte
und müßte. Kurz: Die Theologie fügt nicht nur einen weiteren
Aspekt dem Welt-Bild hinzu, das Wissenschaften und Philosophie
von der Wirklichkeit und ihren Möglichkeiten malen, sondern sie

15 SOMMER, Manfred, «Philosophie als Weltweisheit», in: OELMÜLLER, Willi
(Hg.), Philosophie und Weisheit, Paderborn 1989, 135ff., 135.



Schöpfung - Stil der Welt 429

wechselt den ganzen Betrachtungsrahmen. Zu wissen, was wir sind
oder sein könnten, sagt uns nicht, was es heißt, menschlich miteinander

zu leben. Bloß deskriptiv ist das nicht zu beantworten, weil es

normative Entscheidungen einschließt, wie wir als Menschen leben
wollen und sollen. Das wiederum hängt am Verständnis unseres
Menschseins, und das ist nach theologischer Einsicht unterbestimmt,
wenn wir uns und unser Verhältnis zu anderen nicht am Verhältnis
zum gemeinsamen Schöpfer ausrichten.

Nach theologischer Einsicht ist Wirkliches also nicht nur das, was
es faktisch ist, aber auch nicht nur das, was es angesichts dessen, was
es faktisch ist, möglicherweise sonst hätte sein können, sondern vor
allem das, was es als Wirkliches mit seinem Horizont von Möglichkeiten

coram deo ist: Gottes Geschöpf, und dementsprechend auch im
Lebensvollzug sein soll: ein Wesen, das aus Gottes Zuwendung lebt.16

Anders gesagt: Während Wissenschaften Wirkliches im Indikativ
beschreiben, um Daten für die Erklärung von Wirklichem durch
Theorien zu gewinnen, beschreibt die Philosophie Wirkliches im
Konjunktiv, um das Mögliche am Wirklichen herauszuarbeiten und
die Unwahrscheinlichkeit des Wahrscheinlichen aufzudecken. Im
Unterschied zu beiden beschreibt Theologie Wirkliches in einem eschato-

logischen Indikativ, der für die Wissenschaften wie ein Konjunktiv und
für die Philosophie wie ein Irrealis klingt, weil er Wirkliches samt
seinen Möglichkeiten im Licht seiner eschatologischen und damit
endgültigen Wahrheit coram deo zur Sprache zu bringen sucht.

16 Letztgültige Wahrheit ist eschatologische Wahrheit, und diese ist keine
notwendige Wahrheit. Sie sagt nicht, daß etwas notwendig so ist, wie es ist und
unmöglich anders sein könnte, sondern daß etwas, obwohl es anders sein könnte und
in vielen Hinsichten auch anders ist, coram deo und damit letztlich das ist, was es

nach Gottes letztgültigem Urteil ist. Die Metapher von Gottes Urteil bringt dabei
zum Ausdruck, daß es um eine Wahrheit geht, die die Wirklichkeit des Wirklichen
nicht nur feststellt, sondern verändert: Gottes Urteil sagt, was ist, und wirkt, was
es sagt. Es spricht Wirklichem eine Wahrheit zu, die dadurch zu dessen Wirklichkeit

wird und ihm Möglichkeiten eröffnet, die ihm zuvor nicht offen gestanden
haben. Das Phänomen ist uns coram mundo aus sozialen Verhältnissen wohl
vertraut: Zum Erben eines Vermögens oder zum Kanzler einer Regierung wird man
durch einen Akt, der eine neue, vorher und unabhängig davon so nicht mögliche
Wirklichkeit schafft. Solche Akte hängen coram mundo am Bestehen bestimmter
Bedingungen, ohne die sie nicht gültig sind und die entsprechende Wirklichkeit nicht
geschaffen wird. Das ist anders bei Gott. Sein Urteil über ein Wirkliches ist nicht
an das Bestehen bestimmter Bedingungen seitens des Wirklichen geknüpft,
sondern spricht diesem eine Wahrheit zu, die allein dadurch, daß sie ihm zugesprochen

wird, zu seiner Wirklichkeit wird.



430 Schöpfung — Stil der Welt

2. Das hat Folgen für die Art und Weise, wie von Gott geredet
wird. Wissenschaften und Philosophie bestimmen Wirkliches coram
mundo im Welthorizont des Wirklichen bzw. des Möglichen, fassen es

also im Zusammenhang mit anderem, was ist und sein könnte, in den
Bück. Sofern Gott für sie überhaupt Thema wird, kommt er im Horizont

des Wirklichen als das Allerwirklichste in den Blick, das unmöglich

anders sein kann, als es ist, bzw. im Horizont des Möglichen als

das Allernotwendigste, das unmöglich nicht sein kann, wenn es

überhaupt möglich ist.
Theologisch wird von Gott dagegen erst dort geredet, wo Gott und

alles übrige nicht coram mundo, sondern coram deo thematisiert, also auf
das hin betrachtet werden, was sie im Horizont des Urteils Gottes
letztlich und damit in Wahrheit sind. Doch um nicht nur coram mundo

über Gott, sondern coram deo über die Welt sprechen zu können, Gott
also nicht nur im Zusammenhang des Wirklichen und Möglichen,
sondern alles Wirkliche und Mögliche im Zusammenhang mit Gott in
den Blick fassen zu können, muß die coram ^«-Perspektive in der
coram *»»«t/o-Perspektive als etwas zugänglich sein, was sich nicht auf
einen Fall oder eine Version der coram /»»«^«-Perspektive reduzieren
läßt: Gott ist kein ausgezeichneter Fall von Wirklichem und/oder
Möglichem, sondern nichts ist wirklich oder möglich ohne Gott. Wer
oder was Gott ist, kann aber nicht in der coram /»»»^«-Perspektive,
sondern nur in der coram ^««-Perspektive zureichend bestimmt werden:

Um Gott als Gott zu denken, muß Gott im Horizont seines Gottseins

gedacht werden. Das ist nur möglich, wo uns dieses zugänglich
ist, und zwar so, daß die Differenz von Gott und dem, was nicht Gott
ist und Gott nicht ist, mitgedacht werden kann. Theologische
Beschreibungen thematisieren deshalb nicht einen weiteren Aspekt am
Wirklichen und Möglichen, sondern lozieren alles Wirkliche und
Mögliche insgesamt in einer anderen Perspektive und einem anderen

Horizont, indem sie es im Verhältnis zu Gott bestimmen.
3. Theologische Bestimmungen sind deshalb weder eine Antithese

zum wissenschaftlichen und philosophischen Wissen noch ein Ersatz
dafür noch dessen metaphysische Uberbietung, sondern ein bestimmter

Umgang mit ihm.17 Sie erschließen keinen den Wissenschaften oder

17 Weder, Hans, «Universitas litterarum». Eine Überlegung zur Frage der Einheit

der Universität, in: KRIEG, Matthias/ROSE, Martin (Hgg.), Universitas in theo-
logia — theologia in universitate. Festschrift für Hans Heinrich Schmid zum 60.

Geburtstag, Zürich 1997, 201-215, 206: «Theologie ist weder eine Antithese zum



Schöpfung — Stil der Welt 431

der Philosophie unzugänglichen Transzendenzbereich, sondern bieten
Anleitung %u einem bestimmten Umgang mit wissenschaftlichem und
philosophischem Wissen, indem sie die darin erfaßten Wirklichkeiten und Möglichkeiten

unserer Welt in das Eicht der Gegenwart Gottes rücken und als Gabe

Gottes für seine Geschöpfe bestimmen, die wir allein unter allen
Geschöpfen als solche wahrnehmen können und deshalb auch würdigen
sollen, indem wir Gott für sie danken und sie — und dazu gehören wir
immer auch selbst — als Gaben Gottes behandeln.

Von dieser anderen Perspektive und Fragestellung der Theologie
darf nicht abgesehen werden, wenn man sie zu den Naturwissenschaften

in Beziehung setzt: Beide beschäftigen sich mit Wirklichem,
aber unter verschiedenen Gesichtspunkten. Das Problem der
Unterscheidung von Wirklichkeit und Deutung stellt sich in diesen verschiedenen

Zugängen, und nur weil es verschiedene Zugänge gibt, können
wir sie als Deutungen voneinander unterscheiden. Und das Problem
der "Einheit der Wirklichkeit stellt sich, weil wir diese im Ubergang von
einer Deuteperspektive zu einer anderen unterstellen. Das aber heißt:
Die Wirklichkeit als Ganspe ist ein Regulativ, keine Beschreibung von
etwas, das da wäre ohne unsere Wirklichkeitsdeutungen, und auch
nichts, was wir als eine einheitliche Konzeption der Wirklichkeit)
entwerfen müßten, damit es seine regulative Funktion ausüben kann.
Regulative sind keine Begriffe von etwas, sondern Anleitungen, sich zu
Begriffenem und Nichtbegriffenem in bestimmter Weise zu verhalten
und mit ihm umzugehen — im Fall der Frage nach der Einheit der

Wirklichkeit so, daß wir nach Anschlüssen und Ubergängen zwischen
unseren Erfahrungs-, Wissens- und Lebensbereichen suchen,
heuristisch, abduktiv vermutend, induktiv entwerfend, probeweise
verknüpfend, schlußfolgernd, nach Regeln wie Kausalbezügen,
Wechselverhältnissen oder Parallelwirkungen suchend, oder auf viele andere
Weisen.

Dieses Regulativ ist nötig, weil wir alle gleichzeitig und nacheinander

in verschiedenen Wirklichkeiten leben und denken. Oft ist im
Lebensprozeß ja verknüpft, was theoretisch zu integrieren Schwierigkeiten

macht, wenn wir es erst einmal isoliert haben: Sprache und
Wirklichkeit, Geist und Materie, Gott und Welt. Das Regulativ von
der Einheit der Wirklichkeit behebt diese Schwierigkeiten nicht, aber

es leitet dazu an, das, was im Lebensvollzug praktiziert wird (daß
überall mit Übergängen und Zusammenhängen gerechnet wird), auch

noch ein Ersatz für das Wissen, sondern sie ist ein bestimmter Umgang mit dem
Wissen.»



432 Schöpfung - Stil der Welt

im Horizont unserer differenzierenden Theoriezugänge in
Wissenschaften und Theologie nicht zu vergessen: Genau dadurch, daß sie

von uns praktizierte Theoriezugänge sind, setzen sie diese Einheit immer
schon voraus, und nur von dieser Einheitsvoraussetzung her werden
sie als verschiedene Deutungszugänge zur Wirklichkeit verständlich.

Die entscheidende kritische Frage an jede wissenschaftliche Disziplin

ist deshalb: Wie wird in unserer jeweiligen Perspektive und
Zugangsweise die Differenz zwischen Deutung und Wirklichkeit
gewahrt und der Übergang zu anderen Wirklichkeitsdeutungen ermöglicht

und bedacht? Wie bleiben wir jeweils offen für Neues und anderes?

II. Die Einheit der Welt als Schöpfung

Die Theologie beantwortet diese Fragen dadurch, daß sie im Blick auf
alles, was ist und sein kann, von Schöpfung spricht. Was besagt diese —

nicht wissenschaftliche und auch nicht philosophische, sondern —

theologische Kategorie?
Bei einem unbefangenen Blick auf uns und unsere Welt springt

niemandem in die Augen, daß wir in Gottes guter Schöpfung leben.
Welche Phänomene auch immer wir benennen mögen — die erstaunlichen

Ordnungen und Strukturen des Universums, das Wunder des

Lebens, die Unwahrscheinlichkeit, daß es Bewußtsein in der Welt gibt
—, stets können Gegenrechnungen aufgemacht werden: die unübersehbare

Unordnung, das Üble und Böse, das unvermeidbare und das

vermeidbare Vernichten von Leben im Prozeß der Erhaltung von
Leben, die sinnlosen Naturkatastrophen und die Irrelevanz menschlicher

Bemühungen angesichts des unaufhaltsam nahenden Endes des

Universums. Wie kommen Christen angesichts all dessen dazu, von
einer guten Schöpfung zu sprechen? Was meinen sie mit <Schöpfung>?
Ich versuche, das in vier Schritten zu beantworten.

1. Das christliche Bekenntnis zu Gott dem Schöpfer

Gehen wir vom christlichen Schöpfungsbekenntnis aus, wie es im
Apostolikum ausgesprochen wird.18 Dort — und das wird in den ge-

18 Was Schöpfung als theologische Kategorie zu verstehen gibt, ist nicht dadurch
zu klären, daß man sich ein irgendwie geartetes Schöpfungsverständnis zurechtlegt.

Man muß sich schon die Mühe machen, nach dem zu fragen, was in einer
bestimmten religiösen Tradition damit gemeint wird. Und es ist keineswegs zu
unterstellen, daß in anderen Traditionen, die von <Schöpfung> sprechen, dasselbe zur
Sprache kommt. Die Anknüpfung bei einer bestimmten Tradition besagt natürlich



Schöpfung — Stil der Welt 433

genwärtigen Debatten um Schöpfung, Geschöpflichkeit und
Schöpfungsökologie häufig überspielt — ist nicht von der Welt als Schöpfung

die Rede, sondern von Gott, dem Schöpfer der Welt. Und Gott wird
nicht nur als Schöpfer, sondern — indem er im Kontext der übrigen
Artikel als Vater Jesu Christi tituliert wird — vor allem als Erlöser der
Welt angesprochen. Christen bekennen Gott, der in Jesus Christus
zum Heil der Welt gehandelt hat, als Schöpfer dieser Welt, und damit
(und nur in dieser Reihenfolge!) auch die Welt als Gottes Schöpfung,
nämlich als den Bereich, in dem Gott selbst unerwartbar Neues, Gutes,

für uns Heilsames wirkt. Das hat eine Reihe bedeutsamer
Konsequenzen, von denen ich einige knapp hervorhebe.

1. Wenn von Schöpfung die Rede ist, geht es nicht primär um die

Welt, sondern um das schöpferische Handeln Gottes. Dieses wird — die
alttestamentliche Befreiungs- und Bundestheologie und das neute-
stamentliche Auferweckungsbekenntnis belegen das - ursprünglich in
Vorgängen erfahren, in denen Gott ganz unerwartbar Neues ins
Leben ruft, was nicht von sich aus, sondern nur durch ihn geschehen
konnte: gutes, gelungenes, neues Leben vor und mit Gott. Aus der
Gewißheit solcher Heilser fahrungen bekennen Menschen Gott, der
sie in ein neues Leben ruft, als ihren Schöpfer und damit auch als den,
der alles andere ins Leben ruft: Er könnte nicht ihr Schöpfer sein,
wenn er nicht der Schöpfer aller wäre, und weil er ihr Schöpfer ist, ist
er auch der aller anderen. In diesem Sinn ist die christliche Rede von
der Schöpfung universalisierte Heilserfahrung, nicht generalisierte
Endlichkeitserfahrung.

2. Das erklärt den eigenartigen logischen und epistemologischen
Status des christlichen Schöpfungsbegriffs. Wer von Schöpfung
spricht, beschreibt keinen besonderen Aspekt der Welt, sondern
spricht primär von sich seihst <Ich bin Gottes Geschöpf). Schöpfungsaussagen

sind Seihstaussagen, und zwar Selbstaussagen einer bestimmten

Art: Wer sich oder anderes als Geschöpf bezeichnet, fügt dem,
von dem er das prädiziert, keine weitere beschreibende Bestimmung
hinzu, die einen Unterschied zu anderem markierte, sondern ortet es

mit all seinen Bestimmungen im Be^ug t(U Gott, d. h. gibt es als

ursprüngliche Setzung und permanentes Korrelat göttlichen Interesses und
Handelns aus: <Dies ist etwas, für das Gott sich in spezifischer Weise
interessiert.)

in keiner Weise, daß man damit auch die Wahrheit dieser Auffassung unterstellen
müßte.



434 Schöpfung - Stil der Welt

3. Die Welt als Schöpfung bezeichnen heißt deshalb, daß sie

Handlungsfeld Gottes ist, daß Gott ihr wirksam gegenwärtig ist, daß

sich ihre Wirklichkeit und Möglichkeiten Gott verdanken, daß alles,

was war, ist und sein wird, aber auch alles, was sein könnte, hätte sein
können und sein sollte, ein Gott zu verdankendes, von Gott zu
erbittendes oder auch ein vor Gott zu beklagendes Geschehen ist. Wer
von Schöpfung spricht, bringt so eine bestimmte 'Einstellung %ur Welt

zum Ausdruck: daß es nichts gibt, was nicht in Dank oder Klage vor
Gott zu bringen wäre, weil es an Gottes Willen sein letztgültiges Maß
hat.

4. Zur Erkenntnis der Welt als Schöpfung kommt es deshalb
nicht auf dem Weg der Weltbeobachtung und Welterklärung, sondern
der Selbsterkenntnis, und zwar derjenigen Selbsterkenntnis, die über die
Erkenntnis des Willens Gottes vermittelt ist. Schöpfungsaussagen
haben stets die Form: <Ich bin Geschöpf), und sie haben stets zum
Korrelat: <Gott ist mein Schöpfer, der sich in spezifischer Weise für mich
interessiert.) Gewiß: Gott könnte nicht mein Schöpfer sein, wenn er
nicht auch der Schöpfer von allem übrigen wäre. Doch diese universale

Dimension des Schöpfungsbekenntnisses ist sekundär. Nur wer
sich selbst Gott gegenüber als Geschöpf weiß, kann auch die übrige
Welt als Schöpfung wahrnehmen, und er wird dafür tausendfache
Belege finden. Keiner dieser Belege und kein Phänomen unserer
Erfahrung aber ist so, daß es für sich genommen die Welt als Schöpfung
erwiese. Wer sich selbst nicht als Geschöpf weiß, wird sie nicht als

Belege für Gottes Schöpfung wahrnehmen.19
5. Daß die Welt Schöpfung ist, ist deshalb ebensowenig Gegenstand

möglicher Erfahrung wie Gott selbst: <Die Welt ist Gottes
Schöpfung) ist kein Erfahrungssatz, sondern ein Reflexionsurteil, das

eine Implikation des Schöpfungsbekenntnisses: <Gott ist mein Schöpfer)

zum Ausdruck bringt. Es von diesem Bekenntnis zu abstrahieren,
heißt der Aussage über die Welt als Schöpfung den Boden zu entziehen.

Zwar gehört alles, was wir erfahren können, zur Schöpfung,
wenn überhaupt etwas zu ihr gehört. Aber nehmen wir uns selbst nicht
als Geschöpfe wahr, nehmen wir nichts als Schöpfung wahr, und
niemand nimmt sich als Geschöpf wahr, der nicht Gott als seinen

Schöpfer bekennt. Kurz: Es gibt keine Erkenntnis von Schöpfung ohne

Erkenntnis des Schöpfers. Es gibt keine Schöpfererkenntnis ohne Selbsterkennt-

19 Deshalb kann man Schöpfungswahrnehmung so schwer kommunizieren:
Phänomene aufzuzählen genügt nicht; man muß sich selbst als Geschöpf verstehen,

ehe man sie so wahrnehmen kann.



Schöpfung — Stil der Welt 435

nis der eigenen Geschöpflichkeit. Es gibt keine Selbsterkenntnis der eigenen

Geschöpflicbkeit ohne die Erkenntnis, daß Gott unser Bestes will. Und es gibt
keine Erkenntnis der Güte Gottes, ohne ihn als meinen b%w. unseren Helfer,
Befreier und Erlöser t(u erkennen.

6. Indem das christliche Schöpfungsbekenntnis den Erlöser als

Schöpfer und damit die von ihm erlöste und erlösungsbedürftige Welt als

seine Schöpfung bekennt, macht es im Hinblick auf die vorfindüche
Welt drei theologisch wesentliche Aussagen.

a) Zum einen besagt es, daß diese Welt als Himmel und Erde, also
als Inbegriff des Möglichen und Wirklichen nicht wäre, wenn Gott
das nicht wollte: ihr Sein ist Gott verdankt.

b) Zum andern sagt es, daß die Welt so, wie sie ist, dem Willen
Gottes auf weite Strecken nicht (nicht mehr oder noch nicht)
entspricht: Ihre Wirklichkeit ist erlösungsbedürftig, weil sie durch Übel, Böses,

Unheil und Sünde gekennzeichnet ist.
c) Zum dritten sagt es, daß Gott sich trotz der schöpfungswidrigen
Wirklichkeit der Welt nicht von ihr abwendet und sie sich selbst

und damit der Vernichtung überläßt, sondern sich bis zur Selbsthingabe

auf sie einläßt, um sie um ihrer selbst willen dazu zu bringen,
seinem guten Willen aus freien Stücken zu entsprechen: Die Welt hat
ein Ziel, an dem Gott unerschütterlich festhält und an dem diese sein

wird, was sie sein soll: Gottes gute Schöpfung.
7. Die Orientierungsleistung theologischer Schöpfungsaussagen

ist dementsprechend, daß sie auf zwei grundlegende Differenzen
hinweisen, die nicht zu beachten menschliches Leben schädigt:

a) die Differenz zwischen Gott und Welt Weltliches Sein ist
geschöpfliches, nicht aus sich selbst heraus schöpferisches Sein; und

b) die Differenz zwischen faktischer Wirklichkeit und göttlicher
Bestimmung der Welt Die Welt ist nicht so, wie sie als Gottes Schöpfung
sein soll und sein kann. Deshalb ist zwischen ihrem gegenwärtigen
Zustand und ihrer gottgewollten und gottgewirkten Vollendung zu unterscheiden:

Die Welt wird zu dem, was sie sein soll und sein kann, indem
Gott ihr dazu verhilft, ihre Bestimmung als Schöpfung zu verwirklichen.20

20 Indem der christliche Glaube die Welt in diesem Sinne als Gottes Schöpfung

bekennt, macht er zugleich drei korrespondierende Aussagen über Gott. So

bekennt er: 1. daß der einzige Grund dafür, daß überhaupt etwas ist und nicht
vielmehr nichts, Gottes Wille ist: Gott läßt geschöpfliche Wirklichkeit sein, weil er

will, daß anderes als er selbst ist; 2. daß dieser Wille als Debesmlle zu begreifen ist,
weil er will, daß anderes ist, und er dieses nicht wieder vernichtet, wenn es nicht



436 Schöpfung - Stil der Welt

8. Schöpfungsaussagen sind damit Hoffnungsaussagen, und eben als

solche haben sie lebenspraktische Relevant^ Sie sprechen nicht nur von
dem, was ist, sondern von dem, was sein soll und sein wird. Sie

überspielen nicht die Unterschiede zwischen Gut und Böse, Lebensdienlichem

und Lebensbedrohlichem, sondern benennen Gutes als Gutes,
Übel als Übel und Böses als Böses. Und sie gewichten dementsprechend

nicht alles, was ist und sein kann, gleich, sondern fragen nach
den Spuren des Neuen, in denen sich die Güte von Gottes Schöpfung
ankündigt und abzeichnet. Sie gehen also immer und stets über das

hinaus, was sich vorfindet — nicht, um es zu erklären, sondern um es

als Gottes gute Gabe zu entdecken, bzw. seine Widersprüchlichkeit
dazu aufzudecken. Und auch in all diesen Hinsichten unterscheiden
sie sich von wissenschafdichen Aussagen über die Wirklichkeit der
Welt.

2. Schöpfung als Nachahmung

2.1 Demiurgisches Schöpfungsverständnis und seine Folgen

1. Angesichts der hervorgehobenen Pointen des christlichen
Schöpfungsbekenntnisses gehört es zur Ironie der Geschichte, daß dieses

jahrhundertelang auch von christlichen Theologen in einer dem christlichen

Glauben alles andere als adäquaten Weise ausgelegt wurde. Im
Gefolge des platonischen Timaios wurde Schöpfung als Werk eines

Demiurgen verstanden, der die sinnlich erfahrbare Wirklichkeit nach

Maßgabe der ewigen Wesenheiten in mathematisch faßbaren Proporionen

gestaltet. Das hat nicht nur negativ zur Abwertung der sinnlich
erfahrbaren Welt als bloßem Abbild der Schöpfung geführt, während
doch im Schöpfungsbekenntnis gerade umgekehrt diese als Feld des

Handelns Gottes bekannt wird. Das hat auch positiv der mathematischen

Erfassung der Welt in der Neuzeit den Weg geebnet.
Doch die so in den Bück genommene Welt war keine Schöpfung.

Der platonische ôt|gLo\jQy6ç ist nicht schöpferisch: Die von ihm geschaffene

Welt ist Nachahmung der Ideen in der Materie. Der Demiurg

so ist, wie er will: Gott räumt der geschöpflichen Wirklichkeit Freiheit ein und
zieht sich auch dann nicht wieder von ihr zurück, wenn diese ihn ignoriert und
sich von ihm abwendet; 3. daß dieser Liebeswille allmächtig ist, weil er das, was
nicht so ist, wie er will, dazu bringen wird, so zu werden, wie er will: Gott hört
nicht auf, geschöpfliche Wirklichkeit dazu zu verlocken, aus freien Stücken ihrer
Bestimmung gerecht zu werden, und - das ist die Pointe des die Allmachtsaussage
präzisierenden christlichen Inkarnationsbekenntnisses - er geht selbst in die
geschöpfliche Wirklichkeit ein, um dieses zu bewerkstelligen.



Schöpfung — Stil der Welt 437

übersetzt die Ideen in die Sprache der Sinne, indem er im vorgegebenen

Stoff die vorgegebenen Urbilder nachbildet. Er führt nur aus,
was schon da ist: die Ideen, die nicht nur sagen, was sein kann,
sondern was sein soll, weil es in unveränderlicher Wahrheit ist. Und er
führt es aus an und in etwas, was er nur formt, aber nicht schafft:
dem Stoff der Welt.

2. Plato hat deshalb zwischen Gott und dem Demiurgen
unterschieden: Gott ist der <ptrrouey6ç (Politeia 597d), d. h. der eigentliche
Schöpfer, und seine Schöpfung besteht in der Ur-Erzeugung der ewigen

Wesenheiten.21 Der Demiurg dagegen ist nur Nachahmer der
geschaffenen Urbilder in den Abbildern der vergänglichen Sinnenwelt.
Daraus folgert Plato zum einen die Bindigkeit des realen Kosmos und
zum andern die Vollständigkeit des zugrundeliegenden Welt-Modells (Ti-
maios 30cd, 31a).22 «Alles Mögliche ist schon da, und für das Werk des

Menschen bleiben keine unverwirklichten Ideen übrig.»23 Das «Reale

erschöpft das Ideale»: Zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit besteht
eine vollkommene Entsprechung — mit der Folge, daß es unter der Sonne

im strengen Sinn nichts Neues gibt.
3. Die Folgen für menschliches Erkennen und Handeln sind

erheblich: Menschliche Erkenntnis wird als Nachahmung des Seienden
im Denken und in der Sprache verstanden — des Seienden, das selbst

Nachahmung der unveränderlichen Urbilder ist. Als Nachahmung der
Keal-Nachahmung des Seienden im Medium der Zeichen ist menschliches
Erkennen wahr, wenn das von uns Gesagte und Gedachte das Seiende

so nachahmt, wie dieses selbst Nachahmung des ewigen Idealen
ist. Nachahmung ist gegenüber dem Nachgeahmten ontologisch aber
stets defizitär, und das gilt nicht nur für unsere Erkenntnis gegenüber
dem Seienden, sondern auch für dieses gegenüber dem wahren Sein.

Aus denselben Gründen kann alles Werden in der Natur und darf
alles menschliche Handeln nichts hervorbringen, was nicht ideal schon
da ist: Menschen können und sollen nur herstellen, was die Natur
hervorbringen würde, sie exekutieren deren immanentes Sollen.24 Alles

menschliche Tun und alle menschliche Technik, die nicht Ausführung

von Natürlichem ist, wird dementsprechend negativ verstanden:

21 BLUMENBERG, Hans, «Nachahmung der Natur». Zur Vorgeschichte der Idee
des schöpferischen Menschen, in: Ders., Wirklichkeiten in denen wir leben, 55—

103, 68 (s. Anm. 4).
22 A.a.O. 70 (s. Anm. 21).
23 Ebd.
24 A.a.O. 73 (s. Anm. 21).



438 Schöpfung - Stil der Welt

Hätte Gott gewollt, daß Frauen sich bunt kleiden, dann, so meinte
Tertullian, hätte er «auch purpurrote oder stahlblaue Schafe erschaffen»

können. Wenn er das aber vermochte und nicht tat, «so hat er es

eben nicht gewollt; was Gott aber nicht machen wollte, das darf man
auch nicht machen» (De cultu feminarum 1,8).

2.2 Das Scheitern des Demiurgen am Löffel
1. Man kann den Beginn der Neuzeit mit guten Gründen auf den
Moment datieren, als menschliches Erkennen und Handeln aus

diesem restriktiven Rahmen platonischen Schöpfungsdenkens ausgebrochen

ist. Das geschah exemplarisch, als erkannt wurde, was ein Löffel
ist. In seinen Idiota-Dialogen läßt Nikolaus von Kues einen ungebildeten

Handwerker auftreten, der den Gelehrten einen geschnitzten
Löffel unter die Nase hält und ihnen klar macht, daß dieser Löffel
ihre Schöpfungs- und Wirklichkeitstheorie falsifiziert: «Coclear extra
mentis nostrae ideam aliud non habet exemplar Non enim in hoc
imitor figuram cuiuscumque rei naturalis» — der Löffel hat außerhalb
der Idee unseres Geistes kein Urbild, mit ihm wird nichts Seiendes

nachgeahmt.25
Das Beispiel ist so trivial wie die Implikationen gewichtig: «Der

Mensch blickt nicht mehr auf die Natur, den Kosmos, um seinen

Rang im Seienden abzulesen, sondern auf die Dingwelt, die sola hu-

mana arte entstanden ist.»26 Der Mensch ahmt die Natur nicht nach,
sondern er ist kulturell tätig - und eben darin entspricht er seinem

Schöpfer. Nicht in seinem Sein als Naturwesen, sondern als Kulturwesen

erweist sich der Mensch als Geschöpf seines Schöpfers, nicht
in seinem Geschaffensein, sondern in seinem Schaffenkönnen.

2. Es war nur ein kleiner Schritt, Gottes Schöpfersein
dementsprechend darin zu sehen, daß er unser Schaffenkönnen ermöglicht Gott
ist Schöpfer, weil und insofern er uns c>u Schöpfern macht. Und Schöpfer

ist, wer sich selbst das Maß dessen setzt, was er schafft. Für das

menschliche Erkennen hieß das, daß menschliche Kulturleistungen —

und dazu gehört auch das Erkennen — nicht darin ihren Maßstab
haben, daß sie irgendetwas in der Natur entsprechen. Kulturleistungen
sind nicht Nachahmungen von etwas, so daß sie auch nicht als defizitär
gegenüber dem Nachgeahmten bestimmt werden können. Erkennen
ist vielmehr selbst ein kreativer Akt. Es besteht nicht darin, im Me-

25 NIKOLAUS VON Kues, Idiota de mente, in: Ders., Philosophisch-theologische
Schriften, Bd. 3, hrsg. von GABRIEL, Leo, Wien 1967, 479-609, 492.

26 BLUMENBERG, «Nachahmung der Natur», 59 (s. Anm. 21).



Schöpfung — Stil der Welt 439

dium der Zeichen nachzuahmen, was als Seiendes Nachahmung des

ewigen Idealen ist, sondern es ist das sprachliche Nacherfinden oder

Nachschöpfen dessen, was menschlichem Handeln vorgegeben ist oder
im menschlichen Handeln erschaffen und erfunden wird, ist also
selbst ein Neues schaffender Wirklichkeitsakt. Wirklichkeit und
Wirklichkeitserkenntnis bcpv. Wirklichkeitsdeutung lassen sich dann aber nicht mehr
abstrakt entgegensetzen: Im Deuten wird Wirklichkeit geschaffen, und
auch wenn nicht alle Wirklichkeit durch Deuten geschaffen wird, gibt
es (für uns) keine Wirklichkeit ohne Deutung. Nicht nur im Handeln,
auch im Erkennen schaffen wir Wirklichkeit.27

3. Die Gefahren dieses Vorgangs sind bekannt: Öffnet das nicht
Tor und Tür für Willkür und Subjektivismus, willkürliche technische
Gestaltung von Welt mit allen Folgen für Leben und Umwelt, auf die
wir heute mit unseren ökologischen Pazifizierungsakten zu reagieren
suchen? Auch wenn die romantischen Zurück zpr Natur-Postulate die
Szene seit nunmehr 200 Jahren und bis in die jüngsten Ethik-Debatten

hinein beherrschen: Die Natur, zu der man da zurück soll oder will,
gibt es nicht. Die Alternativen <Nachahmung oder Willkür>, <Erfindung
oder Einbildung) sind für das Erkennen von Wirklichkeit und erst
recht für das Erkennen der Schöpfung ganz und gar unzureichend.
Und auch das hat der große Kritiker der Romantik, Johann Wolfgang
von Goethe, schon vor 200 Jahren gewußt.

3. Von der Nachahmung zum Stil
In einer seiner hellsichtigen kunsttheoretischen Schriften hat Goethe
am Beispiel des Künstlers drei Einstellungen zur Wirklichkeit
unterschieden, die keineswegs nur auf den Künstler beschränkt sind. Sie

werden im Titel seiner Schrift von 1789 als Einfache Nachahmung der

Natur, Manier, Stil angesprochen.28 Und sie besagen folgendes:
a) Nachahmung sucht die konkrete sinnliche Natur des Gegenstands,

die vor Augen hegt, treu und genau wiederzugeben. Wer die
Wirklichkeit nachahmt, hat eine weitgehend passive Einstellung zum

27 Wirklichkeitserkenntnis besteht dementsprechend darin, einen Schöpfungsprozeß

im Medium der Zeichen so auf einen Schöpfungsprozeß im Sein zu beziehen,

daß einerseits im Medium des Zeichens zwischen Zeichen und Sein
unterschieden wird, und andererseits der Zeichenprozeß selbst als Moment der
Wirklichkeit verstanden wird, die zu erkennen gesucht wird und zu der er gehört.

28 GOETHE, Johann Wolfgang von, Einfache Nachahmung der Natur, Manier,
Stil, in: Ders., Schriften zur Kunst, Gedenkausgabe Bd. 13, Zürich-Stuttgart
21965, 66-71, 66.



440 Schöpfung — Stil der Welt

Gegebenen: Er sucht sozusagen zu spiegeln, was sich ihm darbietet:
Die Darstellung ist vom Dargestellten, und idealerweise nur von ihm,
bestimmt.

b) Das Gegenteil dazu ist die Manier. Der Künstler ist nicht passiv,

sondern aktiv. Er sucht eine eigene Formensprache in der
Darstellung, in der sich vor allem er selbst, sein Subjekt ausdrückt: Nicht
das Dargestellte, sondern der Darstellende, die Subjektivität des

Künstlers dominiert die Darstellung.
c) Beide Extreme und damit beide Einseitigkeiten vermeidet der

Stil: Stil ist nicht Ausdruck der Subjektivität des Künstlers, aber auch
nicht Nachahmung des Gegenstands, sondern diejenige Objektivität
der Darstellung, die nicht die wahrgenommene Wirklichkeit, sondern
das in dieser sich manifestierende Wirkprinrfp wiedergibt, sich also nicht
nur auf «die Natur des Bildes, sondern die zugleich freie und gesetzliche

Natur des Bildens, die sich in ihm ausprägt», konzentriert.29
Versucht man den Pozeß des Erkennens von Wirklichkeit im

Licht dieser Unterscheidungen zu begreifen, dann besteht dieser
a) nicht in einer bloßen Abbildung des sinnlich Wahrgenommenen

(wie im Sensualismus) oder der dieses prägenden Form (wie in der
aristotelischen Tradition),

b) noch in einer bloßen Konstruktion, in der willkürlich als Erkenntnis

ausgegeben wird, was keinerlei Anhalt an etwas anderem als an
seiner eigenen Konstruktion hat,

c) sondern im kreativen Erfassen des Prinrfps des Bildens, der Kegel,

die das jeweils Wirkliche hervorbringt und prägt, bzw. der Funktion,
die einer Reihe von Phänomenen ihre Einheit gibt und gerade
deshalb nicht selbst zu diesen Phänomenen gehört: Wer oder was auch
immer das Prinzip sein mag, das für die bemalten Kühe verantwortlich

ist, die Zürich überschwemmt haben, es ist nicht selbst eine dieser

Kühe und wird auch durch keine noch so genaue Beobachtung,
Vergleichung und Nachahmung dieser Kühe erfaßt.

Das gilt nicht nur für diese, sondern für alles Wirkliche: Das Prinzip,

dem eine Wirklichkeit ihre Einheit verdankt, ist nicht selbst ein
Fall dieser Wirklichkeit. Und entsprechend ist auch das Prinzip, dem
die Welt ihre Einheit als Schöpfung verdankt, nicht selbst etwas
Weltliches, das sich durch Beobachtung und Nachahmung von Welt-

29 CASSIRER, Ernst, «Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der
Geisteswissenschaften», in: Neukantianismus. Texte der Marburger und der
Südwestdeutschen Schule, ihrer Vorläufer und Kritiker, hrsg. von OLLIG, Hans-Ludwig,
Stuttgart 1982, 141.



Schöpfung - Stil der Welt 441

lichem erfassen ließe, sondern es ist der Stil des Schöpfers, der alles

Weltliche prägt, indem er es zur Einheit der Schöpfung vereinheitlicht.

Die untaugliche Alternative: (Entweder wirklichkeitsgetreue
Nachahmung (Erklärung) oder wirklichkeitsfremde Fiktion (Deutung)) ist
damit im Ansatz zurückgewiesen: Es gibt eine dritte Möglichkeit, den

Stil, d. h. das schöpferische Erfassen des schöpferischen Prinzips, das Wirklichem

seine Einheit verleiht. Wirklich ist ja nicht nur das, was ist, sondern
zur Wirklichkeit gehört wesentlich das Auftreten von nicht
prognostizierbarem Neuem. Es gibt keine Regel, nach der das Auftreten des

Löffels in der Natur hätte vorhergesagt werden können. Es gibt keine
Regel zur Vorhersage von Neuem. Und es gibt keine Regel, wie Neues

mit schon Vorhandenem eine neue Einheit bildet. Das Erfassen des

Eryeugungsprinvfps des Neuen kann deshalb nur als schöpferischer Akt des

Erfassens des Schöpferischen gelingen — ein Erfassen, das sich nicht am
Gewordenen orientiert, sondern am Prinzip seines Werdens.

Genau darauf hebt die Theologie ab, wenn sie die Welt als Schöpfung

und damit als Gabe dessen thematisiert, den sie nicht nur als

Schöpfer, sondern eben auch als Erlöser und Vollender kennt: Sie
erfaßt das Prinzip des Schöpferischen unserer Wirklichkeit, indem sie

es im Licht eines — nicht aus der Welt, sondern aus der bestimmten
Erfahrung von Tod und Auferweckung Jesu Christi gewonnenen —

Wissens um Gott bestimmt, das diesen als gut und auf unser Bestes

bedacht kennt. (Weil Gott gut ist, ist die Schöpfung zu unserem Bestem:
Das ist kein an der Welt abgelesenes Urteil, sondern eine allein an
Gottes Heilshandeln zu gewinnende Einsicht, die angesichts unserer
Welterfahrung häufig nur gegen diese zur Geltung gebracht werden
kann: Die Welt als gute Schöpfung Gottes anzusprechen, spricht dieser

mehr zu, als unsere Erfahrung belegt. Von unserer Welt- und
Selbsterfahrung und deren theoretischer Systematisierung aus führt
kein direkter und gerader Weg zu dieser Einsicht. Thematisieren wir
aber umgekehrt unsere Erfahrungen im Licht des (auf anderem Weg
gewonnen) Urteils, daß sie Gottes gute Schöpfung ist, dann werden
uns Differenzen bewußt zwischen dem, was diesem Urteil
widerspricht und ihm entspricht, zwischen Lebensförderlichem und
Lebensbehinderndem, zwischen Gut und Böse. Und eben indem es uns
auf diese Differenzen aufmerksam macht, hilft uns das Schöpfungsurteil

(anders als unsere wissenschaftlichen Erfahrungstheorien), uns
in der Welt und unserem Leben in bestimmter Weise zu orientieren.



442 Schöpfung — Stil der Welt

4. Die Einheit der Welt als Schöpfung

1. Ich fasse zusammen. Die Einheit unserer Welt springt uns nicht in
die Augen. Das hat formale Gründe: Wir nehmen Einheit nicht wahr,
sondern wir konsumieren Einheit, indem wir unter bestimmten
Gesichtspunkten vereinheitlichen, was wir wahrnehmen. Alle Einheit
ist deshalb relativ und operationsbezogen, stets fungiert etwas durch

jemanden für jemanden als Einheit, und ohne diese
Vereinheitlichungsoperation und ihre Bezugspunkte zu berücksichtigen, kann
nicht sinnvoll von Einheit gesprochen werden.

Das gilt für alle Einheiten, ganz besonders aber für die Welt. Die
Welt ist kein besonders großes Ding, und die Einheit der Welt läßt
sich nicht wahrnehmen, sondern nur denken-. Die eine Welt ist ein

Denk-Regulativ, nach dem wir die Gesamtheit unserer Wahrnehmungen

und Erfahrungen vereinheitlichen.
2. Als dieses Denk-Regulativ fungiert in der Theologie der

Schöpfungsgedanke: Die Welt ist eine als Schöpfung des Einen, denn «créer
c'est unir», wie Teilhard de Chardin sagte.30 Weil sich alles, was ist,
war und sein wird, Gottes Gegenwart verdankt, weil nichts Altes und
nichts Neues ohne Gottes Gegenwart ist, sind die Wirklichkeiten, in
denen wir leben, samt ihren Möglichkeiten die Schöpfung des Einen,
ohne den nichts ist, was ist, und nichts wird, was wird. Gott der Schöpfer

ist der Erzeuger des Neuen und eben damit der, von dem her sich
alles zur Einheit verbindet.

Das erklärt nicht, wie Neues wird und geschieht. Es sagt vielmehr:
Was immer geschieht und wird, es führt nicht aus der Gegenwart
Gottes heraus, der das Beste für seine Geschöpfe will. Das extrapoliert

der christliche Glaube nicht aus der ambivalenten Wirklichkeit
der Welt, sondern aus der Ostererfahrung der Verwirklichung neuen
Lebens aus dem Tod. Durch Gottes auf dieses Beste hin wirkende
Gegenwart wird alles Wirkliche und Mögliche zur Einheit verbunden

- zur Einheit der SchöpfungjftV Gott.
3. Für uns gibt es diese Einheit der Schöpfung nicht direkt, sondern

nur indirekt über die Beziehung %u Gott dem Schöpfer. Weder daß unsere
Welt geschaffen ist noch daß sie eine ist noch daß sie gut ist, ist an ihr
selbst abzulesen. Wer von Schöpfung und von der Einheit der Welt als

Schöpfung spricht, logiert vielmehr sich selbst und alles übrige vor Gott:
Ohne Rekurs auf Gott, für den die Welt Schöpfung ist, bleibt die

30 TEILHARD de Chardin, Pierre, zit. nach. LUBAC, Henri de, L'éternel féminin,

Paris 1968, 18.



Schöpfung — Stil der Welt 443

Rede von Schöpfung und von der Einheit und Qualität der Welt als

Schöpfung eine leere Formel. Und ohne sich selbst als Geschöpf zu
bekennen, kann niemand ernsthaft auf Gott als Schöpfer rekurrieren.

4. Schöpfungsausagen sind deshalb theologische Orientierungsaussagen,

keine wissenschaftlichen Erklärungen bestimmter Weltphänomene,

aber auch kein theologischer Ersatz für wissenschaftlich (noch)
nicht Erklärbares. Die Theologie erklärt nichts, wenn sie von der
Welt als Schöpfung spricht, sondern sie deutet alles als Ort der
Gegenwart Gottes und loziert so jedes Geschöpf im Horizont von Gottes

Wirken, der das Beste seiner Geschöpfe will.
Die theologische Rede von der Schöpfung fügt der Welt also

keine Bestimmung hinzu, die neben ihre wissenschaftlich, philosophisch

oder lebensweltlich zugänglichen Aspekte träte, aus diesen

gewonnen wäre oder sich an diesen unzweideutig aufweisen ließe. Sie

nimmt diese Welt vielmehr als Gottes gute Gabe wahr und loziert sie

so mit all ihren vielfältigen Aspekten und Bestimmungen im Bezug
auf Gott, dem sie ihre Einheit verdankt, indem er sie im Stil der

Schöpfung prägt und vollendet.
5. Mit dem Schöpfungsprädikat wird also keine wahrnehmbare

Differenz in der Welt markiert. Es gibt nicht einiges, das geschaffen,
und anderes, das nicht geschaffen wäre. Daß die Welt Schöpfung ist, läßt
sich an keinem bestimmten Aspekt der Welt als solcher erkennen,
sondern nur dadurch ausweisen, daß das Prinzip der Erneuerung der
Welt, ihrer Vereinheitlichung zur Schöpfung und ihrer Vollendung als

Schöpfung erfaßt wird: die Fräsenç Gottes, durch die Wirkliches und
Mögliches als Gottes gute Gabe für seine Geschöpfe wahrnehmbar
wird. Denn Gott ist nach Einsicht des christlichen Glaubens, ein guter,

auf das Wohl seiner Geschöpfe bedachter Gott. Mit der Kategorie
der Schöpfung wird der Welt daher mehr zugesprochen, als unsere
Erfahrung unzweideutig belegt: Daß es gut ist, daß sie ist (und nicht
vielmehr nicht), daß gut ist, wie sie sein soll (auch wenn sie so noch
lange nicht ist), und daß sie von uns als gute Gabe Gottes gewürdigt (und
nicht vergöttlicht oder entwürdigt und damit auf die eine oder andere
Weise mißbraucht) werden soll.

6. Gerade weil die Wirklichkeit der Welt oft weit von dem
entfernt ist, wie sie als Schöpfung sein könnte und sollte, und weil unser
Umgang mit ihr meist nicht erkennen läßt, daß wir sie als Gottes
Gabe würdigen, ist die theologische Deutung der Welt als Schöpfung
beides: Lob ihrer gottverdankten Güte und Kritik der gottwidrigen
Aspekte ihrer Wirklichkeit und unseres schöpfungswidrigen Umgangs



444 Schöpfung - Stil der Welt

mit ihr. Als Schöpfung ist die Welt das, was Gott für uns will, und
deshalb ist sie so, wie sie ist, bei weitem noch nicht so, wie Gott sie

will: Schöpfung ist der Stil der Welt, das, was diese zur guten Gabe
Gottes für die Geschöpfe macht, aber dieser Stil prägt die Welt allenfalls

in Anfängen und wird nur erfaßt, wo die Gegebenheiten der
Welt als Gottes Gabe wahrgenommen werden, wo also — mit Luther
gesagt — «Kleider und Schuh, Essen und Trinken, Haus und Hof,
Weib und Kind», Arbeit und Familie und alles übrige, was unser
alltägliches Leben ausmacht, als Gabe, als Chance, als Wohltat Gottes
wahrgenommen werden.

Deshalb: Die Welt ist Schöpfung, weil und insofern sie für uns
zur guten Gabe Gottes wird. Sie wird es nicht dadurch, daß wir sie so
wahrnehmen. Sie hört auch nicht auf, es zu werden, wenn wir sie

nicht so wahrnehmen. Aber nur, wo sie von uns so wahrgenommen
wird, ist sie auch für uns Schöpfung.


	Schöpfung : Stil der Welt

