
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 3

Artikel: Die Bedeutung von Bedeutung : ein Annäherungsversuch aus
frühscholastischen Quellen

Autor: Schulthess, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Schulthess

Die Bedeutung von Bedeutung

Ein Annäherungsversuch aus frühscholastischen
Quellen

I. Einleitung

Was bedeutet «Bedeutung»? Daß diese Frage für die Philosophie des

20. Jahrhunderts eine der zentralsten Fragen ist, sieht man etwa daran,

daß der Grundtext Über Sinn und Bedeutung des Vaters der analytischen

Philosophie, Gotüob Frege — der sich gottlob eher zur Logik
als zur politischen Philosophie geäußert hat —, eine grundlegende
semantische Unterscheidung einführt, nämlich diejenige von Sinn und
Bedeutung. Im Aufsatz Der Gedanke versucht Frege dann, den Grundbegriff

der theoretischen Philosophie: «Wahrheit» nicht erkenntnistheoretisch

oder metaphysisch, sondern von der Bedeutung eines Satzes

her zu fassen. Wittgenstein hat die Frage nach der Wahrheit im
Rahmen der Frage nach dem Sinn gestellt, wohingegen andere die

Frage nach dem Sinn und der Bedeutung durch den Grundbegriff der
Wahrheit zu eliminieren (Quine) oder dann zu klären (Davidson)
versuchten. So oder so: Bedeutung ist am Grunde der philosophischen
Reflexion angesiedelt.

Daß allerdings Bedeutung und ihre Bedeutung - wie Quine
metaphorisch sagt1 — schwaches Schilf [frail reed) ist, welches zwar durch
seine enorme Bestockungsfähigkeit Grund schafft (biologisch: Ver-
landung), aber sumpfigen, trügerischen, zeigt sich darin, daß einerseits

Wittgenstein in diesem Jahrhundert wie kaum ein anderer der
Philosophie neuen Grund und neues Land mit der Sichtweise angelegt hat,
daß die Bedeutung der geregelte Gebrauch ist. Daß der Grund aber
auch sumpfig ist, zeigen Quines drei indeterminacies (Unbestimmtheit
der Theorie durch Erfahrung, der Übersetzung und der Referenz), die

1 Quine, Willard van Orman, Quiddities. An Intermittantly Philosophical
Dictionnary. Cambridge MA-London 1987, Art. Phonemes, 150.



Die Bedeutung von Bedeutung 389

ihn das Verdikt: there are no meanings und mithin den Tod der Bedeutung

verkünden ließen. So erstaunt es nicht weiter, daß die Versuche
der Definition und Division von Bedeutung das Jahrhundert
durchziehen: z. B. der Linguisten Ogden/Richards, die es bereits 1923 für
notwendig befanden, ein Buch des schönen Titels The Meaning of
Meaning zu schreiben, worin sie sechzehn Bedeutungen von «Bedeutung»

unterschieden, oder Hilary Putnams Aufsatz desselben Titels
(1975), der eine immense Diskussion ausgelöst und die sog. externa-
listische Position grundgelegt hat. Putnam schlägt darin einen
Bedeutungsbegriff vor, der — gewissermaßen ein Hybrid zwischen Bewußtsein

und Welt — eine vierstellige Relation (ein Vektor) ist: Extension
(die die Welt determiniert, zum Beispiel: H20), Stereotyp (minimales
Wissen, das man braucht, um als kompetenter Sprecher in einer
Gemeinschaft zu gelten, Beispiel: durchsichtig, geschmacklos), semantischer

Marker (zentrales Merkmal des Stereotyps, Beispiele: natural
kind oder Flüssigkeit) und syntaktischer Marker (Substantiv, konti-
nuativ, i.e. kein Plural).

Daß Bedeutung oder significatio nicht einfach eine zweistellige
Beziehung zwischen vox und einem Bezeichneten sein kann, war auch
der Frühscholastik ganz klar, deren intensive, sehr differenzierende
Reflexion auf die Bedeutung der Bedeutung sich gleicherweise in
Texten zur Grammatik und zur Logik vollzog. Es sollen also im
Folgenden nicht nur die üblichen Philosophen und Logiker, Aristoteles,
Boethius, Anselm, Abaelard, zu Worte kommen, sondern ebenso
Grammatiker: Priscian aus dem 5./6. Jahrhundert und aus der zweiten

Hälfte des 11. Jahrhunderts die Autoren der Glosulae zu Priscians
Institutiones Grammaticae. Wer nun entsetzt mit Quine denkt:

«Who and/or what could be less glamorous than a pedantic old rule-
happy grammarian?»

wird von Quine belehrt, der maliziös fortfährt:

«(...) the truth of the matter is, however, that glamour and grammar are in
origin one and the same word.»2

Grammar school war nämlich die Bezeichnung für die Lateinschulen.
Für den Ungebildeten bedeuteten sie aber Bildung schlechthin, und
abgeleitet dann auch: etwas Magisches. Daraus resultierte dann,
vielleicht leicht verzerrt, die heutige Bedeutung von glamour. Sir Walter
Scott, der schottische Romantiker, den Philosophen üblicherweise nur
durch den von Bertrand Russell geprägten paradigmatischen Identi-

2 Quine, Quiddities 199.



390 Die Bedeutung von Bedeutung

tätssatz «Sir Walter Scott ist der Autor von Waverly» kennen3, hat das

Wort ins literarische Englisch gebracht. Es bedeutet auch «Zauber» in
der Wendung «to cast the glamour over one». Daß «grammar» im 11.

und frühen 12. Jahrhundert durchaus «glamour» bedeuten kann4, insofern

sie die andern Disziplinen (z. B. Logik und Physik) verzaubert
hat, versuche ich zu zeigen.5

Die frühe Scholastik ist eine Zeit, in der eine undisziplinierte, d. i.

nicht einfach in Disziplinen eingebundene Reflexion auf die Sprache
im Rahmen des ganzen Triviums stattgefunden hat, das Jolivet
treffend mit dem Ausdruck: art du langage bezeichnet. So wird Grammatik
einerseits in den Glosule im 11. Jahrhundert zur logica gerechnet, von
der sie als logica sermocinalis 6 neben der Dialektik als logica dissertiva

eine Unterabteilung ist. Andererseits setzt für Abaelard die Logik die
Grammatik als conditio sine qua non voraus.7 Sie muß sich nämlich mit
den partes orationk, d. h. den grammatischen Kategorien (Wortklassen),

im Bück auf deren Beitrag zur Wahrheit, bzw. Falschheit einer
oratio beschäfdgen. Wahrheitsdefinite sprachliche Ausdrücke, die für
die Logik Gegenstand sind, müssen also eine sinnvolle, d. i. grammatikalisch

kongruente Ordnung von Wörtern sein.8 Der Focus beider
Wissenschaft, in dem sich auch die Differenzen zeigen, ist die Signifikation:

sie ist für die Logik der Ausgangspunkt, für die Grammatik

3 Scott hat seinen ersten Prosa-Roman anyonym unter dem «Pseudonym» «the
Author of Waverly» geschrieben.

4 Das belegt R. W. Hunts folgender Satz: «It is now becoming increasingly
clear that if we neglect grammatical theory, we are cutting ourselves off from an
important source for understanding the thought of the eleventh and twelfth
century.» (HUNT, Richard William R.W., Studies on Priscian in the Eleventh and
Twelfth Centuries 1943 und 1950), wiederabgedruckt in: HUNT, R.W., The History
of Grammar in the Middle Ages. Collected Papers, ed. Geoffry L. Bursill-Hall.
Amsterdam 1980, 194).

5 Peter O. King geht noch viel weiter mit seiner These: «The grammatical
tradition makes not nearly a, but the, contribution to twelfth-century philosophy.»
(KING, Peter O., Peter Abailard and the Problem of Universals. Princeton 1982,
100).

6 Nach Quintilian ist «dialogos» mit «sermocinalis» zu übersetzen (Inst. or. IX,
II. 31).

7 «Quae quidem sola ex significationis privilegio inter partes orationis dialectici
recipiunt, sine quibus veritatis aut falsitatis demonstratio fieri non potest, in
quorum, ut dicimus, inquisitione dialectica maxime desudat.» (PETRUS ABAELARDUS,

Dialectica, ed. Lambert M. deRijk. Assen 1956, 121).
8 Bei Wilhelm von Conches und Johannes von Salisbury ist Grammatik

Fundament und Wurzel aller Wissenschaften (IOANNIS SARESBERENSIS, Metalogicon
1.23 [ed. John Barrie Hall/K.S.B. Keats-Rohan]. Turnhout 1991).



Die Bedeutung von Bedeutung 391

der Endpunkt.9 Sinn oder Bedeutung ist also durchaus eine logische
und grammatische Kategorie, die offenbar grundlegend für die Art du

langage ist.
Was aber ist der Gegenstand dieser Art du langage? Die Frage ist

aktuell, denn die Frage: What is linguistics about?, die unlängst Jerry
Fodor gestellt hat, löste eine hitzige Diskussion mit so schönen Titeln
wie z. B. The Ontology of Phonology10 aus. Michael Devitt und Kim Ste-

relny kommentieren das Resultat der vielfältigen Bemühungen 1997

so:
«A simple enough question, you might think, but one that has generated
surprising controversy, much literature, and no very convincing
answer.»11

Gibt es überhaupt genuin sprachliche Phänomene, die nicht als
Spezialfälle auf andere Disziplinen (Phonetik, Psychologie, Ethologie,
Soziologie, Neurologie, Biologie) reduziert werden können? Oder ist
es allenfalls so, daß wir Davidsons Schlußfolgerung, die Ian Hacking
buchstäblich «die Sprache verschlug», teilen müssen:

«I conclude that there is no such thing as a langage.»12

9 So gilt selbst für die Modisten, die die Autonomie der Grammatik lehren:
Die Grammatik hat zum Ziel das «congruum», die Logik wahr/falsch. Vgl.
ROSIER, Irène, La grammaire spéculative des Modistes. Lille 1983, 42ff.

10 BROMBERGER, Sylvain/HALLE, Morris, «The Ontology of Phonology», in:
S. Bromberger, On what we know we don't know. Explanation, Theory, Linguistics,

and how Questions Shape them. Chicago-London 1992, 209-228.
11 Der Fokus dieser Kontroverse zwischen der sog. right view (Chomsky,

Fodor) und der eher instrumentalistischen wrong view (Katz, Stich) liegt in der Deutung

der syntaktischen Theorie, also gewissermaßen der Grammatik, die eine Menge

von Regeln ist. Grammatik ist für Chomsky Teil der Psychologie. Devitt und
Sterelny werfen nun der right view vor, sie verwechsle eine Theorie der Zeichen mit
einer psychologischen Theorie der linguistischen Kompetenz. Sie stellen daneben
Grandma's view, die die Linguistik als Theorie der Relationen und Eigenschaften
der linguistischen Symbole (Wörter, ihre Zusammenfügungen zu Sätzen etc.) sieht.
DEVITT, Michael/STERELNY, Kim, Linguistics: What's wrong with «the right
view», in: Philosophical Perspectives 3 (1989) 497—531, zit. 497.

12 DAVIDSON, Donald, «A Nice Derangement of Epitaphs», in: LePore, Ernest
(Hg.), Truth and Interpretation. Perspectives on the Philosophy of Donald Davidson,

Oxford 1986, 433—446 (zit. 446). Das Zitat wird so fortgesetzt: « not if a

language is anything like what many philosophers and linguists have supposed.
There is therefore no such thing to be learned, mastered or born with. We must
give up the idea of a clearly defined shared structure which language-users acquire
and then apply to cases.» Zu Hacking vgl. HACKING, Ian, «Die Parodie der
Konversation», in: Picardi, Eva/Schulte, Joachim (Hgg.), Die Wahrheit der Interpretation.

Beiträge zur Philosophie Donald Davidsons. Frankfurt 1990, 228.



392 Die Bedeutung von Bedeutung

Wenn wir nicht-reduktionistisch sagen, der Gegenstand der Linguistik
sei die Sprache selbst, dann können wir im Rahmen der untersuchten
Epoche mit Aristoteles sagen: Der Gegenstand einer Theorie des logos

(Rede), die Grammatik und Logik umfaßt, also einer allgemeinen
Theorie der Sprache oder der Rede, ist lautliches Sein, welches bedeutet,

also phone semantikeP In mittelalterlicher Nomenklatur gilt es
deshalb zu untersuchen: vox und significatio.

II. Grammatik und Physik. Phonologie und Phonetik

Die philosophisch sehr interessanten Glossen zu Priscian (Glosule) aus
dem 11. Jahrhundert14, die von verschiedenen Autoren oder allenfalls

von Wilhelm von Champeaux15, dem berühmten Grammatiker und
großen Gegenspieler von Abaelard verfaßt worden sind, beginnen
ihren Glossenkommentar zur Grammatik mit dem grundlegenden
Begriff oder Gegenstand der Grammatik. Folgt man dem Wort, so ist es

gramma (lat.: littera Buchstabe), was «abusive) 16 eben auch «Laut» meint,
genauer: vox, quae scribi potest individua (unteilbar kleinster Teil der vox,
der schreibbar ist). Was ist aber vox als Gegenstand der Grammatik? Ich
versuche zunächst an Bekanntes aus der heutigen Diskussion an-

13 Aristoteles, Peri hermeneias 16b26.
14 Textauszüge sind an verschiedenen Orten abgedruckt, z.B. in: ROSIER, I., Le

Commentaire des Glosulae et des Glosae de Guillaume de Conches sur le chapitre
De Voce des ïnstitutiones Grammaticae de Priscien, in: Cahiers de l'Institut Grec et Datin
du Moyen Age 63 (1993) 115—144; vgl. auch DE RlJK, Lambert Marie, Logica moder-
norum, Bd. 11,1. ch. 2 und 5. Assen 1967; GIBSON, Margaret, Milestones in the
Study of Priscian ca. 800—ca. 1200, in: Viator 23 (1992) 17-33; Gibson, M., The
Early Scholastic «Glosule» to Priscian, «ïnstitutiones Grammaticae»: the Text and
its Influence, in: Studi medievali Serie III, anno XX (1979), 235-254; HUNT, R.W.,
Studies on Priscian in the Eleventh and Twelfth Centuries (1943 und 1950),
wiederabgedruckt in: Hunt, R.W., The History of Grammar in the Middle Ages.
Collected Papers, ed. G.L. Bursill-Hall. Amsterdam 1980; King, Peter Abailard, 100—

117 und App. zu 4.4.; vgl. TWEEDALE, Martin M., «Logic: From the Eleventh Century

to the Time of Abelard», in: Dronke, Peter (Hg.), A History of Twelfth Century

Western Philosophy, Cambridge 1988, 196-226.
15 Reilly, Leo, Petrus Helias, Summa super Priscianum, vol. 1. Toronto 1993,

22-26; Mews, Constant J., Nominalism and Theology before Abaelard. New Light
on Roscelin of Compiègne, in: Vivarium XXX (1992) 4—33.

16 PRISCIAN, «ïnstitutiones Grammaticae», in: Keil, Heinrich (Hg.), Gramma-
tici Latini, vol. II. Leipzig 1855, 1.4, S. 7 Z. 1 (Nachdruck Hildesheim 1981). Do-
SITHEUS, der Grammatiker vom Ende des 4. Jahrhunderts, definiert: «Littera est
elementum vocis articulatae.» («Ars grammatica», in: KEIL, H. (Hg.), Grammatici
Latini, vol. VII. Hildesheim-New York 1981 (Nachdruck), 381.



Die Bedeutung von Bedeutung 393

zuknüpfen, um die Ausführungen der Glosulae feiner zu konturieren
und besser zu würdigen.

«Phonology has been largely ignored by philosophers» — so
beginnt der Artikel «phonology» in der Encyclopedia of Philosophy 17 von
1995. Dies hängt nach den Autoren Bromberger und Halle unter
anderem damit zusammen, daß man in der Meinung, Zeichen seien ganz
beliebig, die Laute {vox) in naturalistischer Manier allein durch
physikalische Merkmale zu beschreiben und identifizieren versucht. Daß
dies keineswegs so banal ist, zeigt schon ein Hinweis auf Allophone:
Ein freies <r> kann auf zwei Weisen verlauten; ein <ch> im Kontext
kann je anders tönen, z. B. in: «ich» oder «ach». Sie tönen also anders,

gelten aber gleich. Man muß anscheinend mit der Prager Schule und
deren Haupt N. S. Trubetzkoy (1890—1938) Phonetik und Phonologie
unterscheiden. Die Phonetik (Sprechaktlautlehre) behandelt die
physikalisch-akustischen Aspekte der Laute, d. h. die konkrete physikalische

Manifestation der Sprachlaute (inkl. Prosodie: Länge und Höhe)
und die physiologischen Aspekte, also Artikulation, Lautbildung mit
Zunge, Lippen und auditive Wahrnehmung. Phonetik ist also
physikalisch beschreibbar und behandelt die physikalische Natur der Sprache.

Die Phonologie (Sprachgebildelautlehre) hingegen gehört nicht
zur Physik, sondern als autonome Disziplin zur Linguistik, berücksichtigt

z. B. die Allophone und versucht, die Laute ausschließlich
durch Funktionen im sprachlichen System zu definieren. Die funktionalen

Grundbausteine (Atome) der sprachlichen Struktur sind ihr die

Phoneme, also Laute, die Bedeutungsunterschiede bewirken. Meinte
noch Bloomfield, die Phoneme der Phonologie seien eine physikalische

Realität, so geht man heute davon aus, daß sie Abstrakta, Kon-
strukte sind, die nur durch Allophone realisiert werden, welche nicht
rein physikalisch, sondern allein aufgrund der Distribution und
struktureller Eigenschaften eruiert werden können. Phonetik und Phonologie

unterscheiden sich also auch methodisch wie Geisteswissenschaft

und Naturwissenschaft.
Über diese Unterscheidung, von der John Ohala in seinem

Forschungsbericht im Handbook of Phonetic Sciences sagt: «(...) <[P]honetics>
and <phonology> did not necessarily exist as separately recognized

17 Bromberger, Sylvain/HALLE, Morris, Supplement, ed. Donald M. Bor-
chert, New York-London 1995, 445.



394 Die Bedeutung von Bedeutung

disciplines in earlier centuries»18, herrscht, wie Abaelard berichtet,
aber schon in der Frühscholastik magna dissensioP Um die Diskussion
zu referieren, müssen wir auf Priscian zurücksteigen:

Philosophi definiunt, vocem esse aerem tenuissimum ictum vel suum
sensibile aurium, id est quod proprie auribus accidit20. Et est prior defi-
nitio a substantia sumpta, altera vero a notione quam Graeci ennoian di-

cunt, hoc est ab accidentibus.21

Versuchen wir, die Ursprünge dieser Definition(en) aufzuzeigen. Vox
bzw. phone gehört nach Aristoteles zur Gattung Schall, Ton22 (psophos,

sonus)23, was wiederum geschlagene Luft (aer) sei, genauer durch einen

Schlag (plege, percussio) bewirkte Bewegung, Veränderung (kinesis, motus)

der Luft. Vox ist also eigentlich etwas, was der Luft zufällig
passiert, mit einem terminus technicus: ein Akzidens der Luft (aer heißt
auch: Luftwirbel).24 Bei diesem Schlagen — verbum kommt nach antiker

18 OHALA, John, «The Relation Between Phonetics and Phonology», in:
Hardcastle, William J./Laver, John, The Handbook of Phonetic Sciences. Oxford
1997, 676.

19 «Est autem de nomine wrationis> hoc loco, cum videlicet in quantitate acci-

pitur, magna dissensio.» (Dialectica, loc. cit., 65, Z. 23f.); vgl. Logica ingredienti-
bus, in: Geyer, Bernhard (Hg.), Peter Abaelards Philosophische Schriften. Münster

1919, 174, Z. 11-13.
20 Das, was gehört werden kann, aber nicht muß — es ist also nicht nur, wenn

es actu gehört wird.
21 PRISCIAN, loc. cit. (Anm. 16), vol. II., 1.1, S. 5. Dies ist eher eine descriptio,

Beschreibung, als eine Definition, insofern sie das «Wesen» durch Qualitäten
angibt. So meinen auch die Autoren der Glosulae, ed. I. Rosier, loc. cit. (Anm. 14),
127.

22 Ton ist heute: Schalleindruck einer Sinusschwingung.
23 Für undifferenziertes Geräusch (engl.: noise) gibt es kein Wort im Griechischen,

Arabischen und Lateinischen; sonus psophos saut [arab.]) wird immer als

bestimmte Tonhöhe verstanden. Die im Latein üblichen Wörter (z.B. murmur, stre-

pitus, crepitus) verweisen auf einen speziellen Typ von Geräusch. Vgl. BURNETT,
Charles, «Sound and its Perception in the Middle Ages», in: Burnett, Ch./Fend,
Michael/Gouk, Penelope (Hgg.), The Second Sense. Studies in Hearing and Musical

Judgment From Antiquity to the Seventeenth Century. London 1991, 43-69
(vgl. 46).

24 ARISTOTELES, De anima II.8; vgl. weiter: De sensu et sensato; Problemata
(unecht), Buch 11 und 19: Harmonie; vgl. schon PLATON, Timaios 67b; vgl. auch
BOETHIUS, Commentarii in librum Aristotelis Peri hermeneias (2.ed., ed. C. Meiser).

Leipzig 1880, 4 {percussio aeris). «Verbum» komme von «verberare», vom Schlagen

der Luft: vgl. dazu QUINTILIAN, Inst. Or. 1, 6, 34; AUGUSTIN, De magistro
5,12 (auch Ders., De dialectica 6); Priscian, loc. cit. (Anm. 16), 369, Z. 6; SEDU-

LIUS SCOTTUS, In Donati artem minorem. In Priscianum. In Eutychen, ed. Bengt



Die Bedeutung von Bedeutung 395

Etymologie von verberare — denkt Aristoteles an die Kollision zweier

aneinandergeschlagener Gegenstände (z. B. Glocke und Klöppel) in
einem Medium. Auf die Luft, die dabei entweicht, wird Druck ausgeübt.

Soweit die Bestimmung des Schalles von der Sache selbst her.
Vom erkennenden Subjekt, bzw. dessen Organen her ist der

Schall das eigentliche Objekt des Ohres, wie z. B. die Farbe das dem

Auge gemäße, eigentliche Objekt ist. So wird auch heute der Schall als

mechanische Schwingung elastischer Medien verstanden, die mit dem
Gehör wahrgenommen werden kann (deren Frequenz also zwischen
20 Hertz und 16000 Hertz liegt). Im Herder-Lexikon Physik wird der
Ton als durch eine Schallschwingung der Luft hervorgerufene
Sinnesempfindung definiert.25 Die Doppeldeutigkeit in «Empfindung» bzw.
die Differenz zwischen Definition von einem Akzidens her oder einer
substantialen Definition wird im Mittelalter auch unter folgendem
Aspekt diskutiert: Was hören wir eigentlich, was ist das Gehörte? Die
einen meinten, wir hören eigentlich die Luft, Abaelard dagegen meint,
wir hören den sonus, also die sekundäre Qualität26, die Sinnesqualität,
die das eigentliche Objekt des Ohres ist; denn das Ohr nehme ja nicht
Luft wahr.

Vox/phone ist dann für Aristoteles Schall eines (beseelten)
Lebewesens27 (sonus animati, psophos empsychou) oder stimmhafter Ton, den
das Lebewesen mittels eines Verlautbarungsorganes (mit der Zunge
im Kehlkopf {pharynx, guttur) innerhalb der Luftröhre [arteria] die

Atmungsluft) anschlägt. Der Sound — wenn ich mich so neulateinisch
ausdrücken darf — breitet sich nach Aristoteles im Medium Luft aus
nach dem Modell einer schwingenden Saite zwischen Tongeber und
Ohr. Erst Alexander von Aphrodisias hat dann die Meinung vertreten,

daß die Schwingung von einem Luftteil zum andern getragen
wird.28

Ist nun der Schall oder Ton und deshalb auch die vox, in aristotelischer

Tradition, der auch Boethius folgt, Akzidens der Luft, so ist er

Löfstedt. Turnhout 1977, 6 (Grammatici Hiberni Carolini Aevi, Pars III.2, CCCM
40C).

25 Herder-Lexikon Physik, Freiburg-Basel-Wien 1972, 219.
26 Abaelard, Dialectica, loc. cit. (Anm. 7), 67.
27 Nicht notwendig schon der Mensch: ARISTOTELES, Hist. an. 1.1, IV.9; De

anima 420 b5.
28 BOETHIUS faßt die vox nach dem Modell der vibrierenden Saite auf (höhere

Frequenz, höherer Ton) und vergleicht sie in De institutione musica (1.14) mit einer
Welle im Wasser.



396 Die Bedeutung von Bedeutung

dagegen nach der Tradition der Stoa und nach Priscian29 wesentlich
Substan330, nämlich ein wahrnehmbarer (die Stimme ist ja wahrnehmbar),

wirk- und leidensfähiger Körper: aer tenuissimus ictus. Aer ist ein

körperliches Element, zwar dem Leeren ähnlich, aber durchaus
körpervoller als Feuer und feiner als Wasser. Zudem hat aer die Qualität
der Kälte.31 Wie jeder Körper aus Substrat (hyle) und Qualität (poion)

zusammengesetzt ist, so auch die vox als aer tenuissimus. Vox gehört
also eigentlich ins Untersuchungsfeld der Physik.32

Es prallen damit also Priscian (und mit ihm die Stoa) auf der
einen Seite und Aristoteles und Boethius auf der anderen Seite aufeinander.

Dieser Autoritätskonflikt mußte im Mittelalter zum Austrag
kommen. Magna dissensio besteht bezüglich der kategorialen Natur der
vox in dieser ganzen (naturphilosophischen) Frage nicht nur darin, ob
sie Substanz (aer) ist33 oder Akzidens; denn selbst wenn sich die vox
als Akzidens erwiese, wäre noch längst nicht geklärt, um welches Akzidens

es sich handeln würde. Nach Aristoteles (Cat. 6) ist vox Quantität,

d. h. Maß der hervorgestoßenen Luft, das wir mit den Ohren
messen, für Abaelard ist sie Tenor (Tonhöhe eines Lautes) und
Akzent (Zeit: mora temporis)A Andererseits ist vox als sonus, d. h. als Sin-

nesqualitat, eben Qualität.35

29 PRISCIAN stützt sich auf die Stoa, insofern er dem Apollonius Dyscolus
folgt; vgl. PRISCIAN, loc. cit. (Anm. 16), vol. III, XIV.l, 24; vgl. dazu King, Peter
Abailard, 103. Nach Priscian haben z.B. die Silben als Akzidenzen eine Höhe in
Ton, eine Breite im Hauch und eine Länge in der Zeit. PRISCIAN, loc. cit. (Anm.
16), vol. II, 1.4, 6, Z. 18ff. Sedulius kommentiert Priscians Definition so: «Quibus
verbis evidenter ostenditur vocem esse substantiam.» (SEDULIUS SCOTUS, In
Priscianum, loc. cit., 67).

30 Gellius: «Vocem Stoici corpus esse contendunt eamque esse dicunt ictum
aer.» (Gellius, Noctes Atticae V.15, 6-7).

31 «Est autem aer corporeum elementum, inani simile, igne corpulentius, aqua
subtilius, frigidam habens naturam.» (SEDULIUS SCOTUS, In Priscianum, loc. cit.,
64.)

32 Die Physiker waren der Meinung, daß vox als dünne Luft im Ohr eine
besondere Species Luft sei - so wie die Luft dünner auf dem Olymp und noch dünner

gegen den Mond zu, und schließlich im Äther am dünnsten ist. Vgl. SEDULIUS

SCOTUS, In Priscianum, loc. cit., 65f. Vgl. Gibson, M., Milestones, loc. cit. (Anm.
14), 25 und 29.

33 Wilhelm von Champeaux nimmt Priscian in Schutz, insofern er seine
Definition der vox als Definition von der causa her deutet. IWAKUMA, Yukio, The
Introductions dialecticae secundum Wilgelmum and secundum G. Paganellum, in: Cahiers de

l'Institut Grec et latin du Moyen Age 63 (Kopenhagen 1993) 45—114, bes. 71.
34 Auch Boethius ist dieser Meinung, begründet es aber so: Es handle sich um

zusammengesetzte voces, deren Teile voneinander quantitativ abgrenzbar seien.



Die Bedeutung von Bedeutung 397

Die Glosulae-Autottn sind nun der Meinung, daß die naturphilosophische

Definition der vox nicht richtig ist: quod dicimus non esse.
Denn vox sei keine species aeris, die also wesentlich aer bezeichnet, und
überhaupt keine substantia. Umgekehrt ist also dann aer auch nicht
Genus von vox. Wir dürfen uns vox also nicht wie eine natürliche Art,
ein — um noch einmal Neulatein zu bemühen —: natural kind wie bsw.
Wasser oder Eisen oder Mensch vorstellen, Deshalb haben die Physiker

(Phonetiker) hierzu nichts zu sagen.37 Wie aber begründen die
Autoren der Glosulae ihr Verdikt? Einerseits so: Wäre vox aer, so wäre
sie corpus Nun gelte aber nach Augustin: «Kein individueller Körper
kann zur selben Zeit als ganzer an verschiedenen Orten gefunden
werden», und nach Boethius: «Die selbe Rede (und also auch vox) als

ganze und unversehrte kommt zur selben Zeit mit allen ihren Lauten
an die Ohren verschiedener, also in verschiedene Orte.»39 Daraus

folgt dann aber: Igitur vox non est corpus.
Andererseits verstehen sie vox ganz anders, nämlich von ihrer Ak-

qidentalität her. Wir hören doch durchaus im selben Umkreis dieselbe

vox, also müssen wir die vox nicht essentialiter oder materialiter, sondern
als Form, die alle Ohren erreicht, verstehen. Die Autoren verweisen
auf die auf die Stoa zurückgehende berühmte Boethius-Stelle De mu-

(BOETHIUS, In Categorias Aristotelis libri quatuor, in: Patrologia Latina, Bd. 64.
Paris 1847 (Reprint Turnhout 1979), col. 159-292, vgl. 203A.

35 Es ist auch eine Solutio composita, zu erwähnen, die versuchte, Aristoteles,
Priscian und Boethius zu rechtfertigen. Vgl. dazu Rosier, I., Le Commentaire des

Glosulae, loc. cit. (Anm. 14), 116.
36 «Vox enim aeres in essentia sui, scilicet in hoc quod sunt aeres non signifi-

cat, sed potius ex quadam accidentali causa, in hoc, scilicet, quod percussi sunt
naturalibus instrumentis. Dicimus ergo hoc vocabulum <vox> accidentale esse, id
est sumptum a quadam qualitate, percussione videlicet, non secundum vocem, sed
secundum significationem. Non est ergo substantialis diffinitio praemissa si <vox>

aerem non significat.» (ROSIER, I., Le Commentaire des Glosulae, loc. cit. [Anm.
14], 120).

37 Offenbar ist die vox eigentlich von der Grammatik her zu definieren. In den
Glosulae wird die Diskussion zu den voces von Anfang an unter den Gesichtspunkt
gestellt, ob sie zur Grammatik (d.i. heute wohl: Phonologie) oder Physik (wohl:
Phonetik) gehören. Nachdem schon Prisician darauf hingewiesen hat, daß die

Philosophen definieren, was vox ist, überlegen sich die Autoren der Glosulae, was
der Unterschied zwischen den Definitionen der Philosophen und der Grammatiker

ist. Die Philosophen definieren res, die Grammatiker vocum etymologias. (Rosier,
I. Le Commentaire des Glosulae, loc. cit. [Anm. 14], 119f.).

38 Vgl. hierzu PRISCIAN, loc. cit. (Anm. 16), vol. II, 1.4, 6, Z. 17.
39 Rosier, I. Le Commentaire des Glosulae, loc. cit. (Anm. 14), 120f.



398 Die Bedeutung von Bedeutung

sica I.1440, wonach man die vox als Welle analog den Wellen im
Wasser nach einem Steinwurf verstehen kann. Wäre sie Substanz, so
wäre sie nur die aer tenuissimus im Mund desjenigen, der sie hervorbringt.

Diese Luft zieht ja nicht als derselbe aer tenuissimus zu allen
Hörern. Sie gibt die Bewegung (Veränderung) vielmehr den umhegenden

Lüften, die aber andere Substanz sind, weiter. Vox sei nun nicht
die identische Form der geschlagenen Luft, gleichsam ein reales
Universale oder ein type, sondern nur die ähnliche: Dies gilt nicht nur,
weil die Luft an einem andern Ort essentialiter und materialiter verschieden

ist, sondern auch weil selbst dann, wenn ich zweimal hintereinander

«homo» ausspreche, dies nicht dieselbe vox ist. In der heutigen
Unterscheidung von type und token (utterance/inscription) ist die vox
token. Zum Wesen der vox gehört also diese Akzidentalität, dies, daß sie

je hic et nunc in dieser pragmatischen Situation, Angeschlagenes,
Hervorgebrachtes und demzufolge sowieso keine natürliche Art und auch
kein reales universale ist. Wir haben heute ähnliche Schwierigkeiten,
nicht nur mit der Bestimmung von type und token, sondern auch mit
der Akustik bzw. reinen Physik der Sprache. Laute oder Lautfolgen
(Wörter)41 können wir nicht rein akustisch identifizieren und in die
konstituierenden Laute segmentieren.42 Die akustische Analyse in
Frequenz (hoch/tief) und Intensität oder Stärke (laut/leise) mit Spektro-
grammen oder Sonagraphen kommt zu keiner Eindeutigkeit, nicht
einmal als Differenz Vokal/Konsonant oder auch nur der Konsonanten

untereinander.43 Der phonologischen Laut- oder Worteinteilung
korrespondiert nicht einfach eine akustische.44 Nicht nur ist der
Vokaltrakt bei jedem Menschen anatomisch etwas anders ausgebildet45,

40 Vgl. Abaelard, Dialectica, loc. cit. (Anm. 7), 70-71. Die Vorstellung wird
aber weiterentwickelt: Die eine Form wird in differenter Materie individualisiert.
Vgl. Abaelards Theorie des Hörens in: Abaelard, Logica ingredientibus, loc. cit.
(Anm. 19), 174-177.

41 Hier stellt sich u.a. auch die Frage der Pausen. Vgl. QuiNE, Quiddities, loc.

cit., Art. «phonology».
42 Bromberger/Halle, Ontology of Phonologie 213 (Anm. 4).
43 PICKETT, James M., The Sounds of Speech Communication: A Primer of

Acoustic Phonetics and Speech Perception. Austin 1980; Fry, Dennis Butler, The
Physics of Speech. Cambridge 1979.

44 «Individual spoken utterances are analyzable in both acoustical and phonological

terms. No generalizable exact correspondances between these two analyses

are known. None may be forthcoming.» BrOMBERGEr/HalLE, Phonology, 446.
45 Fry, The Physics of Speech, 111 und 117.



Die Bedeutung von Bedeutung 399

sondern auch bei ein und demselben Menschen kann die Aussprache
der Laute veränderlich sein. Stephen Stich kommentiert:

«What is it to be a /p/ or a /b/? If you want a naturalistic answer, one
which gives necessary and sufficient conditions in physical or biological
terms, then I'm afraid you are going to be disappointed. For, despite
many years of sophisticated research, there is currently no naturalistic
answer available.»46

Trotzdem sind wir in der Lage, einen Gutteil dieser Schwankungen
außer Acht zu lassen und uns auch nur auf jene Laute und notabene
Pausen zu konzentrieren, die für die Bedeutungsübermittlung von
Belang sind (Ähnlichkeit etc.). Wir werten die Laute als gleich, obwohl
sie dies in akustischer Hinsicht nicht sind. Die Phonologie (nicht die
Phonetik) bemüht sich also darum, Ordnungsprinzipien im vermeintlichen

Chaos der Sprachlaute zu finden und das akustische Wirrwarr
nach Phonemen zu ordnen.47 Wären voces lediglich von Menschen
ausgestoßene akustische Geräusche, die durch Wellenlängen rein
physikalisch zu definieren sind, so wären sie keine sprachlichen voces. Wenn
wir die Wörter aber phonologisch verstehen — und das tun wir wohl —

stellt sich erneut die Frage, was sie als solche eigentlich sind.48

III. Significatio

1. Significatio in derAntike: Aristoteles und Priscian

An der ausschließlich physikalisch-akustischen Bestimmung der vox
hat schon Aristoteles gezweifelt. Das Bedeuten ist nicht schon da auf-

46 STICH, Stephen, «What is a Theory of Mental Representation», in: Stich,
St./Warfield, Ted A. (Hgg.), Mental Representation. A Reader. Cambridge M.A.
1994, 347-364, zit. 362.

47 Es gibt etwa 40 Phoneme. Die Laute können nur relativ zu anderen in
einem System bestimmt werden und mit Hilfe von sog. acoustic cues, vgl. Fry, The
Physics of Speech, 129f.

48 Quine versucht eine Naturalisierung, indem er als Identitätskriterium für
Phoneme ein behaviouristisches Kriterium angibt. Zunächst schreibt er in Quiddities

(Artikel: «Phonemes»): «Two distinguishable sounds belong to the same
phoneme, for a given language, if switching them does not change the meaning of any
expression of that language» (150). Das sei das gewöhnliche unkritische
Identitätskriterium für Phoneme. Da er aber nicht auf Bedeutung abstützen kann, gibt
er ein behaviouristisches Kriterium der Identität von Phonemen an: «Two sounds
belong to the same phoneme if substitution of one for the other does not affect a

speaker's disposition to assent to any sentence» (ibid. 150). So bleibt er bei einer
physikalistischen Sprachauffassung stehen: «Technology has shown further that a

naive conception of speech as a string of phonemes has experimental reality too»
(ibid. 151).



400 Die Bedeutung von Bedeutung

grund der Kehle oder Zunge, also physei, sondern es bedarf
übereinstimmender Vorstellungen der Menschen (kata syntheken).49 Neben
der Bestimmung: stimmhafter Ton (psophos), die ja auch für das Husten
gilt, fordert er in De anima noch, daß das Lebewesen (empsychos), das

den Ton anschlägt, eine bestimmte Vorstellung {phantasia, imaginatio)
hat.50 Phantasia bedeutet «nach etwas aussehen» (Glanz, Prunk); daß
sich also etwas zeigt. Psophos ist vox, wenn sich mit ihm etwas zeigt;
vox heißt dann sonus significativus {psophos semantikos).51

Was bedeutet aber «Signifikation» im Rekurs auf Aristoteles? Das

Signifikat — was wir wohl deutsch mit «Bedeutung» oder «Sinn»

wiedergeben — ist für Aristoteles nicht in erster Linie die Sache, sondern
dieselbe, insofern sie der Psyche begegnet, die passiones animae, d. h.
das der Seele Begegnende52, also die erkannte oder vorgestellte Sache,
die Aristoteles auch noema — in der Übersetzung von Boethius intellects

— nennt.53 Man spricht im Mittelalter von significatio intellectuum54,
weil significare intellectum constituere 55 bedeutet. Die significatio ist die

Antwort auf die Was-Frage: Was bedeutet das Wort X?56 Sie ist
unabhängig von einem Gegenstand, was man daran sieht, daß ein Zeichen
seine Bedeutung behält, auch wenn der Gegenstand nicht mehr
existiert (z. B. Sokrates).57 Sie ist aber auch unabhängig vom Kontext

49 ARISTOTELES, Peri Hermeneias, c 4 17al; vgl. 16a27.
50 In De anima II.8 (420b31f) nennt er als Bedingungen: oportet animatum esse

verberans et cum imaginatio tie aliqua. (Lateinische Ubersetzung von Wilhelm von Moer-
bekke, in: Thomas VON Aquin, Sententia libri de anima [Opera omnia, Tom. 45.1].
Rom-Paris 1984). Vox ist also die durch eine vorstellende Seele geschlagene Luft
(percussio aeris ab anima).

51 Aristoteles, De anima 420b35; vgl. Heidegger, Martin, Einführung in
die phänomenologische Forschung (Gesamtausgabe Bd. 17, II. Abteilung:
Vorlesungen 1919-1944). Frankfurt 1994, 15.

52 Heidegger, Martin, Logik. Die Frage nach der Wahrheit (Gesamtausgabe
Bd. 21, II. Abteilung: Vorlesungen 1923-1944). Frankfurt 1976, 167.

53 Aristoteles, Peri hermeneias 16al0.
54 Von der significatio intellectuum (Abaelard ordnet sie Peri hermeneias zu)

unterscheidet Abaelard die significatio rerum (diese ordnet er den Categoriae zu: es geht um
die significatd). Die significatio prima ist also der Sinn und die significatio secunda ist die
Referenz.

55 ARISTOTELES, Peri hermeneias 16b20; «constituere» heißt «zum Stehen bringen».

Vgl. Plato, Kratylos 437a. «Sinn/Bedeutung» scheint als der zum Stehen

gekommene Intellekt eine erkenntnistheoretische Kategorie zu sein.
54 Sie ist noema oder die Essenz.
57 So fragte man im 13. Jahrhundert Utrum rebus corruptis, cadat vox a sua

signification? Vgl. dazu: PiNBORG, Jan, Bezeichnung in der Logik des 13. Jahrhunderts,



Die Bedeutung von Bedeutung 401

oder der Syntax und damit auch von der Flexion, denn Aristoteles
hält fest, daß nur das nomen im Nominativ oder das Verb im Präsens

eigentlich nomen oder Verb als voces significativae sind — alles andere ist
ptosis, casus. Daran zeigt sich, daß die Bedeutung rein semantisch-lexikalisch

aufgefaßt wird.58 Diese lexikalische Bedeutung, die eine dictio

{nomen, verbum, etc.) und eine forma oder essentia {significat formant)
verbindet, wollen wir mit de Rijk significatio naturalis nennen.59 Wir
indizieren sie im Blick auf die folgende Differenzierung: signification und
fügen bei, daß es eine Voraussetzung der Antike ist, daß jedes Wort
eine (lexikalische) Bedeutung hat.

Priscian, der lateinische Grammatiker des 6. Jahrhunderts, hat in
den Signifikationsbegriff, wie z. T. übrigens auch Aristoteles, noch
die spezifische Signifikationsweise der Wortart, also eine grammatische

Komponente, aufgenommen. Wir nennen diese signficare2 Nach Pris-
cians Definition signifizieren die sprachlichen, also artikulierten, lite-
rierbaren voces «aliquem sensum»; und zwar «sensus mentis eius qui loquitur».

Der aus einem affectus mentis entstehende sensus mentis ist die
Artikulationsursache des Sprechers, kann aber auch von einem Hörer in-
telligiert werden {intelligi potest). Es geht hier also um die
Sprecherbedeutung.60 Seine Institutiones grammaticae definieren nämlich die partes

orationis, d. h. die Wortklassen oder Wortarten {nomen, verbum, pro-
nomen, participium, adverbium, praepositio, coniunctio, interiectio) nicht nach
der declinatio, also nicht morphologisch, sondern wesentlich semantisch,

jedenfalls durch die significatio oder vis signification^.61 Die Wortarten

unterscheiden sich also wesentlich durch Signifikation. Priscian

in: Miscellanea Mediaevalia Bd. 8: Der Begriff der Repraesentatio im Mittelalter.
Berlin-New York 1971, 245.

58 Die Bedeutung sei nämlich in allen Fällen die gleiche, der Unterschied sei

nur, daß z.B. ein nomen im casus rectus mit dem Verb ist, war oder wird sein etwas
Wahres oder Falsches ausdrückt, hingegen im casus obliquus nicht.

59 DE RlJK, Lambert Marie, La philosophie au moyen âge. Leiden 1985, 183ff;
vgl. Rosier, I., «Res significata et modus significandi. Les implications d'une
distinction médiévale», in: Ebbesen, Sten (Hg.), Sprachtheorien in Spätantike und
Mittelalter (Geschichte der Sprachtheorie Band 3). Tübingen 1995, 135-168, v.a.
137.

60 Priscian, loc. cit. (Anm. 16), 1.1, 5. Vgl. unten, Kp. III.2.
61 «Igitur non aliter possunt discerni a se partes orationis, nisi uniuscuiusque

proprietates significationum attendamus» (PRISCIAN, loc. cit. (Anm. 16), vol. II,
11.18, 55, Z. 4f.); «non enim declinatio, sed vis et significatio est contem-
planda» (ibid. Z. 20f.). Da z.B. die Deklination der nomina generalia diejenige von
Pronomina (XIII,29) ist, zeigt sich, daß die Morphologie nicht geeignet ist, um die
Wortarten zu unterscheiden.



402 Die Bedeutung von Bedeutung

differenziert nicht weiter, jedoch sind folgende Unterschiede angelegt:

Die Signifikationen selbst können unterschieden werden im
Blick auf die Zeichenträger (voces), auf die Differenz der Signifikate
oder auf différente Signifikationsrelationen. Nomen, Verb, Pronomen
werden eindeutig durch die Signifikate unterschieden und damit
definiert:

Ein Nomen signifiziert substantiam et qualitatem, d. h. eine Substanz
und eine Eigenschaft, die die Substanz bestimmt.62
Ein Pronomen signifiziert Substanzen ohne Eigenschaften (certas

personas).63

Ein Verbum signifiziert actio oder passio.64

Die übrigen partes orationis hingegen werden durch Modifikation der
Relation bestimmt: Sie signifizieren zusammen (syntaktisch) mit
andern: signification Dies kann man auf zweierlei Arten verstehen: Einerseits

durch Position (so wird z. B. die praepositio durch «praeponi casua-
libus» verstanden), oder dann funktional-semantisch, indem sie nur
zusammen mit andern eine vollständige Bedeutung haben65 (das
Adverbium etwa wird als «significationem habens et cum verbo poni»
definiert).66

2. Significatio im 11. und 12. Jahrhundert

Für die Logik und Grammatik sowie generell für die scientia sermocina-

lis im 11. und 12. Jahrhundert ist die Reflexion auf die Definition und

62 «Proprium est nominis, substantiam et qualitatem significare» (PRISCIAN,
loc. cit. (Anm. 16), vol. II, 11.18, 55; vgl. 11,22, 56, Z. 29f.). «Substanz» ist stoisch
gemeint, d.h. es kann etwas aufgewiesen werden, das eine Instantiation der Qualität

ist. Die Autoren der Glosulae legen so aus: Worauf sich also ein Nomen
bezieht, ist immer ein Zusammengesetztes aus erster Substanz (essentia) und
bestimmten Proprietäten. Deshalb wird das «et» bei Priscian ausgelegt als substantia

cum qualitate (kommt auch bei Abelard wieder vor). Signifiziert wird also in gewisser

Weise die ganze res.
63 Aber in Erwartung dessen, daß sie bestimmt werden. Das Pronomen wird

bei Priscian für einen Eigennamen gesetzt, nicht — wie für andere Grammatiker —

für einen Namen im Allgemeinen. Nur unsere Personal- und Demonstrativpronomina

sind Pronomina.
64 «Verbum est pars orationis cum temporibus et modis, sine casu, agendi vel

patiendi significativum.» (PRISCIAN, [Anm. 16], vol. II, VIII.1, 369).
65

« perfectam significationem habere.» (PRISCIAN, loc. cit. [Anm. 16], vol.
II, 11.20, 56, Z. 3f.).

66 In diese syntaktische Kategorie gehört es auch, wenn Aristoteles sagt, nomen

sei nur nomen, wenn es zusammen mit dem Verb etwas Wahres oder Falsches
bedeute. Das ist Freges Ungesättigtheit.



Die Bedeutung von Bedeutung 403

Division der Signifikation von Priscian und dessen Differenzierung —

Abaelard sagt: significatio diversis modis accipitur67 — von großer Bedeutung.

Denn ein Vorwurf an die Adresse Priscians lautete, sein
Signifikationsbegriff sei dunkel und nicht genügend geklärt.68

Die Autoren der Glosulae definieren die vox nicht von ihrer
physikalischen Natur, sondern wesentlich von der Signifikadon her als so-

nus signficativus. Sie ist nicht wesentlich aer tenuissimus ictus, sondern
erhält diese forma — den flatus vocis — dadurch, daß sie mit natürlichen
Instrumenten von Menschen bewußt und willentlich69 angeschlagen
wird: «ad intentionem proferentis70 signidcativus», genauer: «animal
rationale ex discretione mentis profert vocem, ut intentionem signid-
candi habeat.»71 Pointiert könnte man sagen: Daß die vox Luft ist, ist
ihr gewissermaßen akzidentell.72

67 Abaelard, Dialectica, loc. cit. (Anm. 7), 562, Z. 21.
68 Z. B. bei Wilhelm VON Conches, Philosophia (hrsg. von Maurach,

Gregor). Pretoria 1980, 116: «Et quoniam in omni doctrina grammatica praecedit, de

ea dicere proposuimus, quoniam etsi Priscianus inde satis dicat, tarnen obscuras
dat difïnitiones nec exponit, causas vero inventionis diversarum partium et diver-
sorum accidentium in unaquaque praetermittit. Antiqui vero glosatores satis bene
litteram continuaverunt et fere et plerumque et régulas bene exceperunt. Sed in
expositione accidentium erraverunt. Quod ergo ab istis minus dictum est, dicere
proposuimus; quod obscure, exponere, ut ex nostro opere aliquis causas inventionis

praedictorum quaerat et difinitionum Prisciani expositiones, ex antiquis vero
glosis continuationem et expositionem litterae eiusdem et exceptiones regularum
et fere et plerumque petat.»

69 Vgl. FREDBORG, Karen Margareta et alii (Hgg.), The Commentary on
<Priscianus Maior> Ascribed to Robert Kilwardby, in: Cahiers de l'Institut du Moyen-
Age Grec et Latin 15 (1975) 57: «vox enim est percussio aeris ab anima et tunc
habet esse in ea per appetitum et imaginationem.»

70 Der Sprecher intendiert dabei einerseits das Aussprechen, was man mit
Bromberger/Halle (The Ontology of Phonology, 215) eine phonetische Intention

nennen könnte, andererseits intendiert er aber auch den Gebrauch oder die
Bedeutung der Wörter.

71 Glosulae, loc. cit. (Anm. 14), 129.
72 Das intendierte Schlagen (die intentionale Handlung), also die percussio vocis,

gehört zum Wesen der vox. Das Wort «vox» benennt gewissermaßen etwas
Akzidentelles (d.h. nichts für sich bestehendes Substantielles), das von einer gewissen
Qualität (intendiertem Schlagen) her benannt ist, nicht aber vom Laut, sondern
von der Signifikation(-sintention) her. «Dicimus ergo hoc vocablum <vox> accidental

esse, idest sumptum a quadam qualitate, percussione videlicet, non secundum

vocem, sed secundum signifïcationem. Non est ergo substantialis diffinitio
praemissa si <vox> aerem non significat» (Glosulae, loc. cit. [Anm. 14], 120).



404 Die Bedeutung von Bedeutung

Die Theorie der Sprecher-Bedeutung (speaker's oder utterer's meaning

im Gegensatz zur word-meaning73), die H. Paul Grice, Peter F.

Strawson, Stephen Schiffer und Jonathan Bennett in diesem Jahrhundert

entwickelten, geht auf Diodoros Kronos (Ende 4./Anfang 3.

Jahrhundert) zurück, der der Meinung ist, daß es nur speaker's meaning

gibt.74 Für Diodor gab es demnach keine Ambiguität, und es war klar,
daß die Wörter nicht phjsei, sondern thesei sind. Chrysipp dagegen
identifizierte die Bedeutung eines Wortes mit dem Sinn, in dem es

vom Hörer (wie bei Strawson) verstanden wird, weswegen jedes Wort
ambig ist.75 Die Autoren der Glosulae sind sich dieses Unterschiedes
sehr bewußt: «significativum» werde von Boethius anders als von
Priscian gebraucht. Boethius76 brauche es in Bezug auf den Hörer
(quantum ad auditorem), nämlich «quod in animo auditoris aliquem
générât intellectum, licet prolator sine aliquo intellectu vocem pronun-
tiet»; Priscian brauche «significativum» in Bezug auf das, was der

Sprecher intendiert {quantum ad intentionem proferentis significativum) — er
intendiert nämlich mit seinen Worten, daß bestimmte Gedanken in
seinem Intellekt zum Ausdruck kommen.77 Hier hegt in der
Signifikationstheorie eine wichtige Diskrepanz zwischen den Autoritäten der
Grammatik (Priscian) und der Logik (Aristoteles/Boethius), denn auch
für Aristoteles scheint der Intellekt des Hörers das Entscheidende.78

73 Vgl. GRICE, H. Paul, Meaning, in: Philosophical Review 66 (1957) 377—388.

Vgl. die Aufsätze 5, 6, 18 in: Grice, H.P., Studies in the Way of Words.
Cambridge MA-London 1989.

74 Fr. Ill SVF 11.152) in DÖRING, Klaus, Die Megariker. Kommentierte
Sammlung der Testimonien. Amsterdam 1972. Vgl. PLATO, Kratylos 434e, und
Sedley, David, Diodoros Cronus and Hellenistic Philosophy, in: Proceedings of the

Cambridge Philological Society 203 (1977) 74-120, bes. 102-104.
75 GELLIUS, Noctes Atticae XI,12,1-3.
76 Vgl. dazu BOETHIUS, In librum Aristotelis Peri hermeneias commentarii II,

c. 4, loc cit., 72, Z. 12ff.
77 Glosulae, loc. cit. (Anm. 14), 129. Diese Unterscheidung trifft auch

ABAELARD in Logica ingredientibus, loc. cit. (Anm. 19), 307, Z. 24—308 Z. 18. Er
stellt sich auf den Standpunkt, daß der intellectus des Hörenden das Entscheidende
ist. Man kann aber auch beim Hörenden mit AUGUSTIN von «intentio» sprechen.
Im Dialog «De magistro» bezeichnet es Augustin als «lex rationis», als Gesetz der
Vernunft bzw. des menschlichen Bewußtseins gleichsam, daß der Mensch, wenn
er ein Zeichen hört, sich sofort auf das Bezeichnete richtet: «régula, quae natura-
liter plurimum valet, ut auditis signis ad res signifcatas feratur intentio.» AUGUSTINUS,

De magistro (ed. Daur, Klaus-D.). Turnhout 1970, VIII,24, S. 183. Dies

gilt auch für den Sprecher.
78 ARISTOTELES, Peri Hermeneias 16b20; vgl. Abaelards Auslegung in: Logica

Ingredientibus, loc. cit. (Anm. 78), 307 Z. 24 - 308 Z. 18.



Die Bedeutung von Bedeutung 405

Als Signifikationsrelation wird also nicht eine primitive, zweistellige

Relation zwischen vox und res oder forma 79 angesetzt, sondern
eine mehrstellige zwischen voxm, res significata (imaginatio, intellectus des

Sprechers oder Hörers oder auch konkrete res) und einer intentio des

Sprechers: significatio (v, r, i). Man kann nicht davon ausgehen, daß

eine vox von sich her naturaliter etwas signifiziert, sondern muß doch
annehmen, daß sie das vermöge einer Intention und/oder eines

Konzeptes tut. Hilary Putnam hat den Sachverhalt, daß zwischen vox und
res keine magische Beziehung besteht, durch ein schönes Beispiel
illustriert: Man stelle sich eine Ameise vor, die sich im feinen Sand so
bewegt, daß die Spur, die sie hinterläßt, Winston Churchills Gesicht
abbildet. Signifiziert die Spur nun Winston Churchill? Keineswegs, es

sei denn, man schreibt der Ameise eine Intention zu.81

Zur intentio significandi gesellt sich eine impositio significandi, welche
die institutio hominis konstituiert und es ermöglicht, daß der Sprecher
auch verstanden werden kann. Es handelt sich dabei um eine als

sprachgeschichtliche Betrachtung verkleidete Theorie der eigentlichen
sprachlichen Funktion der Wörter: wofür sie eigentlich erfunden
worden (causa inventionis) sind.82 Gewisse Wörter benennen res singula-

res, gewisse ein Akzidens, gewisse benennen universaliter, gewisse in

19 «Nomina vero non dicuntur aliquae voces simpliciter, quia désignant sub-
stantiam cum qualitate, sed quia ad hoc officium explendum sunt inventae.» Glo-
sulae, zit. in: Hunt, loc. cit. 212.

80 Man müßte präziser sagen: vox aer.
81 PUTNAM, Hilary, Reason, Truth and History. Cambridge 1981, 1.
82 Vox signifiziert secundum suam inventionem. Vgl. DE RlJK, L.M., Logica Mo-

dernorum, vol. II.I. Assen 1967, 114: «non enim sunt iudicandae voces secundum
actum constructionis, sed secundum propriam naturam inventionis.» Eine klassische

Stelle bezüglich der causa inventionis oder impositionis liegt bei BOETHIUS, In
Categorias, loc. cit., 159b-d; vgl. DeRS., Comentarii in librum Aristotelis Peri her-
meneias, loc. cit., 39f. Der erste Impositor ist sozusagen derjenige, der die reine,
prinzipielle sprachliche Funktion erfindet. Es handelt sich beim Mythos des ersten
Namengebers um einen ähnlichen wie beim Contrat Social: Genauso wie man
nicht an den Naturzustand der Menschen und an den Sozialkontrakt glauben muß,
um die Rede sinnvoll zu finden, genauso muß niemand an den ersten Impositor
der Namen glauben, sondern kann die causa impositionis als Funktion der Wörter
verstehen. Der primus impositor kann als Adam verstanden werden, den den Tieren
ihre Namen gab (Gen 2,19-20). Zur stoischen Doktrin vgl. BLANK, David L.,
Sextus Empiricus, Against the Grammarians. Oxford 1998, 178. Abaelard (Logica

mostrorum petitioni sociorum), in: GEYER, Bernard (Hg.), Peter Abaelards
Philosophische Schriften II. Münster 1973, 576, 26f.): «impositor nominum rerum
naturas secutas est.» Vgl. auch Wilhelm VON Conches, Philosophia, loc. cit., 203.



406 Die Bedeutung von Bedeutung

coniunctione, und gewisse wiederum Wörter selbst, nicht r«.83 So ist
z. B. das officium eines nomen, ad quodproprie est inventum, daß es désignât
substantiam cum qualitate. So bezeichnet «homo» eigentlich res singulares,
und erst abgeleitet das, was «solo intellectu» begriffen wird.84 Die
Bedeutung ist damit nichts Substantiell-Natürliches, auch nichts, was

von der vox einfach naturaliter oder ex institutione verursacht wird. Also
ist significare nicht bloß eine Relation zwischen einem Zeichen und der

Welt, sondern zugleich durch die Absicht eines Sprechers konstitu-
tiert, einen Hörer vermittels einer Konvendon durch die vox in einen
bestimmten Zustand zu bringen, nämlich zu wissen, was im Inneren
des Sprechers vor sich geht. Wesentlich ist also der pragmatische,
kommunikative und situative Aspekt. Vox ist also gewissermaßen ein

Hybrid mit verschiedenen Ursachen.
Diesen Gesichtspunkt streicht dann Abaelard mit einem treffenden

Vergleich hervor: So wie man eine Statue essentiell als Erzklum-

pen verstehen kann, kann man sie ebensogut, als Artefakt nämlich,
essentiell als Statue, z. B. als Abbild des Sokrates verstehen.85 Er
unterscheidet vox und sermo so: vox und sermo seien zwar materialiter

essentialiter) dasselbe, aber von ihrem Ursprung her verschieden. Vox
sei von natürlichen Instrumenten, sermo von der impositio, bzw. der in-
stitutio hominis her, die im Sinne von Wittgenstein geregelter Gebrauch
ist, gebildet. Natürliche Gegenstände oder Fakten sind von sozialen
oder kulturellen (institutio hominis) durch die Verursachung unterschieden,

so daß z. B. noch eine causa finalis dazukommt.86 Die vox ist bei
Abaelard als sermo also eigentlich durch die Signifikationsrelation,
-intention und -imposition mitkonstituiert, und so erhellt noch einmal,
daß aer keinesfalls ihr Wesen ist, sondern daß ihr Wesen eine Relation
ist. Das sprachliche Zeichen ist nicht bloß mentales Geschehen (intel-

83 Vgl. z.B. Adelard VON Bath, De eodem et diverso, in: BURNETT, Charles,
Adelard of Bath, Conversations with his Nephew. On the Same and the Different,
Questions on Natural Science, and On Birds. Cambridge 1998, 36f.

84 Vgl. die Zitate aus den Glosulae, die Hunt gibt: HUNT, R.W., The History of
Grammar in the Middle Ages (Collected Papers), Studies on Priscian 1. Amsterdam

1980, 19.
85 Abaelard, Logica oiostrorum petitioni sociorum>, loc. cit. (Anm. 82), 522.

Das Beispiel wird übrigens auch von Kripke und Putnam diskutiert: vgl.
PUTNAM, H., «Why there isn't a ready-made world», in: DERS., Realism and Reason

(Philosophical Papers vol. 3). Cambridge 1983, 218f.
86 Mit Aristoteles' Differenzierung von vier Ursachen könnte man sagen: Vox

wird material durch aer, formal durch percussio, effizient durch die res und final
durch die Vorstellung bewirkt.



Die Bedeutung von Bedeutung 407

lectus significant) und auch nicht einfach physikalisch identifizierbarer
token, sondern intendiertes und institutionalisiertes Bezogensein auf
Vorstellung, forma oder res.

Es ist also der intellectus significant, die forma, die der Sprecher
ausdrücken will, seine Signifikationsintendon (intentio significant, bzw. im-

positio significandi) und -institution, die die Definition der vox aus den
Händen des Physikers oder Naturphilosophen nimmt. Die vox ist
gleichsam etwas Konkretes, das aus Luft, Intention und imaginatio
oder intellectus zusammengewachsen ist. Sie wird hier nicht natural,
sondern kultural, als Kulturleistung des Menschen verstanden. Das
Wesen der vox und damit eines sprachlichen Dinges besteht in dieser
konkreten Akzidentaütät87, daß sie in einer konkreten Situation durch
ein Sprechwerkzeug geformte aer, sowie durch Intention und Imagination

konstituierte ist. Solches concretum, Zusammengewachsenes,
faßt ihr Wesen — ganz so wie de Saussure das Wesen der Sprache als

circulation, oder Putnam die Bedeutung nicht einfach als ein
identifizierbares Objekt, sondern als n-Tupel oder Vektor im Zusammenhang

mit Handlungen von Menschen faßt.88

Nach Klärung der Definition von Signifikation sind die
Divisionsversuche aufzuweisen. Dividiert wird nicht nur die lexikalische
Bedeutung (signification) z. B. nach Kategorien der bedeuteten res,

sondern auch in Bezug auf Intention und institutio hominis die Wortart
(signification). Die Glosulae führen zur Differenzierung für die Signifi-
kation der partes orationis (signification den Ausdruck modus significandi89

87 Bertrand Russell ist historisch ganz falsch orientiert, wenn er sagt: «Zuerst
fiel mir etwas auf, was gar nicht zu übersehen ist, aber von allen früheren Autoren
mit Stillschweigen übergangen worden war, nämlich daß es sich bei Wörtern um
Universalien (im scholastischen Sprachgebrauch) handelt, die sich jedesmal dann
in einem konkreten Einzelfall manifestieren, wenn das betreffende Wort
ausgesprochen, gehört, niedergeschrieben oder gelesen wird.» (RUSSELL, Bertrand,
Philosophie. Die Entwicklung meines Denkens. Frankfurt 1988, 148). Die voces sind
kein natural kind und müssen wesentlich als hic et nunc gebildetes und also nicht als

Typen verstanden werden. Vgl. dazu Mews, Nominalism and Theolgy, 26ff.
88 Da erhellt dann, daß die Frage, woher überhaupt die Verschiedenheit der

Sprachen kommt, nicht mehr durch die babylonische Sprachverwirrung geklärt
werden muß.

89 «Quia hunc modum significandi habent propria nomina vel appellativa et
vocabula, ergo debent haec tria esse una pars orationis» (zit. in KlNG, Peter Abai-
lard, 117 (App. zu 4.4). Vgl. dazu: ROSIER, I., «Res significata et modus significandi:

Les implications d'une distinction médiévale», in: Ebbesen, St. (Hg.),
Sprachtheorien in Spätantike und Mittelalter (Geschichte der Sprachtheorie Band 3).
Tübingen 1995, 135—168, bes. 137. Der Ursprung des Ausdrucks liegt, so vermu-



408 Die Bedeutung von Bedeutung

ein; Wilhelm von Conches im 12. Jahrhundert wird sie officium oder
causa inventionis90, die Modisten modus significandi essentialis nennen.91

Mit dieser Differen2 wird Priscians laxe Rede von Signifikation kritisiert.

Wilhelm von Conches etwa moniert, oft hätten Wörter (z. B.
lectio, lector und legit, album und albedo92 dieselbe Bedeutung im Sinne
einer lexikalischen Einheit {ratio significandi, significatio), seien aber
unterschiedliche Wortarten {partes orationis). Andererseits haben oft zwei
Wörter bzw. Wortarten dasselbe Signifikat. So stünden z. B. Pronomen

und Eigenname für einen einzelnen Gegenstand, gehörten aber
nicht zur selben Wortart (z. B. tu und Socrates). Signifikation schlechterdings

kann also nicht das Unterscheidungskriterium der partes
orationis sein. In dieser Kritik ist übrigens der Anfang einer Literaturgattung

zu sehen, die später sophismatagrammaticalia heißt.
Neben den drei Typen von Signifikation muß auch significatio4

unterschieden werden, denn es ist möglich, daß ein Zeichenträger
durch ptosis/casus abgewandelt wird und sich so seine Signification
ändert. Dieses significant wird schon bei Aristoteles und Boethius als

consignificare oder bei den Modisten dann als Akzidenzen, die das Wesen

der Signifikation2 modifizieren, verstanden (z. B. accidunt nomini

quinque: species {principalisIderivativ]; genus, numerus, figura, casus). Oder
das Verb bedeutet (consignificatio; manchmal auch auch: significatio
secundaria) die Zeit mit {actio cum temporibus significat). Significatio4 ist also
akzidentelle significatio2 Daß sie bedeutungsrelevant ist, zeigt z. B.
Wilhelm von Shyreswood in folgendem Beispiel:

«Isti asini sunt episcopi.»
Das kann übersetzt werden — je nachdem, ob «episcopi» Genitiv
Singular oder Nominativ Plural ist — durch «Diese Esel sind Bischöfe»
oder «Diese Esel sind des Bischofs, gehören dem Bischof.» 93

tet Charles Thurot, bei Boethius (Thurot, Charles, Extraits de divers manuscrits
latins. Nachdruck Frankfurt 1964, 150, nr. 2).

90 Vgl. FREDBORG, Karen M., The Dependence of Petrus Helias' Summa super
Priscianum on William of Conches' Glose super Priscianum, in: Cahiers de l'Institut
Du Moyen-Age Grec et Datin 11 (1973) 25—28.

91 Modus significandi ist Prinzip der Grammatik, und zwar formales bei der
Etymologie (Wortlehre) und effizientes bei der Satzlehre (Diasynthetica).

92 Vgl. Fredborg, K., loc. cit. (Anm. 90), 31; auch bereits bei Boethius cursus
und currere; in: Comentarii in librum Aristotelis Péri hermeneias, loc. cit., 67. Vgl.
die Glosulae unter «nomen» (King, Peter Abailard, 117, App. zu 4.4); ebenso:

Hunt, loc. cit., 219, Iohannes von Salisbury, Metalogicon III.2, loc. cit.
93 Brands, Hartmut/KANN, Christoph (Hgg.), William of Sherwood, Logica,

Introductiones in Logicam. Hamburg 1995, 172.



Die Bedeutung von Bedeutung 409

Als weitere, spätere modi significandi, die im 13. Jahrhundert diskutiert

wurden, sind die aequivocatio {signification) oder auch Analogie
{signification) zu nennen.94

3. Significatio und usus loquendi: Kontext

Einen weiteren Aspekt der Bedeutungstheorie führt Anselm von
Canterbury, der erstaunlicherweise erst seit kürzerer Zeit als

Sprachphilosoph rezipiert wird, in seinem Dialog De grammatico95 vor. Der
Titel trügt übrigens, geht es doch im Dialog nicht etwa um den

Grammatiker, sondern um die vox. «grammaticus». Inhalt der Schrift
ist ein Zusammenprall zwischen Grammatik und Logik, der am Wort
«grammaticus», das in beiden Disziplinen für je anderes Beispiel ist,

ausgetragen wird. Nach Priscian (der Autorität der Grammatik also)

signifiziert «grammaticus», weil es ein nomen ist, eine substantia et qua-
litas, an einer Stelle der lnstitutiones sogar exemplarisch Substanz96;
nach Aristoteles und Boethius (den Autoritäten der Logik also) signi-
fizieren sog. Paronyme wie «grammaticus» oder auch «album» aber

nur eine Qualität.97 Paronyma {denominated) sind für Aristoteles solche,
die ihren Namen von einem andern98 haben99, von diesem aber in der

Endung [ptosis10°, casus) differieren {grammaticus von grammaticam, albus

94 Z. B. Accidens est ens, urina est sana. Vgl. Anmerkung 120.
95 Es handelt sich hier wohl um den Urtext der Sophismata grammaticalia.
96 Priscian, loc. cit. (Anm. 16), 58, Z. 17 und Z. 24.
97 Aristoteles, Cat 4, lb29; Boethius, In Categorias, loc. cit., 180A.

Seltsamerweise unterdrückt Boethius «grammatikos» als Beispiel einer Qualität in seiner
Übersetzung von Cat. 4 (MinIO-Paluello, Lorenzo [Hg.], Aristoteles Lati-
nus 1.1—5: Categoriae vel praedicamenta. Bruges, Paris 1961, S. 7, Z. 1). Im
Kommentar von Boethius zur Kategorienschrift hingegen ist es drin.

98 PRISCIAN beschränkt es auf nomina, üblicherweise ist es offener (loc. cit.

[Anm. 16], 117. Z. Iff.).
99 ARISTOTELES, Cat. la 16ff.; vgl. Cat. 10a30. Achtung: Paronyma sind bei

Aristoteles nicht Wörter, sondern Dinge, die in einer Beziehung der Paronymie
zueinander stehen. Boethius interpretiert sofort so, daß damit Partizipation
gemeint ist und zwar des Konkreten in der abstrakten Eigenschaft. Adjektive haben

Abstrakta, Substantive weniger, deshalb sind v.a. Adjektive Paronyma. Für die
Erkenntnis gilt allerdings, daß man zuerst (notior) das Partizipierende erkennt
(Boethius, In Categorias, loc. cit. 167D, 240C).

100 Ptosis oder Kasus stehen für beliebige Abwandlungen von Wörtern, also
Deklinationen oder auch Konjugationen. «Ptosis» meint das, was vom nomen abfallt,
was von ihm abgeleitet ist.

101 Man muß sich bewußt sein, daß grammatica - wie übrigens auch scientia oder
noch science im Cartesischen Französisch — im Latein nicht nur die ars oder das

Regelset bedeutet, sondern immer auch ein individuelles Vermögen eines Men-



410 Die Bedeutung von Bedeutung

von albedo). Stoßend ist zudem, daß für den Grammatiker das Ab-
stractum ein Derivat des Konkreten ist; für den Logiker à la Aristoteles

jedoch gilt das Umgekehrte. Roger Bacon kommentiert, daß der
Grammatiker eben ein rudis (geht nicht vom Einfachen aus), sensibilis

(geht vom Sinnlichen aus) et grossus (geht von Materie und Form aus)
philosophas sei.102

Was also bedeutet «grammaticus»?103 Der des Lesens und Schreibens

Kundige (homo, substantia), die Eigenschaft der Sprachkundigkeit
(grammatica, qualitas) oder beides (homo et grammatica) zusammen?
Sowohl als auch wäre, hält man an der Einheit der Bedeutung fest, von
der logischen Kategorientheorie her nicht möglich.104 Bedeutet, um
ein weiteres Beispiel heranzuziehen, album (leukon, Weißes/Weißer)
im Satz Sortes est albus die Qualität (albedo105) oder denjenigen, der die

Qualität hat? Ist die vox doppeldeutig? Die Einheit des Signifikates
jedenfalls scheint aufgebrochen, und «grammaticus» bezeichnet damit

sehen, ein Zustand, eine Qualität. Als solches kann es dann mit «literacy», also

«Sprachkundigkeit» wiedergegeben werden. HENRY, Desmond Paul, The De
Grammatico of St. Anselm. The Theory of Paronymy. Notre Dame 1964, 92; vgl.
auch BOETHIUS, In Categorias, loc. cit., 172A. Im Folgenden zitiere ich aus dieser
Ausgabe und verweise also auf die Numerierung des Textes durch Henry. Vgl.
auch HENRY, D.P., The Logic of Saint Anselm. Oxford 1967.

102 Les Summulae dialectices de Roger Bacon, in: Archives d'Histoire doctrinale

et littéraire du Moyen Age (Année 1986). Paris 1987, 191.
103 Über diese Ausgangsfrage in Anselms Dialog, war gemäß Anselm zu seiner

Zeit bereits viel Streit. Der Streit zog sich auch durch die Grammatiken und Logiken

des 12. Jahrhundert. (Anselm, loc. cit. [Anm. 101], 4.83). Vgl. die Glosulae zu
«nomen» (King, Peter Abailard, 117, App. zu 4.4). Auch in Abaelards Darstellung

des Streites zwischen Magister V und G ist die Frage präsent: Dialectica, loc.
cit. (Anm. 7), 112-114; Für das 12. Jahrhundert vgl. auch FREDBORG, Karen M.,
«Speculative Grammar», in: Dronke, Peter (Hg.), A History of Twelfth-Century
Western Philosophy. Cambridge 1988, 177-195, bes. 181-186. Zur weiteren
Entwicklung vgl. EBBESEN, Sten, «Concrete Accidental Terms: Late Thirteenth-Century

Debates about Problems Relating to such Terms as <Album>», in: Kretzmann,
Norman (Hg.), Meaning and Inference in Medieval Philosophy. Dordrecht 1988,
107-174.

104 Denn dann wären die beiden Sätze grammaticus est substantia und grammaticus
est qualitas wohl wahr. Substanz und Qualität sind aber nicht dieselbe res (ANSELM,
loc. cit. [Anm. 101], 4.710). Anselms Schüler, der die Grammatik vertritt, gießt Öl
ins Feuer, indem er zeigt, daß beides, necessariis rationibus bewiesen werden kann.
Daß grammaticus substantia ist, zeigt sich in folgendem Syllogismus: omnis grammaticus

homo; omnis homo substantia; ergo: omnis grammaticus substantia. Grammaticus est qualitas

wird dagegen durch Autorität bewiesen (ANSELM, loc. cit. [Anm. 101], 4.5122).
105 Lexikalische Bedeutung ist nach Duden eine Qualität: von hellster Farbe,

alle sichtbaren Farben reflektierend.



Die Bedeutung von Bedeutung 411

Verschiedenes (agrammatico diversa signficariWG), ist aber trotzdem kein

Homonym.
Wenn der Grammatiker (oder Priscian, den der Schüler im Dialog

vertritt) der Meinung ist, die Substanz oder dann beides (insofern
eben das nomen beides signifiziert) würde signifiziert, dann bekämpft
Anselm diese These und damit die Grammatik seiner Zeit. Diese
Grammatik mißachtet die realen Differenzen und geht von der Einheit

des nomen aus. Das ist der Nominalismus der Frühscholastik.107
Anselm bricht Priscians Signifikationsbegriff (nomen: substantia et qua-
litas) in zwei verschiedene Relationen des significare auf:108

Grammaticus vero non significat hominem et grammaticam109 ut unum,
sed grammaticam per se et hominem per aliud significat.

Significatio per se ist die Antwort auf die Frage: Was bedeutet X? — ganz
unabhängig vom Kontext, also per se, absolute. Gesucht ist nur die «de-

finitio et ej\ri?».110 Anselm ist der Meinung, daß Aristoteles in der
Kategorienschrift davon ausging, daß Signifikation immer per se sei, worin
ihm die übrigen Logiker dann gefolgt seien.111 Significatio per se ist also

signification
Die significatio per aliud nennt er appellatiou2 — wir nennen sie

significatio 7 — und definiert sie so:

Appellativum autem nomen cuiuslibet rei nunc dico, quo res ipsa usu

loquendi appellator.113

«Usus loquendi» meint hier nicht einfach nach der Lexikonbedeutung
und der Logik, sondern nach dem Gebrauch im Reden, und das heißt
einmal nach den Regeln der Grammatik, also der ars loquendi et scri-

106 Anselm, loc. cit. (Anm. 101), 4.14.
107 ANSELM, loc. cit. (Anm. 101), 4.22, 4.711; «Quare non fit unum ex iis quae

album significat.» (ibid. 4.72).
108

« duas significationes» (Anselm, loc. cit. [Anm. 101], 4.413).
109 Anselm, loc. cit. (Anm. 101),. 4.232. Henry hat «grammaticum»; das ist

aber ein Druckfehler. Vgl. die kritische Ausgabe in: Schmitt, Franciscus Salesius,
(Hg.), Anselm, Opera omnia. Edinburgh 1946-1961: vol. 1, 157, Z. 2.

no «weiß» diejenigen, die die Qualität haben bedeuten, so können diese
nicht das Signifikat sein, denn sie fallen nicht unter eine Gattung - es sind Dinge
ganz verschiedener Spezies - und können demzufolge nicht definiert werden.

111 Anselm, loc. cit. (Anm. 101), 4.515ff.
112 Das ist Boethius' Übersetzung des aristotelischen Ausdrucks «prosegoria»

bei der Definition der Paronyma-Stelle in Cat. la 13, loc. cit., S. 5, Z. 16.
113 ANSELM, loc. cit. (Anm. 101), 4.2341. Ich nenne jetzt einen Namen appel-

lativ von irgendeinem etwas, durch welchen dieses etwas im Sprachgebrauch selbst
benannt wird.



412 Die Bedeutung von Bedeutung

bendi (Priscians nomen signifiziert beides: substantia und qualitas), nach
dem konkreten Reden über Welt und Bezugnehmen auf wahrnehmbares

Einzelnes114 und nach dem Gebrauch der Wörter im Kontext
der Reden. Wird nämlich von Einzelnem geredet, so läßt sich darauf
nicht nur mittels Bedeutungen, die bloß universale Formen sind
(albedo, grammatica), Bezug nehmen. Wenn wir aber von Konkretem
(es handelt sich bei den paronyma ja um concreto) reden, wo eben die

allgemeine lexikalische Bedeutung (z. B. albedo) gleichsam in eine
Situation verwachsen ist, dann reden wir eben vom «weiß» an einer

einzelnen Substanz- E)as durch ein nomen per aliud Signifizierte ist nicht das

Was, welches das nomen eigentlich (per se) bedeutet.115 Die significatio
ist dann wie eine Nominatio, eine Taufe eines Einzelnen, nur statt mit
einem nomen proprium mit einem appellativum, mit einem allgemeinen
Namen. Als Interpretament von «signißcare/appellare» könnte man
hier «benennen» oder «stehen für» angeben.116 Ein Paronym (z. B.
«albus» signifiziert so per aliud, durch ein anderes, nämlich Einzelnes
(z. B. «Sortes»

Das Wort kann aber nicht nur im Welt- oder pragmatischen
Kontext seine Bedeutung verändern, sondern auch in der konkreten
Redesituation im Verein mit anderen Zeichen.117 Die eigendiche
Bedeutung im logischen Sinne wird nach Anselm mit Verweis auf die

Kategorienschrift (c.4) «secundum nullam complexionem» gesagt. Im
Kontext des Satzes: «Sortes est albus» signifiziert das nomen durch
etwas anderes («Sortes» von dem es wahr prädiziert werden kann.
Deshalb kann der Name (grammaticus) auch mit dem, worauf er appelliert

(seinem Signifikat), syntaktisch zusammengestellt werden (homo

est grammaticus), nicht jedoch kann ein nomen mit dem, was es per se

signifiziert, sinnvoll syntaktisch zusammengestellt werden (grammatica
est grammaticus).

114 Vgl. das Beispiel mit dem Pferd (ANSELM, loc. cit. [Anm. 101], 4.4210).
115 Wenn ein Prädikat von seinen Signifikaten «de subiecto» (vgl.

ARISTOTELES, Cat. 2) ausgesagt werden kann, dann sind die Signifikate eigentliche.
Denn das nomen kann «de subiecto» vom Signifikat in der significatio per se ausgesagt
werden, nicht aber in der significatio per aliud.

116 Anselm hat hier die Supposition vorweggenommen. Desmond Paul HENRY

(The Logic of St. Anselm. Oxford 1967, 108ff.) hat gezeigt, daß sich die
sprachphilosophische Alternative, die die beiden bilden, 250 Jahre später im Streit
zwischen Ockham und Burley um die Supposition, also den entscheidenden Beitrag
der scholastischen Logik, wiederholt.

117 Vgl. ANSELM, loc. cit. (Anm. 101), 4.515. Das Signifikat der eigentlichen
Bedeutung kann durch die Kategorien eingeteilt werden.



Die Bedeutung von Bedeutung 413

Si (albus): albedo (intellectus), nicht aber gilt: «albedo est alba».

S7 (albus) resx mit: «resx est alba» ist wahr.
Wenn man sagt: «grammaticus» bedeute einen Menschen (z. B. Pris-
cian), der grammatische Fähigkeiten hat, oder «album» bedeute etwas
Weißes, also etwas, das weiß ist, was für einen Bedeutungs- oder
Signifikationsbegriff verwendet man dann? Wir fragen doch dann statt
«Was bedeutet grammaticus, album?» eher «Worauf bezieht sich
grammaticus, album»? Was Anselm also in der significatio per aliud, der kon-
textuellen oder obliquen oder uneigentlichen Signifikation auch noch
entdeckt, ist die Referenz, die wir ja heute zum Teil auch (etwa bei

Frege oder in der Logik) Bedeutung nennen, wenn wir äußern, daß

die Bedeutung eines Eigennamens der Gegenstand sei, oder die
Extension von Prädikaten (Eigenschaften, die ja paronyma sind) sei deren

Bedeutung. Er entdeckt also einen extensionalen Bedeutungsbegriff.118
x significat7 y - x referiert auf y x ist wahr von y
x significat per y

Die Unterscheidung von appellatio und significatio propria, also die
Einführung der Referenzsemantik, ermöglicht es, Bedeutungen im
syntaktischen und pragmatischen Kontext einzuführen. Wenn Sprache
verwendet wird, um über Konkretes (Referenz) zu sprechen, nicht
nur über Ideenverbindungen, dann muß sie anders analysiert werden:
Es kommt ein syntaktisches Element dazu, eine Sache und eine

pragmatische Situation.
«Usus loquendi» verweist also nicht nur auf den pragmatischen

Kontext, sondern auch auf den syntaktischen. Dies zu berücksichtigen

war immer schon das Anliegen der Grammatik: Das aus dem

Satzganzen Gelöste sei, so Quintilian, wie eine Hand ohne Körper.119

118 Bedeutung und Referenz müssen unterschieden werden, denn das, wovon
ein Wort prädiziert wird, worauf es appelliert, muß es keinesfalls (im eigentlichen
Sinne) bedeuten. Für Anselm gilt also, daß Aristoteles Recht hat: Genauso wie
«grammaticus» nicht bedeutet «Homo sciens grammaticam», sondern « sciens

grammaticam», so bedeutet auch «albus/m» nicht «aliquid habens albedinem»,
sondern « habens albedinem» - also eigentlich nur die Qualität, nicht noch die
Substanz. Es signifiziert allerdings per aliud, «aliquid habens albedinem». Das «aliud»
ist - modern gesagt - das Subjekt in einem Satz. Oder anders: Es ist die offene
Stelle der Verbindungsmöglichkeit mit einem andern Wort in einem Satz. Heute
würde man sagen, solche Paronyme seien ungesättigte Ausdrücke.

119 QUINTILIAN, Inst. Or. IX, IV, 123: «Membrum autem est sensus numeris
conclusus, sed a toto corpore abruptus et per se nihil efficiens sed remotum a
ceteris vim non habet, ut per se manus.» Ein Beispiel für ein membrum: «O callidos
homines».



414 Die Bedeutung von Bedeutung

Die significatif) per aliud, signification oder appellatio ist also die kontextu-
elle Signifikadon, das improprie significare des usus loquendi. Sie signifi-
ziert im Kontext eines Satzes, oder in einer konkreten Situation etwas
Einzelnes [aliud). Sie hat ein Verhältnis zur syntaktischen signification
mit dem Unterschied allerdings, daß sie im (syntaktischen und
pragmatischen) Kontext ihr Signifikat nicht erst bekommt, sondern
ändert. Die Einheit ist also das nomen, nicht die res significata. Die von
platonischen Philosophen geforderte Eindeutigkeit120 wird im gleichsam

unsauberen Feld der Sprache geopfert. Es bleibt nur eine nominale

Einheit. Der Bereich der appellatio ist also der empirische und
sprachliche Bereich, der den platonistischen Logiker Anselm nicht
interessiert. Der Logiker hat es für Anselm mit der eigentlichen
Bedeutung und den res zu tun (Kategorien), der Grammatiker mit dem
usus loquendi, mit dem Gebrauch [use), der Gesprächssituation und
dem Sprechen. Man sieht da sehr deutlich die Veränderung der Logik,
die sich anbahnt, wenn sie eine Logik der Sprache werden soll, bzw.
wenn eine «Art du langage» den Signifikationsbegriff fixiert. Anselm,
der Platoniker, bleibt sozusagen im traditionellen semantisch-lexikalischen

Ansatz, der Eindeutigkeit (Einheit der res significata) fordert,
stecken. Abaelard entwickelt die Appellation und dann die logica mo-
derna weiter und macht sie zur neuen logischen Doktrin.121 Die logica
moderna hat sich heute insofern durchgesetzt, als sie die kategorialen
Differenzen der Signifikate unberücksichtigt läßt, ausschließlich von
der Referenz ausgeht und die Signifikationi der Grammatik bzw. der

linguistischen Semantik überläßt — oder allenfalls mit Bedeutungspo-
stulaten oder analytischen Sätzen in den Logikkalkül einzuschleusen
versucht.

Diese Reflexion auf den usus loquendi und damit auf die Grammatik

verwandelt auch die Logik, weshalb sie für die Philosophie ganz
entscheidend ist. Die Autoren der Glosulae und auch Abaelard122 voll-

120 Für Anselm wäre wohl auch das. analoge Reden («gesund» wird auch von
dem gesagt, wovon eine Definition nicht gesagt wird, und von dem, was nicht
eigentlich Gesundes sein kann) nicht für die Logik interessant; es gehört wohl zur
significatio per aliud, die auf den Sprachgebrauch zurückgeführt wird.

121 Die Opposition bezüglich der Signfikation von «grammaticus» stellt sich
denn auch bei Anselm als Opposition zwischen usus loquendi (Priscian, Grammatik)

und significatio per se, also Logik, bei ABAELARD zwischen ratio und auctoritas

dar, vgl. Dialectica, loc. cit. (Anm. 7), 112-114.
122 Glosule: «nominare» oder «nuncupative significare» im Gegensatz zu «significare

per determinationem» oder «repraesentando et determinando qualitatem propter



Die Bedeutung von Bedeutung 415

ziehen diese Unterscheidung von Signifikationsweisen innerhalb der
nomina mit: Einerseits signifiziert (in eigentlicher Signifikation) das no-

rnen (z. B. albus) dasjenige (z. B. qualitas), von dem her der Name (ein)
gesetzt wird. Andererseits signifiziert (im Sinne der nominatio 123 oder
appellatio) ein nomen einen existierenden Gegenstand {res, substantia),
weil es in einer konkreten Sprechsituation, im aktuellen Redekontext
gebraucht wird, um ihn zu bezeichnen, um den Bezug auf ihn
herzustellen.124 Abaelard berichtet in seinen frühen Introductiones parvu-
lorum, daß die Grammatiker (er meint Wilhelm von Champeaux) im
Satz Sortes est albus «albus» als bloß appellativ auf «Sortes» (von der

Ubereinstimmung her), nicht von seiner significatio propria her verstehen;

es signifiziere in adiacentia, also kontextuellS2S

Die Autoren der Glosule verweisen auch auf die bedeutungsverän-
dernde Funktion des Kontextes mit folgendem Beispiel: Zur eigentlichen

Bedeutung von amare {amo) gehöre es, sich auf Menschen zu
beziehen. Im Kontext, in der constructio «amo librum» aber werde diese

Bedeutung abgewandelt.126 An anderer Stelle formulieren sie die
unterschiedlichen Hinsichten so:

«Aliud est agere de vocibus per se consideratis, aliud de eisdem ad vim
et officium quod habent in oratione posite relatis.»127

Der sprachliche Kontext128, der nunmehr im 12. Jahrhundert in den
Fokus der Aufmerksamkeit tritt, ist die grammatische constructio, die

quam fuit impositum « (King, Peter Abailard, 117. App. 4.4); bei Abaelard: significatio

principalis und secundaria (Dialectica, loc. cit. [Anm. 7], 596).
123 So wird oft appellatio im 12. Jahrhundert genannt.
124 Die Nomination benennt nuncupative (nuncupari meint: ernennen, einen

Gegenstand, der noch keinen Namen hat, benennen, taufen). Das deutet darauf hin,
daß es jetzt, in dieser Situation geschieht. Es geht nicht um ein Reich von Bedeutungen

und um eine Verbindung von Ideen. Dieser Gebrauch von Namen
geschieht also im Kontext eines konkreten gegenwärtigen Satzes, um dieses oder
jenes zu bezeichnen, um darauf zu referieren: Nomen nominat (nuncupative) substantium

quia ei fuit impositum.
125 Zit. in DE RlJK, Logica Modernorum 11,1, loc. cit. (Anm. 14), 203.
126 «Sepe enim activa ad inanimata diriguntur, ut (amo librum>, sed tarnen in

hac tali constructione <amo> non perdit potentiam naturaliter dirigendi ad homines.
Non enim sunt iudicandae voces secundum actum construction^, sed secundum
propriam naturam inventionis» (zit in: DE RlJK, Logica Modernorum 11,1, loc. cit.
[Anm. 14], 114).

127 Es ist etwas anderes, über Wörter, die man für sich betrachtet, zu handeln,
als über Wörter, die man in Bezug aufeinander im Satz betrachtet (ibid., 114f.).



416 Die Bedeutung von Bedeutung

durch die modi significandi accidentales und die neu entdeckte syntaktische

Lehre vom regere oder regimen geregelt ist.129 Später im 12.
Jahrhundert kommt noch ein syntaktischer Gesichtspunkt dazu. In den
Glosa admirantes nämlich wird vom Ausdruck «Roma» gesagt, er könne
als nomen oder als Adverb bezeichnet werden.130

Aus der appellatio wurde suppositio131, der Grundbegriff der termini-
stischen logica moderna. Man sah, daß man die appellatio nicht einfach
der Grammatik zuweisen konnte, sondern daß sie für die Prädikation
relevant war, die doch das Herzstück der Logik ist. Das, wofür ein
Wort im Sat% steht, worauf es sich bezieht, davon kann es prädiziert
werden. Die Referenz wird also durch die Prädikation definiert. Man
macht dann den Unterschied zwischen dem, wofür ein Term im Satz

(suppositio) steht, und der suppositio naturalis (Supposition in beliebigen
Kontexten) sowie natürlich der nichtkontextuellen significatio principalis

(signification). Aus dem nomen appellativum wird terminus, welcher als

Zeichen im Satz (pars propositions) definiert ist.132 Logik wird eine
Theorie der proprietates terminorum, der partes propositionis.

Daß in dieser logischen Analyse der Kontext (adiunctum) ganz be-

deutungsverändernd ist, zeigen die verschiedenen Suppositionsarten:
«Homo» wird in den folgenden Sätzen ganz verschieden verwendet.

128 Der Kontext ist auch relevant für die Bedeutungen von Homonymen: Je
nach Kontext hat «canis» andere Bedeutung: «canis est latrabile animal»; «canis est
marina belua»; «canis est sidus illustris».

129 ABAELARD sagt in Dialectica: «Quod vero aha recti casus dicuntur, alia ob-
liqui, alia masculini generis, alia alterius dicantur, ad positionem constructionis re-
fertur.» (Loc. cit. [Anm. 7], 124f.; vgl. 147). NIKOLAUS VON PARIS formuliert in seiner

Summa Metenses: «Vocamus autem consignificata vocum accidentia quibus me-
diantibus ordinantur voces ad constructionem.» (Zit. in: De Rijk, loc. cit. [Anm.
14], 11,1, 475).

130 «Ista nomina <Roma>, <Carnotum> et similia possunt considerari dupliciter,
aut quantum ad impositionem et significationem et sie sunt nomina simpliciter,
aut quantum ad officium et sic sunt adverbia quia accipiuntur pro adverbiis locali-
bus et consimilibus» (Zit. in: FREDBORG, K., The Dependence..., loc. cit. [Anm. 90],
27).

131 Auch der Ausdruck «suppositio» kommt aus der Grammatik. Vgl. De Rijk,
Lambert M., Logica Modernorum I, loc. cit. (Anm. 14), 20-22 und ibid. 11,1, 228f£,
513 ff. De Rijk, L.M., The Development of Suppositio naturalis in Mediaeval
Logic I, in: Vivarium XI (1973) 104. Der grammatische Sinn der Supposition zeigt
sich im suppositum, das grammatisches Subjekt eines Verbes oder persona agens ist.

132 Das officium der sigmficatio2 wird im 13. Jahrhundert durch proprietas ersetzt,
so daß dann von den proprietates terminorum als dem eigentlichen Thema der logica
moderna gesprochen wird (De Rijk, loc. cit. [Anm. 14], 11,2, 707). Nomen und Ver-
bum treten als pars orationis in den Hintergrund, terminus ist pars propositionis.



Die Bedeutung von Bedeutung 417

«Homo est bisyllabum.» (für sich) / «Homo est species.» /
«Sortes est homo.» / «Homo intelligitur.»

Was hier entdeckt wird, sind Quines sogenannte opake Kontexte, die
die Austauschbarkeit salva veritate einschränken. Der Kontext ist in
der Suppositionslogik meist die Proposition, aber durchaus auch die
Attribution {restrictif) oder dann der pragmatische Kontext: Wenn es

heißt «rex venit» oder «magister legit», dann ist die Bedeutung,
genauer das, wofür der «rex» oder «magister» steht, abhängig vom
geographisch-politisch-institutionellen Umfeld.133 Die Suppositionslehre
ist eigentlich nichts anderes als eine Theorie über die vielfachen
Bedeutungen des Terminus seiner Verwendung im Kontext gemäß, v.a.
im Satz (propositio). Die Bedeutung in der Logik kann nicht gesondert
als significatioi untersucht werden, sondern muß immer auch Verwendung

der voces im Rahmen des usus loquendi, der grammatische und
pragmatische Aspekte hat, in der Logik untersucht werden.

Wenn Quine mit den Worten «fE]he primary vehicle of meaning
is seen no longer as the word, but as the sentence»134 die Revolution
der Semantik Bentham und Frege zuschreibt, dann wissen wir nun,
daß das Urteil historisch ganz falsch ist. Das berühmte Kontextprinzip

der Logik (nicht der Linguistik) ist nicht Licht von Frege oder
Wittgenstein, auch nicht erst der logica moderna (wie seit De Rijk
immer wieder behauptet wird), sondern indirekt von Priscian und direkt
von Auseinandersetzungen im 11./12. Jahrhundert.135

«Nach der Bedeutung der Wörter muß im Satzzusammenhang, nicht in
ihrer Vereinzelung gefragt werden.»136

«Nur der Satz hat Sinn. Nur im Zusammenhang des Satzes hat ein
Name Bedeutung.»137

Die konsequente Fortsetzung dieser Untersuchung müßte nicht nur
von der Übersicht über die Bedeutungen von Bedeutung her als

signification die Bedeutung von Propositionen untersuchen, sondern auch

von der Entwicklung der significatio zur suppositio her. Dies allerdings
würde den Rahmen eines Aufsatzes sprengen.138

133 De Rijk, The Development of Suppositio naturalis, loc. cit. (Anm. 131), 79

und 103.
134 Quine, W.v.O., Theories and Things. Cambridge-London 1981, 69.
135 Vgl. Martianus Capella.
136 Frege, G., Grundlagen der Arithmetik, Nachdruck Hildesheim 1977,

XXII.
137 Wittgenstein, Tractatus, 3.3.
138 Es ist ganz klar, daß die Frage: Was bedeutet denn eigentlich ein Satz? um-

somehr in den Vordergrund des Interesses gerückt werden muß, als es bei



418 Die Bedeutung von Bedeutung

Das sprachliche Sein, das in Logik und Grammatik — wobei das

eine nicht auf das andere reduziert werden kann — analysiert wird, ist
also nicht naturalisierbar, nicht in physikalischer Sprache beschreibbar,

nicht auf Physik reduzierbar, aber auch nicht auf Logik und
signification, sondern nur durch Einbezug der Dimensionen: Intention,
Imagination oder Intellectus, Hörer, Sprecher, Kontext, also
Zusammenstellung mit andern Zeichen (Syntax) und konkrete Sache. Es ist
also durchaus das sprachliche Sein rekonstruierbar — vielleicht noch
präziser — als jenes 4-Tupel, das Putnams allzu vereinfachende
Bedeutungstheorie vorschlägt.

Darin zeigt sich auch, daß logischer (lexikalischer oder kontextu-
eller im Satz) und grammatischer Sinn nicht isolierbar sind. Dieses
Resultat soll wiederum Quine kommentieren: Er drückt das Verhältnis

von Grammatik, Logik und Wahrheit ähnlich wie Abaelard, bei
dem die Logik die Grammatik als conditio sine qua non voraussetzt
und Signifikation nur in einer übergeordneten Art du langage untersucht

werden kann, aus: Die Logik befaßt sich mit der Wahrheit von
Sätzen. Dabei ist nur die Struktur, nicht der Inhalt der Sätze interessant.

Die Struktur besteht in grammatical constructions-. «Here then, is

the intimate connection between grammar, truth and logic: Logic studies

the truth conditions that hinge solely on grammatical constructions.»139

Dabei gelten beide Sinne von hinge-, «sich drehen», «stützen auf». Oder
wie er in Philosophy ofLogic kurz und prägnant — wie es seine Art ist —

formuliert: «Logic chases truth up the tree of grammar.»140 Die Logik
jagt/verfolgt die Wahrheit auf den Syntax-Baum der Grammatik und
kriegt sie dort zu fassen.

Priscian, der eine kompositionale Semanik voraussetzt, ganz eindeutig der Satz als

Ganzes ist, von dem her die Bedeutung der Teile konstituiert wird. Denn die
minimale semantisch-signifikative Einheit, die dictio ist als pars minima orationis con-

structae, id est in ordine compositae definiert: pars autem, quantum ad totum intelligendum,
id est ad totius sensus intellectum. Später heißt dies dann: complexe significabile (Pris-
CIAN, loc. cit. (Anm. 16), 11.14, S. 53, Z. 8-10). Gregor vom Rimini wird dann vom
complexe significabile oder vom significatum totale sprechen. HUBERT ELIÉ (Le
complexe signficabile. Paris 1937, 7) führt diese Rede auf Aristoteles zurück. Gregor

sei der Meinung, daß pragma bei Aristoteles das significatum totale meine: Kat.
12b 6-15.

135 QUINE, W.v.O., «Grammar, Truth, and Logic», in: Kanger, Stig/Oehman,
Sven (Hgg.), Philosophy and Grammar. Dordrecht 1980, 17—28 (zit. 17).

140 Quine, W.v.O., Philosophy of Logic. Cambridge MA-London 1970, 35.


	Die Bedeutung von Bedeutung : ein Annäherungsversuch aus frühscholastischen Quellen

