
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 3

Artikel: Kosmios kai theios : la justice divine de l'âme selon Platon

Autor: Alekniene, Tatjana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761229

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761229
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tatjana Alekniene

Kosmios kai theios

La justice divine de l'âme selon Platon

Le but de cet article est d'attirer l'attention sur un aspect important
de la notion des parties de l'âme humaine, notion abondamment
développée dans les dialogues platoniciens. Malgré le nombre
impressionnant d'études qui ont été consacrées à ce sujet1, on n'a jamais, à

ma connaissance, souligné la signification particulière de la notion des

parties de l'âme pour la célèbre formule de l'assimilation au dieu,
laquelle constitue, dans la philosophie platonicienne, le but visé par le
véritable philosophe. D'une part, on n'a jamais clairement vu que
cette assimilation à la divinité se trouve intimement liée au caractère

complexe de l'âme humaine et, qui plus est, que c'est justement dans

cette nature composée et complexe, dans cet ordre intérieur des parties

ou des formes différentes d'une âme, que la divinité peut se révéler

comme accessible aux créatures habitant le cosmos. D'autre part, il
faut tout de même noter que ce rapport n'a pas complètement échappé

à l'attention des générations platoniciennes postérieures, qui
s'interrogeaient sur la signification de la définition, devenue classique, du
but de la vie philosophique: à quel dieu un homme d'ici-bas peut-il
ressembler, et comment peut-il le faire? Les auteurs chrétiens, méditant

à leur tour sur les questions de l'image et de la ressemblance
divines de l'âme humaine, se sont montrés particulièrement sensibles à

l'idée authentiquement platonicienne, selon laquelle la nature composée

de l'âme, sa complexité, comporte en elle-même l'image de son
créateur et ainsi la possibilité de retrouver, autant que possible, la
ressemblance divine.

Au début du Phèdre (229b—230a), dialogue où Ton trouve Tune des

plus célèbres images de l'âme humaine composée, celle de l'attelage
ailé, Socrate explique à son jeune ami plein de curiosité qu'il n'a ja-

1 La plupart de ces études ont été centrées sur le problème de la cohérence de
la doctrine des parties de l'âme dans les dialogues platoniciens.



370 Kosmios kai theios

mais le loisir de s'amuser avec les explications naturalistes des mythes,
et qu'il a une chose beaucoup plus importante à étudier, n'ayant pas
encore réussi, comme le dit l'inscription de Delphes, à «se connaître
soi-même». Or «il serait ridicule d'étudier les choses étrangères, sans
savoir cela». «C'est pourquoi, ayant dit adieu à ces créatures, <...> je
ne les scrute pas elles, mais moi-même: suis-je une bête plus compliquée

et plus gonflée d'orgueil (èJtiTeôuppévov) que Typhon, ou bien
un animal plus doux et plus simple, qui par la nature a une part divine
et non gonflée (sincère: àtrapou)?»2. Ces paroles de Socrate constituent

un point de départ opportun pour notre propos, car elles reflètent,

habillés par des images mythologiques, les principaux problèmes
des dialogues platoniciennes concernant la ressemblance divine de la
créature complexe qu'est l'homme.

La connaissance de soi, thème privilégié du Socrate platonicien,
rappelle l'invitation traditionnelle à la prudence et à la modestie, tout
en incitant à s'étudier, avant tout, soi-même. De son côté, la sagesse
traditionnelle appelle l'homme à ne pas surestimer sa valeur et sa

puissance, à connaître sa place et les limites de sa nature purement
humaine. Dans la bouche de Socrate, fidèle explorateur de la volonté
divine, ces mots deviennent un appel à la réflexion. Le regard de celui
qui est prêt à suivre l'ordre divin se dirige en effet vers l'intérieur de

lui-même: c'est là, dans la nature complexe de son âme, qu'il se décide
en un choix radical: deviendra-t-il le plus divin possible ou se laissera-
t-il envahir par le chaos typhonien? Le «connais-toi toi-même» des

dialogues platoniciens est donc ambivalent, et c'est dans cette
ambivalence, entre l'incitation traditionnelle à la prudence et la nouvelle
certitude atteinte à l'intérieur de soi-même, que se constitue la notion
platonicienne des parties de l'âme composée.

A la fois traditionnelle et restrictive, la formule delphique de la
connaissance de soi exige une obéissance inconditionnelle aux lois et
à la morale sociale: elle impose en effet le respect de l'ordre établi, des

parents et des autorités, de la justice (ôiKcaoouvr|) et de la tempérance
(acù(pQootivr|). Toutes ces valeurs sont d'ailleurs fort menacées par les

théories des nouveaux enseignants de la pensée libre et de la conduite
affranchie que sont les Sophistes, principaux opposants du Socrate

platonicien, lui-même soucieux de découvrir et de faire reconnaître le

2 Phèdre 229b-230a: erre ri ôt|qiov öv wyxavö) Tuçtovoç jtoLuxT-OKortegov
TE Kai |XàXX0V ÈXlTEÔUgllÉVOV, EÏTE li|J.£gd)TEQÖV te Kai âJtXoviaTEgov Çcpov

fteiaç tivôç Kai àrécpoti goigaç cpûaEi gexéxov.



Kosmios kai theios 371

caractère incontournable des vertus réputées de la vie communautaire
(de la tempérance et de la justice avant tout).

La connaissance de la nature et de la véritable portée des vertus
fondamentales de la vie sociale bien organisée, de la justice (ôuccno-

aûvri) et de la tempérance (ococpQOOÛvr|), vertus auxquelles incite le
«connais-toi toi-même» et auxquelles s'oppose le Typhon mythique,
cette connaissance constitue, pour Platon, une propriété précieuse et
exclusive de l'esprit philosophique. A la différence du sophiste qui ne
possède qu'un savoir imaginaire sur toutes les choses3, le véritable
philosophe sait en quoi, vraiment et profondément, consiste la vertu
humaine la plus importante4.

Compris comme une invitation à s'étudier soi-même, l'oracle de

Delphes oblige ainsi chacun à scruter sa propre nature. La question
absorbant le temps et l'énergie de Socrate: «Suis-je un être plus
compliqué ou plus simple?» peut rappeler la règle générale de la connaissance

d'un être, répétée à plusieurs reprises dans le même dialogue5: si

l'on veut connaître un être, on est obligé, d'abord, de déterminer s'il
est simple (ootAoûv) ou bien composé de plusieurs formes (jtoLueiôéç)
et, ensuite, quelles sont les capacités de ces formes (tcù tî Jtoielv ccùto

otécpuKEV rj Tcp TÎ Jtcrôslv ûttô Toû)6. Personne, dans aucun métier, ne

peut avancer avec sûreté vers son but s'il n'a pas appliqué cette
méthode7. Cette règle de la connaissance fait partie de la capacité
fondamentale et caractéristique de l'esprit philosophique, celle de distinguer

les différences des formes (eïôr|, yévr|, lôéai), tout en les saisissant

dans une idée englobante qui unifie la pluralité des formes et

permette de discerner les rapports par lesquels ces formes sont liées

entre elles8. Socrate avoue sa propre passion pour cette méthode de

raisonnement9. S'il l'applique fidèlement afin de se connaître soi-

3 Sophiste 233c ss.
4 Cf. Alcibiade 106c ss., 109b ss., où les questions du savoir propre du philosophe

et de l'utilité de la philosophie sont discutées.
5 C'est ce qu'a remarqué J. MOLINE (Plato on the Complexity of the Psyche,

in: Archiv für Geschichte der Philosophie 60 [1978], p. 1—26), dont l'article a attiré mon
attention sur le lien qui existe entre ce passage débutant le Phèdre et la question
des parties de l'âme.

6 Phèdre 270c-d. Cf. ibid. 265d 2-e.
7 Ibid. 270b, 270d-e, 271a, 271d-272a, 277b-c.
8 Sophiste 252b ss., 253b 8-e, Politique 285a-b, Philèbe 16c 5—17a 5.
9 Phèdre 266b 3-7, Philèbe 16b 4-7.



372 Kosmios kai theios

même, il sera obligé de découvrir les parries (|iégr|), les espèces (eïôr|)
ou bien les genres (yévr|) différents de sa propre âme10!

Le même résultat est obtenu au cours de la recherche sur la nature
des vertus humaines les plus réputées, à savoir la justice et la tempérance.

L'étude de la tempérance (ococpeoouvri), définie comme «maîtrise»

et «connaissance» de soi11, aboutit à des questions déroutantes:

quel est l'objet de cette connaissance de soi-même12, et comment
peut-on être maître de soi-même (icgeiTTcov atnroù)13? Ces interrogations

semblent par ailleurs être bien familières aux Grecs des Vème et
IVème siècles14. Tout en montrant leur caractère paradoxal, Platon
insiste pourtant sur la nécessité d'une étude approfondie à leur sujet.
Dans la République, on arrive à résoudre ces questions en appliquant la
méthode de la connaissance dialectique et en supposant qu'il y a, dans

l'âme, une partie meilleure et une autre qui est mauvaise15. On en
trouvera encore une troisième, qui, prenant le parti de l'une ou de

l'autre, décide la victoire de l'une d'elles. Cette composition tripartite
de l'âme (tô Xoyuraicöv, to dupoeiôéç, tô èmûuptitiKÔv, se. elôoç, yé-
voç ou pégoç) se précise dans le livre IV de la République16, au cours
de l'examen d'une autre question que le Socrate de Platon étudie
toute sa vie17, et qui porte sur la nature de la justice (ôiKaiooûvri),
vertu très proche et souvent synonyme de la tempérance et de la
maîtrise de soi (atatpgooûvri).

«Juste» (ôncaia) est donc l'âme dont chaque partie est juste, c'est-
à-dire qu'elle «se connaît elle-même», qu'elle connaît sa place et
accomplit le devoir correspondant à sa valeur naturelle. La justice de

10 Dans le livre IV de la République, Platon appelle les parties de l'âme tantôt
pégr| (IV, 442b 11, c 5, 444b 3), tantôt yévï| (435b 5, 441c 6, 443d 3), ou encore
eïÔT| (435b 10, c 5, e 1).

11 Charmide 164c 5-165a 1. Cf. Alcibiade 133c 18 ss. et Les Rivaux 138a 5—11.
12 Charmide 165c— 166c, 166e ss., 170b ss.
13 République IV, 430e 7~431a 1.
14 Cf. Protagoras 353a 1, 5, 358c 1-3, 359d 6.
15 République IV, 430e, 431a 7—b 2.
16 Quant au nombre des «parties» ou des «formes» de l'âme, cette dernière pourrait

en avoir plus que trois (cf. République IV, 443d 6 ss. et Timée 42a 3—b 1, 69c 5—

d 6), mais ces trois n'en demeurent pas moins les principales, car elles constituent
les «centres» des désirs et des activités de l'âme.

17 Cf. République I, 367d. Mentionnons ici que le Gorgias et le livre I de la République

remontent vraisemblablement tous les deux au début de la carrière du
philosophe. Associées au témoignage de la Lettre VII autobiographique (cf. 325e-326b),
ces deux œuvres attestent que Platon commença très tôt à penser et à écrire au
sujet la nature de la justice.



Kosmio s kai theios 373

chaque partie contribue ainsi à créer la justice, c'est-à-dire le bon et
juste ordre, de toute l'âme composée. C'est à partir de l'ordre s'éta-
blissant dans une âme qu'on discerne dans le comportement des

hommes ce qui est bon et ce qui est mauvais (ta îcaXà kcù aia%gà vô-
pipa)18. Celui qui a une âme bien ordonnée (KÔopioç, ô'ucaioç, ocôcpQCûv)

est juste dans toutes ses actions, car il veille toujours à ce que rien
n'endommage son précieux ordre intérieur19. L'âme juste est en
bonne santé comme un corps bien équilibré, tandis que l'âme injuste
est malade, comme l'est un corps dans lequel les éléments malsains
dominent sur les bons20. L'âme injuste est défigurée comme le corps
enlaidi par les maladies21.

Typhon, ce monstre hybride rappelé ironiquement au début de

Phèdre, mérite bien l'attention de celui qui désire «se connaître soi-
même», tant dans le sens de l'obéissance aux autorités qu'en s'étu-
diant soi-même pour examiner le fondement intérieur de la conduite
pieuse. Aux yeux de l'explorateur dialectique qu'est le philosophe
platonicien, Typhon, monstre hybride ailé, moitié bête, moitié humain,
avec cent têtes de serpent, est un bon exemple d'un être extrêmement
compliqué et «multiforme», c'est-à-dire composé de plusieurs formes
disparates. Pour un moraliste «conservateur», Typhon représente un
exemple repoussant et instructif d'une insolence punie de façon
spectaculaire par les êtres supérieurs22.

Ce personnage évoque un sujet encore plus vaste de l'histoire
mythique: celui de l'opposition entre les vieilles forces chthoniennes
et les dieux olympiens protecteurs de la raison et de l'harmonie.
Typhon est de plus le géniteur de nombreuses bêtes monstrueuses,
alliées d'Héra contre Héraclès, Zeus et Apollon23. Apollon lui-même,
avant de fonder son oracle à Delphes, a dû tuer un dragon qui, à la
demande d'Héra cherchant à se venger de Zeus24, avait élevé son fils
chthonien Typhon25. Ces images monstrueuses nous rappellent ces
hommes gonflés et pleins de typhos («plus que Typhon lui-même»)
que sont, pour le Socrate platonicien, ces savants (oocpot) prétentieux

18 République IX, 589c 7 ss.
19 République IV, 443e, IX, 591c. Cf. Gorgias 506e ss., et ailleurs.
20 République IV, 444c 5-445b 4.
21 Gorgias 524b 4-525a 6.
22 Cf. HESIODE Théogonie 824 ss., Apollodore, Bibliothèque I, IV, 3.
23 Théogonie 306 ss.
24 A cause de la naissance d'Athéna!
25 Hymne a Apollon 180 ss.



374 Kosmios kai theios

et irrévérencieux, qui s'imaginent pouvoir tout expliquer et tout éclairer

grâce à leur habilité sophistique. La comparaison avec Typhon est
donc à la fois une exagération ironique et une illustration pédagogique
des dangers de l'insolence. En même temps, elle accorde une dimension

religieuse et paradigmatique à toutes les manifestations de l'assurance

aveugle et orgueilleuse: le typhos, comme la fumée26, obscurcit
la vue de l'être humain en le faisant se révolter contre la raison et le

bon ordre.
Pour le Socrate platonicien, Typhon est plus qu'un exemple

didactique extérieur. Comme dans le cas de l'acquisition d'une justice
véritable, c'est en effet à l'intérieur de sa propre âme que l'homme
devient un émule du Typhon mythique. Typhoniennes par leur caractère

sont, dans une âme, ses parties avides de richesses matérielles et
de pouvoir mondain, plus ou moins rebelles à la direction de la partie
raisonnable et au juste ordre de l'ensemble. C'est à peine un hasard si

les noms eux-mêmes des parties «irascible» et «concupiscible» de
l'âme (tô ûupoeiôéç, tô èmûupr|TLKÔv), rappellent elles aussi le rebelle

Typhon. Ces coïncidences ne devraient pas en fait nous étonner de la

part d'un auteur écrivant, à peu près à la même époque de sa vie, un
ouvrage rempli d'étymologies plus ou moins fantaisistes au sujet des

mots et des noms. Un jeu de mots au début du Phèdre lie le nom du

Typhon avec le verbe (èm-) rûcpopai (èmteûuppévoç) et le mot de la
même racine Tûcpoç (à-TÛcpou). Cette étymologie se retrouve souvent
chez les auteurs postérieurs à Platon. Au même groupe appartiennent
les mots fhipôç et èitiôupîa, que le Cratyle fait remonter (à juste titre,
selon Liddle-Scott-Jones, Greek English Lexicon, s.v.), à déco, dont le

sens se résume à «bouillir» et «ravager»27. En somme, l'attitude
orgueilleuse révèle le désordre intérieur d'une âme dont les parties
«typhoniennes» refusent de reconnaître leur place et de respecter le

juste ordre de l'ensemble.

26 C'est un mot que les traducteurs français (L. ROBIN, P. VICAIRE et L. Bris-
SON) utilisent pour garder le jeu de mots du texte grec.

27 Cratyle 419d 8-e 2: ôupôç ôè cutô Tfjç fh'iaecoç Tfjç t|n>xfjç kcù Çéoecoç è'xoc
äv toûto tô övopa oùô' èjtcôupla xaXenôv rfj yàç> èiti rôv ôupàv louât]
ôuvâpei ôfjXov. ÔTl toûto êtcXfjÔT| tô övopa. Il est digne d'être noté ici que, dans
la Théogonie d'HESIODE, (869 ss.) Typhon (Tucpcoeûç) et tiûco sont aussi voisins.
Étant donné le contexte, cela peut être intentionnel: tous les mauvais vents, dit le

poète, sont nés de Typhon ('Ek ôè Tucpcoéoç ecrt' àvéptov pévoç ûygàv àévrtov,
etc.); ils sévissent sur la mer en soulevant une terrible tempête (Katcrj Oulouai
àéXAt]). Sur la parenté entre Tûcpoç et ôûcû, cf. LSJ s.v. fhico A: offrir un sacrifice et
B: bouillir, bondir, Chantraine s.v. TÛcpopat, Tûcpoç, TucpXôç.



Kosmios kai theios 375

Pour être reconnu par le dieu de Delphes comme l'homme le plus
sage, il suffit donc, contrairement à ce que fait la majorité des hommes,

d'être modeste et de ne pas se tromper à propos de son savoir et
de ses qualités28. Mais le Socrate des dialogues platoniciens va plus
loin, en scrutant la nature de cette modestie, celle de la maîtrise et de
la connaissance de soi, jusqu'à leurs racines dans l'âme de l'homme
modeste, juste et véritable ami de la sagesse (cpiX,ôoocpoç). Le vrai
fondement de la morale est en effet le bon et juste ordre institué à

l'intérieur d'une âme juste. Le meilleur guide de cette entreprise est le
véritable philosophe, possédant la technique dialectique du discernement

des espèces et le vrai savoir sur la nature de la vertu humaine.
En découvrant les différentes espèces de sa propre âme ainsi que

le fondement intérieur des principales vertus communautaires, on «se

connaît soi-même», à la fois dans l'esprit de la sagesse ancienne et
conformément à l'art dialectique de la philosophie. La justice et la

tempérance ne peuvent guère être ébranlées par l'habilité sophistique
sans scrupule moral ni religieux, car ces vertus ne sont pas imposées
par des règles extérieures, formelles et imaginaires. Elles sont au
contraire extrêmement «profondes», parce qu'enracinées dans l'ordre
naturel et inévitable de l'âme «multiforme». Ainsi, la notion des parties

de l'âme, éclairant la nature et l'origine des vertus humaines
principales, est-elle une arme très efficace contre le relativisme et le
scepticisme sophistiques, qui agacent particulièrement Platon dès le début
de sa carrière philosophique29.

La justice, la morale et les lois de la société ne sont donc guère
relativisées; elles exigent plutôt une participation consciente de la part
de chaque âme individuelle. Dans les mythes platoniciens, l'âme
possédant les vertus sans connaître à fond leur essence (ê'dei aveu cpiAo-

oocpîaç) ne mérite pas une meilleure destinée dans sa prochaine
incarnation30. Seule une vue claire de la réalité des choses (<pgôvr|OLç) fait
des vertus «courantes», que sont le courage, la modération et la
justice, des valeurs véritables31. C'est ainsi que Platon adopte et élargit

28 Apologie 20d ss.
29 Cf. note 17.
30 Cf. Phédon 82a 10—c 1, République X, 619c 7 ss. Le meilleur choix reste

toujours celui d'une âme qui choisit sa prochaine vie de façon raisonnable (Çùv vrô),
même si elle n'est pas la première à faire son choix (République X, 619b 3—6).

31 Cf. Ménon 88b-d et Phédon 69a-b. Tel est aussi, paraît-il, le sens des mots
célèbres du Théétète 176b: c'est en devenant juste et pieux avec la raison (perà xfjç
cpQOvqaecoç, cf. République X, 621c 5) que l'on devient semblable au divin autant
qu'il est possible, en échappant aux maux inévitables de la nature mortelle.



376 Kosmio s kai theios

les découvertes psychologiques de ses devanciers, poètes, historiens
et rhéteurs, qui ont depuis longtemps perçu le conflit entre la raison
et les mouvements de colère ou de désir pouvant scinder l'âme. Il
formalise et en même temps intériorise nettement ces conflits en
étudiant la nature idéale d'une âme «divine» ou celle, corrompue, qui mérite

le nom de «typhonienne». C'est en effet dans l'âme elle-même que
se manifeste la volonté divine qui prescrit les règles d'une conduite
pieuse et révérencieuse. Au heu - comme cela se passe dans les poèmes

homériques — de la mettre dans l'âme des personnages (Désir,
Courage ou une autre «émodon» personnifiée), la volonté du dieu
agit, selon Platon, dans la profondeur d'une âme humaine essentiellement

complexe.
On voit donc que la justice de l'âme est une qualité divine, car elle

a «hérité» du pouvoir et de l'autorité propres aux dieux, dont la
présence se révèle en quelque sorte par le bon ordre et par l'harmonie.
L'âme possède «une destinée divine et non typhonienne»32, si chacune
de ses parties occupe la place qui lui convient: c'est alors à proprement

parler une âme juste. Le bon ordre est une marque divine
accordée aux créatures aspirant à suivre et à imiter la divinité. C'est
pourquoi, comme il est affirmé plus d'une fois dans la République,

oeuvre entièrement consacrée à l'étude de la nature de la justice, et
comme il est répété aussi dans le fameux passage du Théétète, «l'être le

plus semblable à la divinité est l'homme juste»33. Dans cette dernière
œuvre tout comme au début de la discussion de la République, il est

ajouté encore que ce n'est pas dans le but de paraître bon que l'homme

doit aspirer à la vertu; la vraie motivation pour qu'il pratique cette
dernière doit être au contraire un désir personnel et intérieur de
ressembler le plus à dieu, ce dernier étant lui-même toujours on ne peut
plus juste34.

On sait bien que, pour Platon, la participation consciente à la réalité

divine est la valeur la plus importante de la vie humaine. Or, pour
lui, la pensée est l'activité la plus divine de l'homme. Par conséquent,
l'intellect est la faculté la plus précieuse de son âme (selon le Phédon,

elle est l'unique faculté de l'âme elle-même). Mais on ne distingue pas
assez une autre qualité, que Platon exalte aussi comme une vertu
divine et divinisante, la considérant comme un moyen privilégié pour
s'approcher de la divinité: celle de l'harmonie et du juste ordre, qui,

32 Cf. Phèdre 230a 5-6: heiaç rivôç icat cmjipou noiçaç ipûaei hëtéjcov.
33 République VI, 500b 8-d 1, X, 613a-b, 621c-d, Théétète 176a-b.
34 Théétète 176b-c.



Kosmio s kai theios 377

dans une âme, dépendent surtout de l'accord harmonieux entre les

différentes pardes. En d'autres mots, on ne prête pas assez attention à

ce que Platon dit sur la ressemblance divine d'un homme juste. Pourquoi

un homme juste ressemble-t-il plus que tous les autres à la
divinité? Quels changements opère cette justice pour qu'un homme
s'assimile au dieu autant que possible?

Dans les Lois, Platon affirme que c'est dieu, et non pas un homme
quelconque, qui constitue pour nous la mesure de toutes choses (jtdv-
tcov "/gt]|iâTCùv qéTQOv). Pour lui plaire, il faut s'ordonner selon cette
mesure: c'est bien naturel, si celui qui est mesuré ((xetqioç, èggéTQOç)
aime un être qui lui ressemble. C'est pour cette raison aussi qu'un
homme humble, modeste (Tcoteivôç îcai K£Koo|ir||iévoç) et tempérant
(ococpQcov) est toujours cher à dieu35. Obéissance et soumission ne sont
précieuses pour l'homme que dans la mesure où elles révèlent le juste
accord intérieur de son âme.

Que l'excellence de chaque chose, qu'on appelle aussi sa «vertu»
(<x@£Tf|), consiste dans l'ordre et la mesure qu'elle possède, cela est
expliqué avec beaucoup d'insistance déjà dans le Gorgias. Chaque
chose, que ce soit un vase, une maison, un navire, un corps ou bien
une âme humaine, ne devient bonne que grâce à l'ordre et à la bonne
disposition de ses éléments (KÔagoç, tùÇiç)36. Les peintres, les bâtisseurs

de maisons, les constructeurs de navires, et de façon générale
tout artisan (ôripiougyot) dispose chaque élément de son ouvrage «en
fonction d'un certain ordre et <...> force tous les éléments, avec
lesquels il travaille, à s'adapter les uns aux autres et à s'harmoniser entre
eux, jusqu'à ce que leur totalité constitue une réalité ordonnée et bien
disposée (Texaygévov Kai KEKoogrigEvov iïQâyga)»37. Le travail des

médecins et des entraîneurs du corps, visant à lui conférer une bonne
organisation et une saine disposition (Koagoûoiv Kal ouvratTouaiv),
est exactement comparable à celui des artisans38. En effet, ce que la
santé est à un corps bien disposé, la vertu l'est à l'âme bien ordonnée,
c'est-à-dire juste et tempérante39.

On peut donc remarquer que tous les artisans, qui sont à proprement

parler des «démiurges», imitent le travail du souverain démiurge,
artisan de l'ensemble du cosmos. De plus, ce dernier ne porte ce nom

35 Lois VI, 716a-d.
36 Gorgias 504a-d, 506d-e.
37 Gorgias 503e-504a, trad. M. CANTO.
38 Ibid. 504a.
39 Ibid. 504b-d.



378 Kosmios kai theios

que parce qu'il a été bien organisé par son père et artisan40.
L'harmonie et l'ordre constituent l'essence même de l'œuvre créatrice du

démiurge, lequel désire par là rendre son ouvrage le plus semblable

possible à son modèle parfait et éternel41. Il crée ce monde en arrangeant

et adaptant les uns aux autres des éléments chaotiques et
déséquilibrés42, «typhoniens» en quelque sorte, désordre inévitable en
l'absence de dieu43. L'artisan cosmique rend le monde harmonieux, le

fait «cosmos», univers dans lequel les évolutions périodiques et
régulières des astres constituent une image mobile du modèle éternel44.

Selon le mythe cosmogonique du Politique, l'harmonie et l'équilibre

qu'on trouve dans l'univers résultent du travail de dieu le père de

l'univers, qui l'a bien disposé au début de son existence (èk xoù ouv-
agpôaavToç aùxô xax' àgxâç)45. Tout ce qu'il y a de pénible et
d'injuste dans ce monde (ôoa %aX.e:tà xal aôuca èv ogavcp ytyvexai) est en
fait constitué et causé par les traces subsistant de son état antérieur,
«précosmique»46. Le danger est que, laissé à lui-même, ce monde aille
de nouveau s'abîmer dans un gouffre de désordre (tô xqç xaXaiâç àv-

agpooTÎaç rtàûoç) et de dissemblance sans limites (elç xôv xfjç àvo-
(ioiÔTr|Toç äateiQOV övxa xôvxov)47. Pour continuer à exister et à exister

heureusement, l'univers tout comme chaque être doivent s'approprier

autant que possible cette harmonie48, qui fait ressembler au dieu
et être aimé de lui. L'homme politique, à son tour, imite l'œuvre de ce
dernier en harmonisant les différents penchants des âmes de ses ci-

40 Gorgias 507e-508a.
41 Timée 28a-31b 3, 37c 6-d 2, 38b 6-9, 39e 2-9.
42 Timée 52d-53b: ôià ôè xà (j.r]ô' ôpoiaiv ôuvàpecov pqxe iaogçôjccov èp-

jtLJtXaadai xax' oùôèv aûxfjç laoQQOJtEîv. 69b: xaûxa àxaictcoç è'/ovxa ô deoç
èv éicâaxcû xe aûxw xqôç aùxô Kai xqoç ax|igetQiaç évexo[r)aev, ôoaç
xe Kai Ö3XT1 ôuvaxôv rjv àvàX.oya Kai o6|i(ieXQa elvai. Je souligne le mot Iooq-
Qojtoç qui, à mon avis, est très révélateur pour la notion de l'assimilation à la divinité
et pour le sens de la justice d'une âme «multiforme».

43 Cf. ibid. 53b.
44 Timée 37c 6 ss., 38b 6 ss.
45 Politique 269 d 1—2. L'univers, arrangé par dieu, est parfaitement équilibré

(iaoQQOJtCûTaxoç, Politique 270a 8). Dans le Phédon, le même mot est appliqué à la
Terre: plaçée dans l'air, elle garde son équilibre (iaoQQOJÛav, 109a 4), en étant une
chose équilibrée (iaÔQQOJtov xpaypa, ibid.)

46 Politique 273 b-c.
47 Ibid. 273 c-d.
48 Cf. ibid. 274d: après avoir reçu de grands bienfaits des dieux, les hommes

sont délaissés, condamnés à s'occuper d'eux-mêmes en imitant et en suivant le
cosmos.



Kosmios kai theios 379

toyens49, à partir desquels il crée un tissu superbe en mélangeant la

tempérance modeste avec l'esprit guerrier50. Semblable était, selon le

Timée, l'intention de la déesse aimant la guerre et la science (cptkortö-

kegoç Kal cpikôaocpoç) qui, pour fonder la première cité, a choisi la

terre attique à cause de son climat (f) eincgaata x<5v ôqcùv) favorable

pour porter les hommes «les plus faits à sa ressemblance» (jiqocj-
cpeQeaxâxouç aim])51.

Dans le livre VI de la République, ouvrage principal pour la

conception platonicienne de la justice politique et individuelle, Socrate

explique que les philosophes n'ont ni le temps ni l'envie de se mêler

aux querelles humaines: les yeux toujours tournés vers le haut, ils

contemplent l'ordre parfait de «là-bas», ordre toujours identique et

parfaitement juste. Pleins d'admiration, ils se mettent à imiter cet
ordre et s'assimilent à lui autant que possible (pipeîoDal xe Kal oxt ga-
/aaxa àcpopoioùaDai). Parce qu'il «n'existe aucun moyen» de ne pas
imiter ce qu'on «fréquente avec admiration», le philosophe ayant
constamment commerce avec ce qui est divin et ordonné (Delco Kal koa-
glcp ôgiTcôv) devient lui-même harmonieux et divin (KÔogtoç Kal

ôeioç), autant que cela est possible pour un homme52. Les meilleurs
hommes sont admirateurs et imitateurs de l'ordre divin. Le philosophe

ne se façonnera pas seulement lui-même (gf| gôvov éauxôv %kàx-

tsiv) à l'image de cet ordre, mais, s'il est nécessaire, il deviendra
l'artisan (ÔTigiougyôç) des vertus principales dans les âmes de ses

concitoyens. En les dessinant, comme le démiurge du Timée, selon le modèle

divin (Delco Jtagaôelygaxt xQtogevoi), les philosophes sauront
mélanger les éléments nécessaires de sorte à obtenir «un coloris humain»
fait selon l'exemple de la nature divine53.

«Tout ce qui est bon est beau, et rien n'est beau sans la mesure»54:

ce principe directeur de l'œuvre du démiurge garde toute sa valeur

pour la vie humaine. Un être humain doit toujours, à l'image de l'uni-

49 Politique 308a 4: ol Jtgôç xf|v àvôçelav gâkXov géttovxeç 309b 6:

èvavxla xelvovxaç àkkf|koiç 310a 4: àgexfjç gsgcov cpûaecûç àvogolcov Kal èitl
xà Èvavxla tpegogévcov. Cf. encore les Lois VII, 802e 5—11: la nature virile se

distingue par une inclination au courage, tandis que celle des femmes s'incline plutôt
à la modestie et la tempérance (JtQÔç xô KÔagiov Kal aûcpgov gâXLov àito-
kA,Tvov).

50 Politique 305e—311c.
51 La traduction de ce passage tiré du Timée 24c—d est de A. RlVAUD.
52 République VI, 500b 7—d 1.
53 Ibid. 500d 4-501 c 2.
54 Timée 87c 4 ss.



380 Kosmios kai theios

vers harmonieux, chercher à établir l'équilibre entre toutes ses parties
constitutives. Pour l'homme, l'exigence la plus vitale est donc l'équilibre

entre son âme et son corps. L'âme trop forte nuit tout autant
qu'un corps obèse, qui rend l'homme laid et malade. Il faut partager
les soins entre le corps et l'âme pour qu'ils deviennent, tous les deux,
sains et équilibrés (tooQQÔJtcù)55. Le même principe doit régler les
relations entre les membres du corps et les différentes parties de l'âme.
Aux qualités et aux membres du corps qui se trouvent en désordre
(jtXavépeva), on accordera, en suivant l'exemple de l'univers56, l'ordre
naturel (icaTà ouyYeveîaç elç TàÇtv KortaKoopfj) en les agitant avec
mesure (lieTQÎcoç oetcov) à l'aide d'exercices rythmiques, et on les fera,
une fois qu'ils seront devenus amis, produire la santé57.

Quant à l'âme, il faut veiller toujours à ce qu'aucune de ses trois
parties principales ne devienne trop forte et ne trouble son harmonie58.

Même la partie raisonnable est soumise à cette exigence; on ne

peut pas se consacrer à l'activité de sa partie la plus noble, sans avoir
accordé le soin dû aux deux autres. Platon l'affirme avec insistance

juste avant le fameux passage sur le démon divin, notre intellect; en le

soignant, on s'assimile à la divinité autant que possible. Et, tout en
invitant à prendre le meilleur soin de cette racine céleste de son âme,
Platon rappelle, une fois de plus, que le meilleur soin est celui qui
accorde à chacun59 les «mouvements» convenables60.

Ainsi avons-nous pu constater que, parmi les moyens d'assimilation

au divin, c'est l'harmonie et le bon équilibre entre les différents
penchants de l'âme qui sont de loin les plus efficaces, puisqu'ils
rendent cette dernière le plus possible semblable à la divinité, la plus
aimée par les dieux, et aussi la plus heureuse, dans cette vie déjà, ainsi

que dans son avenir, où elle le sera davantage encore61. Or, selon les

dialogues de Platon, cette oeuvre d'«ajustement» de l'âme dure plus
qu'une vie terrestre et détermine finalement le moment de sa

délivrance définitive des incarnations consécutives. Ainsi, chaque homme

55 Ibid. 87c-88c 6.
56 Ibid. 88c 7 ss.: Kara ôè Taùrà Kai tà pépT) Oepaiteuxeov, rô toû Jtavrôç

àxopipoijpEvov £féoç et 88d 6 ss., e 3-5.
57 Ibid. 88d-89a.
58 Ibid. 89e-90a 2: ôjtcoç âv è'/coaiv ràç Kivf|aeiç Jtpôç äXXr\Xa aup-

pÉTpouç.
59 A. RlVAUD traduit «à chaque partie», et qui sait s'il n'a pas raison.
60 Timée 89c 6-7.
61 Pour la destinée des hommes justes après leur mort cf. Gorgias 523a-527a,

République X, 613b-621d, Théétète 176e-177a, Timée 42a-d.



Kosmios kai theios 381

travaille pour perfectionner une âme dont la survie dépasse la durée
de sa propre vie terrestre. Chacun est responsable de la destinée d'une
essence beaucoup plus précieuse qu'une seule vie. La responsabilité
de chaque «copropriétaire» d'une âme, dans un tel cas, ne rend pas

pour autant inutiles les efforts humains déployés pour améliorer et

purifier une âme «anonyme» et «dépersonnalisée»62; au contraire, cette
responsabilité n'en est que plus grande encore, puisque l'ajustement
de l'âme est un but de l'existence philosophique tandis que la justice
en constitue la perfection finale, assimilant l'homme à la divinité.

Mieux que toute âme, celle de l'homme juste réussit plus facilement

à suivre les chars des dieux. Ceux-là évoluent aisément dans les

régions culminantes de la voûte céleste où se déploie la pure contemplation,

car ils sont bien équilibrés (n'ayant que de nobles chevaux) et
faciles à conduire (looggoitcoç eùf|via ovra gaôîcoç JtogeûeToa). Par

contre, les chars des âmes humaines souffrent beaucoup et cela à

cause du mauvais cheval, qui, s'il n'a pas été bien éduqué par le
cocher raisonnable, se penche vers le bas (ßgtüet yàg ô xfjç kûkt|ç ïtntoç
petéxœv èati rr|v yfjv géttcov te Kai ßagüvrav m pf| koiXcûç fj Tedga|ipé-
voç tcüv f|vi6%cov) en entraînant tout le char de l'âme, même si elle
désire contempler la justice en soi et la sagesse en soi63.

L'âme se penche (géjtco) en effet là où l'entraîne le désir de sa

partie la plus forté64. L'âme juste, comme chaque chose bonne et
belle, a des penchants bien équilibrés, elle est laôggoxoç, comme la

Terre, habitée par les hommes, comme le cosmos arrangé par le
démiurge65, ou comme les équipages des âmes divines au plus haut point
de la contemplation66. D'autres passages tirés de la littérature grecque
renforcent l'impression que la signification de l'adjectif ôlkoiioç peut,
effectivement, pencher vers le sens «ajusté», «(bien) équilibré» (loög-
qojcoç). Dans les traités hippocratiques par exemple, on parle de la

nature juste d'un membre du corps, ce qui signifie en même temps sa

62 Comme le suggère, à propos du mythe final de La République, J. Annas
(«Plato's Myths ofJudgement», Phronesis XXVII, 1982, p. 131-139): « The result
of placing the afterlife judgement within a circle of reincarnations has been to
reveal them as part of a fated cycle of happenings within which it is hard for the
individual to retain much sense of responsability for his or her own life», op. cit. p.
134.

63 Phèdre 247b.
64 Cf. République VI, 485d 6-8, VIII, 544d 6-e 2, 550e 4 ss., Politique 308a 4 ss.,

Rois VII, 802e 6 ss.
65 Voir notes 41 et 44.
66 Phèdre 247b.



382 Kosmios kai theios

position bonne et naturelle67, et l'on affirme que le meilleur moyen
pour redresser une luxation est celui qui le fait de la façon la plus
équilibrée (ônccnÔTcrta pèv pox^eùet ôucaioTaTai ôè àvriQQoitat ...)68.

Le dictionnaire de la langue grecque de Liddle-Scott-Jones indique
aussi le sens de «bien équilibré» pour le mot ôîkcuoç dans l'Education
de Cyrus de Xénophon (Cyr. II, 2, 26)69: un char (ôtppa) ne peut être ni
rapide, ni juste (c'est-à-dire se tenir droit), si les chevaux attelés sont
injustes (ne conviennent pas, sont mal choisis ou bien tirent dans des

sens opposés, comme les chevaux de l'âme humaine dans le mythe du
Phèdre)10. Le contexte renforce davantage cette signification, car toute
la partie du discours de Cyrus devant ses généraux, d'où est tirée la

comparaison avec un attelage juste (II, 2, 23—26), insiste sur l'importance

du bon choix des membres pour l'équilibre et l'efficacité du

tout qu'ils constituent. Semblable, en ce que concerne la signification
particulière de «la justice», est sans doute l'impression du commentateur

néoplatonicien du Phèdre, lequel suppose que l'adverbe Iooqqo-
Jtcoç rattaché aux attelages divins (247b 2) est probablement dit au lieu
de ôiKatcùç71.

Cette idée sous-jacente à la fameuse théorie platonicienne de

l'équilibre divin et divinisant de l'âme composée, n'est pas suffisamment

mise en relief par les savants modernes, même par ceux d'entre
eux qui étudient d'une façon approfondie la notion de l'assimilation à

Dieu chez Platon et dans la tradition platonicienne72. Or il est important,

me semble-t-il, de voir dans la notion de la ôucaiocn3vr| divinisante

des dialogues platoniciens l'image de l'âme recelant en elle-
même une bête énorme ou, du moins, un cheval effarouché, difficile à

éduquer; précisément, la tâche de cette âme est d'apprivoiser cet animal

sauvage, pour bien (Koaptcoç, ôucatcoç) ordonner toutes ses
parties73 selon l'exemple du juste ordre divin74. L'image de la justice di-

67 De fractionibus I: aÜTt| yàg T| ôncaiotaTT) tpûaiç, ÛJtô ôikcut)ç (ptjaioç àv-
ayicaÇôpevoç.

68 De membris VII.
69 LSJ s.v ôÎKaioç B : equal, even, well balanced- cxgga ôlKaiov: evengoing chariot.
70 Peut-être est-ce le mot &Q|ia lui-même (cf. âQpôÇco, àQpovîa) qui, dans

cette phrase, «affecte» le sens de ôîkcuov.
71 Hermias d'Alexandrie, Sur le Phèdre p. 144, 20-24 Couvreur.
72 Cf. H. MerKI, 'OMOIfiXIE ©Em. Von der platonischen Angleichung an Gott pur

Gottähnlichkeit bei Gregor von Njssa, Freiburg/Schweiz, 1952, p. 1-7 ss., et l'article
Ebenbildlichkeit dans le Reallexikon für Antike und Christentum (Bd. IV, col. 459 ss.)
du même auteur.

73 Cf. République IX, 588e-589b.



Kosmios kai theios 383

vine, souvent exaltée par les Anciens75, se précise et s'enrichit donc
chez Platon, qui voit dans le nom de la «justice» une notion d'équilibre

et d'harmonie, qualités caractéristiques de la divinité.
Dans cette perspective, l'explication du mot ôiKaiooûvr| proposée

dans le Cratyle (412c—413c) est révélatrice. On s'accorde généralement,

dit Socrate, pour reconnaître que «öucaioawri» est dérivé du
«ôiKaloD auveaiç» et que le nom «ôiicaiov» a été donné à ce qui
ordonne, en les traversant (ôiaïôv), toutes les choses existantes, le kappa

ayant été rajouté pour faciliter la prononciation76. Il se peut, et telle
est l'opinion d'un interlocuteur imaginaire de Socrate, que ôdcaiov

représente le soleil, qui seul gouverne toutes les choses en les traversant
(ôtaïôvTot) et en les brûlant (tcdovTa) par sa chaleur77. D'autres disent
encore que c'est le feu, ou plutôt sa chaleur, ou bien ce qu'Anaxagore
appelle le voûç, car «celui-ci est un souverain absolu qui ne se mélangeant

avec quoi que ce soit, arrange toutes les choses (otdvTa Koopeîv
tà JtgaYpaxa) en les traversant toutes (ôid Jtdvxcov lôvxa)»78. Cette
explication reste unique dans la riche collection des étymologies des

mots ôlkt| et ôucaiooûvr| recueillies par les lexicographes anciens. C'est
la notion de la «division», de la «séparation», du «partage en deux» (en

partant de ÔL/a, ôtxâÇetv) et de l'«hésitation» (de ôLÇco), que font
ressortir leurs Etymologies1'1, aucune ne suggérant par contre la notion de

74 Cf. ibid. X, 621c-d.
75 Cf. HOMERE, Iliade XVI, 386-392, Odyssée XIV, 83 ss., HESIODE, Théogonie

902, Les travaux et les jours 213-285. Selon certains historiens de la notion grecque
de justice, ôlKT| devait être, primitivement, un objet par lequel, au cours d'un procès

judiciaire confié au dieu, on visait une cible (cf. ôiKeîv) afin de connaître la
volonté divine (cf. V. Ehrenberg, 'Rechtsidee im frühen Griechentum Leipzig, 1921,

p. 70-81. Cf. Lois VI, 757b-c 6 où Platon appelle la bonne égalité géométrique «le

jugement de Zeus»).
76 Cratyle 412c 6-e 1: èjtei ô' oûv èmTQOJteûei rà äX\a Jtâvra ôiaïôv, toûto

tô övopa èicLrj{>T| ôqôcùç «ôîkcuov», eùcrtogîaç ëveica rtjv roû KÔitita ôùvapiv
jtpocAaßöv.

77 Ibid. 413b 2-5.
78 Ibid. 413c.
75 Cf. Etym. Gud. II, s.v. ÔIKT|, p. 365 (—Orionis Thebani Etymologicum 47, 24 Fr.

G. STURZ), où ôikti est dérivé du ôCÇoo, «hésiter», «car son terme n'est pas clair»
(ä|j<pißoLov aÙTfjç rà xégaç); Etym. Magn. s.v. Ôîkt| (de ôîÇco, TÔ Çr|T(û, f) Çr|Toû-
aa tô àLt|ôéç); ibid. II, p. 364, s.v. ôiKaiooùvri (de ôixâÇeiv, «séparer», car la

justice sépare les choses justes des injustes et nous éloigne nous-mêmes de

l'injustice), etc. Toute différente, aussi, est l'étymologie proposée par Aristote, qui ne
veut pas reconnaître avec Platon le caractère divin et divinisant de la justice
(.Ethique à Nicomaque X, 1178b 7-32, et ailleurs): «juste» (ôûcctiov) a ce nom, parce
qu'il s'agit de la division en deux parties égales (ôlxa); c'est comme si on disait



384 Kosmios kai theios

justice, qui «traverse et arrange toutes les choses»80. Nous percevons
ainsi mieux l'apport original de Platon pour le sens de la ôiKcaoaûvr|:
cette dernière lie, plus qu'elle ne les sépare, les éléments disparates
dans une unité harmonieuse.

La justice de l'ordre céleste, issue du travail du démiurge créant
l'univers harmonieux à la ressemblance du modèle (atapdÔEiYga)

intelligible, est donc une image visible d'ordre juste divin que doit imiter

l'âme désirant devenir juste, pieuse et semblable au dieu le plus
possible. Le Timée nous dit que la vue est le plus précieux de tous nos
sens: le démiurge nous a donné cette faculté pour que nous contemplions

dans le ciel et imitions les mouvements périodiques et
parfaitement réguliers du cosmos divin, pour les imiter, en rectifiant selon
leur modèle, les mouvements de notre pensée troublée par son
incarnation81. La voix, l'audition et l'harmonie de la musique nous ont été

accordées «pour la même cause et en vue de la même fin», c'est-à-dire

pour nous aider à ordonner les mouvements déréglés de notre propre
âme (èïïi xrjv yeyovuiav èv fjgïv àvàgpocrxov xfjç xegîoôov e'iç

KcrraKÖagriaiv Kai auqcpamav éauxfj)82.

L'importance de l'ordre céleste, arrangement visible surtout aux

yeux de l'intellect, mais aussi aux yeux du corps, s'accroît progressivement

dans les œuvres tardives de Platon. Selon la vision cosmique
du Phèdre, c'est dans les régions surplombant le ciel que les équipages

ôtxaiov, et le «juge» (ôucacrtriç) est celui qui partage en deux (ôixacrxfjç), Ethique à

Nicomaque V, 1132a 29-32. Cf. encore les étymologies semblables à celle de l'Ethique

à Nicomaque dans l'Etym. Magn. s.v. ôîkcuoç' rtagà xô ôîxco, ôtxàÇto, èrupoLo-
yeïxai ôè Jtagà xà ôûo è'xstv f] yàg ôîkt| xà ôûo gégT| ôiioxpaiv, s.v. Aûcn (f|
ûeôç)- Jtagà xô ôixdÇeiv Kai ôiaLÛEiv xoùç (piLoveucoûvxaç Kai ôucaÇopévouç,
ôîxt) Kai ô[kt] "H Jtagà xô ôixâÇeiv Kai xa>giÇeiv xô aôiKov èk xoû ôncatou, ôi-
Xaiooûvri xtç ouoa, etc. Etym. Gud. II, p. 364: ôÎKatoç xaçà xà ôikt|, xô ôè ôûct)

lagà xà ôûo ôix(âÇtû)- tj yàg ôikt| xà ôûo pegp ôi(ïoxriai) Georgii Choerohosci

Epimerismi in Psalmos 103, 17 GAISFORD).
80 Les linguistes modernes lient le mot ôikt) avec ôetKVupi (et ôikeïv) — en

sanskrit diïa, disati, didesti, «direction», «région du ciel», en latin index, en lituanien
daiktas, diegti, dygti-et considèrent le sens «direction» comme le sens original du
mot. PALMER (Trans. Phi/. Soc. 1950, p. 149 ss.; cf. Frisk s.v.) croit que c'était une
marque indiquant les frontières de la propriété.

81 Timée 47a-c. Pour celui qui est philosophe, aucune déficience corporelle
n'est aussi déplorable que la perte de la vue: xäLXa (sc. xàyaôà) ôè ocra èXàxxco xî
âv ûpvotpev, oôv ô pf| (piXôaoqroç xucpXcoôelç oôugopevoç äv Ogqvot pàXT|v. La
sonorité du nom de Typhon évoquant l'aveuglement et la cécité (xtxpXôç, xutpkco-

ôeîç), mentale aussi bien que corporelle, devait lui paraître particulièrement
repoussante. Cf. aussi note 27.

82 Timée Aie 4-e 2.



Kosmios kai theios 385

des âmes bien équilibrées se tournent en contemplant les idées
pures83. Dans le Timée, après avoir raconté la fabrication par le démiurge
de l'âme de l'univers, Platon décrit la création des âmes humaines, qui
sont destinées à imiter, dans leurs parties principales, les mouvements
harmonieux circulaires des deux cercles de l'âme de l'univers, ceux
des sept planètes et des astres fixes. Les âmes humaines qui vivront
dans la justice et réussiront à bien ordonner leurs mouvements
intérieurs troublés par suite de l'incarnation, reviendront finalement dans
les astres fixés dans le cercle intelligent de l'âme universelle84. Ainsi,
en guise de récompense pour ces âmes justes et pieuses, il leur est

promis d'accéder au rang des divinités astrales, se mouvant alors de la

façon la plus parfaitement équilibrée.
Quant aux Lois et à l'Epinomis, ces deux ouvrages insistent

davantage sur la valeur éducative et religieuse des corps célestes visibles
et sur la ressemblance originale des mouvements de l'âme humaine à

leurs mouvements harmonieux. Ainsi, on comprend bien pourquoi,
dans le Timée, en parlant d'activités des parties principales de l'âme,
Platon leur applique le mot «mouvements»85. Il est clair que l'intellect,
à lui seul, arrive à contempler les mouvements parfaitement circulaires

des divinités, mais une âme pieuse et raisonnable doit cependant
équilibrer toutes ses parties, tout comme le père de l'univers lui-
même a bien ordonné les deux cercles de sa créature la plus parfaite,
qui est l'âme de l'univers, mélangée, elle aussi, à partir de deux
substances différentes86. Platon met clairement en relation les révolutions
des deux cercles de l'âme universelle avec les mouvements des parties
de l'âme, qu'un homme devra équilibrer à l'image de l'âme céleste

après sa naissance corporelle87. Quant à la correspondance précise entre

les sept sphères planétaires et les parties de l'âme humaine, nous
n'en apprenons rien dans les dialogues de Platon. Cependant, les
Platoniciens des siècles postérieurs n'ont pas négligé cette possibilité en
étudiant les détails de la descente de l'âme sur la terre88.

83 Sur l'exégèse astrologique de ce passage dans la tradition platonicienne cf.
HERMIAS, Sur le Phèdre p. 135, 26-136,1 COUVREUR.

84 Timée 41 d 4—42d 2, e 6-44c 4.
85 icivf|0£iç, ibid. 89e-90a, c.
86 Ibid. 35a-36d.
87 Idid. 43a-44b.
88 Dans le Timée 42e, le démiurge explique aux âmes montées dans les astres

immobiles qu'elles devront être semées dans les «instruments du temps» que sont
les planètes, «chacune dans celui qui lui convient». Proclus explique dans son
Commentaire sur le Timée, qu'après avoir vécu en haut une vie d'intellect et de Kronos



386 Kosmios kai theios

Aucune chose créée, à cause de son statut de créature, ne peut
être éternelle (a'iœvioç)89. C'est pour cette raison que, cherchant à rendre

son œuvre le plus semblable possible au modèle éternel, le

démiurge a créé les planètes, afin que leurs révolutions marquent le

temps, image mobile du modèle éternel90. D'autre part, les divinités
créées après les planètes, les astres immobiles, sont si parfaites, qu'
elles méritent, bien que créées, l'attribut d'immortelles (àtôia)91. Enfin,

le démiurge promit à toutes les divinités créées de les her par les

Hens puissants de sa volonté car «il est mauvais de vouloir détruire ce

qui est bien arrangé» (kcAcûç àQgooûév)92. Aucune créature ne peut
posséder l'éternité; cependant, dans le sens que nous venons de

considérer, plus elle est harmonieuse et bien ordonnée, plus elle peut
espérer avoir une destinée immortelle93.

Envisagée dans cette perspective, la notion de justice développée
dans les dialogues platoniciens se présente comme un Hen essentiel

entre les domaines éthique, poHtique, cosmologique et théologique.
Tous les êtres, tous les organismes créés, se comportent de la meilleure

façon lorsqu'ils imitent l'ordre intelHgible et divin, dont le ciel

physique est le modèle le plus parfait. Seuls les hommes peuvent
adopter ce comportement de façon consciente (perà cpgovf|oecoç), cela

grâce à la capacité divine de leur inteUect. Ainsi, le «connais-toi toi-
même» et l'étude de la nature humaine concluent logiquement à

l'impérieuse nécessité de la justice, et à sa valeur suprême. Cet impératif
de la justice est intérieur, conscient, absolu et universel. Il fait res-

(voegtûç ävco Kaî Kçovîtoç), l'âme descend d'abord dans la vie politique, qui est
celle de Zeus, puis elle fait marcher la colère (îcivet Ton ôupôv) d'Arès et vit une
vie d'ambitions (<pAoTÎpa>ç). Après cela, l'âme entre dans la concupiscence de la
«vie d'Aphrodite», et enfin «lance les principes naturels» (toùç (piXTIKOÙç JtQO-

ßdM-ei X.ôyouç), qui sont ceux d'Hermès {Commentaire sur le Timée p. 147, 29-148,
6 Diehl. Cf. MACROBE, Sur le Songe de Scipion I, 12, 13—14). Cette théorie doit
probablement beaucoup à Posidonius, stoïcien admirateur de Platon, qui a réveillé
l'intérêt pour la cosmologie du Timée et réanimé, en les modifiant et en les
développant, plusieurs idées de ce dialogue (cf. M. POHLENZ, Die Stoa I5, p. 229). On
attribue à Posidonius une théorie très répandue dans les premiers siècles de l'ère
chrétienne, selon laquelle l'âme, feu par son essence, se refroidit et reçoit des
additions étrangères à sa nature primitive pendant sa descente sur la Terre.

89 Ibid. 37d.
90 37c 6-d 7, 38b-c.
91 40a 2—b 6. Platon ne leur concède cependant pas l'attribut d'«éternelles»

(aitbvta).
92 Ibid. 41a 6-b 6.
93 Cf. 41b: oùôè teûÇeaôe ôavdtou poigaç.



Kosmios kai theios 387

sembler à la divinité, parce qu'il se forme et s'édicte sur le modèle de
la réalité divine intelligible.

Les âmes humaines choisissent elles-mêmes leurs demeures pour
la prochaine incarnation. Elles s'incarnent dans les créatures dont le

mode de la vie et le caractère rappelle le plus l'ordre qu'elles ont établi
entre leurs différents penchants94. Les hommes n'ont pas seulement
leur demeure, c'est-à-dire une place délimitée dans la hiérarchie de

l'univers (rjdoç dans son sens primitif), ils ont encore la possibilité
unique de choisir et d'ordonner leurs mœurs (rjdoç qui donne le sens

au terme moderne «éthique») selon le meilleur mode, qui est le mode
divin. Les plus conscients et les plus avancés dans ce travail
d'ajustement de l'âme «multiforme» peuvent espérer atteindre la ressemblance

la plus parfaite avec la divinité, ainsi qu'une demeure divine

pour l'éternité95.

94 Cf. Phédon 81e: èvôoûvxai ôé, tocntep e'ucôç, e'iç xoiaûxa xà rjdr| ôxoï' äxx'
av Kai |i£|j.£X.£xr|Kutai xîix<»aLV èv xû ßicp.

95 Cf. Phédon 82b 10-c 1, 114c, Phèdre 248e-249a, Théétète 175d—177a, Timée

42b: Kal ô |ièv ev xàv jtpoafjKovxa xpôvov ßiobc;, jtâXiv e'iç xf|v xoû auvvônoti
reopeudeiç o'l'kt)oiv äaxgov, ßfov ebôaî|aova Kai auvf|i)T| ë^ei.


	Kosmios kai theios : la justice divine de l'âme selon Platon

