
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Charles Pidgen (ed.): Russell on Ethics. Selections from the Writings of Bertrand
Russell. London, New York: Routledge 1999, 257 p.

Dieser Band enthält eine ausführlich kommentierte Zusammenstellung von
Schriften Russells zur Ethik, insbesondere zu Fragen der Metaethik. Sie soll
mit der Entwicklung im Denken von Russell zur Ethik vertraut machen.

Abgesehen von wenigen Aufsätzen und den Monographien von L.W. Aiken
und Kenneth Blackwell von 1963 respektive 1985 (beide Bücher sind inzwischen

vergriffen) wurde Russells Metaethik bisher vernachlässigt. Der
Herausgeber Charles Pidgen verfolgt aber auch ein systematisches Anliegen.
Die vorhegende Anthologie soll Stärken und Schwächen diverser Positionen
zur Ethik vor Augen führen. Russell beginnt und endet als Subjektivist, das

heißt, er insistiert auf dem engen Zusammenhang zwischen Werturteilen
auf der einen Seite, Gefühlen, Wünschen und Interessen auf der anderen
Seite. Moralische Urteile bringen (nur) Wünsche bzw. Emotionen von
Individuen oder Gruppen zum Ausdruck. Sie sind nicht im eigentlichen Sinne

wahrheitsfähig und entziehen sich dadurch einer wissenschaftlichen
Überprüfung. Dazwischen hegt eine Periode, welche durch das Erscheinen der
Principia Ethica von G.E. Moore markiert ist und in der Russell vorübergehend

für einen Objektivismus in der Ethik plädierte: Morahsche Urteile
bringen in letzter Instanz Urteile über einfache, aber nicht-natürhche
Sachverhalte zum Ausdruck. Daß einer der Väter der analytischen Philosophie
in Fragen der Metaethik zeitlebens schwankte und nach vorübergehender
Schwärmerei für Moores ethischen Non-Naturahsmus als «widerstrebender
Emotivist» (so Pidgen 165) endet, ist bemerkenswert. Man kann dieses

Schwanken als Anzeichen dafür nehmen, daß Russell sich zu wenig auf Fragen

der Ethik speziahsiert hat. Man könnte in diesem Schwanken aber auch
ein Indiz für seine luzide Haltung gegenüber einem tief ambivalenten
Phänomen sehen. Werturteile treten mit dem Anspruch auf Objektivität auf; oft
genug sind sie jedoch nicht mehr als eine raffiniert verkleidete Form von
Parteiinteressen.

Die sachlichen Gründe für dieses Schwanken gehen noch tiefer. Das Gute

läßt sich zum einen verstehen als alles, was einen Wunsch befriedigt oder
was Lust bzw. Freude bewirkt. Die Vorteile dieses Ansatzes scheinen für
den jungen Russell darin zu bestehen, daß sie die Ethik als einen Zweig der
empirischen Psychologie erscheinen lassen — eine These, die Moore explizit

angreifen wird und die auch Russell schließlich verwerfen wird. Ein
zweiter Vorteil der Wunschtheorie besteht darin, daß ein begrifflicher
Zusammenhang zwischen Wert und Motivation gewährleistet ist. Dieser letzte
Punkt ist für einen so engagierten Moralisten wie Russell besonders wichtig.
Er wird daraus ein eigenes Argument für den ethischen Emotivismus ent-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 343

wickeln. Werturteile verpflichten, und sie bilden den Hintergrund für eine
auf radikale Veränderungen drängende soziale und politische Kritik. Allerdings

können kaum alle behebigen Wünsche zugelassen werden; nur relativ
stabile und informierte Wünsche (später werden erweiterte und überpersönliche

Wünsche ausgezeichnet) erfüllen diese Bedingung, die mit dem
Gebrauch des Prädikats <gut> gegeben sind. Hier macht sich bereits ein
Element von Objektivität bemerkbar, das so weit verfeinert und ausgebaut werden

könnte, daß die ursprüngliche Wunschtheorie des Guten bis zur
Unkenntlichkeit verändert würde. Dies ist ein Weg, den Russell nicht beschreitet,

der aber zeigt, wie unsicher eine rein subjektive Werttheorie dasteht.
Ein Nachteil der Wunschtheorie des Guten besteht jedoch darin, daß

sie in Konkurrenz tritt mit einer Modifikation dieser Theorie, die besagt:
Gut ist nicht einfach das, was ich wünsche, sondern das, was meine Wünsche

tatsächlich erfüllt. Hier wird nicht das Gute mit dem Gewünschten
gleichgesetzt, sondern das Gute mit dem objektiven Bedingungen der
Erfüllung von Wünschen. Dieses zweite Axiom ist mindestens ebenso evident
wie das erste, wie Russell selber konstatiert; überdies erlaubt das zweite
Axiom innerhalb gewisser Grenzen eine Kritik bestehender Wünsche, nämlich

irrationaler Wünsche, deren Erfüllung mich nicht befriedigen würde
bzw. wird. Mein Wunsch, Dichter zu werden, kann sich als «schlecht» oder
«unvernünftig» herausstellen, weil seine objektive Erfüllung mir keinerlei
Befriedigung oder viele Plagen verschaffen wird. Objektive Erfüllung und
subjektive Befriedigung müssen nicht zusammenfallen. Vermutlich ist
jedoch Russell der Unterschied zwischen subjektiver Befriedigung und
objektiver Erfüllung von Wünschen entgangen. Russell richtet in einem Beitrag

von 1897 das Argument der offenen Frage (das er schon aus den
Diskussionen im Kreis um Moore kennen mochte) gegen die hedonistische Version

der Wunschttheorie, welche auf die tatsächlich eintretende subjektive
Befriedigung von Wünschen abstellt. Mit gleichem Recht könnte er diese

Kritik auf seine eigene, einfache Wunschtheorie richten, denn auch
unabhängig von der subjektiven Befriedigung läßt sich sinnvollerweise die Frage
stellen: Ich wmnsche X — aber ist es auch wirklich gut, daß ich X wünsche?
Besonders plausibel ist dieses Argument der offenen Frage für die Bestimmung

des sittlich Guten. Da dem jungen Russell sowohl die simple Wunschtheorie

als auch eine radikale Abweichung von der Wunschtheorie
widerstreben, schlägt er folgende Version vor: Gut sind Wünsche, die ich zu
haben (oder zu erlangen?) wmnsche. Die Definition von <gut> als <was wir (bzw.
die jeweils Urteilenden) zu wünschen wünschen) (what we desire to desire),
erlaubt eine «Stellungnahme» zu Wünschen, ohne ein von allen Wünschen
externes Kriterium zu verlangen. Wie der Herausgeber anmerkt, hatte Moore
im § 13 der Principia Ethica, wo er das Argument der offenen Frage
entwickelte, höchst wahrscheinlich Russells Vorschlag vor Augen (Pidgen 72).
Moore zeigt, daß das Ausweichen auf höherstufige Wünsche nichts bringt;
auch höherstufige Wünsche (z. B. mein Wunsch, einen Wunsch nach Poesie



344 Bersprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus

zu haben) können mit dem Argument der offenen Frage konfrontiert
werden. Ist dieser höherstufige Wunsch auch wirklich gut? Diese Frage ist
sinnvoll, denn nichts ist deshalb gut, weil es gewünscht wird, sondern etwas
ist wünschenswert, weil es entweder um seiner Folgen willen oder in sich

gut ist.
Offensichtlich Heß sich Russell für knapp zehn Jahre von Moore

überzeugen. Doch bereits anläßlich der Lektüre einer beißenden Polemik gegen
den Wertobjektivismus in George Santayanas Buch Winds of Doctrine (1913)
Heß sich Russell wieder zum Subjektivismus bekehren. Wichtiger noch als

diese Lektüre war jedoch Russells Auseinandersetzung mit der Atmosphäre
von NationaHsmus und Kriegsbegeisterung, die den ersten Weltkrieg mit
verursachte. Nach dem Krieg, nämlich 1922 neigte Russell sogar zu einem
«humanistischen Amoralismus», wie es Pidgen zutreffend bezeichnet. Im
gleichen Jahr hat Russell auch eine sog. Irrtumstheorie vorweggenommen,
wonach alle moralischen Aussagen letztfich auf falschen Aussagen basierten
(vgl. Pidgen Text 17) — eine Auffassung, die 1946 von John Leshe Mackie
neu formuHert wurde und die Russell selber zugunsten des Emotivismus
aufgegeben hat. Künftig wird Russell an der Auffassung festhalten, etwas
sei gut, weil es gewünscht werde, und nicht umgekehrt. Zu einer ausgereiften

Formulierung des Emotivismus brachte er es erst im Kapitel IX
(Science and Ethics) des 1935 erschienenen Buches Religion and Science. (Dieses
Kapitel wurde nachgedruckt in James Rachels (Hg.): Ethical Theory, Oxford
Readings in Philosophy, 1998.) Russells Ausformulierung des Emotivismus
ist früher als jene von Alfred Jules Ayer erschienen und hat gegenüber der
Formuherung von Charles Stevenson sogar systematische Vorteile (vgl.
Pidgen 132ff.)

Die «Moore-Periode» in Russells Entwicklung ist dokumentiert durch
seinen längeren Aufsatz The Elements of Ethics, der im Sammelband
Philosophical Essays abgedruckt wurde und wegen seiner leichten Zugänglichkeit
nicht in den vorhegenden Sammelband aufgenommen wurde. Stellvertretend

für diesen längeren Essay dokumentiert eine kürzere Rezension der
Principia Ethica neben aller Zustimmung zwei wichtige Vorbehalte gegen
Moore. Nach Moore wäre bekannthch eine wohlgeordnete Welt auch dann
besser als eine chaotische, wenn es keine empfindungsfähigen Lebewesen
gäbe. Russell dagegen hält am Pathozentrismus fest. Er hat die Überzeugung

- auch in einer Rezension von Albert Schweitzers Kultur und Ethik
verteidigt —, daß es nur Gutes und Schönes geben kann in einer Welt, in der
es empfindungsfähige Wesen gibt, die nicht in den vorhegenden Band

aufgenommen wurde. (Sie wurde im Band 9 der Collected Works of B.R. unter
dem Titel «Does Ethics Influence Life?» wieder abgedruckt.) Weiter
verwirft er Moores Auffassung von moralischen Regeln als unnötig konservativ
und bleibt damit seinem radikal-reformerischen Utihtarismus treu. Russell

lag bereits vor 1903 eine frühere Fassung der Principia Ethica vor — ein Ma-



Bersprechungen — Rezensionen - Comptes-rendus 345

nuskript mit dem Titel The Elements of Ethics, das 1991 von Tom Regan
ediert wurde.

Russells eigene Metaethik, sieht man einmal ab von seiner «Moore-
Phase», kreist um eine Wunschtheorie des Guten. Moralische Urteile sind
der Ausdruck von Wünschen. Diese Theorie bedarf jedoch einer gewissen
Verfeinerung, will sie sich nicht dem Einwand aussetzen, Wünsche könnten
doch auch in sich schlecht oder sozialschädlich sein. Abgesehen von
vereinzelten Annäherungen aller Werturteile an Geschmacksreaktionen (142)
ist Russell mit dieser Gleichsetzung unzufrieden (156). Er sucht vielmehr
nach einem Anknüpfungspunkt für die Ethik in ganz speziellen Interessen —

nicht so sehr in persönlichen Interessen, sondern vielmehr in «large impersonal

desires» (143). An dieser Stelle macht sich Russells lebenslängliche
Faszination für Spinoza bemerkbar (vgl. 223). Spinoza hat eine eigene Kritik

von Wünschen angeregt, welche die psychologische Einsicht in die
Entstehungsbedingungen von Ressentiments vorbereitet. Die Ressentiments
gewisser Asketen erklären jenes Element, daß auch Russell als «error in desire»

(65f.) bewahrt haben möchte. In diesem Sinne kann man sagen: Nicht alle
Wünsche sind mit anderen Wünschen kompossibel; manche Wünsche sind
im Ensemble mit anderen Wünschen kontraproduktiv oder selbstvergiftend.
Obwohl Wünsche selber weder wahr noch falsch sein können, können sie

eine Genese haben, welche ihre innere Verkehrtheit verursacht. Zu diesem
Irrtum gehört die Erwartung, Leiden und Niederlagen anderer könnten uns
froh machen. Die Wünsche, daß andere leiden mögen, bilden die Wurzel
von Vergeltung und Ressentiment, und sie beruhen auf der Illusion, andere
hätten auch anders wünschen oder handeln können. Obwohl Russell den
harten Determinismus Spinozas nicht akzeptiert, sieht er in der Befreiung
von asketischen und destruktiven Wünschen einen wichtigen Beitrag zur
Ethik. Die Wunschtheorie kommt ohne eine Klassifikation verschiedener
Arten von Wünschen nicht aus (61f.) Besonders suspekt sind «unfreie Wünsche»

wie Hass, Zorn und Vergeltungswünsche. Auch Todesfurcht ist eines
freien Menschen nicht würdig (233, vgl. Spinozas Ethica IV, 67). Ob die

Unterscheidung von freien und unfreien bzw. unfrei-machenden Wünschen
im Rahmen einer konsequenten Wunschtheorie des Guten legitim ist, möge
dahingestellt bleiben. Jedenfalls bekundet Russell seine Sympathien mit der
Idee, welche Spinozas «amor intellectuallis» zugrundehegt, nämlich die
Kultivierung von Wünschen, die sich auf Güter beziehen, die nie knapp werden
können und deshalb auch keine Konkurrenz und keinen Neid erzeugen. Auch
in einer anderen Hinsicht erinnert Russells Auffassung an Spinoza: Das
sittlich Gute drücke nicht nur einen Wunsch aus, sondern auch den zweiten
Wunsch, daß andere diesen (ersten) Wunsch auch hegen mögen. Das Urteil
<X ist gut> setzt sich demnach aus den Wünschen zusammen «Möge es X
geben, und mögen andere dies auch wünschen». Dieses objektive Element der

Verallgemeinerung wird jedoch nicht im Sinne von Kant verstanden, näm-



346 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus

lieh als Grundlage einer «kategorischen Notwendigkeit» moralischer Urteile
(vgl. 147f.).

Zwei weitere Texte (Nr. 21 und 23) stammen aus dem 1954 erschienenen

Buch Human Society in Ethics and Politics. Hier verteidigt sich Russell

gegen den Vorwurf des Rationalismus. Rational können wir nach Russell nur
sein in bezug auf die Wahl der Mittel. «Reason consists in a just adaption of
means to ends» (172). Dazu gehört, daß wir unsere Wünsche ordnen und
Konflikte zwischen eigenen Wünschen zu vermeiden suchen. Für Ziele
oder angesichts von Interessenkonflikten zwischen Menschen gibt es jedoch
keine vernünftigen Gründe. «There is no such thing as an irrational aim
except in the sense of one that is impossible of realization» (ibid.). Letztlich
basiert Ethik auf dem Wunsch nach einer Welt, in der Emotionen stark,
aber nicht mehr destruktiv seien. Überzeugte Anhänger einer Raubtiermoral
kann man nicht widerlegen - man muß sie bekämpfen.

Dank der guten Zusammenstellung und philosophisch durchdachten
Kommentierung von Charles Pidgen wird die Bedeutung von Russell für
die Ethik sichtbar. Die schroffe Gegenüberstellung von Wissenschaft und
Ethik führt nach Russell nicht zu einer Diskreditierung von Vernunft und
Ethik, sondern zu einer vorsichtigen Einschätzung ihrer begrenzten
Orientierungsfunktion. Ohne tiefere Gefühle, Wünsche oder Einstellungen gäbe
es keine Ursachen zum Handeln, doch gerade diese emotiven Ursachen lassen

sich ihrerseits nicht wissenschaftlich beweisen oder widerlegen. Der
hervorstechendste Zug von Russells intellektueller Redlichkeit besteht darin,

daß er während der ganzen Zeit seines langen Lebens nie völlig zufrieden

war mit seiner ethischen Theorie.
Jean-Claude Wolf

Walter Andreas Euler: «Pia philosophia» et «docta religio». Theologie und Religion
bei MarsiUo Ficino und Giovanni Pico della Mirandola. München: Wilhelm Fink
Verlag 1998. 287 S. Personenregister. (Humanistische Bibliothek, Reihe I,
Abhandlungen Bd. 48, hrsg. von Eckhard Kessler).

«Dem Alter nach war Pico mein Sohn, gemäß der Vertrautheit miteinander
mein Bruder, und der gegenseitigen Liebe zufolge mein anderes Ich.» So

schrieb Marsilio Ficino wenige Monate nach dem frühen Tod Giovanni Pico

della Mirandolas. Beider Geistesverwandtschaft zeigt sich vor allem, so

Walter Andreas Eulers Habilitationsschrift «Pia philosophia» et «docta religio».

Theologie und Religion bei Marsilio Ficino und Giovanni Pico della Mirandola, in
einer gleichen Haltung, nicht nur daß, sondern wie sie die neuen Problemfelder

der Theologie ihrer Zeit, das Verhältnis zwischen Philosophie und
Theologie einerseits und das Erwachen der Subjektivität andererseits, für
die Erklärung und Verteidigung des christlichen Glaubens verwenden. Die
Studie bietet erstmalig, so der Verfasser, eine systematische, detailliert
vergleichende Betrachtung beider Denker unter, dieser für ihr Werk zentralen



Bersprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 347

Fragestellung (19). Nach einer historischen Einleitung in Leben, Werk und

Verbindung beider Denker (21-37) analysiert Euler in je einem Kapitel
zunächst die für die Fragestellung relevanten Hauptwerke Ficinos und Picos

getrennt, um in einem weiteren, darauf fußenden Kapitel einen systematischen

Vergleich vorzunehmen.
In seiner Darstellung Ficinos (39-97) zeichnet Euler die wechselseitige

Verflochtenheit von Erklären und Verteidigen auf. Dabei konstatiert er
zwischen den beiden in diesem Zusammenhang wesentlichen Werken, der Theo-

logia Platonica und De christiana religione, einen Schritt von der demonstratio reli-

giosa zur demonstratio christiana, der besonders mit der christologischen Deutung

des deißcatio-Motivs verbunden ist. Ficinos Auseinandersetzung mit der
antiken Philosophie sei zur Erklärung des Glaubens, so Euler in seiner Analyse

der Vorrede der Theo/ogia Platonica, von einem (augustinischen)
Verständnis bestimmt, welches in den prisci philosophi — natürlich besonders
Plato — bereits ein Verständnis für das officium pietatis wahrnehme. In der
Interpretation der Gottesbeweise konzentriert sich Euler auf die beiden Grundpfeiler

der Ficinischen Argumentation. Die Basis des appetitus-Ar.game.nts
(um Kristellers Ausdruck zu übernehmen) ist das desiderium naturale. Euler
akzentuiert aber vor allem die zweite Wurzel: die religio als proprium huma-

num. Es wäre eine weitere Studie wert, den anthropologischen Ansatz des
homo religiosus, der in allen Epochen bei Spannungen zwischen Philosophie
und Religion auftritt, näher zu untersuchen. Für den vorliegenden Kontext
ist die Janusköpfigkeit von desiderium naturale und religio wesentlich, die ihre
Entsprechung, wie Euler an anderer Stelle zeigt, in der Verschränkung von
Freiheit und Geschöpflichkeit findet. Das Zentrum der Überlegungen
Ficinos hegt, wie Euler klar herausstellt, in dem Gedanken einer natürlichen
Theologie, die unter dem Leitbild der deificatio steht. Die folgende Betrachtung

von De christiana religione erbringt den Nachweis, daß der Übergang zur
demonstratio christiana auf folgender Einsicht fußt: «Durch die Inkarnation
des Sohnes Gottes wird die gefallene Menschheit wieder befähigt, ihre
eigentliche Zielbestimmung zu erlangen» (72).

Für Pico arbeitet Euler Analoges heraus (99—184). Er untersucht die

(später so genannte) Oratio de hominis dignitate, wie er betont, im Ganzen, um
nicht einer vorschnellen Interpretation des Freiheitsbegriffs zu verfallen. Er
will aufweisen, daß der Mensch bei Pico nicht zur Freiheit verdammt (Sartre),

sondern eher zur Freiheit berufen ist, indem er seine Freiheit als von
Gott verdankt und auf ihn hinzielend weiß. Konstitutiv für den Freiheitsbegriff

sei auch der Entwicklungsgedanke. In einer Abänderung der antiken
Systematik der Philosophie konzipiere Pico eine philosophia tripartita, deren
erster Teil die purgatio sei; sie falle den antiken Disziplinen der Ethik und
Dialektik zu. Die Physik führe zur illuminatio, indem Gott an seinen Werken
erkannt wird — noch immer, so ist anzumerken, eine ganz klassische
Konzeption. Sie wird erst im dritten Schritt überwunden: Die perfectio ist, so

Pico, die Theologie. Picos Freiheitsbegriff ist dabei nur als Sozialbegriff



348 Bersprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus

verständlich, der neben der Gottesbeziehung, die jeder Hybris einen Riegel
vorschiebt, auch die Dimension des Nächsten im Bhck hat. Eine
weltumgreifende pax philosophica ist das ehrgeizige Ziel des jungen Grafen. Dem
Nachweis der Eingebundenheit der Anthropologie in die Theologie und
Christologie folgt die Analyse der Bedeutung der Vernunft in der Theologie.

Pico lasse in seiner Apologia ein ausgewogenes Verhältnis zwischen
legitimer theologischer Freiheit und Gebundenheit an das Lehramt und die
Kirche erkennen. Sie wird vor allem dadurch erreicht — so ergibt sich in
Eulers Analyse der Rephken Picos auf die von der Inquisition verurteilten
Thesen —, daß die Stellung der Vernunft, ihre Einsichtsfähigkeit und ihre
Entwicklungsmöghchkeit hoch angeschlagen wird, ohne freilich autonom
gesetzt zu werden.

Die sorgfältige Analyse der Einzelpositionen findet ihre Zusammenführung

im folgenden Kapitel (185-250), wobei Euler parallele Gedankengänge
durch treffend ausgewählte Zitate weiter verdeutlicht und Linien in die
Gegenwart zieht. Im Zentrum, so darf erstens zusammenfassend festgehalten
werden, steht keine autonome, sondern eine theologische Anthropologie, in der
zweitens die Philosophie auf die Theologie ausgerichtet ist: «Philosophia ve-
ritatem quaerit, Theologia invenit, religio possidet» (Pico, Opera omnia, Basel

1572, S. 359; bei Euler S. 276). Dadurch stehen drittens religio Christiana

und religio communis nicht in einem Gegensatz, sondern jene schließt diese
ein.

Abschließend gibt Euler Ausblicke einer Aktualisierung eines solchen
Denkens (251-256). Die integrative Kraft vergleicht er zum einen mit
verwandten Positionen Pannenbergs und Rahners, die diese zur Abwehr einer
Religionskritik Feuerbachscher Provenienz anwenden. Zum anderen kann
die Ausrichtung beider Denker auf die Religion — gerade im Zuge einer
Auseinandersetzung mit östlichen Religionen und sog. neuen religiösen
Bewegungen — als Weg der Sehnsucht und der Erfüllung eine christlich
gegründete, dialogfähige Position bilden.

Unter Bezug auf Cassirer vermerkt Euler einmal (237), daß der
Vergleich zwischen Ficino und Pico einerseits und Nikolaus von Kues andererseits

gerade unter der Perspektive von Vernunft und Glauben, Philosophie
und Theologie «bedeutsame Ergebnisse zeitigen» dürfte. In der Tat, solche

Untersuchungen zu einer theologisch verantworteten Selbstgestaltung des

Menschen als lebendiger imago Dei vermöchten vielleicht die Einseitigkeit
der Waagschale technischer Machbarkeit zugunsten geistiger Entwicklung
ein wenig auszugleichen.

Harald Schwaetzer



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus 349

Ulrich H.J. Körtner: Wie lange noch, wie lange? Über das Böse, Leid und Tod.
Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 1998. 100 S.

Der in Wien an der evangelischen Fakultät lehrende Systematiker Ulrich
Körtner legt ein kleines, äußerst dichtes und ansprechendes Büchlein vor,
das sich im Grenzbereich von Fundamentaltheologie und Fundamentalethik
ansiedelt und sich mit den Kategorien des Bösen, des Leidens und des Todes

auseinandersetzt. Körtner sucht einen dezidiert theologischen Zugang
zu diesen letzten Dingen der «condition humaine», überprüft aber seine

Überlegungen immer wieder an der konkreten Alltagserfahrung Die Schrift
gliedert sich in fünf Kapitel, die auf den ersten Blick lose miteinander
verbunden erscheinen, sich dann aber aus der umfassenden und zusammenfassenden

Perspektive des fünften Kapitels als sehr geschickt angelegte
Komposition erweisen.

Im ersten Kapitel (S. 7—30) steigt Körtner kurz und pointiert mit
konkreten Erfahrungen des Bösen ein, das eine «Renaissance» zu erleben scheint,
und stellt sich der Tatsache, daß das Böse bei allen Anstrengungen nicht zu
beseitigen ist. Daraus ergibt sich die leitende Frage des ersten Teils: Wenn
dem Bösen weder gedanklich noch erzieherisch oder politisch endgültig
bezukommen ist, wie läßt sich dann mit ihm umgehen? (vgl. S. 8). Um dazu
Erhellendes sagen zu können, versucht der Autor zunächst über sprachanalytische

Berkungen zum Begriffsfeld des «Bösen» für die Komplexität des

Themas kritisch zu sensibilisieren und leitet dann über zum Bösen als
ethischer und anthropologischer Kategorie. Das Spektrum an zitierten oder
gedanklich nachformulierten theologischen wie philosophischen Ansätzen
ist überaus breit. Die differenziert gestaltete «Übersicht» stellt Kompetenz
und Belesenheit des Autors unter Beweis; sie ist für den Leser/die Leserin
insofern besonders wertvoll, als in gedrängter und verständlicher Form
wesentliche Orientierungen vermittelt werden. Körtner schreibt eine
theologische Abhandlung, daher stehen bibeltheologische Erwägungen —

besonders hervorzuheben ist die Auseinandersetzung mit Paulus im 3. und 4.

Kapitel — wie theologie-systematische Klärungen anhand verschiedenster
Theologen, allen voran Luther, im Vordergrund. Der Autor geht mit dem
Schlüsselthema «Theodizee» sehr sorgfältig um, überzeugt und überzeugend,

benennt angesichts der hermeneutischen Komplexität Reichweite und
Grenzen theologischer Aussagen. «Wer also die biblischen Texte gegen die

philosophisch-abstrakte Form der Theodizeefrage kritisch ins Spiel bringen
will, steht doch zugleich vor der Aufgabe einer sachkritischen Interpretation

dieser Texte ...» (S. 26).
Das zweite Kapitel (S. 31—51) befaßt sich mit der Leiderfahrung in christlicher

Deutung. Nicht bloß das Kreuz Christi, sondern auch die christliche
Leidenseinstellung steht im «Konflikt der Interpretationen». Beide unterzieht

Körtner daher einer Reinterpratation, indem er den Tod Jesu im Lichte

von Psalm 22 bibeltheologisch deutet und Jesu Gottverlassenheit mit den



350 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

theologischen «Klassikern» (Rahner, Moltmann, Bonhoeffer usw.) zu verstehen

sucht. Körtner leistet eine knappe und übersichtliche, aber gerade auch
dadurch wertvolle zusammenfassende, das Wesentliche auf den Punkt
bringende Klärung.

Das dritte Kapitel (S. 53-73) diskutiert das reduktionistisch-defizitäre
Krankheits- bzw. Gesundheitsverständnis in der Medizin bzw. in unserer
Gesellschaft sowie als Gegenbild den «Mythos der Ganzheitlichkeit», die beide

der endlichen Existenz des Menschen nicht zu genügen vermöchten.
Körtner diagnostiziert für unsere Zeit « eine neue, wenngleich noch
unbestimmte Heilserwartung, nämlich die Sehnsucht nach Ganzheitlichkeit»
(S. 54). Diese entlarvt er als «nicht minder eindimensional», denn sie

verdecke, daß «menschliches Leben nicht nur als krankes, sondern auch als
gesundes wesenhaft fragmentarisch ist» (S. 57). Auf diesem Hintergrund
überdenkt Körtner die Mehrdimensionalität von Krankheit und Gesundheit.

Im Horizont christlicher Anthropologie und Soteriologie ist dann
Gesundheit nicht mehr die Abwesenheit von Störungen, sondern die Fähigkeit
und Kraft der Person, mit solchen Störungen umzugehen (vgl. S. 68). Die
Konsequenzen aus einer solchen Definitionserweiterung sind nicht bloß
hinsichtlich des Umganges mit Behinderungen weitreichend, sondern auch
im Hinbhck auf das Verständnis der Heilkunst. Nicht zuletzt dadurch müssen

überhöhte Ansprüche an die Medizin und deren Therapiekonzepte
zurück genommen werden.

Das vierte Kapitel (S. 75—93) geht die Thematik um Leiden und Tod
noch einmal von einer anderen Seite an: Im Mittelpunkt steht eine mit den

richtigen Fragen versehene Auseinandersetzung mit Martin Luthers Sicht
von Tod und Endzeit. Die Überlegungen gruppieren sich um die berühmte,
für heute aktualisierte «Apfelbäumchen»-Metapher. Von Luther ist zu
lernen der «Mut zum fraglichen Sein, der sich bewährt in der Liebe zu den
Menschen und in der Treue zur Erde; ein Mut, der ganz im Heute lebt,
ohne der Gegenwart zu verfallen» (S. 93). Damit ist bereits die Thematik
des fünften und letzten Kapitels (S. 95—119) angesprochen: Die christliche
Hoffnung im Angesicht des Todes. Körtner führt in das Thema der
Eschatologie ein und legt eine kurze Deutungsgeschichte vor. Dabei wird der
Bogen zu den vorausgehenden Kapiteln geschlagen, indem entlang der
sensibel interpretierten «Fragmentarität» des Lebens die Grundzüge einer
christlichen Hoffnung ausbuchstabiert werden. Dem erkenntnistheoretischen

Status theologisch-eschatologischer Aussagen Rechnung tragend,
deutet Körtner die «Auferweckung Jesu» vor—sichtig im Kontext
fragmentarischen Lebens. Körtners Ausführungen münden in den Versuch zu
benennen, was den Tod des Menschen schließlich überdauert: «Gottes Beziehung

zu ihm [dem Menschen], die als Liebe zu bestimmen ist» (S. 115).
Die Schrift ist «theologisch interdisziplinär» angelegt und bietet in ihrer

präzisen, manchmal fast aphoristischen Dichte und mit dem breiten Spektrum

an gedeuteter Lebenswelt und vertiefter Reflexion einen anregenden



Bersprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 351

«Leitfaden» für diejenigen, die sich im Problemfeld um Krankheit, Tod und
christlicher Hoffnung zurecht finden möchten. Die sehr sachkundig
ausgewählten und auf einen angemessenen Umfang beschränkten Literaturangaben

geben Hinweise für weiterführende Lektüre.
Adrian Holderegger

Gotthard Fuchs/Andreas Lienkamp (Hgg.): Visionen des Konzils. 30 Jahre
Pastoralkonstitution «Die Kirche in der Welt von heute». Münster: Lit 1997, 232 S.

(Schriften des Instituts für Christliche Sozialwissenschaften, Bd 36).
1. Ein Dokument des II. Vatikanischen Konzils nach dem anderen wird 30

Jahre alt. Jedes dieser Jubiläen gibt Anlaß zu einem Rückblick, der zugleich
«Visionen» für die Zukunft freisetzen soll. In diesem Sammelband, den der
verstorbene Schweizer Sozialethiker Franz Furger noch kurz vor seinem Tod
für die Reihe seines Münsteraner Instituts für Christliche Sozialwissenschaften

akzeptiert hatte, werden die Beiträge von Tagungen der Katholischen
Akademien der Diözesen Limburg-Mainz und Essen dokumentiert. Die
Pastorale Konstitution über die Kirche in der Welt von heute Gaudium et

Spes ist das letzte Dokument, das in der Konzilsaula zur Abstimmung kam.

An ihr entzündet sich mit Vorzug die Debatte um die authentische
Interpretation des Konzils, denn sie ist nicht nur chronologisch der letzte,
sondern auch «der einzige zentrale Text des Zweiten Vatikanum, für den
keinerlei Vorlage zuvor schon ausgearbeitet war und der erst im konziliaren
Prozeß selbst entwickelt und erarbeitet, förmlich entdeckt wurde» (7).

2. Den Auftakt liefert David Seeher mit einer «Relecture» (13) des Konzilstextes

unter dem programmatischen Titel « über Gaudium et spes
hinaus». Zusammen mit der hohen Wertschätzung des Dokuments Hingen
hier kritische Rückfragen an, die auch in anderen Beiträgen wieder
auftauchen: Zeichnet nicht die Konstitution «ein Bild der Moderne, das bereits
der Entstehungszeit von Gaudium et spes nur noch sehr bedingt entsprach»?
(18) Kann ein so «auffallender Geschichtsoptimismus» (18; vgl. 61) heute

ungebrochen mitvollzogen werden? Sind die drei Antinomien «zwischen
Biblizismus und Modernität», «zwischen theologischer Fachsprache und
zeitgenössischer Verständlichkeit» sowie «zwischen dem Anspruch des Glaubens

und der Freiheit des Dialogs» (19f.) wirklich gelöst? Der Verfasser
plädiert dafür, «die Ekklesiozentrik des Zweiten Vatikanums aufjzu]-
brechen» (23) und sich der wahren Krise zuzuwenden, der «Krise des Glaubens

der Christen angesichts des Säkularitätsdrucks und der Hrchlichen
Vermittlung des Glaubens an den säkularen Menschen von heute» (24).
Nikolaus Klein erschließt den Hrchenhistorischen Kontext der Entstehungsgeschichte

zur Zeit der Konzilspäpste Johannes XXIII. und Paul VI. Bei
aller Kontinuität ihrer Intentionen habe Paul VI. doch den «doktrinären
Wert» (50) des Konzils stärker betont und seinen «pastoralen Charakter» an
zweite Stelle gerückt. Thomas Gertler geht in seiner Rekonstruktion der



352 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Entstehungsgeschichte von Gaudium et Spes vorwiegend auf die theologischen

Leitmotive ein und sieht in der Konstitution «wesentliche Grundlagen

der gegenwärtigen Theologie» sowie «die erste kirchenamtliche kontex-
tuelle Theologie» (52). Ausschlaggebend dafür wurde die Entscheidimg der
Konzilsväter, das Dokument nicht in einen offiziellen, doktrinären Teil und
einen unverbindlichen, praxisorientierten Anhang zu zerreißen. Das «Prinzip

der Weltwahrnehmung aus dem Glauben» (62) bestimmt von Anfang an
die Darstellung und zeigt sich in einer Anthropologie, die an der Imago-
Dei-Lehre orientiert ist und in Jesus Christus ihr Urbild findet: «Wer
Christus dem wahren Menschen folgt, wird auch selbst mehr Mensch» (GS
41,1; zit. 66). Hier gründet die «richtige Autonomie der Schöpfung und
besonders des Menschen» (GS 41,2; zit. 70), die zu einem Schlüsselbegriff des

Konzils wurde.
Vier Beiträge sind dem «hermeneutischen und theologischen Neuansatz»

der Pastoralkonstitution gewidmet. Marianne Heimbach-Steins schildert
exemplarisch das kirchliche Engagement und das theologische Denken des

Dominikaners Marie-Dominique Chenu, insofern er als «<Konzilstheologe>
vor dem Konzil» (105) verstanden werden kann. Für Chenu ist eine Kirche
«en état de mission» das Gegenmodell zu einer verbürgerlichten Erstarrung,
denn: «La mission, c'est l'opération par laquelle l'Eglise sort d'elle-même -
de la <chrétienté> — pour s'adresser au non-croyant, pour rencontrer <ceux

qui sont loin> avec la conscience que c'est là son être constitutif. La voilà,
la fin de l'ère constantinienne» (zit. 113, Anm. 37). Für die beiden
Würzburger Theologen Elmar Klinger und Hans-Joachim Sander wird die Konstitution

Gaudium et Spes zum articulus stantis et cadentis concilii. «Entweder man
anerkennt sie, oder man kann es [= das Konzil] insgesamt vergessen. Es
steht und fällt mit dieser Grundlage» (77). «Sie ist das prinzipiell Neue. Sie

ist die ureigene, man kann auch sagen, eigentliche Frucht des Zweiten Vati-
kanums. Sie ist auch seine Vision» (76). «Sie ist der Schlüssel zur Interpretation

des Ganzen» (76), «ein Wendepunkt in der Kirche» (77), «ein
Paradigmenwechsel der Theologie» (86). Von diesem pauschalen Enthusiasmus
hebt sich die nüchterne «kritische dogmatische Reflexion auf die
Pastoralkonstitution» von Peter Hünermann wohltuend ab. Unter der doppelten
«Frage nach Gott und der Gerechtigkeit» analysiert Hünermann den Text
auf seine «innere Konsistenz der Argumentation» (124) hin und entdeckt
«eine eigentümlich zwiespältige Anthropologie» (131): Mit Ausnahme weniger

Passagen (vgl. GS 18, 38, 39) kommen vorwiegend der Glanz und die
Würde der menschlichen Natur zur Sprache, nicht aber die Verblendungsund

Verstrickungserfahrungen und die geschichtliche Gewalt des Bösen; die
Freiheit als durch die Gnade geheilt, aber nicht konstituiert; eine allgemein
theistische Sicht menschlichen Handelns, jedoch kaum dessen trinitarisch-
heilsgeschichtliche Vermitdung. Entgegen der programmatischen Erklärung
des Anfangs entfaltet sich die Pastoralkonstitution in ihrem zweiten Teil als

«eine sozialethische und moraltheologische Belehrung», nicht aber als «eine



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 353

Darstellung angemessener christlicher Praxis» (139). «Kirche erscheint als

geschichtlich entrückte <mater et magistra»> (141). Der Grund für dieses
Defizit hegt nach Hünermann in der nicht hinlänglich aufgearbeiteten
Gegnerschaft katholischer Theologie gegen das reformatorische Konzept einer
total verdorbenen Natur sowie in einer unreflektierten Abhängigkeit von
einer ontotheologisch verfaßten Philosophie. Die kritische Analyse mündet
nicht in eine Verwerfung, sondern in eine Ermutigung: Reichten die
theologischen Vorarbeiten für die Konzilsväter selbst nicht aus, um ihre
Intentionen adäquat zu formulieren, so ist die Problematik heute in aller
Sorgfalt aufzuarbeiten. Das II. Vatikanum bleibt «ein Konzil des Übergangs,
das sich auf einer Scheidelinie bewegt das nicht in der Schwebe des

Übergangs konserviert, sondern nur in einer theologisch fundierten
Fortschreibung bewahrt werden kann» (143).

Sinnvoll schließen sich drei Beiträge mit «Beispielen weltkirchlicher
Rezeption» an. Rolf Schumacher stellt die Pastoralsynode der katholischen Kirche

in der DDR 1973-1975 als gelungenes Beispiel einer Rezeption von
Gaudium et Spes unter den Bedingungen eines sozialistischen Regimes dar.
Die bewußte partielle Nichtrezeption, indem man in der sozialistischen
Welt keine «Hilfe zur Wegbereitung für das Evangelium» (GS 40) anerkannte,

bestätigt nur den freien Ermessensspielraum der Lokalkirchen in der

Aneignung der Konzilsbeschlüsse. Gustavo Gutiérre^ beschreibt, wie die bei
Johannes XXIII. bereits vorhandene Idee einer Präsenz der Kirche in der
Welt der Armen in den Konzilsschriften selbst nur einen schwachen
Widerhall findet und erst «im Anschluß an das Zweite Vatikanische Konzil»
ins Bewußtsein der Kirche rückte (Schlußdokument der Bischofssynode
1985; zit. 172, Anm. 27). In merkwürdigem Gegensatz zu der vorandrängenden,

aber insgesamt verhalten hoffnungsvollen und dankbaren Schilderung

der Entwicklung durch den lateinamerikanischen Befreiungstheologen
ist der Beitrag von ¥ran\ Weber hart und anklagend und spricht von
«offenkundigem Versagern) der Pastoralkonstitution selbst (vgl. 190) und
vieler Bischöfe und Priester (vgl. 187). Die Hemmnisse für den Prozeß
lateinamerikanischer «Ekklesiogenese» werden vor allem in äußeren
«Kontrollmechanismen» und «Bevormundung» gesucht (190). Der Konsultationsprozeß

zur wirtschaftlichen und sozialen Lage, der gegenwärtig im
deutschsprachigen Bereich die Visionen von Gaudium et Spes weiterzutragen sucht,
verfällt dem Verdikt einer «prophetievergessenen Theologie und einer
optionslosen Pastoral» (192). Der abschließende Beitrag von Andreas Uen-
kamp versucht die «bleibende Provokation des Konzils» wach zu halten
aufgrund der lateinamerikanischen Impulse. Hier wird die Revision
bestimmter Aussagen der Pastoralkonstitution zur Selbstverständlichkeit:
«Während Gaudium et spes noch die Versöhnung mit der Moderne anstrebt,
haben Teile der lateinamerikanischen Kirche die Dialektik dieser Moderne
längst praktisch erfahren und theoretisch reflektiert: <Damit ist die Richtimg



354 Bersprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

von Gaudium et jpes geradezu auf den Kopf gestellt, und dies aus
lateinamerikanischer Sicht mit vollem Recht») (J. Ratzinger, zit. 211).

3. Der Schlußbeitrag spricht vom Konflikt «um die angemessene
Beerbung des Konzils» (212) und suggeriert damit das Bild von
Erbschaftsstreitigkeiten untereinander verfeindeter Familienangehöriger, die sich
gegenseitig zu übervorteilen suchen. Kann das «Erbe des Konzils» nach
diesem Modell verstanden werden? In diesem Falle lautet ja die

Voraussetzung: Der Erblasser ist gestorben! Nun trifft dies für den zu beerbenden
«Geist von Gaudium et Spes» zum Glück nicht zu. Der Geist des Konzils,
sofern er der Geist Jesu Christi ist, lebt. Die Herausgeber und mehrere
Mitwirkende können hinweisen auf seine Früchte, erkennen ihn wieder und
tragen ihn mit, zum Beispiel im friedlichen Umsturz in der ehemaligen DDR,
im konziliaren Prozeß für Frieden, Gerechtigkeit und Bewahrung der

Schöpfung, im Konsultationsprozeß zur wirtschaftlichen und sozialen Lage
im deutschsprachigen Raum, in dem mühseligen Engagement für eine

Theologie und Verkündigung, die zur Nachfolge Christi in einer Option für
die Armen hinführen. Es kann nicht darum gehen, wem die Pastoralkonstitution

«gehört», wer zu Recht «Anspruch» auf das Erbe erhebt und es damit
anderen entreißt, sondern wer ihren Geist verwirklicht und andere daran
teilhaben läßt. Unverständlich bleibt, weshalb kein Beitrag mit einem
einzigen Wort einen der wichtigsten nachkonziliaren Rezeptionsstränge von
Gaudium et spes erwähnt: die Apostolischen Schreiben Papst Johannes Pauls

II., der seit seiner programmatischen Antrittsenzyklika Kedemptor hominis

seine kirchliche Lehrverkündigung schwerpunktmäßig auf die Pastoralkonstitution

stützt. Anstatt uns gegenseitig das Erbe streitig zu machen, dürfen
wir aus der Fülle seiner noch unverwirklichten Impulse zu einer missionarischen

Kirche der Armen leben.
Barbara Hallensleben

Urs von Arx/Anastasios Kallis (Hgg.): Bild Christi und Geschlecht. «Gemeinsame

Überlegungen» und Referate der Orthodox-Altkatholischen Konsultation

zur Stellung der Frau in der Kirche und zur Frauenordination als

ökumenischem Problem. Levadia (Griechenland) und Konstancin (Polen)
1996. In: Internationale Kirchliche Zeitschrift 88 (1998) Heft 2 (422), S.

65—348. Bern: Stämpfli 1998.

1. Der von der Bischofssynode der altkatholischen Kirche Deutschlands am
10. Mai 1994 «vorweggenommene» (71), d.h. ohne Konsultation mit den
1889 in der Utrechter Union zusammengeschlossenen altkatholischen Ortsbzw.

Nationalkirchen gefaßte Beschluß, die Frauenordination einzuführen,
hatte ökumenische Konsequenzen: An erster Stelle ist das «Zerbrechen der
Utrechter Union in ihrer bisherigen Zusammensetzung» (71, Anm. 9) zu
nennen, da z.B. die altkatholische «Polish National Catholic Church» der
USA und Kanadas die volle kirchliche Gemeinschaft zwischen ihr und der



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 355

deutschen Kirche nicht mehr als gegeben betrachtet. Auch andere
altkatholische Kirchen, vor allem aus dem slawischen Kulturraum, haben sich
dafür ausgesprochen, die ablehnende Erklärung der Internationalen
Alt-katholischen Bischofskonferenz vom 7. Dezember 1976 weiterhin als verbindlich

zu betrachten. Folgenschwer sind insbesondere die Auswirkungen auf
den Dialog mit der orthodoxen Kirche, der 1975 bis 1987 offiziell geführt
wurde und eine weitgehende «Übereinstimmung der beiden Kirchen in den
wesentlichen Fragen des Glaubens auf der Grundlage der gemeinsamen
altkirchlichen Überlieferung» (81) erreicht hatte. Diese Übereinstimmung ist
nun gefährdet: Auf Anregung der III. Vorkonziliaren Panorthodoxen
Konferenz zur Vorbereitung des «Heiligen und Großen Konzils» der orthodoxen

Kirche hat 1988 auf Rhodos eine Interorthodoxe Konsultation «eine
deutliche Ablehnung der Weihe von Frauen zum presbyteralen und
episkopalen Amt der Kirche» ausgesprochen. So ist das diplomatische
Vorgehen verständlich, das zu den beiden hier dokumentierten Konferenzen
geführt hat: Bereits im Oktober 1993 hatte der Bischof der Christkatholischen

Kirche der Schweiz, Hans Gerny, mit dem Ökumenischen Patriarchen

Bartholomaios von Konstantinopel eine «gemeinsame theologische
Erörterung und Klärung der mit dem Postulat der Frauenordination
zusammenhängenden Fragen» vereinbart. «Dabei war von allem Anfang an klar,
daß die ins Auge gefaßte Konsultation keinen offiziellen Charakter haben,
also nicht von den Kirchen abgeordnete Delegierte versammeln sollte» (72).
Unter der theologischen und organisatorischen Verantwortung der beiden
Professoren Urs von Arx (christkatholisch; Bern) und Anastasios Kallis
(orthodox; Münster/Bern) fanden 1996 zwei Arbeitstagungen in Griechenland
und Polen statt. Auffällig ist, daß dabei ausschließlich die griechische
Orthodoxie zu Wort kam, was bei der «bedauerte[n] Nichtteilnahme der beiden

vorgesehenen russischen Teilnehmen) (75) auch ökumenische Gründe
vermuten läßt.

2. Der Veröffentlichung vorangestellt sind die offiziell verabschiedeten
«(Gemeinsamen Überlegungen) der Orthodox-Altkatholischen Konsultation»

mit dem zentralen Ergebnis, «daß keine zwingenden dogmatisch-theologischen

Gründe vorliegen, daß Frauen nicht zum priesterlichen Dienst
geweiht werden» (82). Die theologischen Überlegungen, die zu diesem
Ergebnis geführt haben, sind in den Tagungsbeiträgen dokumentiert, die in
einer ökumenisch sinnvollen Konzeption die meisten der Themen doppelt
behandeln, d.h. aus altkatholischer und orthodoxer Sicht. Am Beginn steht
das Hören auf die Bibel, konzentriert auf die Frage: «Gehört die sexuelle

Differenzierung zur Gottebenbildlichkeit des Menschen oder nicht?» (98)
Für Savvas Agouridis und Urs von Arx ist in Schöpfung und Erlösung durch
Christus der Mensch schlechthin Träger der (theomorphen oder christo-
morphen) Gottebenbildüchkeit, «doch dringen oft im Sinn eines latenten
Androzentrismus wieder männliche Metaphoriken und Konnotationen ein»

(130). Die ausführlichen patristischen Beiträge von Martien Parmentier und



356 Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Konstantinos Yokarinis stellen eine Fundgrube von Vätertexten dar — bis hin
zu dem Rat des Wüstenvaters Sopatros: «Laß keine Frau in deine Zelle
eintreten und lies keine Apokryphen. Und forsche nicht nach über die
Gottebenbildlichkeit es ist Unwissenheit und Disputiersucht» (zit. 135).
Unbeeinträchtigt durch diese Ermahnung legen die Beiträge ein differenziertes
Bild der unterschiedlichen Sicht der Gottebenbildlichkeit bei den Kirchenvätern

vor — mit der gemeinsamen Bilanz: «Die Kirchenväter sind sich

einig, daß die Gottebenbildlichkeit und die sichtbare Geschlechtlichkeit des

Menschen überhaupt nichts mit einander zu tun haben» (153). So kann «das

Priestertum nicht als männlich oder weiblich verstanden werden sondern
als Priestertum des inkarnierten Logos Gottes, der die ganze menschliche
Natur, ohne die Sünde, angenommen hat» (203). In den Erwägungen zur
Adam-Christus- und zur Eva-Maria-Typologie betonen Maja Weyermann, Ky-
riaki Karidoyanes Fitzgerald und Ioannis Petrou einhellig, daß Adam und Eva
ebenso als Typos der gesamten erlösungsbedürftigen Menschheit zu gelten
hätten wie Christus und Maria als Typos des neuen, erlösten Menschen,
folglich keine geschlechtsspezifische Einschränkung der Repräsentation
Christi auf einen Mann unter Berufung auf die Patristik möglich sei. Auf
dieser Grundlage erhebt sich Kritik an der Interorthodoxen Stellungnahme
von Rhodos: Wenn hier von der besagten Typologie her die Ordination der
Frau abgelehnt werde, sei das ein Anzeichen einer «westlich vergifteten
Handbuch-Theologie» (vgl. 234—236) und gebe «Anlaß zu großer Besorgnis,
wenn nicht gar zu Alarmierung» (232). Ehrlicher sei die pragmatische
Haltung, «daß diese Frage wegen der langjährigen Praxis und Gewohnheit mehr
Probleme schaffen wird, als sie zu lösen verspricht. Die Stimmung in der
orthodoxen Kirche ist nicht günstig, um eine solche Frage zu diskutieren »

(259). Zwei Beiträge von Dimitra Koukoura und Flfriede Kreusyder nehmen
Stellung zur «Frauenemanzipation als Herausforderung an die Kirche», und
die orthodoxe Rechtprofessorin und Politikerin Kalliopi Bourdara bekennt
sich als Nicht-Theologin und engagierte Gläubige ihrer Kirche zu ihrem
Wunsch, «daß ich wollte, es gäbe die Möglichkeit der Frauenordination»
(280). Die Psychologin Anna-Thekla Kühnis beleuchtet die Frauenordination
aus tiefenpsychologischer Sicht auf der Grundlage der Psychologie C.G.
Jungs und ermutigt dazu, sich durch die Hoffnung auf künftige Priesterinnen

nicht «von seiner eigenen Einforderung zur Selbstverwirklichung» (300)
zu entbinden. Den Zusammenhang zwischen Christusrepräsentation und
Vorsitz bei der Eucharistie stellen Herwig Aldenhoven und Anastasios Kallis
her. Wie bei den Christus-Ikonen entweder die eschatologische Dimension
oder stärker der Bezug zum irdischen Jesus hervorgehoben werde, so möchte

Aldenhoven auch beim «Priester als Ikone Christi» verschiedene
Akzentsetzungen in der Amtstheologie nicht als «Hindernis für die Einheit der
Kirchen» (311) werten. Kallis formuliert sein Ergebnis schärfer: «Im Kontext

der orthodoxen Bildtheologie, die soteriologisch ausgerichtet ist, kann
das Geschlecht nicht das Kriterium für die Verleihung der Gnade des sa-



Bersprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus 357

kramentalen priesterlichen Dienstes im Sinne des Abbildes Christi sein»

(326). Insbesondere kritisiert er die Annäherung des orthodoxen «symbolischen

Reahsmus» an das römisch-kathohsche Verständnis von «Repräsentation»

im Sinne eines «dinghchen Reahsmus» (vgl. 320f.). Der abschheßende

Beitrag von Jan Visser fragt nach den Folgen der Frauenordination für die
kirchhche Gemeinschaft. Er warnt vor der — typisch westhchen — Versuchung

der Uberbewertung der Amtsstruktur «gegenüber den übrigen für die
Gemeinschaft konstitutiven Faktoren» (339). Insbesondere macht er darauf
aufmerksam, daß die Frauenordination nicht nur eine Verständigung über
historische Gemeinsamkeiten erfordert, sondern mehr noch die Besinnung
«auf den Traditionsprozeß im Hinblick auf die Bewahrung und
Wiederherstellung kirchlicher Gemeinschaft So kann eine Kirche die Frage der
Frauenordination nicht so oder so im Alleingang entscheiden» (342).

3. «Nicht im Alleingang entscheiden» — diese Bilanz steht in tragischer
Spannung zum Ausgangspunkt der gesamten Tagung, die ja durch «Alleingänge»

provoziert wurde. Die orthodoxe Theologin Kyrtaki Karidoyanes spricht
diese «ökumenische Agonie» in ihrer schmerzlichen Realität an: «Wir dürfen
nicht vergessen, daß wir alle geistlich unvollkommen in ökumenische Dialoge

eintreten. Wir fangen unseren Austausch schon in Isolation voneinander
an, eine Folge unserer geschichtlichen Spaltungen. Schon unsere fortgesetzte

Trennung verwundet uns, sie verletzt uns auf einer geistlichen Ebene.
Das beeinflußt alles, was wir tun, einschließlich der Art und Weise, wie wir
entscheiden, mit der Frauenordination weiterzufahren oder nicht weiterzufahren.

Irgendwie ist sogar dieser Vorgang beeinflußt von unserem Mangel
an Einheit» (233f.). So ist z.B. abzusehen, daß die «Gemeinsamen Uber-
legungen» von beiden Kirchen des Dialogs nicht offiziell anerkannt werden
können. Die Besinnung auf erneuernde Impulse einer Theologie, die auf
der Heiligen Schrift und der Tradition der ungeteilten Kirche gründet, ist in
dieser Situation nicht der schlechteste Weg. Ist jedoch die theologische Frage

schön richtig gestellt?
Wenn der Berichtsband weitgehend dem Nachweis dient, daß Männer

und Frauen in gleicher Weise als Abbild Gottes geschaffen und zur
Repräsentation Christi berufen sind, dann ist dies eine Selbstverständlichkeit. Die
mühevolle Argumentation zeigt eher einen Mangel in der vorausgehenden
theologischen Reflexion und im kirchlichen Bewußtsein an. Denn was ist
christliches Leben anderes als ein Handeln «in persona Christi»,
Christusrepräsentation also, gemeinsames Priestertum aufgrund von Taufe und Glauben?

In dieser kirchlichen Gemeinschaft von Priestern und Priesterinnen
hat ein sakramental geweihtes Priestertum nicht einfach den Auftrag der
«Christusrepräsentation», sondern wird zum Zeichen dafür, daß das Leben
aller in Christus nicht gesicherter Besitz ist, sondern abhängig bleibt von
der lebendigen Gegenwart Jesu Christi als des unreduzierbar «Anderen» der
Gemeinde. Für diesen Dienst berufen zu werden, ist keine Frage der
Leitungsvollmacht und -kompetenz, sondern ein Geschehen der Enteignung,



358 Bersprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

der Enteignung sogar von der in Glaube und Liebe aktualisierten
Christusrepräsentation, die den Priester mit der Gemeinde verbindet. Sollte also am
Ende die Frage umzukehren sein? Nicht: Was enthält man den Frauen vor,
indem man sie nicht zu Priesterinnen weiht?, sondern: Was wird ihnen
erspart?!

Die eigentliche Frage, die beide Tagungen ausgespart haben, lautet, ob
die Geschlechterdifferenz gemäß einer theologischen Anthropologie eine

Entsprechung in der Symbolik der kirchlichen Dienste findet. Die Bilanz,
das Geschlecht bleibe der Gottebenbildlichkeit gegenüber äußerlich und sei
eine «vorsorgliche Maßnahme» Gottes zur Fortpflanzung der Menschheit,
dürfte jedenfalls eine theologische Anthropologie wie auch das moderne
feministische Bewußtsein kaum befriedigen. Einen Ansatzpunkt zur
weiterführenden Reflexion zeigt Herwig Aldenhoven auf in der «in neuerer Zeit
von mehreren Theologen vertretene[n] Meinung, daß der Logos eine
besondere Beziehung zum Männlichen und der Heilige Geist zum Weiblichen
habe» (310). Hier hegt eine theologische Spur, die nicht zuletzt die Eingrenzung

auf die Priesterweihe von Frauen überwindet und einen Weg öffnet,
um die Schöpfung aus der differenzierten Selbstoffenbarung des dreifaltigen

Gottes zu verstehen und so Frauen und Männern die Quelle für ein nicht
nur biologisch, sondern theologisch begründetes Selbstverständnis zu
erschließen.

Barbara Hallensleben

Angelus A. Häussling: Christliche Identität aus der Liturgie. Theologische und
historische Studien %um Gottesdienst der Kirche. Hrsg. von Martin Klöckener/Be-
nedikt Kranemann/Michael B. Merz. Münster: Aschendorff 1997. XII+
407 S. (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 79).

Der Band umfaßt 24 liturgiehistorische und -theologische Studien, die
zwischen 1966 und 1993 in verschiedenen Monographien und Periodica
erschienen sind und nun - so das Vorwort der Herausgeber - zur Vollendung
des 65. Lebensjahres ihres Verfassers erneut einer wissenschaftlich interessierten

Öffentlichkeit vorgelegt werden. Der Verfasser selbst, Angelus A.
Häussling, Benediktiner der Abtei Maria Laach und dort Leiter der reno-
mierten Bibliothek, dazu Professor für Liturgiewissenschaft und
Sakramententheologie an der Philosophisch-Theologischen Hochschule der Sale-
sianer Don Boscos in Benediktbeuern und seit 1978 Herausgeber des
Archivs für Uturgiewissenschaft (hier in besonderem kompetenter Verfasser einer
Vielzahl von ebenso informativen wie kurzweiligen Literaturberichten und
Rezensionen), zählt zu den angesehensten und weit über die Grenzen des

Faches und des deutschen Sprachgebietes hinaus bekannten Liturgiewissenschaftlern.

Die hier gesammelten Artikel, von den Herausgebern klug
ausgewählt und ebenso klug angeordnet, spiegeln und konzentrieren das

theologische Interesse ihres Verfassers: Kapitel 1 und 4 behandeln Grandsatz-



Bersprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 359

fragen der Liturgie (I. Paradigmenwechsel der Liturgie, 1—139) und ihrer
Reflexion, der Liturgiewissenschaft (IV. Liturgiewissenschaft vor neuen
Arbeitsfeldern, 283—344). Die so gerahmten mittleren Kapitel sind den beiden
<Standbeinen> gottesdienstlichen Tuns des Christen gewidmet, der Messe

(II. Eucharistie vor wechselnden Horizonten, 141-211) und dem Tagzeitengebet

(III. Tagzeitenliturgie im Umbruch, 213—281); während der erste
Themenbereich an die Dissertation des Verfassers von 1963 anknüpft (erschienen

1973 mit dem Titel «Mönchskonvent und Eucharistiefeier»), verweist
das zweite Themenfeld prospektiv auf die zu erwartende Monographie zur
Tagzeitenliturgie im Rahmen des auf 8 Bände angelegten liturgiewissenschaftlichen

Handbuchs Gottesdienst der Kirche.

Die einzelnen Artikel, obwohl an unterschiedlichen Orten und zu
unterschiedlichen Zeiten erschienen, zeigen in ihrer Zusammenstellung mit
beeindruckender Deutlichkeit, daß alle Arbeiten auf dem ja wahrlich nicht
kleinen Forschungsfeld von einem durchgängigen Grundthema bestimmt
sind, nämlich von der Frage, inwieweit der Mensch der Gegenwart in
unseren Breiten, der sog. «nordatlantischen Gesellschaft» (9, 42, 53 u.ö.), der
konkrete Zeitgenosse also, «glaubensgefährdet und glaubensschwach» (248),
ungeübt im Gebet, inmitten einer Umwelt des «faktischen oder
programmatischen Atheismus» (10, 42, 48, 54, 118), inwieweit dieser Mensch heute
und morgen noch Liturgie feiern könne. Die oft zitierte (und ebenso oft
mißverstandene) Frage Guardinis, ob der moderne Mensch noch liturgiefähig

sei, wird von Häussling sozusagen anthropologisch gewendet formuliert:

Inwieweit kann Liturgie angesichts gegenwärtiger Glaubensnot und
Glaubenszweifel noch authentischer Ausdruck des betenden Menschen und
seiner Kirche sein? Denn — anders als die Flut «pastoralliturgischer»
Rezepte einerseits und die besorgten Grenzziehungen amtlicher Traditionsbewahrung

andererseits es vermuten lassen — nicht einzelne liturgische
Vollzüge oder bestimmte Traditionsbrüche sind zum Problem geworden,
sondern nicht weniger als der Glaube selbst steht zur Debatte: «Die erste
Frage ist nicht mehr: Wie erfahre ich Kirche tiefer und eigentlicher mittels
der rechten Feier der Liturgie, sondern sehr einfach und fundamental: Wie
werde ich, wie bin ich, wie bleibe ich heute Christ?» (133). Sich dieser

Grundfrage christlicher Existenz auf dem umstrittenen Feld der primären
Ausdrucksgestalten des Glaubens, der gottesdienstlichen Feier, in aller
Offenheit zu stellen, ohne sie sogleich auf das Prokrustes-Bett der eigenen
liebgewonnenen liturgischen Prägung zu spannen, erfordert Wissen, Klugheit,

Erfahrung und nicht zuletzt eine gehörige Portion Mut, was man
biblisch «Unverzagtheit im Glauben» nennen würde. Den fundamentalliturgischen

Diskurs nach der «Menschenfähigkeit heutiger Liturgie» führt
A. Häussling auch und gerade da, wo er historisch arbeitet. Die Begegnung
mit den Glaubenszeugnissen der «Vorderen» ist bei ihm immer eine
«Relecture aus neuen Voraussetzungen» (116), die keine vorschnellen,
handhabbaren Lösungen für heutige Probleme liefert, wohl aber lehrt, überhaupt



360 Bersprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus

erst die richtigen Fragen zu stellen: « und wir wissen gut genug, daß der
in dunkler Ratlosigkeit verbleiben muß, den niemand das rechte Fragen lehrt»
(131). Die Fähigkeit, sach- und menschengerecht zu fragen, macht es aus,
daß die teilweise schon vor über einem Vierteljahrhundert verfaßten Artikel
bis in die Gegenwart aktuell bleiben. Viele der Denkanstöße Häusshngs
sind von der Liturgiewissenschaft erst in allerjüngster Zeit aufgegriffen
worden, so z.B. die von ihm schon 1970 angeregte Methodendiskussion des

Faches (284ff.) oder die Mahnung zu einer intensiveren Beschäftigung mit
dem Alten Testament (300).

Abgerundet wird der Band durch ein Abkürzungsverzeichnis (VIII—
XII), einer Bibüographie der Arbeiten Häusslings von 1959—1996 (345—368,

zusammengestellt von B. Kranemann), und — unverzichtbar für ein solches
Werk — verschiedene Register zu Autoren, Schriftstellen, Initien, Namen
und Sachen (369—407, bearbeitet von Franz Bartunek); nicht nur der, der
sich selbst schon einmal in der Erstellung von Registern versucht hat, wird
diese dem Komfort des Lesers dienende Sisyphus-Arbeit schätzen (angesichts

derer ein kleiner, zumal für den Rezensenten schmeichelhafter
Schönheitsfehler nicht ins Gewicht fällt: Unter dem Stichwort «A. Franz»

[370] stehen Verweise sowohl auf meine eigenen wie auch auf die Arbeiten
von Adolf Franz, eines der Großen der Liturgiewissenschaft in der ersten
Hälfte unseres Jahrthunderts).

Den Herausgebern sei es gedankt: Sie haben eine Auswahl der Arbeiten
eines Liturgiewissenschaftlers vorgelegt, die als eine auf hohem Niveau
angesiedelte Einführung in grundlegende Fragen der Liturgie und der
Liturgiewissenschaft gelten kann und die man sicherlich — vergleichbar mit der
Aufsatzsammlung von Ludwig Anton Mayer über Die Liturgie in der europäischen

Geistesgeschichte — auch nach über einer Generation noch fasziniert zur
Hand nehmen wird.

Gerne nimmt der Verfasser die von der Redaktion gebotene Gelegenheit
wahr, noch auf ein weiteres, wenn auch ganz anders geartetes Standardwerk
der Liturgiewissenschaft hinzuweisen:
Dokumente %ur Erneuerung der Liturgie. Band 2: Dokumente des Apostolischen Stuhls.

4. Dezember 1973 - 3. Dezember 1983. Übers., bearb. und hrsg. von Martin
Klöckener/Heinrich Rennings (f). Kevelaer: Butzon & Bercker; Freiburg
Schweiz: Universitäts-Verlag 1997. 801 S.

Wie der bereits 1983 erschienene Band 1 versteht sich auch der hier
anzuzeigende Band 2 als deutschsprachiges Pendant zu der lateinischen von Reiner

Kaczynski besorgten und mittlerweile in drei Volumina vorhegenden
Sammlung Enchiridion documentorum instaurationis liturgicae (EDIL). Band 2 der
Dokumente, in Abfolge und Zählung der Quellen dem 2. Band des Enchiridion

folgend, umfaßt die Dekade von 1974 bis 1983, angefangen vom
Dekret der Gottesdienstkongregation zur Verlängerung der Frist für das

Inkrafttreten der erneuerten liturgischen Ordnung der Krankensalbung (Nr.



Bersprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus 361

181) bis hin zur Erklärung der Kongregation über die Glaubenslehre bezüglich

des Ausschlusses vom Kommunionempfang für Mitglieder von
Freimaurer-Vereinigungen (Nr. 260).

Bereits die hier genannten zufalligen Eckpunkte können einen Eindruck
von der Spannbreite der für die Liturgie relevanten offiziellen römischen
Verlautbarungen vermitteln. Jedes Dokument der Sammlung ist kurz und
informativ eingeleitet mit dem lateinischen und deutschen Titel, einer
knappen Charakterisierung des Textes mit Namensnennung der verantwortlich

zeichnenden Personen, Angaben zu lateinischen und (soweit vorhanden)

deutschsprachigen Erstveröffentlichungen sowie Hinweisen zur
Literatur. Der relativ große zeitliche Abstand zwischen dem Erscheinen von
Band 1 (1983) und Band 2 (1997) der Dokumente ist sicherlich nicht nur auf
äußere Faktoren zurückzuführen — so verstarb 1994 überraschend Heinrich
Rennings; Martin Klöckener hatte sich zur selben Zeit in seinem neuen
Arbeitsfeld an der Universität Fribourg einzurichten —, sondern auch auf
den immensen Arbeitsaufwand, den eine solche Publikation erfordert. Wieviele

Mühen im Detail stecken, lassen der kritische Apparat zu den
einzelnen Quellen und die «Benutzerhinweise» (vgl. dort etwa Nrr. 5, 6 und 10)
erahnen. Doch zweifellos hat sich der Aufwand gelohnt, und nicht nur die
Liturgiewissenschaft und ihre Nachbardisziplinen, auch weitere liturgisch
interessierte Kreise, und nicht zuletzt die betreffenden römischen Dikasterien
selbst werden dem Herausgeber und seinen Mitarbeitern danken, daß die
disparaten und in unterschiedlichen Zusammenhängen publizierten Dokumente

nun gut überschaubar gesammelt in deutscher Sprache zugänglich
sind. Der 800 Seiten starke Band macht deutlich, daß die mit dem letzten
Konzil in Gang gekommene Reform der Liturgie nicht nur in der Erneuerung

der liturgischen Bücher besteht und mit dieser beendet ist, sondern
vielmehr als Prozeß begriffen werden muß, der der ganzen Kirche auch in
Zukunft und auf Zukunft hin aufgegeben ist.

Ansgar Franz


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

