Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Charles Pidgen (ed.): Russe// on Ethics. Selections from the Writings of Bertrand
Russell. London, New York: Routledge 1999, 257 p.

Dieser Band enthilt eine ausfiihrlich kommentierte Zusammenstellung von
Schriften Russells zur Ethik, insbesondere zu Fragen der Metaethik. Sie soll
mit der Entwicklung im Denken von Russell zur Ethik vertraut machen.
Abgesehen von wenigen Aufsitzen und den Monographien von L.W. Aiken
und Kenneth Blackwell von 1963 respektive 1985 (beide Biicher sind inzwi-
schen vergriffen) wurde Russells Metaethik bisher vernachlissigt. Der Her-
ausgeber Charles Pidgen verfolgt aber auch ein systematisches Anliegen.
Die vorliegende Anthologie soll Stirken und Schwichen diverser Positionen
zur Ethik vor Augen fithren. Russell beginnt und endet als Subjektivist, das
heilt, er insistiert auf dem engen Zusammenhang zwischen Werturteilen
auf der einen Seite, Gefithlen, Wiinschen und Interessen auf der anderen
Seite. Moralische Urteile bringen (nur) Winsche bzw. Emotionen von Indi-
viduen oder Gruppen zum Ausdruck. Sie sind nicht im eigentlichen Sinne
wahrheitsfihig und entziehen sich dadurch einer wissenschaftlichen Uber-
prufung. Dazwischen liegt eine Periode, welche durch das Erscheinen der
Principia Ethica von G.E. Moore markiert ist und in der Russell voriiberge-
hend fir einen Objektivismus in der Ethik pladierte: Moralische Urteile
bringen in letzter Instanz Utrteile iiber einfache, aber nicht-natirliche Sach-
verhalte zum Ausdruck. DaB einer der Viter der analytischen Philosophie
in Fragen der Metaethik zeitlebens schwankte und nach vorubergehender
Schwirmerei fiir Moores ethischen Non-Naturalismus als «widerstrebender
Emotivist» (so Pidgen 165) endet, ist bemerkenswert. Man kann dieses
Schwanken als Anzeichen dafiir nehmen, dal Russell sich zu wenig auf Fra-
gen der Ethik spezialisiert hat. Man kénnte in diesem Schwanken aber auch
ein Indiz fiir seine luzide Haltung gegeniiber einem tief ambivalenten Phi-
nomen sehen. Werturteile treten mit dem Anspruch auf Objektivitit auf; oft
genug sind sie jedoch nicht mehr als eine raffiniert verkleidete Form von
Parteiinteressen.

Die sachlichen Griinde fiir dieses Schwanken gehen noch tiefer. Das Gu-
te 1aBt sich zum einen verstehen als alles, was einen Wunsch befriedigt oder
was Lust bzw. Freude bewirkt. Die Vorteile dieses Ansatzes scheinen fiir
den jungen Russell darin zu bestehen, dal} sie die Ethik als einen Zweig der
empirischen Psychologie erscheinen lassen — eine These, die Moore expli-
zit angreifen wird und die auch Russell schlieBlich verwerfen wird. Ein
zweiter Vorteil der Wunschtheorie besteht darin, daB ein begrifflicher Zu-
sammenhang zwischen Wert und Motivation gewihzleistet ist. Dieser letzte
Punkt ist fiir einen so engagierten Moralisten wie Russell besonders wichtig.
Er wird daraus ein eigenes Argument fur den ethischen Emotivismus ent-



Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 343

wickeln. Werturteile verpflichten, und sie bilden den Hintergrund fiir eine
auf radikale Verinderungen dringende soziale und politische Kritik. Aller-
dings konnen kaum alle beliebigen Wiinsche zugelassen werden; nur relativ
stabile und informierte Wiinsche (spiter werden erweiterte und uberper-
sonliche Wiinsche ausgezeichnet) erfiillen diese Bedingung, die mit dem
Gebrauch des Pridikats «gub gegeben sind. Hier macht sich bereits ein Ele-
ment von Objektivitit bemerkbar, das so weit verfeinert und ausgebaut wer-
den konnte, daB3 die urspriingliche Wunschtheorie des Guten bis zur Un-
kenntlichkeit verindert wiirde. Dies ist ein Weg, den Russell nicht beschrei-
tet, der aber zeigt, wie unsicher eine rein subjektive Werttheorie dasteht.
Ein Nachteil der Wunschtheorie des Guten besteht jedoch darin, da3
sie in Konkurrenz tritt mit einer Modifikation dieser Theorie, die besagt:
Gut 1st nicht einfach das, was ich winsche, sondern das, was meine Wiin-
sche tatsichlich erfillt. Hier wird nicht das Gute mit dem Gewiinschten
gleichgesetzt, sondern das Gute mit dem objektiven Bedingungen der Er-
filllung von Wiinschen. Dieses zweite Axiom ist mindestens ebenso evident
wie das erste, wie Russell selber konstatiert; iiberdies erlaubt das zweite
Axiom innerhalb gewisser Grenzen eine Kritik bestehender Wiinsche, nim-
lich irrationaler Wiinsche, deren Erfiillung mich nicht befriedigen wiirde
bzw. wird. Mein Wunsch, Dichter zu werden, kann sich als «schlecht» oder
«unverniinftign herausstellen, weil seine objektive Erfillung mir keinerlei
Befriedigung oder viele Plagen verschaffen wird. Objektive Erfiillung und
subjektive Befriedigung missen nicht zusammenfallen. Vermutlich ist je-
doch Russell der Unterschied zwischen subjektiver Befriedigung und ob-
jektiver Erfiilllung von Wiinschen entgangen. Russell richtet in einem Bei-
trag von 1897 das Argument der offenen Frage (das er schon aus den Dis-
kussionen 1im Kreis um Moore kennen mochte) gegen die hedonistische Ver-
sion der Wunschttheorie, welche auf die tatsichlich eintretende subjektive
Befriedigung von Wiinschen abstellt. Mit gleichem Recht konnte er diese
Kritik -auf seine eigene, einfache Wunschtheorie richten, denn auch unab-
hingig von der subjektiven Befriedigung 1iBt sich sinnvollerweise die Frage
stellen: Ich wiinsche X — aber ist es auch wirklich gut, daB3 ich X wiinsche?
Besonders plausibel ist dieses Argument der offenen Frage fiir die Bestim-
mung des si#t/ich Guten. Da dem jungen Russell sowohl die simple Wunsch-
theorie als auch eine radikale Abweichung von der Wunschtheorie wider-
streben, schligt er folgende Version vor: Gut sind Wiinsche, die ich zu ha-
ben (oder zu erlangen?) wiinsche. Die Definition von gut als «was wir (bzw.
die jeweils Urteilenden) zu wiinschen wiinschen» (what we desire to desire),
erlaubt eine «Stellungnahme» zu Wiinschen, ohne ein von allen Wiinschen
externes Kriterium zu verlangen. Wie der Herausgeber anmerkt, hatte Moore
im § 13 der Principia Ethica, wo er das Argument der offenen Frage ent-
wickelte, hochst wahrscheinlich Russells Vorschlag vor Augen (Pidgen 72).
Moore zeigt, daB das Ausweichen auf hoherstufige Winsche nichts bringt;
auch hoherstufige Wiinsche (z. B. mein Wunsch, einen Wunsch nach Poesie



344 Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

zu haben) konnen mit dem Argument der offenen Frage konfrontiert
werden. Ist dieser hoherstufige Wunsch auch wirklich gut? Diese Frage ist
sinnvoll, denn nichts ist deshalb gut, weil es gewlinscht wird, sondern etwas
ist winschenswert, weil es entweder um seiner Folgen willen oder in sich
gut ist.

Offensichtlich lie§ sich Russell fiir knapp zehn Jahre von Moore iiber-
zeugen. Doch bereits anliBlich der Lektiire einer beilenden Polemik gegen
den Wertobjektivismus in George Santayanas Buch Winds of Doctrine (1913)
lieB sich Russell wieder zum Subjektivismus bekehren. Wichtiger noch als
diese Lektiire war jedoch Russells Auseinandersetzung mit der Atmosphire
von Nationalismus und Kriegsbegeisterung, die den ersten Weltkrieg mit
verursachte. Nach dem Krieg, nimlich 1922 neigte Russell sogar zu einem
«humanistischen Amoralismus», wie es Pidgen zutreffend bezeichnet. Im
gleichen Jahr hat Russell auch eine sog. Irrtumstheorie vorweggenommen,
wonach alle moralischen Aussagen letztlich auf falschen Aussagen basierten
(vgl. Pidgen Text 17) — eine Auffassung, die 1946 von John Leslie Mackie
neu formuliert wurde und die Russell selber zugunsten des Emotivismus
aufgegeben hat. Kiinftig wird Russell an der Auffassung festhalten, etwas
sei gut, weil es gewiinscht werde, und nicht umgekehrt. Zu einer ausgereif-
ten Formulierung des Emotivismus brachte er es erst im Kapitel IX (Sci-
ence and Ethics) des 1935 erschienenen Buches Religion and Science. (Dieses
Kapitel wurde nachgedruckt in James Rachels (Hg.): Ethical Theory, Oxford
Readings in Philosophy, 1998.) Russells Ausformulierung des Emotivismus
ist frither als jene von Alfred Jules Ayer erschienen und hat gegeniiber der
Formulierung von Charles Stevenson sogar systematische Vorteile (vgl.
Pidgen 132ff.)

Die «Moore-Periode» in Russells Entwicklung ist dokumentiert durch
seinen lingeren Aufsatz The Elements of Ethics, der im Sammelband Phile-
sophical Essays abgedruckt wurde und wegen seiner leichten Zuginglichkeit
nicht in den vorliegenden Sammelband aufgenommen wurde. Stellvertre-
tend fir diesen lingeren Essay dokumentiert eine kiirzere Rezension der
Principia Ethica neben aller Zustimmung zwei wichtige Vorbehalte gegen
Mootre. Nach Moore wire bekanntlich eine wohlgeordnete Welt auch dann
besser als eine chaotische, wenn es keine empfindungsfihigen Lebewesen
gibe. Russell dagegen hilt am Pathozentrismus fest. Er hat die Uberzeu-
gung — auch in einer Rezension von Albert Schweitzets Ku/tur und Ethik
verteidigt —, dafl es nur Gutes und Schones geben kann in einer Welt, in der
es empfindungsfihige Wesen gibt, die nicht in den vorliegenden Band auf-
genommen wurde. (Sie wurde im Band 9 der Collected Works of B.R. unter
dem Titel «Does Ethics Influence Life?» wieder abgedruckt.) Weiter ver-
wirft er Moores Auffassung von moralischen Regeln als unnétig konservativ
und bleibt damit seinem radikal-reformerischen Utilitarismus treu. Russell
lag bereits vor 1903 eine frithere Fassung der Principia Ethica vor — ein Ma-



Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 345

nuskript mit dem Titel The Elements of Ethics, das 1991 von Tom Regan
ediert wurde.

Russells eigene Metaethik, sieht man einmal ab von seiner «Moore-
Phase», kreist um eine Wunschtheorie des Guten. Moralische Urteile sind
der Ausdruck von Wiinschen. Diese Theorie bedatf jedoch einer gewissen
Verfeinerung, will sie sich nicht dem Einwand aussetzen, Wiinsche konnten
doch auch in sich schlecht oder sozialschidlich sein. Abgesehen von ver-
einzelten Annidherungen aller Werturteile an Geschmacksreaktionen (142)
ist Russell mit dieser Gleichsetzung unzufrieden (156). Er sucht vielmehr
nach einem Anknipfungspunkt fiir die Ethik in ganz speziellen Interessen —
nicht so sehr in personlichen Interessen, sondern vielmehr in «large imper-
sonal desires» (143). An dieser Stelle macht sich Russells lebenslingliche
Faszination fiir Spinoza bemerkbar (vgl. 223). Spinoza hat eine eigene Kri-
tik von Wiinschen angeregt, welche die psychologische Einsicht in die Ent-
stehungsbedingungen von Ressentiments vorbereitet. Die Ressentiments ge-
wisser Asketen erkliren jenes Element, dal auch Russell als «error in desire»
(65f.) bewahrt haben mochte. In diesem Sinne kann man sagen: Nicht alle
Wiinsche sind mit anderen Wiinschen kompossibel; manche Wiinsche sind
im Ensemble mit anderen Wiinschen kontraproduktiv oder selbstvergiftend.
Obwohl Wiinsche selber weder wahr noch falsch sein konnen, konnen sie
eine Genese haben, welche ihre innere Verkehrtheit verursacht. Zu diesem
Irrtum gehort die Erwartung, Leiden und Niederlagen anderer konnten uns
froh machen. Die Wiinsche, daBl andere leiden mogen, bilden die Wurzel
von Vergeltung und Ressentiment, und sie beruhen auf der Illusion, andere
hitten auch anders wiinschen oder handeln kénnen. Obwohl Russell den
harten Determinismus Spinozas nicht akzeptiert, sieht er in der Befreiung
von asketischen und destruktiven Winschen einen wichtigen Beitrag zur
Ethik. Die Wunschtheorie kommt ohne eine Klassifikation verschiedener
Arten von Wiinschen nicht aus (61f.) Besonders suspekt sind «unfreie Wiin-
sche» wie Hass, Zorn und Vergeltungswiinsche. Auch Todesfurcht ist eines
freien Menschen nicht wiirdig (233, vgl. Spinozas Ethica IV, 67). Ob die Un-
terscheidung von freien und unfreien bzw. unfrei-machenden Wiinschen
im Rahmen einer konsequenten Wunschtheorie des Guten legitim ist, moge
dahingestellt bleiben. Jedenfalls bekundet Russell seine Sympathien mit der
Idee, welche Spinozas «amor intellectuallis» zugrundeliegt, nimlich die Kul-
tivierung von Wiinschen, die sich auf Giiter beziehen, die nie knapp werden
kénnen und deshalb auch keine Konkurrenz und keinen Neid erzeugen. Auch
in einer anderen Hinsicht erinnert Russells Auffassung an Spinoza: Das
sittlich Gute driicke nicht nur einer Wunsch aus, sondern auch den zweiten
Wunsch, daB3 andere diesen (ersten) Wunsch auch hegen mogen. Das Urteil
X 1st guv setzt sich demnach aus den Wiinschen zusammen «Moge es X ge-
ben, und moégen andere dies auch wiinschen». Dieses objektive Element der
Verallgemeinerung wird jedoch nicht im Sinne von Kant verstanden, nim-



346 Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

lich als Grundlage einer «kategorischen Notwendigkeit» moralischer Utrteile
(vgl. 147f.).

Zwei weitere Texte (Nr. 21 und 23) stammen aus dem 1954 erschiene-
nen Buch Human Society in Ethics and Politics. Hier verteidigt sich Russell ge-
gen den Vorwurf des Rationalismus. Rational kénnen wir nach Russell nur
sein in bezug auf die Wahl der Mittel. «Reason consists in a just adaption of
means to ends» (172). Dazu gehort, daBl wir unsere Wiinsche ordnen und
Konflikte zwischen eigenen Wiinschen zu vermeiden suchen. Fir Ziele
oder angesichts von Interessenkonflikten zwischen Menschen gibt es jedoch
keine verniinftigen Griinde. «There is no such thing as an irrational aim ex-
cept in the sense of one that 1s impossible of realization» (ibid.). Letztlich
basiert Ethik auf dem Wunsch nach einer Welt, in der Emotionen stark,
aber nicht mehr destruktiv seien. Uberzeugte Anhinger einer Raubtiermoral
kann man nicht widerlegen — man muB sie bekimpfen.

Dank der guten Zusammenstellung und philosophisch durchdachten
Kommentierung von Charles Pidgen wird die Bedeutung von Russell fiir
die Ethik sichtbar. Die schroffe Gegeniiberstellung von Wissenschaft und
Ethik fihrt nach Russell nicht zu einer Diskreditierung von Vernunft und
Ethik, sondern zu einer vorsichtigen Einschitzung threr begrenzten Orien-
tierungsfunktion. Ohne tiefere Gefithle, Wiinsche oder Einstellungen gibe
es keine Ursachen zum Handeln, doch gerade diese emotiven Ursachen las-
sen sich ihrerseits nicht wissenschaftlich beweisen oder widerlegen. Der
hervorstechendste Zug von Russells intellektueller Redlichkeit besteht dar-
in, daB er wihrend der ganzen Zeit seines langen Lebens nie vollig zufrie-
den war mit seiner ethischen Theorie.

JEAN-CLAUDE WOLF

Walter Andreas Euler: «Pia philosophiar et «docta religion. Theologie und Religion
bei Marsilio Ficino und Giovanni Pico della Mirandola. Munchen: Wilhelm Fink
Verlag 1998. 287 S. Personenregister. (Humanistische Bibliothek, Reihe I,
Abhandlungen Bd. 48, hrsg. von Eckhard Kessler).

«Dem Alter nach war Pico mein Sohn, gemil} der Vertrautheit miteinander
mein Bruder, und der gegenseitigen Liebe zufolge mein anderes Ich.» So
schrieb Marsilio Ficino wenige Monate nach dem frithen Tod Giovanni Pi-
co della Mirandolas. Beider Geistesverwandtschaft zeigt sich vor allem, so
Walter Andreas Eulers Habilitationsschrift «Pia philosophiar et «docta religion.
Theologie und Religion bet Marsilio Ficino und Giovanni Pico della Mirandola, in ei-
ner gleichen Haltung, nicht nur daB3, sondern wie sie die neuen Problem-
felder der Theologie ihrer Zeit, das Verhaltnis zwischen Philosophie und
‘Theologie einerseits und das Erwachen der Subjektivitit andererseits, fiir
die Erklirung und Verteidigung des christlichen Glaubens verwenden. Die
Studie bietet erstmalig, so der Verfasser, eine systematische, detailliert ver-
gleichende Betrachtung beider Denker unter dieser fiir thr Werk zentralen



Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-tendus 347

Fragestellung (19). Nach einer historischen Einleitung in Leben, Werk und
Verbindung beider Denker (21-37) analysiert Euler in je einem Kapitel zu-
nichst die fir die Fragestellung relevanten Hauptwerke Ficinos und Picos
getrennt, um in einem weiteren, darauf fulenden Kapitel einen systemati-
schen Vergleich vorzunehmen.

In seiner Darstellung Ficinos (39-97) zeichnet Euler die wechselseitige
Verflochtenheit von Etkliren und Verteidigen auf. Dabei konstatiert er zwi-
schen den beiden in diesem Zusammenhang wesentlichen Werken, der Theo-
logia Platonica und De christiana religione, einen Schritt von der demonstratio reli-
giosa zur demonstratio christiana, der besonders mit der christologischen Deu-
tung des desficatio-Motivs verbunden ist. Ficinos Auseinandersetzung mit der
antiken Philosophie sei zur Erklirung des Glaubens, so Euler in seiner Ana-
lyse der Vorrede der Theologia Platonica, von einem (augustinischen) Ver-
stindnis bestimmt, welches in den prisei philosophi — natiirlich besonders
Plato — bereits ein Verstindnis fir das officium pietatis wahrnehme. In der In-
terpretation der Gottesbeweise konzentriert sich Euler auf die beiden Grund-
pfeiler der Ficinischen Argumentation. Die Basis des appefitus-Arguments
(um Kristellers Ausdruck zu tibernehmen) ist das desiderium naturale. Euler
akzentuiert aber vor allem die zweite Wurzel: die religio als proprium huma-
num. Es wire eine weitere Studie wert, den anthropologischen Ansatz des
homo religiosus, der in allen Epochen bei Spannungen zwischen Philosophie
und Religion auftritt, niher zu untersuchen. Fiir den vorliegenden Kontext
ist die Januskopfigkeit von desiderium naturale und religio wesentlich, die ihre
Entsprechung, wie Euler an anderer Stelle zeigt, in der Verschrinkung von
Freiheit und Geschopflichkeit findet. Das Zentrum der Uberlegungen
Ficinos liegt, wie Euler klar herausstellt, in dem Gedanken einer natiirlichen
Theologie, die unter dem Leitbild der desficatio steht. Die folgende Betrach-
tung von De christiana religione erbringt den Nachweis, da3 der Ubergang zur
demonstratio christiana auf folgender Einsicht fullt: «Durch die Inkarnation
des Sohnes Gottes wird die gefallene Menschheit wieder befihigt, ithre ei-
gentliche Zielbestimmung zu erlangen» (72).

Fir Pico arbeitet Euler Analoges heraus (99-184). Er untersucht die
(spiter so genannte) Oratio de hominis dignitate, wie er betont, im Ganzen, um
nicht einer vorschnellen Interpretation des Freiheitsbegriffs zu verfallen. Er
will aufweisen, dal3 der Mensch bei Pico nicht zur Freiheit verdammt (Sar-
tre), sondern eher zur Freiheit berufen ist, indem er seine Freiheit als von
Gott verdankt und auf ihn hinzielend weill. Konstitutiv fiir den Freiheits-
begriff sei auch der Entwicklungsgedanke. In einer Abinderung der antiken
Systematik der Philosophie konzipiere Pico eine philosophia tripartita, deren
erster Teil die purgatio sei; sie falle den antiken Disziplinen der Ethik und
Dialektik zu. Die Physik fithre zur //uminatio, indem Gott an seinen Werken
erkannt wird — noch immer, so ist anzumerken, eine ganz klassische Kon-
zeption. Sie wird erst im dritten Schritt iberwunden: Die perfectio ist, so
Pico, die Theologie. Picos Freiheitsbegriff ist dabei nur als Sozialbegriff



348 Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-.rendus

verstindlich, der neben der Gottesbeziehung, die jeder Hybris einen Riegel
vorschiebt, auch die Dimension des Nichsten im Blick hat. Eine weltum-
greifende pax philosophica ist das ehrgeizige Ziel des jungen Grafen. Dem
Nachweis der Eingebundenheit der Anthropologie in die Theologie und
Christologie folgt die Analyse der Bedeutung der Vernunft in der Theolo-
gie. Pico lasse in seiner Apologia ein ausgewogenes Verhaltnis zwischen legi-
timer theologischer Freiheit und Gebundenheit an das Lehramt und die
Kirche erkennen. Sie wird vor allem dadurch erreicht — so ergibt sich in
Eulers Analyse der Repliken Picos auf die von der Inquisition verurteilten
Thesen —, dafl die Stellung der Vernunft, ithre Einsichtsfihigkeit und ihre
Entwicklungsmoglichkeit hoch angeschlagen wird, ohne freilich autonom
gesetzt zu werden.

Die sorgfiltige Analyse der Einzelpositionen findet thre Zusammenfih-
rung im folgenden Kapitel (185-250), wobei Euler parallele Gedankenginge
durch treffend ausgewihlte Zitate weiter verdeutlicht und Linien in die Ge-
genwart zieht. Im Zentrum, so darf erstens zusammenfassend festgehalten
werden, steht keine autonome, sondern eine theologische Anthropologie, in der
zweitens die Philosophie auf die Theologie ausgerichtet ist: «Philosophia ve-
ritatem quaerit, Theologia invenit, religio possidet» (Pico, Opera omnia, Ba-
sel 1572, S. 359; bei Euler S. 276). Dadurch stehen drittens religio christiana
und religio communis nicht in einem Gegensatz, sondern jene schlieBt diese
ein.

AbschlieSend gibt Euler Ausblicke einer Aktualisierung eines solchen
Denkens (251-256). Die integrative Kraft vergleicht er zum einen mit ver-
wandten Positionen Pannenbergs und Rahners, die diese zur Abwehr einer
Religionskritik Feuerbachscher Provenienz anwenden. Zum anderen kann
die Ausrichtung beider Denker auf die Religion — gerade im Zuge einer
Auseinandersetzung mit Ostlichen Religionen und sog. neuen religiosen Be-
wegungen — als Weg der Sehnsucht und der Erfiillung eine christlich ge-
grindete, dialogfihige Position bilden.

Unter Bezug auf Cassirer vermerkt Euler einmal (237), dal der Ver-
gleich zwischen Ficino und Pico einerseits und Nikolaus von Kues anderer-
seits gerade unter der Perspektive von Vernunft und Glauben, Philosophie
und Theologie «bedeutsame Ergebnisse zeitigen» diirfte. In der Tat, solche
Untersuchungen zu einer theologisch verantworteten Selbstgestaltung des
Menschen als lebendiger imago Dei vermochten vielleicht die Einseitigkeit
der Waagschale technischer Machbarkeit zugunsten geistiger Entwicklung

ein wenig auszugleichen.
HARALD SCHWAETZER



Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 349

Ulrich H.]. Kortner: Wie lange noch, wie lange? Uber das Bése, Leid und Tod.
Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 1998. 100 S.

Der in Wien an der evangelischen Fakultit lehrende Systematiker Ulrich
Kortner legt ein kleines, duBerst dichtes und ansprechendes Biichlein vor,
das sich im Grenzbereich von Fundamentaltheologie und Fundamentalethik
ansiedelt und sich mit den Kategorien des Bosen, des Leidens und des To-
des auseinandersetzt. Kortner sucht einen dezidiert theologischen Zugang
zu diesen letzten Dingen der «condition humaine», uberprift aber seine
Ubetlegungen immer wieder an der konkreten Alltagserfahrung . Die Schrift
gliedert sich in funf Kapitel, die auf den ersten Blick lose miteinander ver-
bunden erscheinen, sich dann aber aus der umfassenden und zusammen-
fassenden Perspektive des fiinften Kapitels als sehr geschickt angelegte
Komposition erweisen.

Im ersten Kapitel (S. 7-30) steigt Kortner kurz und pointiert mit kon-
kreten Erfahrungen des Bosen ein, das eine «Renaissance» zu erleben scheint,
und stellt sich der Tatsache, daB3 das Bose bei allen Anstrengungen nicht zu
beseitigen ist. Daraus ergibt sich die leitende Frage des ersten Teils: Wenn
dem Boésen weder gedanklich noch erzieherisch oder politisch endgiiltig
bezukommen ist, wie 1dBt sich dann mit thm umgehen? (vgl. S. 8). Um dazu
Erhellendes sagen zu konnen, versucht der Autor zunichst iiber sprachana-
lytische Berkungen zum Begriffsfeld des «Bosen» fiir die Komplexitit des
Themas kritisch zu sensibilisieren und leitet dann tiber zum Boésen als ethi-
scher und anthropologischer Kategorie. Das Spektrum an zitierten oder
gedanklich nachformulierten theologischen wie philosophischen Ansitzen
ist iiberaus breit. Die differenziert gestaltete «Ubersicht» stellt Kompetenz
und Belesenheit des Autors unter Beweis; sie ist fiir den Leser/die Leserin
insofern besonders wertvoll, als in gedringter und verstindlicher Form
wesentliche Orientierungen vermittelt werden. Kortner schreibt eine theo-
logische Abhandlung, daher stehen bibeltheologische Erwigungen — be-
sonders hervorzuheben ist die Auseinandersetzung mit Paulus im 3. und 4.
Kapitel — wie theologie-systematische Klirungen anhand verschiedenster
Theologen, allen voran Luther, im Vordergrund. Der Autor geht mit dem
Schlisselthema «Theodizee» sehr sorgfiltig um, iiberzeugt und tberzeu-
gend, benennt angesichts der hermeneutischen Komplexitit Reichweite und
Grenzen theologischer Aussagen. «Wer also die biblischen Texte gegen die
philosophisch-abstrakte Form der Theodizeefrage kritisch ins Spiel bringen
will, steht doch zugleich vor der Aufgabe einer sachkritischen Interpre-
tation dieser Texte ...» (S. 26).

Das zweite Kapitel (S. 31-51) befa3t sich mit der Leiderfahrung in christ-
licher Deutung. Nicht bloB das Kreuz Christi, sondern auch die christliche
Leidenseinstellung steht im «Konflikt der Interpretationen». Beide unter-
zieht Kortner daher einer Reinterpratation, indem er den Tod Jesu im Lich-
te von Psalm 22 bibeltheologisch deutet und Jesu Gottverlassenheit mit den



350 Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

theologischen «Klassikern» (Rahner, Moltmann, Bonhoeffer usw.) zu verste-
hen sucht. Kortner leistet eine knappe und ubersichtliche, aber gerade auch
dadurch wertvolle zusammenfassende, das Wesentliche auf den Punkt brin-
gende Klirung.

Das dritte Kapitel (S. 53-73) diskutiert das reduktionistisch-defizitare
Krankheits- bzw. Gesundheitsverstindnis in der Medizin bzw. in unserer
Gesellschaft sowie als Gegenbild den «Mythos der Ganzheitlichkeit», die bei-
de der endlichen Existenz des Menschen nicht zu geniigen vermdchten.
Kortner diagnostiziert fiir unsere Zeit « ... eine neue, wenngleich noch
unbestimmte Heilserwartung, nimlich die Sehnsucht nach Ganzheitlichkeit»
(S. 54). Diese entlarvt er als «nicht minder eindimensional», denn sie ver-
decke, daB3 «menschliches Leben nicht nur als krankes, sondern auch als ge-
sundes wesenhaft fragmentarisch ist» (S. 57). Auf diesem Hintergrund
uberdenkt Kortner die Mehrdimensionalitait von Krankheit und Gesund-
heit. Im Horizont christlicher Anthropologie und Soteriologie ist dann Ge-
sundheit nicht mehr die Abwesenheit von Stérungen, sondern die Fahigkeit
und Kraft der Person, mit solchen Stérungen umzugehen (vgl. S. 68). Die
Konsequenzen aus einer solchen Definitionserweiterung sind nicht blof3
hinsichtlich des Umganges mit Behinderungen weitreichend, sondern auch
im Hinblick auf das Verstindnis der Heilkunst. Nicht zuletzt dadurch mis-
sen iiberh6hte Anspriiche an die Medizin und deren Therapiekonzepte zu-
rick genommen werden.

Das vierte Kapitel (S. 75-93) geht die Thematik um Leiden und Tod
noch einmal von einer anderen Seite an: Im Mittelpunkt steht eine mit den
richtigen Fragen versehene Auseinandersetzung mit Martin Luthers Sicht
von Tod und Endzeit. Die Uberlegungen gruppieren sich um die beriihmte,
fir heute aktualisierte «Apfelbaumchen»-Metapher. Von Luther ist zu ler-
nen der «Mut zum fraglichen Sein, der sich bewihrt in der Liebe zu den
Menschen und in der Treue zur Erde; ein Mut, der ganz im Heute lebt,
ohne der Gegenwart zu verfallen» (S. 93). Damit ist bereits die Thematik
des finften und letzten Kapitels (S. 95-119) angesprochen: Die christliche
Hoffnung im Angesicht des Todes. Kortner fithrt in das Thema der Es-
chatologie ein und legt eine kurze Deutungsgeschichte vor. Dabei wird der
Bogen zu den vorausgehenden Kapiteln geschlagen, indem entlang der sen-
sibel interpretierten «Fragmentaritity des Lebens die Grundziige einer
christlichen Hoffnung ausbuchstabiert werden. Dem erkenntnistheoreti-
schen Status theologisch-eschatologischer Aussagen Rechnung tragend,
deutet Kortner die «Auferweckung Jesu» vor—sichtig im Kontext fragmen-
tarischen Lebens. Kortners Ausfithrungen miinden in den Versuch zu be-
nennen, was den Tod des Menschen schlieBlich iiberdauert: «Gottes Bezie-
hung zu thm [dem Menschen], die als Liebe zu bestimmen ist» (S. 115).

Die Schrift ist «theologisch interdisziplinir» angelegt und bietet in ihrer
prizisen, manchmal fast aphoristischen Dichte und mit dem breiten Spek-
trum an gedeuteter Lebenswelt und vertiefter Reflexion einen anregenden



Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 351

«Leitfaden» fur diejenigen, die sich im Problemfeld um Krankheit, Tod und
christlicher Hoffnung zurecht finden méchten. Die sehr sachkundig ausge-
wihlten und auf einen angemessenen Umfang beschrinkten Literaturanga-
ben geben Hinweise fiir weiterfiihrende Lektiire.

ADRIAN HOLDEREGGER

Gotthard Fuchs/Andreas Lienkamp (Hgg.): Visionen des Konzils. 30 Jahre
Pastoralkonstitution «Die Kirche in der Welt von heuten. Minster: Lit 1997, 232 S.
(Schriften des Instituts fiir Christliche Sozialwissenschaften, Bd 36).

1. Ein Dokument des II. Vatikanischen Konzils nach dem anderen wird 30
Jahte alt. Jedes dieser Jubilden gibt Anlal zu einem Riickblick, der zugleich
«Visionen» fiir die Zukunft freisetzen soll. In diesem Sammelband, den der
verstorbene Schweizer Sozialethiker Franz Furger noch kurz vor seinem Tod
fur die Reihe seines Munsteraner Instituts fir Christliche Sozialwissenschaf-
ten akzeptiert hatte, werden die Beitrige von Tagungen der Katholischen
Akademien der Didzesen Limburg-Mainz und Essen dokumentiert. Die
Pastorale Konstitution iiber die Kirche in der Welt von heute Gawudium et
Spes ist das letzte Dokument, das in der Konzilsaula zur Abstimmung kam.
An ihr entziindet sich mit Vorzug die Debatte um die authentische In-
terpretation des Konzils, denn sie ist nicht nur chronologisch der letzte,
sondern auch «der einzige zentrale Text des Zweiten Vatikanum, fiir den
keinerlei Vorlage zuvor schon ausgearbeitet war und der erst im konziliaren
Prozef selbst entwickelt und erarbeitet, f6rmlich entdeckt wurde» (7).

2. Den Auftakt liefert David Seeber mit einer «Relecture» (13) des Konzils-
textes unter dem programmatischen Titel « .. dber Gaudium et spes
hinaus». Zusammen mit der hohen Wertschitzung des Dokuments klingen
hier kritische Rickfragen an, die auch in anderen Beitrigen wieder auf-
tauchen: Zeichnet nicht die Konstitution «ein Bild der Moderne, das bereits
der Entstehungszeit von Gaudium et spes nur noch sehr bedingt entsprach»?
(18) Kann ein so «auffallender Geschichtsoptimismus» (18; vgl. 61) heute
ungebrochen mitvollzogen werden? Sind die drei Antinomien «zwischen
Biblizismus und Modernitity, «zwischen theologischer Fachsprache und zeit-
genossischer Verstindlichkeit» sowie «zwischen dem Anspruch des Glau-
bens und der Freiheit des Dialogs» (19f.) wirklich gelost? Der Verfasser
pladiert dafiir, «die Ekklesiozentrik des Zweiten Vatikanums auf[zu]-
brechen» (23) und sich der wahren Krise zuzuwenden, der «Krise des Glau-
bens der Christen angesichts des Sikularititsdrucks und der kirchlichen
Vermittlung des Glaubens an den sikularen Menschen von heute» (24).
Nikolaus Klein erschlieBt den kirchenhistorischen Kontext der Entstehungs-
geschichte zur Zeit der Konzilspipste Johannes XXIII. und Paul VI. Bei
aller Kontinuitit threr Intentionen habe Paul VI. doch den «doktriniren
Wert» (50) des Konzils stirker betont und seinen «pastoralen Charakter an
zweite Stelle geriickt. Thomas Gertler geht in seiner Rekonstruktion der



252 Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Entstehungsgeschichte von Gawdium et Spes vorwiegend auf die theologi-
schen Leitmotive ein und sieht in der Konstitution «wesentliche Grundla-
gen der gegenwirtigen Theologie» sowie «die erste kirchenamtliche kontex-
tuelle Theologie» (52). Ausschlaggebend dafiir wurde die Entscheidung der
Konzilsviter, das Dokument nicht in einen offiziellen, doktriniren Teil und
einen unverbindlichen, praxisorientierten Anhang zu zerreilen. Das «Prin-
zip der Weltwahrnehmung aus dem Glauben» (62) bestimmt von Anfang an
die Darstellung und zeigt sich in einer Anthropologie, die an der Imago-
Dei-Lehre orientiert st und in Jesus Christus thr Urbild findet: «Wer
Christus dem wahren Menschen folgt, wird auch selbst mehr Mensch» (GS
41,1; zit. 66). Hier grindet die «richtige Autonomie der Schopfung und be-
sonders des Menschen» (GS 41,2; zit. 70), die zu einem Schliisselbegriff des
Konzils wurde.

Vier Beitrige sind dem «hermeneutischen und theologischen Neuan-
satz» der Pastoralkonstitution gewidmet. Marianne Heimbach-Steins schildert
exemplarisch das kirchliche Engagement und das theologische Denken des
Dominikaners Marie-Dominique Chenu, insofern er als «Konzilstheologe
vor dem Konzil» (105) verstanden werden kann. Fir Chenu ist eine Kirche
«en état de mission» das Gegenmodell zu einer verbiirgerlichten Erstarrung,
denn: «La mission, c’est 'opération par laquelle ’Eglise sort d’elle-méme —
de la «chrétienté» — pour s’adresser au non-croyant, pour rencontrer «ceux
qui sont loin ... avec la conscience que c’est la son étre constitutif. La voila,
la fin de I’ére constantinienne» (zit. 113, Anm. 37). Fiir die beiden Wiirz-
burger Theologen E/mar Klinger und Hans-Joachim Sander wird die Konsti-
tution Gaudium et Spes zum articulus stantis et cadentis concilii. (Entweder man
anerkennt sie, oder man kann es [= das Konzil] insgesamt vergessen. Es
steht und fillt mit dieser Grundlage» (77). «Sie ist das prinzipiell Neue. Sie
ist die ureigene, man kann auch sagen, eigentliche Frucht des Zweiten Vati-
kanums. Sie ist auch seine Vision» (76). «Sie ist der Schliissel zur Interpre-
tation des Ganzen» (76), «ein Wendepunkt in der Kirche» (77), «ein Paradig-
menwechsel der Theologie» (86). Von diesem pauschalen Enthusiasmus
hebt sich die niichterne «kritische dogmatische Reflexion auf die Pastoral-
konstitution» von Peter Hinermann wohltuend ab. Unter der doppelten
«Frage nach Gott und der Gerechtigkeit» analysiert Hiilnermann den Text
auf seine «innere Konsistenz der Argumentation» (124) hin und entdeckt
«eine eigentiimlich zwiespiltige Anthropologie» (131): Mit Ausnahme weni-
ger Passagen (vgl. GS 18, 38, 39) kommen vorwiegend der Glanz und die
Wiirde der menschlichen Natur zur Sprache, nicht aber die Verblendungs-
und Verstrickungserfahrungen und die geschichtliche Gewalt des Bosen; die
Freiheit als durch die Gnade geheilt, aber nicht konstituiert; eine allgemein
theistische Sicht menschlichen Handelns, jedoch kaum dessen trinitarisch-
heilsgeschichtliche Vermittlung. Entgegen der programmatischen Erklirung
des Anfangs entfaltet sich die Pastoralkonstitution in ithrem zweiten Teil als
«eine sozialethische und moraltheologische Belehrungy, nicht aber als «eine



Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 353

Darstellung angemessener christlicher Praxis» (139). «Kirche erscheint als
geschichtlich entriickte mater et magistra (141). Der Grund fir dieses
Defizit liegt nach Hiinermann in der nicht hinlinglich aufgearbeiteten Geg-
nerschaft katholischer Theologie gegen das reformatorische Konzept einer
total verdorbenen Natur sowie in einer unreflektierten Abhingigkeit von
einer ontotheologisch verfalBten Philosophie. Die kritische Analyse miindet
nicht in eine Verwerfung, sondern in eine Ermutigung: Reichten die theo-
logischen Vorarbeiten fiir die Konzilsviter selbst nicht aus, um ihre
Intentionen adiquat zu formulieren, so ist die Problematik heute in aller
Sorgfalt aufzuarbeiten. Das II. Vatikanum bleibt «ein Konzil des Ubergangs,
das sich auf einer Scheidelinie bewegt ..., das nicht in der Schwebe des
Ubergangs konserviert, sondern nur in einer theologisch fundierten
Fortschreibung bewahrt werden kann» (143).

Sinnvoll schlieflen sich drei Beitrige mit «Beispielen weltkirchlicher Re-
zeption» an. Rolf Schumacher stellt die Pastoralsynode der katholischen Kir-
che in der DDR 1973-1975 als gelungenes Beispiel einer Rezeption von
Gaudium et Spes unter den Bedingungen eines sozialistischen Regimes dar.
Die bewullte partielle Nichtrezeption, indem man in der sozialistischen
Welt keine «Hilfe zur Wegbereitung fir das Evangelium» (GS 40) anerkann-
te, bestitigt nur den freien Ermessensspielraum der Lokalkirchen in der
Aneignung der Konzilsbeschliisse. Gustavo Gutiérrez beschreibt, wie die bei
Johannes XXIII. bereits vorhandene Idee einer Prisenz der Kirche in der
Welt der Armen in den Konzilsschriften selbst nur einen schwachen
Widerhall findet und erst «im AnschluB3 an das Zweite Vatikanische Konzil»
ins BewuBltsein der Kirche riickte (SchluBdokument der Bischofssynode
1985; zit. 172, Anm. 27). In merkwirdigem Gegensatz zu der vorandrin-
genden, aber insgesamt verhalten hoffnungsvollen und dankbaren Schilde-
rung der Entwicklung durch den lateinamerikanischen Befreiungstheologen
ist der Beitrag von Frang Weber hart und anklagend und spricht von
«offenkundigem Versagen» der Pastoralkonstitution selbst (vgl. 190) und
vieler Bischofe und Priester (vgl. 187)é Die Hemmnisse fiir den Prozel3
lateinamerikanischer «Ekklesiogenese» werden vor allem in duBeren «Kon-
trollmechanismen» und «Bevormundungy gesucht (190). Der Konsultations-
prozel} zur wirtschaftlichen und sozialen Lage, der gegenwirtig im deutsch-
sprachigen Bereich die Visionen von Gaudium et Spes weiterzutragen sucht,
verfillt dem Verdikt einer «prophetievergessenen Theologie und einer
optionslosen Pastoral» (192). Der abschlieBende Beitrag von Andreas Lien-
kamp versucht die «bleibende Provokation des Konzils»y wach zu halten
aufgrund der lateinamerikanischen Impulse. Hier wird die Revision be-
stimmter Aussagen der Pastoralkonstitution zur Selbstverstindlichkeit:
«Wihrend Gaudium et spes noch die Versohnung mit der Moderne anstrebt,
haben Teile der lateinamerikanischen Kirche die Dialektik dieser Moderne
lingst praktisch erfahren und theoretisch reflektiert: <Damit ist die Richtung



354 Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

von Gaudium et spes ... geradezu auf den Kopf gestellt, und dies aus latein-
amerikanischer Sicht mit vollem Recht» (J. Ratzinger, zit. 211).

3. Der SchluBbeitrag spricht vom Konflikt «um die angemessene Be-
etbung des Konzils» (212) und suggeriert damit das Bild von Erbschafts-
streitigkeiten untereinander verfeindeter Familienangehoriger, die sich ge-
genseitig zu ubervorteilen suchen. Kann das «Erbe des Konzils» nach die-
sem Modell verstanden werden? In diesem Falle lautet ja die Voraus-
setzung: Der Erblasser ist gestorben! Nun trifft dies fiir den zu beerbenden
«Geist von Gaudium et Spes» zum Gliick nicht zu. Der Geist des Konzils, so-
fern er der Geist Jesu Churisti ist, lebt. Die Herausgeber und mehrere Mit-
wirkende konnen hinweisen auf seine Friichte, etkennen thn wieder und tra-
gen ihn mit, zum Beispiel im friedlichen Umsturz in der ehemaligen DDR,
im konziliaten Prozefl fiir Frieden, Gerechtigkeit und Bewahrung der
Schopfung, im Konsultationsprozel3 zur wirtschaftlichen und sozialen Lage
im deutschsprachigen Raum, in dem miihseligen Engagement fiir eine
Theologie und Verkiindigung, die zur Nachfolge Christi in einer Option fiir
die Armen hinfithren. Es kann nicht darum gehen, wem die Pastoralkonsti-
tution «gehorty, wer zu Recht «Anspruch» auf das Erbe erhebt und es damit
anderen entreilt, sondern wer ihren Geist verwirklicht und andere daran
teilhaben 1a6t. Unverstindlich bleibt, weshalb kein Beitrag mit einem ein-
zigen Wort einen der wichtigsten nachkonziliaren Rezeptionsstringe von
Gaudium et spes erwihnt: die Apostolischen Schreiben Papst Johannes Pauls
II., der seit seiner programmatischen Antrittsenzyklika Redemptor hominis
seine kirchliche Lehrverkiindigung schwerpunktmiBig auf die Pastoralkonsti-
tution stlitzt. Anstatt uns gegenseitig das Erbe streitig zu machen, diirfen
wir aus der Fiille seiner noch unverwirklichten Impulse zu einer missiona-

rischen Kirche der Armen leben.
BARBARA HALLENSLEBEN

Utrs von Arx/Anastasios Kallis (Hgg.): Bild Christi und Geschlecht. «Gemein-
same Uberlegungen» und Referate der Orthodox-Altkatholischen Konsul-
tation zur Stellung der Frau in der Kirche und zur Frauenordination als
6kumenischem Problem. Levadia (Griechenland) und Konstancin (Polen)
1996. In: Internationale Kirchliche Zeitschrift 88 (1998) Heft 2 (422), S.
65-348. Bern: Stampfli 1998.

1. Der von der Bischofssynode der altkatholischen Kirche Deutschlands am
10. Mai 1994 «vorweggenommene» (71), d.h. ohne Konsultation mit den
1889 in der Utrechter Union zusammengeschlossenen altkatholischen Orts-
bzw. Nationalkirchen gefafite Beschlu3, die Frauenordination einzufiihren,
hatte 6kumenische Konsequenzen: An erster Stelle ist das «Zerbrechen der
Utrechter Union in threr bisherigen Zusammensetzung» (71, Anm. 9) zu
nennen, da z.B. die altkatholische «Polish National Catholic Church» der
USA und Kanadas die volle kirchliche Gemeinschaft zwischen ihr und der



Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 355

deutschen Kirche nicht mehr als gegeben betrachtet. Auch andere alt-
katholische Kirchen, vor allem aus dem slawischen Kulturraum, haben sich
dafiir ausgesprochen, die ablehnende Erklirung der Internationalen Alt-ka-
tholischen Bischofskonferenz vom 7. Dezember 1976 weiterhin als verbind-
lich zu betrachten. Folgenschwer sind insbesondere die Auswirkungen auf
den Dialog mit der orthodoxen Kirche, der 1975 bis 1987 offiziell gefiihrt
wurde und eine weitgehende «Ubereinstimmung der beiden Kirchen in den
wesentlichen Fragen des Glaubens auf der Grundlage der gemeinsamen
altkirchlichen Uberlieferungy (81) erreicht hatte. Diese Ubereinstimmung ist
nun gefihrdet: Auf Anregung der III. Vorkonziliaren Panorthodoxen Kon-
ferenz zur Vorbereitung des «Heiligen und GroBen Konzils» der ortho-
doxen Kirche hat 1988 auf Rhodos eine Interorthodoxe Konsultation «eine
deutliche Ablehnung der Weihe von Frauen zum presbyteralen und
episkopalen Amt der Kirche» ausgesprochen. So ist das diplomatische Vor-
gehen verstindlich, das zu den beiden hier dokumentierten Konferenzen
gefithrt hat: Bereits im Oktober 1993 hatte der Bischof der Christkatho-
lischen Kirche der Schweiz, Hans Gerny, mit dem Okumenischen Patriat-
chen Bartholomaios von Konstantinopel eine «gemeinsame theologische
Erorterung und Klirung der mit dem Postulat der Frauenordination zusam-
menhingenden Fragen» vereinbart. «Dabei war von allem Anfang an klar,
daB die ins Auge gefaBte Konsultation keinen offiziellen Charakter haben,
also nicht von den Kirchen abgeordnete Delegierte versammeln sollte» (72).
Unter der theologischen und organisatorischen Verantwortung der beiden
Professoren Urs von Arx (christkatholisch; Bern) und .Anastasios Kallis (or-
thodox; Miunster/Bern) fanden 1996 zwei Arbeitstagungen in Griechenland
und Polen statt. Auffillig ist, da dabei ausschlieSlich die griechische Oz-
thodoxie zu Wort kam, was bei der «bedauerte[n] Nichtteilnahme der bei-
den vorgesehenen russischen Teilnehmem (75) auch 6kumenische Griinde
vermuten laf3t.

2. Der Veroffentlichung vorangestellt sind die offiziell verabschiedeten
«Gemeinsamen Uberlegungeny der Orthodox-Altkatholischen Konsulta-
tion» mit dem zentralen Ergebnis, «dal} keine zwingenden dogmatisch-theo-
logischen Griinde vorliegen, daB Frauen nicht zum priesterlichen Dienst
geweiht werden» (82). Die theologischen Uberlegungen, die zu diesem Er-
gebnis gefithrt haben, sind in den Tagungsbeitrigen dokumentiert, die in
einer 6kumenisch sinnvollen Konzeption die meisten der Themen doppelt
behandeln, d.h. aus altkatholischer und orthodoxer Sicht. Am Beginn steht
das Horen auf die Bibel, konzentriert auf die Frage: «Gehort die sexuelle
Differenzierung zur Gottebenbildlichkeit des Menschen oder nicht?» (98)
Fir Savvas Agouridis und Urs von Arx ist in Schépfung und Erlésung durch
Christus der Mensch schlechthin Triger der (theomorphen oder christo-
morphen) Gottebenbildlichkeit, «doch dringen oft im Sinn eines latenten
Androzentrismus wieder minnliche Metaphoriken und Konnotationen ein»
(130). Die ausfithrlichen patristischen Beitrige von Martien Parmentier und



356 Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Konstantinos Yokarinis stellen eine Fundgrube von Vitertexten dar — bis hin
zu dem Rat des Wiistenvaters Sopatros: «Lal} keine Frau in deine Zelle ein-
treten und lies keine Apokryphen. Und forsche nicht nach iiber die Gott-
ebenbildlichkeit ... es ist Unwissenheit und Disputiersucht» (zit. 135). Un-
beeintrichtigt durch diese Ermahnung legen die Beitrige ein differenziertes
Bild det unterschiedlichen Sicht der Gottebenbildlichkeit bei den Kirchen-
vitern vor — mit der gemeinsamen Bilanz: «Die Kirchenviter sind sich
einig, dal3 die Gottebenbildlichkeit und die sichtbare Geschlechtlichkeit des
Menschen iiberhaupt nichts mit einander zu tun haben» (153). So kann «das
Priestertum nicht als mannlich oder weiblich verstanden werden ..., sondern
als Priestertum des inkarnierten Logos Gottes, der die ganze menschliche
Natur, ohne die Siinde, angenommen haty (203). In den Erwigungen zur
Adam-Christus- und zur Eva-Maria-Typologie betonen Maja Weyermann, Ky-
riaki Karidoyanes Fitzgerald und loannis Petrou einhellig, dal Adam und Eva
ebenso als Typos der gesamten erlésungsbediirftigen Menschheit zu gelten
hitten wie Christus und Maria als Typos des neuen, erlésten Menschen,
folglich keine geschlechtsspezifische Einschrinkung der Reprisentation
Christi auf einen Mann unter Berufung auf die Patristik moglich sei. Auf
dieser Grundlage erhebt sich Kritik an der Interorthodoxen Stellungnahme
von Rhodos: Wenn hier von der besagten Typologie her die Ordination der
Frau abgelehnt werde, sei das ein Anzeichen einer «westlich vergifteten
Handbuch-Theologie» (vgl. 234-236) und gebe «AnlaB zu groBer Besorgnis,
wenn nicht gar zu Alarmierungy (232). Ehrlicher sei die pragmatische Hal-
tung, «daB diese Frage wegen der langjihrigen Praxis und Gewohnheit mehr
Probleme schaffen wird, als sie zu l6sen verspricht. Die Sttmmung in der
orthodoxen Kirche ist nicht giinstig, um eine solche Frage zu diskutieren ... »
(259). Zwei Beitrage von Dimitra Koukoura und Elfriede Kreugeder nehmen
Stellung zur «Frauenemanzipation als Herausforderung an die Kirche», und
die orthodoxe Rechtprofessorin und Politikerin Kalliopi Bourdara bekennt
sich als Nicht-Theologin und engagierte Glaubige ihrer Kirche zu ithrem
Wunsch, «daB ich wollte, es gibe die Moglichkeit der Frauenordination»
(280). Die Psychologin Anna-Thekla Kiibnis beleuchtet die Frauenordination
aus tiefenpsychologischer Sicht auf der Grundlage der Psychologie C.G.
Jungs und ermutigt dazu, sich durch die Hoffnung auf kiinftige Priesterin-
nen nicht «von seiner eigenen Einforderung zur Selbstverwirklichungy» (300)
zu entbinden. Den Zusammenhang zwischen Christusreprisentation und
Vorsitz bei der Eucharistie stellen Herwig Aldenhoven und Anastasios Kallis
her. Wie bei den Christus-Ikonen entweder die eschatologische Dimension
oder stirker der Bezug zum irdischen Jesus hervorgehoben werde, so méch-
te Aldenhoven auch beim «Priester als Ikone Christi» verschiedene Akzent-
setzungen in der Amtstheologie nicht als «Hindernis fiir die Einheit der
Kirchen» (311) werten. Kallis formuliert sein Ergebnis scharfer: «Im Kon-
text der orthodoxen Bildtheologie, die soteriologisch ausgerichtet ist, kann
das Geschlecht nicht das Kriterium fiir die Verlethung der Gnade des sa-



Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 357

kramentalen priesterlichen Dienstes im Sinne des Abbildes Christi sein»
(326). Insbesondere kritisiert er die Anniherung des orthodoxen «symboli-
schen Realismus» an das romisch-katholische Verstindnis von «Reprisenta-
tion» im Sinne eines «dinglichen Realismus» (vgl. 320f.). Der abschlieBende
Beitrag von Jan Visser fragt nach den Folgen der Frauenordination fiir die
kirchliche Gemeinschaft. Er warnt vor der — typisch westlichen — Versu-
chung der Uberbewertung der Amtsstruktur «gegeniiber den iibrigen fiir die
Gemeinschaft konstitutiven Faktoren» (339). Insbesondere macht er darauf
aufmerksam, dal die Frauenordination nicht nur eine Verstindigung tber
historische Gemeinsamkeiten erfordert, sondern mehr noch die Besinnung
«auf den TraditionsprozeB im Hinblick auf die Bewahrung und Wieder-
herstellung kirchlicher Gemeinschaft ... So kann eine Kirche die Frage der
Frauenordination nicht so oder so im Alleingang entscheiden» (342).

3. «Nicht im Alleingang entscheiden» — diese Bilanz steht in tragischer
Spannung zum Ausgangspunkt der gesamten Tagung, die ja durch «Allein-
gange» provoziert wurde. Die orthodoxe Theologin Kyriaki Karidgyanes spricht
diese «0kumenische Agonie» in ihrer schmerzlichen Realitit an: «Wir dirfen
nicht vergessen, daf} wir alle geistlich unvollkommen in 6kumenische Dialo-
ge eintreten. Wir fangen unseren Austausch schon in Isolation voneinander
an, eine Folge unserer geschichtlichen Spaltungen. Schon unsere fortgesetz-
te Trennung verwundet uns, sie verletzt uns auf einer geistlichen Ebene.
Das beeinflul3t alles, was wir tun, einschlieBlich der Art und Weise, wie wir
entscheiden, mit der Frauenordination weiterzufahren oder nicht weiterzu-
fahren. Irgendwie ist sogar dieser Vorgang beeinflufit von unserem Mangel
an Einheity (233f). So ist z.B. abzusehen, daB die «Gemeinsamen Uber-
legungen» von beiden Kirchen des Dialogs nicht offiziell anerkannt werden
konnen. Die Besinnung auf erneuernde Impulse einer Theologie, die auf
der Heiligen Schrift und der Tradition der ungeteilten Kirche griindet, ist in
dieser Situation nicht der schlechteste Weg. Ist jedoch die theologische Fra-
ge schon richtig gestellt? '

Wenn der Berichtsband weitgehend dem Nachweis dient, daB Manner
und Frauen in gleicher Weise als Abbild Gottes geschaffen und zur Repri-
sentation Christi berufen sind, dann ist dies eine Selbstverstandlichkeit. Die
mithevolle Argumentation zeigt eher einen Mangel in der vorausgehenden
theologischen Reflexion und im kirchlichen Bewulltsein an. Denn was ist
christliches Leben anderes als ein Handeln «n persona Christin, Christusre-
prisentation also, gemeinsames Priestertum aufgrund von Taufe und Glau-
ben? In dieser kirchlichen Gemeinschaft von Priestern und Priesterinnen
hat ein sakramental geweihtes Priestertum nicht einfach den Auftrag der
«Christusreprisentation», sondern wird zum Zeichen dafiir, da das Leben
aller in Christus nicht gesicherter Besitz ist, sondern abhingig bleibt von
der lebendigen Gegenwart Jesu Christi als des unreduzierbar «Anderen» der
Gemeinde. Fur diesen Dienst berufen zu werden, ist keine Frage der Lei-
tungsvollmacht und -kompetenz, sondern ein Geschehen der Enteignung,



358 Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

der Enteignung sogar von der in Glaube und Liebe aktualisierten Christus-
reprisentation, die den Priester mit der Gemeinde verbindet. Sollte also am
Ende die Frage umzukehren sein? Nicht: Was enthilt man den Frauen vor,
indem man sie nicht zu Priesterinnen wetht?, sondern: Was wird ihnen
erspart?!

Die eigentliche Frage, die beide Tagungen ausgespart haben, lautet, ob
die Geschlechterdifferenz gemill einer theologischen Anthropologie eine
Entsprechung in der Symbolik der kirchlichen Dienste findet. Die Bilanz,
das Geschlecht bleibe der Gottebenbildlichkeit gegeniiber duBBerlich und sei
eine «vorsorgliche MaBnahme» Gottes zur Fortpflanzung der Menschheit,
diirfte jedenfalls eine theologische Anthropologie wie auch das moderne
feministische BewuBtsein kaum befriedigen. Einen Ansatzpunkt zur weiter-
filhrenden Reflexion zeigt Herwig Aldenhoven auf in der «in neuerer Zeit
von mehreren Theologen vertretene[n] Meinung, dal der Logos eine be-
sondere Beziehung zum Minnlichen und der Heilige Geist zum Weiblichen
habe» (310). Hier liegt eine theologische Spur, die nicht zuletzt die Eingren-
zung auf die Priesterweihe von Frauen uiberwindet und einen Weg 6ffnet,
um die Schopfung aus der differenzierten Selbstoffenbarung des dreifalti-
gen Gottes zu verstehen und so Frauen #nd Mdannern die Quelle fiir ein nicht

nur biologisch, sondern theologisch begriindetes Selbstverstindnis zu er-
schliefen.
BARBARA HALLENSLEBEN

Angelus A. Hiaussling: Christliche Identitat aus der Liturgie. Theologische und hi-
storische Studien um Gottesdienst der Kirche. Hrsg. von Martin Klockener/Be-
nedikt Kranemann/Michael B. Merz. Minster: Aschendorff 1997. XII+
407 S. (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 79).

Der Band umfal3t 24 liturgiehistorische und -theologische Studien, die zwi-
schen 1966 und 1993 in verschiedenen Monographien und Periodica er-
schienen sind und nun — so das Vorwort der Herausgeber — zur Vollendung
des 65. Lebensjahres thres Verfassers erneut einer wissenschaftlich interes-
sierten Offentlichkeit vorgelegt werden. Der Verfasser selbst, Angelus A.
Hiussling, Benediktiner der Abtei Maria Laach und dort Leiter der reno-
mierten Bibliothek, dazu Professor fiir Liturgiewissenschaft und Sakramen-
tentheologie an der Philosophisch-Theologischen Hochschule der Sale-
stanet Don Boscos in Benediktbeuern und seit 1978 Herausgeber des Ar-
chivs fiir Liturgiewissenschaft (hier in besonderem kompetenter Verfasser einer
Vielzahl von ebenso informativen wie kurzweiligen Literaturberichten und
Rezensionen), zihlt zu den angesehensten und weit iiber die Grenzen des
Faches und des deutschen Sprachgebietes hinaus bekannten Liturgiewissen-
schaftlern. Die hier gesammelten Artikel, von den Herausgebern klug aus-
gewihlt und ebenso klug angeordnet, spiegeln und konzentrieren das theo-
logische Interesse ithres Verfassers: Kapitel 1 und 4 behandeln Grundsatz-



Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 359

fragen der Liturgie (I. Paradigmenwechsel der Liturgie, 1-139) und ihrer Re-
flexion, der Liturgiewissenschaft (IV. Liturgiewissenschaft vor neuen Ar-
beitsfeldern, 283—344). Die so gerahmten mittleren Kapitel sind den beiden
Standbeineny gottesdienstlichen Tuns des Christen gewidmet, der Messe
(IL. Eucharistie vor wechselnden Horizonten, 141-211) und dem Tagzeiten-
gebet (III. Tagzeitenliturgie im Umbruch, 213-281); wihrend der erste The-
menbereich an die Dissertation des Verfassers von 1963 ankniipft (erschie-
nen 1973 mit dem Titel «<Monchskonvent und Eucharistiefeier»), verweist
das zweite Themenfeld prospektiv auf die zu erwartende Monographie zur
Tagzeitenliturgie im Rahmen des auf 8 Binde angelegten liturgiewissen-
schaftlichen Handbuchs Goztesdienst der Kirche.

Die einzelnen Artikel, obwohl an unterschiedlichen Orten und zu un-
terschiedlichen Zeiten erschienen, zeigen in ihrer Zusammenstellung mit
beeindruckender Deutlichkeit, daf} alle Arbeiten auf dem ja wahrlich nicht
kleinen Forschungsfeld von einem durchgingigen Grundthema bestimmt
sind, nimlich von der Frage, inwieweit der Mensch der Gegenwart in un-
seren Breiten, der sog. «nordatlantischen Gesellschaft» (9, 42, 53 u.6.), der
konkrete Zeitgenosse also, «glaubensgefihrdet und glaubensschwach» (248),
ungeiibt im Gebet, inmitten einer Umwelt des «faktischen oder program-
matischen Atheismus» (10, 42, 48, 54, 118), inwieweit dieser Mensch heute
und morgen noch Liturgie feiern konne. Die oft zitierte (und ebenso oft
millverstandene) Frage Guardinis, ob der moderne Mensch noch liturgie-
fahig sei, wird von Hiussling sozusagen anthropologisch gewendet formu-
liert: Inwieweit kann Liturgie angesichts gegenwirtiger Glaubensnot und
Glaubenszweifel noch authentischer Ausdruck des betenden Menschen und
seiner Kirche sein? Denn — anders als die Flut «pastoralliturgischem Re-
zepte einerseits und die besorgten Grenzziehungen amtlicher Traditions-
bewahrung andererseits es vermuten lassen — nicht einzelne liturgische
Vollztige oder bestimmte Traditionsbriiche sind zum Problem geworden,
sondern nicht weniger als der Glaube selbst steht zur Debatte: «Die erste
Frage ist nicht mehr: Wie erfahre ich Kirche tiefer und eigentlicher mittels
der rechten Feter der Liturgie, sondern sehr einfach und fundamental: Wie
werde ich, wie bin ich, wie bleibe ich heute Christ?» (133). Sich dieser
Grundfrage christlicher Existenz auf dem umstrittenen Feld der primiren
Ausdrucksgestalten des Glaubens, der gottesdienstlichen Feier, in aller Of-
fenheit zu stellen, ohne sie sogleich auf das Prokrustes-Bett der eigenen
liebgewonnenen liturgischen Prigung zu spannen, erfordert Wissen, Klug-
heit, Erfahrung und nicht zuletzt eine gehdrige Portion Mut, was man bib-
lisch «Unverzagtheit im Glauben» nennen wiirde. Den fundamental-
liturgischen Diskurs nach der «Menschenfihigkeit heutiger Liturgie» fithrt
A. Hiussling auch und gerade da, wo er historisch arbeitet. Die Begegnung
mit den Glaubenszeugnissen der «Vorderen» ist bei thm immer eine «Re-
lecture aus neuen Voraussetzungen» (116), die keine vorschnellen, hand-
habbaren Lésungen fiir heutige Probleme liefert, wohl aber lehrt, iiberhaupt



360 Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

erst die richtigen Fragen zu stellen: « ... und wir wissen gut genug, dal3 der
in dunkler Ratlosigkeit verbleiben muf}, den niemand das rechte Fragen lehrt»
(131). Die Fihigkeit, sach- und menschengerecht zu fragen, macht es aus,
daB die teilweise schon vor iiber einem Vierteljahrhundert verfalten Artikel
bis in die Gegenwart aktuell bleiben. Viele der DenkanstéBe Hiusslings
sind von der Liturgiewissenschaft erst in allerjiingster Zeit aufgegriffen
worden, so z.B. die von ihm schon 1970 angeregte Methodendiskussion des
Faches (284ff)) oder die Mahnung zu einer intensiveren Beschiftigung mit
dem Alten Testament (300).

Abgerundet wird der Band durch ein Abkiirzungsverzeichnis (VIII-
XII), einer Bibliographie der Arbeiten Hiusslings von 1959-1996 (345-368,
zusammengestellt von B. Kranemann), und — unverzichtbar fiir ein solches
Werk — verschiedene Register zu Autoren, Schriftstellen, Initien, Namen
und Sachen (369-407, bearbeitet von Franz Bartunek); nicht nur der, der
sich selbst schon einmal in der Erstellung von Registern versucht hat, wird
diese dem Komfort des Lesers dienende Sisyphus-Arbeit schitzen (ange-
sichts derer ein kleiner, zumal fiir den Rezensenten schmeichelhafter
Schonheitsfehler nicht ins Gewicht fillt: Unter dem Stichwort «A. Franz»
[370] stehen Verweise sowohl auf meine eigenen wie auch auf die Arbeiten
von Adolf Franz, eines der GroBlen der Liturgiewissenschaft in der ersten
Hilfte unseres Jahrthunderts).

Den Herausgebern sei es gedankt: Sie haben eine Auswahl der Arbeiten
eines Liturgiewissenschaftlers vorgelegt, die als eine auf hohem Niveau an-
gesiedelte Einfithrung in grundlegende Fragen der Liturgie und der Litur-
giewissenschaft gelten kann und die man sicherlich — vergleichbar mit der
Aufsatzsammlung von Ludwig Anton Mayer uber Die Liturgie in der enropdi-
schen Geistesgeschichte — auch nach iiber einer Generation noch fasziniert zur
Hand nehmen wird. :

Gerne nimmt der Verfasser die von der Redaktion gebotene Gelegenheit
wahr, noch auf ein weiteres, wenn auch ganz anders geartetes Standardwerk
der Liturgiewissenschaft hinzuweisen:

Dokumente zur Erneuerung der Liturgie. Band 2: Dokumente des Apostolischen Stubls.
4. Dezember 1973 — 3. Desember 1983. Ubers., bearb. und hrsg. von Martin
Klockener/Heinrich Rennings (1). Kevelaer: Butzon & Bercker; Freiburg
Schweiz: Universitits-Verlag 1997. 801 S.

Wie der bereits 1983 erschienene Band 1 versteht sich auch der hier anzu-
zeigende Band 2 als deutschsprachiges Pendant zu der lateinischen von Rei-
ner Kaczynski besorgten und mittlerweile in drei Volumina vorliegenden
Sammlung Enchiridion documentorum instaurationis liturgicae (EDIL). Band 2 der
Dokumente, in Abfolge und Zahlung der Quellen dem 2. Band des Enchiri-
dion folgend, umfaBt die Dekade von 1974 bis 1983, angefangen vom De-
kret der Gottesdienstkongregation zur Verlingerung der Frist fiir das In-
krafttreten der erneuerten liturgischen Ordnung der Krankensalbung (Nr.



Bersprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 361

181) bis hin zur Erklirung der Kongregation iiber die Glaubenslehre beziig-
lich des Ausschlusses vom Kommunionempfang fiir Mitglieder von Frei-
maurer-Vereinigungen (Nr. 260).

Bereits die hier genannten zufilligen Eckpunkte kdnnen einen Eindruck
von der Spannbreite der fir die Liturgie relevanten offiziellen rémischen
Verlautbarungen vermitteln. Jedes Dokument der Sammlung ist kurz und
informativ eingeleitet mit dem lateinischen und deutschen Titel, einer
knappen Charakterisierung des Textes mit Namensnennung der verantwort-
lich zeichnenden Personen, Angaben zu lateinischen und (soweit vorhan-
den) deutschsprachigen Erstveroffentlichungen sowie Hinweisen zur Lite-
ratur. Der relativ groBe zeitliche Abstand zwischen dem Erscheinen von
Band 1 (1983) und Band 2 (1997) der Dokumente ist sichetlich nicht nur auf
dullere Faktoren zuriickzufithren — so verstarb 1994 iiberraschend Heinrich
Rennings; Martin Klockener hatte sich zur selben Zeit in seinem neuen
Arbeitsfeld an der Universitit Fribourg einzurichten —, sondern auch auf
den immensen Arbeitsaufwand, den eine solche Publikation erfordert. Wie-
viele Mithen im Detail stecken, lassen der kritische Apparat zu den ein-
zelnen Quellen und die «Benutzerhinweise» (vgl. dort etwa Nrr. 5, 6 und 10)
erahnen. Doch zweifellos hat sich der Aufwand gelohnt, und nicht nur die
Liturgiewissenschaft und ihre Nachbardisziplinen, auch weitere liturgisch in-
teressierte Kreise, und nicht zuletzt die betreffenden romischen Dikasterien
selbst werden dem Herausgeber und seinen Mitarbeitern danken, dal} die
disparaten und in unterschiedlichen Zusammenhingen publizierten Doku-
mente nun gut uberschaubar gesammelt in deutscher Sprache zuginglich
sind. Der 800 Seiten starke Band macht deutlich, da} die mit dem letzten
Konzil in Gang gekommene Reform der Liturgie nicht nur in der Erneue-
rung der liturgischen Biicher besteht und mit dieser beendet ist, sondern
vielmehr als ProzeB begriffen werden muf3, der der ganzen Kirche auch in
Zukunft und auf Zukunft hin aufgegeben ist.

ANSGAR FRANZ



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

