Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Die Mdglichkeit des Bésen in Gott : Luigi Pareysons Ontologie der
Freiheit und eine postmoderne Kritik

Autor: Weiss, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761228

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARTIN WEISS

Die Moglichkeit des Bosen in Gott

Luigi Pareysons Ontologie der Freiheit und eine
postmoderne Kritik*

In seinem 1996 erschienenen Werk Credere di credere' (deutsch: Glauben —
Philosophieren, Stuttgart 1997)% nimmt der italienische postmoderne Philo-
soph Gianni Vattimo gegen einen rein heilsgeschichtlich-eschatologischen,
«apokalyptisch geprigten» (existentialistischen) Katholizismus Stellung, wie
thn sein Lehrer Luigi Pareyson (1918-1991) vertreten habe. Zugleich jedoch
gibt er zu verstehen, dal3 er einem solchen Verstindnis von Christentum sei-
ne Achtung nicht versagen kénne, zumal dann, wenn er an Pareyson denke.?
Diese Achtung Vattimos vor seinem Lehrer — auch wenn dieser eine andere
Stellung bezieht — ist nicht neu. Sie findet sich auch in anderen Werken Vat-
timos, vor allem dort, wo Fragen der Religion zur Sprache kommen. So be-
sonders in seinen Biichern Oltre Vinterpretazione* und Etica dell'interpretazione’.
Dort kommt Vattimo ausfiihrlich auf die Spatphilosophie Pareysons zu spre-
chen, in der sich dieser mit dem Problem des Bosen und der Frage der Theo-
dizee auseinandersetzt. Ausdriicklich kniipft Vattimo an den von Pareyson
in diesem Zusammenhang verwendeten biblischen Begriff der Kemosis an.
Vattimo ist jedoch nicht der einzige, der Pareysons Gedanken aufgreift. Tat-

* Vorliegenden Ausfithrungen liegt das 5. Kapitel meiner Diplomarbeit «Das
Denken Luigi Pareysons. Eine einfitlhrende Monographie, Diplomarbeit Universi-
tit Wien 1997» zugrunde. Die Darstellung versucht moglichst eng am Text Parey-
sons zu bleiben. Alle Zitate habe ich aus dem Italienischen {bersetzt. Zum Leben
und Werk Pareysons jetzt zusammenfassend in deutscher Sprache: Martin WEISS,
Pareyson, Luigi, in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon (BBKL), Bd.
14, Herzberg 1998, Sp. 1339-1353.

! Gianni VATTIMO, Credere di credere, Milano 1996.

2 DERS., Glauben — Philosophieren, Stuttgart 1997.

3 DERS., Credere di credere (wie Anm. 1), 83.

* Gianni VATTIMO, Oltre Iinterpretazione. Il significato dell’ermeneutica per la
filosofia, Roma-Bari 1995. (Deutsch: DERS., Jenseits der Interpretation. Die Be-
deutung der Hermeneutik fiir die Philosophie. Aus dem Italienischen ibersetzt
von Martina Kempter, Frankfurt 1997).

> Gianni VATTIMO, Etica dell’interpretazione, Torino 1989.



324 Die Moglichkeit des Bosen 1n Gott

sachlich spricht er ein Thema an, das in den letzten Jahren in Italien und
teilweise auch in Frankreich lebhaft diskutiert wurde und den Namen Parey-
sons iiber den Kreis der Fachphilosophen hinaus bekannt gemacht hat.’
Nicht so im deutschen Sprachraum. Hier sind zwar Pareysons bedeutendste
Schiiler Umberto Eco und Gianni Vattimo keine Unbekannten, ithr Lehrer
jedoch ist héchstens als Philosophiehistoriker oder Fichtefachmann’ einigen
wenigen Fachphilosophen bekannt. Sicher zu Unrecht; denn Luigi Pareyson
ist einer der einfluBreichsten Denker Italiens in unserem Jahrhundert. Mit
Hans-Georg Gadamer und Paul Ricoeur gehort er zu den Begriindern der
«philosophischen Hermeneutik». Insbesondere aber verdient seine als «On-
tologie der Freiheit» bekanntgewordene Spitphilosophie — neben seiner As-
thetik® — auch im deutschen Sprachraum stirker bekannt gemacht zu
werden. Dies soll in folgenden Ubetlegungen versucht werden. Dariiber hin-
aus sei den kritischen Einwendungen nachgegangen, die von postmoderner
bzw. post-metaphysischer Seite der Position Pareysons gegeniiber vorge-
bracht werden.

I. Die Problemstellung: Das Bise und die Hermenentik religioser Erfahrung

Pareysons Spitphilosophie, die sich als «Hermeneutik der religiosen Erfah-
rung»’ begreift, widmet sich einem der iltesten philosophisch-theologischen
Probleme, dem Problem des Bosen und damit in Zusammenhang der Theo-
dizee. Dabei geht Pareyson nicht von irgendwelchen religiosen Mythen, son-

6 Vgl. u.a. Xavier TILLIETTE, Cristologia e filosofia, in: I. SANNA, (Hg.), Il sa-
pere teologico e il suo metodo, Bologna 1993, 93-102, 98-100; Xavier TILLIETTE,
Elogio di Luigi Pareyson, in: Atti dell’Accademia delle Scienze di Torino 128
(1994), fasc. II, 7-15; Francesco TOMATIS, Ontologia del male. L’ermeneutica di
Pareyson, Roma 1995; Giovanni FERRETTI (Hg.), Filosofia ed esperienza religiosa:
A partire da Luigi Pareyson, Pisa 1995. Eine ausfiihrliche Bibliographie jetzt in:
Martin WEISS, Pareyson, in: : Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon
(BBKL), Bd. 14, Herzberg 1998, Sp. 1339-1353.

7 Vgl. in Auswahl Luigi PAREYSON, Fichte. Il sistema della liberta, Torino 1950
(Milano 21976); Die Wahl der Philosophie nach Fichte, in: Epimeleia. Die Sorge
der Philosophie um den Menschen, Minchen 1964, 30-60; L’estetica di Schelling,
Torino 1964; L’etica di Kierkegaard nella prima fase del suo pensiero, Torino
1965; Schelling. Presentazione e antologia, Milano 1971 (Torino 21975).

8 Vgl. in Auswahl Luigi PAREYSON, Estetica. Teoria della formativita, Torino
1954 (Milano 41988); L’esperienza artistica. Saggi di storia dell’estetica, Milano
1974; 1 problemi dell’estetica, Milano 1961 (21966); L’estetica di Fichte, a cura di
C. AMADIO, Milano 1997. Zu Pareysons Asthetik vgl. Martin WEISS, Theorie der
Formativitit. Luigi Pareysons phinomenologische Asthetik, in: Zeitschrift fiir As-
thetik und allgemeine Kunstwissenschaft [im Druck].

? Luigi PAREYSON, Ontologia della libertd. I male e la sofferenza, Torino
1995. Ein wichtiger Text hieraus ist auch auf deutsch erschienen: Luigi PAREYSON,
Philosophie der Freiheit, in: Philosophisches Jahrbuch 98 (1991) 93—105.



Die Moglichkeit des Bosen in Gott 325

dern ganz bewufit von den Aussagen des Christentums und den (mythi-
schen) Erzihlungen der Bibel als konkreten Vorgaben seiner persénlichen
religiosen Erfahrung in unserer abendlindischen Welt aus. Er stellt nun fest,
daB das Christentum — wie andere Religionen, die jedoch unserer Erfahrung
fremd sind — sich ganz zentral dem Problem des Bosen zuwendet. Hier sieht
Pareyson die Aktualitit solcher religioser Erfahrung fir unsere Gegenwart,
eine Aktualitat freilich, die erst ins BewuBtsein der Philosophie gerufen wer-
den mulB. Denn das Bése ist offensichtlich im philosophischen Denken von
heute nicht anwesend, oder richtiger: es ist angesichts der Schrecken des
Zweiten Weltkriegs, wo es im Holocaust einen kaum iiberbietbaren Aus-
druck gefunden hat, aus der Philosophie verdringt worden.

Die Verdringung des Problems des Bosen in der Philosophie 1st freilich,
sicht man einmal von den wegweisenden Abhandlungen Kants und Schel-
lings ab, so neu nicht. Daf} sie noch immer am Werk ist, beweist doch wohl
auch das Historische Worterbuch der Philosophie, das «den Begriff Boses) — be-
zeichnenderweise? — vergiBt und die Sache in den Artikeln imalum> und Ra-
dikal Boses» nachtragen muB3.»!® Aber auch, wo sich die Philosophie in der
Vergangenheit mit dem Bosen auseinandersetzte, geschah dies zumeist in
der Form einer Theodizee, die darauf hinauslief, das Bose entweder in einen
Mechanismus der Offenbarung des Guten als notwendiges Moment einzu-
spannen (Hegel), womit es zum Werkzeug des Guten wird und somit ei-
gentlich gar nicht mehr das Bose ist, oder aber das Bése schlechthin zu ne-
gieren und es im Sinne Plotins als bloBe Privation abzutun, als etwas, was es
eigentlich nicht gibt. SchlieBlich wurde in der Neuzeit das Bose vielfach le-
diglich auf das moralische Ubel reduziert.

Aber werden all diese Deutungen und Erklirungen dem Phinomen des
Bosen wirklich gerecht? Es ist Schelling, der auf die Unhaltbarkeit der These
vom Bosen als bloBer Privation angesichts der Realitit des Bésen hingewie-
sen hat. In den erlduternden Worten Heideggers: «Der Mangel ist als Fehlen
zwar ein Nichtvorhandensein; gleichwohl ist dieses Fehlen doch nicht nichts.
Der Erblindete, der das Augenlicht verloren hat, wird heftig bestreiten, dal3
Blindheit nichts Seiendes ist und nichts Bedringendes und Lastendes sei.
Also 1st das Nichts nichts Nichtiges, sondern etwas Ungeheures, das Unge-
heuerste im Wesen des Seyns.»!!

Hier ist nun der Ort, wo das Bedenken des Bosen — nicht nur des physi-
schen und moralischen, sondern des malum metaphysicumn — durch Pareyson
einsetzt. Es geschieht im Riickgriff auf den religiosen Mythos, der nach Pa-
reyson allein das Ungeniigen der Philosophie angesichts des Problems des

10 Otfried HOFFE, Ein Thema wiedergewinnen: Kant iiber das Bése, in: F.W.].
Schelling, Uber das Wesen der menschlichen Freiheit, hrsg. von O. Héffe und
A. Pieper, Berlin 1995 (Klassiker auslegen Bd. 3), 12. :

11 Martin HEIDEGGER, Schellings Abhandlung iiber das Wesen der menschli-
chen Freiheit (1809), Tibingen 1967, 122.



326 Die Moglichkeit des Bosen in Gott

Bosen iiberwinden kann. Und es geschieht, wie gesagt, mit Blick auf seine
ganz personliche, in den Erzihlungen des Christentums griindende religiose
Erfahrung. Dies bedeutet jedoch nicht, daB Pareyson grundsitzlich die reli-
giose Erzihlung an die Stelle des Philosophierens setzt.

Bevor wir nun Pareysons Gedanken zur Positivitit des Bosen, ausge-
hend vom chrnstlichen Mythos, weiter verfolgen, wenden wir uns in verschie-
denen Anniherungen den von ithm im AnschluBl an Schelling und Heidegger
vorgetragenen Uberlegungen zum Begriff der Freiheit zu; das Haupt-
augenmerk liegt auf seiner Definition Gottes als «radikale Freitheit». Grund-
sitzlichen Uberlegungen zu dem Thema «Gott als das eine Prinzip und die
Wirklichkeit des Bosen» gehen zwei Abschnitte voran, in deren Mittelpunkt
die «Hermeneutik religioser (christlicher) Erfahrungy steht, mit deren Hilfe
Pareyson in diesem Zusammenhang auftretende Fragen zu beantworten sucht.

II. Gott als radikale Freibeit im Spiegel der jiidisch-christlichen religiosen Erfabrung

Wenn Pareyson iber Freiheit nachdenkt, denkt er nach uber letzte philoso-
phische Prinzipien. Nicht weniger als die Grundfrage der Philosophie kommt
zur Sprache. Diese Grundfrage «Warum ist iiberhaupt Seiendes und nicht
vielmehr Nichts» beantwortet Pareyson nicht im Sinne der ontotheolo-
gischen Tradition, die den griindenden Ursprung in das notwendig Seiende
verlegt, vielmehr sieht er wie Schelling und der deutsche Idealismus Wirk-
lichkeit als solche in einem titigen Prinzip begriindet, das er «Freiheit»
nennt. Mit anderen Worten: Urspriingliche Griindung von Wirklichkeit kann
nach Pareyson nur als grundlose Tat radikaler Freiheit gedacht werden. Pa-
reyson bezeichnet diese griindende Freiheit, die er Gott nennt, auch als
«Abgrund», womit zum Ausdruck gebracht werden soll, da3 Gott sich «als
Grund stindig entzieht»'2. «Das notwendige Sein wird durch eine Freiheit
ersetzt, die die Grundlage des Wirklichen und vor allem die Grundlage threr
selbst darstellt. Diese Freiheit ist Ursprung ihrer selbst und zugleich Quelle
der Wirklichkeit. Diese Freiheit ist urspriingliches Wollen, das das Sein der
Wirklichkeit frei wollen kann, da es zuvor bereits sein eigenes Sein frei ge-
wollt hat»!?

Pareyson erldutert diese grundsitzlichen, an Schelling anknipfenden
philosophischen Uberlegungen zu Gott als «radikaler Freiheit!* mit Hilfe
dessen, was er «die Hermeneutik religioser Erfahrung» nennt. Diese besagt,
wie wir sahen, das Bedenken der religiosen (fiir Pareyson der christlichen)
Erfahrungen oder des «Mythos», jenes wahren Mythos, dessen Symbole der
Wirklichkeit nicht nur niher kommen als begriffliches Denken, sondern mit

12 PAREYSON, Ontologia della liberta (wie Anm. 9), 465; vgl. ebd., 36ff. und 130.
13 DERs., Esistenza e Persona, Genova 41985, 29.
14 Vgl. ebd., 34f.; ferner: PAREYSON., Ontologia della liberta (wie Anm. 9), 119£f.



Die Moglichkeit des Bosen 1n Gott 327

dieser identisch sind.!® Dabei besinnt sich Pareyson auf eine seit je von
«christlichen Philosophen» als géttliche Antwort auf die philosophische Ut-
frage der Philosophie «Was ist die absolute Wirklichkeit?» gedeutete!® bibli-
sche («mythische») Erzihlung. Es ist der Bericht der Selbstoffenbarung Got-
tes an Mose in der Erzihlung vom brennenden Dornbusch. Gott offenbart
sich mit den Worten «’ehjeh ‘aser ’ehjeh — ego eimi ho on — ego sum qui sum.»"
Pareyson kniipft bei der Erklirung dieser Exodusstelle an verschiedene tra-
ditionelle Deutungen an. Nach der Tradition kann diese Stelle besagen: «Ich
bin derjenige, der ist», oder aber auch: «Ich bin derjenige, der ich bin». Zielt
die erste Deutung hin auf Gott, verstanden als das (statisch interpretierte)
Sein schlechthin, so die zweite auf das Personsein Gottes. Nur diese zweite
Deutung interessiert Pareyson zunichst. Allerdings weist er sogleich den
Gedanken zuriick, das Personsein Gottes konne analog zum Personsein des
Menschen (ex analogia hominis) verstanden werden. Zwar betont er, die Be-
stimmung Gottes als «mpersonaly im Sinne Spinozas oder Fichtes werde
diesem nicht gerecht, genau so wenig aber kénne man den Begriff der Per-
son, wie er gewohnlich verstanden werde (wobei immer die Gleichsetzung
Person = Ich mitschwinge), auf Gott anwenden, da dieser iibliche Person-
begriff wie jedweder Begriff der «Uberschwenglichkeity Gottes niemals ge-
recht werde. «Gewohnlich bestimmt man das Ich [und damit nach Pareyson

15 Pareyson unterscheidet den «begrifflichen Anthropomorphismus», das Re-
den iber Gott ex analogia hominis, das Gott vergegenstindlicht und begrifflich be-
stimmen will (die «schlechte Mythologie»), und den «symbolischen Anthropomor-
phismus», wie er in den religiosen Erzihlungen, den Mythen, begegnet. Thnen geht
es nicht darum, Gott begrifflich zu fassen. Dennoch kommen sie mit ihrem nicht
in Begriffe zu fassenden «unerschépflichen UberschuB» der Wirklichkeit des Un-
endlichen nahe. Mehr noch, sie sind Erscheinung des Unendlichen. Denn, sagt Par-
eyson mit Berufung auf Goethe, Schelling, K. Ph. Moritz und K. Kéreny, die My-
then sind «tautegorische Symbole», d. h. «Realsymbole»; zwischen dem Symbol
und dem von ithm bezeichneten Gegenstand besteht «eine radikale Identitity.
PAREYSON, Ontologia della liberta (wie Anm. 9), 104f.

16 «Von dieser Exodus-Stelle [Exodus 3,14] nimmt alle christliche Spekulation
iber Gott als Sein im absoluten und letzten Sinne ihren Ausgang. Die Urfrage der
Philosophie, jene Frage, mit der Philosophie erst beginnt, nimlich: Was ist die letzte
absolute Wirklichkeit, das onfos on, ist von Gott selbst beantwortet worden. Er ist
bedingungslos, er war nicht und wird nicht sein, er ist, da er Zeit und Wechsel
ibersteigt. Nichts anderes grenzt ihn ein, er aber ist die Grenze von allem. Er ist
von und durch sich selbst und fiir sich selbst, alles andere ist von thm, durch ihn
und fiir thn. Darum ist er notwendig und unendlich. Thn als nichtseiend zu den-
ken, ist ein Widerspruch, wie der hl. Anselm so nachdriicklich hervorgehoben hat.
Sein Sein ruht in ihm selbst in unendlicher Fiille, oder wie es Gregor von Nazianz
so packend formuliert hat: Gott ist ein Ozean des Seins.» Philotheus BOHNER/
Etienne GILSON, Christliche Philosophie. Von ihren Anfingen bis Nikolaus von
Kues, Paderborn 31954, 9. '

17 PAREYSON, Ontologia della liberta (wie Anm. 9), 119.



328 Die Moglichkeit des Bosen in Gott

auch die Person] durch die Begriffe Subjekt, BewuBtsein, Selbstbewul3tsein,
denkendes Denken, aber welchen Sinn konnen diese Begriffe in Bezug auf
die Gottheit haben?»'® Angesichts dieses Dilemmas entsinnt er sich einer
dritten Deutung der Exodusstelle. Jahwe habe Mose auf seine Frage geant-
wortet: «Ich bin, wer ich bin.» Mit anderen Worten, Gott habe sagen wollen:
«Meinen Namen nenne ich dir nicht, ja ich will thn dir nicht nennen. Du
brauchst ithn nicht zu wissen. Warum fragst Du mich danach? Ich bin, wer
ich bin, das heiB3t: ich bin, wer ich sein will, mehr brauchst du nicht zu wis-
sen.»' Pareyson beruft sich bei dieser Deutung unter anderem auf die Ubet-
setzung Luthers®, tatsichlich hitte er sich jedoch auch auf die «Neue Jeru-
salemer Bibel» berufen konnen, die zu der Exodusstelle anmerkt: «Das He-
briische 1aB3t sich ubersetzen: dch bin, was ich bim, was bedeuten wiirde,
daBl Gott seinen Namen nicht offenbaren will»?! Was aber, so folgert Parey-
son, bedeutet diese Aussage als Ausdruck religioser Erfahrung anderes als
eine Umschreibung der radikalen Freiheit Gottes, die mit Gottes Unverfiig-
barkeit von seiten des Menschen und damit mit seiner Transzendenz zu-
sammenfallt!?

II1. Die «Selbsthervorbringung Gottes», die «Epochen der Ewigkeit» und die
Erzihlungen des «hristlichen Mythos»

Nach gingiger Ansicht wird in der Schopfung die erste in Erscheinung tre-
tende Tat der Freiheit Gottes gesehen. Dabei wird Gott als existierend vor-
ausgesetzt. Eine solche Auffassung widerspricht, wie Pareyson betont, der
radikalen Freiheit Gottes. Gott wiirde sich selbst immer schon als existie-
rend vorfinden. Er hitte nicht die Méglichkeit oder Wahl, zu sein oder nicht
zu sein. Er wire also nicht absolut frei, sondern nofwendig. Seine Existenz
wire etwas, iiber das er nicht verfiigen konnte. Sie wire Gott—transzendent.
Genau dies aber scheint nach Pareyson das traditionelle Denken iiber Gott
zu sagen, wenn es davon spricht, daB} in Gott «Wesen» (essentia) und «Sein»
(esse) zusammenfallen; denn dies bedeute nichts anderes, als dall es Gott we-
sentlich, d. h. notwendig, zukomme, zu sein. Um jedoch der radikalen Frei-
heit Gottes gerecht zu werden, ist gegen die Tradition festzuhalten: «Das

18 Ebd., 120.

19 Ebd., 122.

20 Luther ubersetzte: «Ich werde sein, der ich sein werde.» Vgl. Die Bibel oder
die ganze Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments nach der Ubersetzung
Martin Luthers, Stuttgart 1969, 76.

2l Neue Jerusalemer Bibel. Einheitsiibersetzung mit dem Kommentar der
Jerusalemer Bibel, Freiburg 1985, 81.

22 Vgl. PAREYSON, Ontologia della liberta (wie Anm. 9), 124f.



Die Moglichkeit des Bosen 1n Gott 329

Sein Gottes, sowohl seine Existenz wie sein Wesen, hangt allein von seinem
Willen ab.»? Gott bringt sich selber in absoluter Freiheit hervor.

Wie aber ist dies moglich? Um auf diese Frage antworten zu konnen,
greift Pareyson auf die Unterscheidung Plotins und Schellings eines Gottes
«vor Gott» — der Gott ist, insofern er sich will, und eines Gottes «nach
Gott» — der Gott ist, als existierender® — zuriick, wobei jedoch «vor» und
«nach» nicht als zeitliche Abfolge begriffen werden darf. Gott «vor Gott» 1st
nicht einfach das Nichts (das es «vor» der Wahl nicht gibt), sondern «vor
Gott» ist Gott als Abgrund der Freiheit. Dieser abgriindig freie Gott hat ge-
wihlt, sich selbst hervorzubringen (und nur «nach» der Wahl kann auch vom
Nichts als nichtgewihlter Moglichkeit, als Abgrenzung zur Existenz, als nie
gewesener Vergangenheit Gottes gesprochen werden)®.

Pareyson ist sich bewuBlt, da das Reden von einem «Gott vor Gott»
und einem «Gott nach Gott» zu Millverstindnissen fithren kann. Er weil}
darum, daB menschliches Denken sich stets in der Zeit vollzieht, so dal}
man nicht umhin kann, von der Selbsthervorbringung Gottes so zu spre-
chen, «als ob» sie sich in der Zeit vollzoge. Solches Reden entspricht der
Situation des Menschen. Vorausgesetzt, daf sich dieser bewuBt ist, mit sei-
nem Reden die eigentliche Wirklichkeit des ewigen Gottes («dessen Vergan-
genheit nie Gegenwart war und nur /# der Gegenwart als deren Vergangen-
heit gegenwirtig ist») nicht erfassen zu kdonnen, vermag er dennoch mit
Hilfe des Redens «als ob» und eines «zeitlichen Symbolismus» sach/iche Diffe-
renzierungen im Ewigen zur Sprache zu bringen. In uneigentlicher Rede
kann er von den «Epochen der Ewigkeit» sprechen?.

Allerdings lassen sich diese nicht begrifflich erfassen. Es gibt nur die
Moglichkeit, sich thnen anzunihern, indem sie erzihlt werden. Eine solche
Erzahlung stellt der religiose Mythos, auch der «christliche Mythosy, dar. Pa-
reyson schreibt: «Der Mythos ist die urspringliche Interpretation der Wahr-
heit, die jeder Mensch vor sich selbst ist, der Mythos ist die Wahrheit, wie
sie sich urspringlich jedem zuspricht, der Mythos ist das Gedichtnis des
Ursprungs, das Andenken des Unvordenklichen, der Mythos ist Horen auf
die nicht objektivierbare Transzendenz, der Mythos ist die Offenbarung des
Seins selbst, die Offenbarung der Wahrheit, die Offenbarung der Gottheit
[...]. Die philosophische Reflexion auf die religiose Erfahrung ist dann nichts anderes
als die Interpretation des Mythos, der seinerseits bereits Interpretation der Wahr-
heit ist.»? Es gehe nicht darum, den Mythos zu entmythologisieren, sondern

2 Ebd., 130. Pareyson weist in diesem Zusammenhang ausdriicklich auf Schel-
ling hin, der in seiner Freiheitsschrift sagt «Wollen ist Urseyn» und der Gott be-
greift als «lautere Freiheit zu sein oder nicht zu sein».

24 PAREYSON, Ontologia della liberta (wie Anm. 9), 132ff.

% Ebd., 135.

2 Ebd. Wenn nicht eigens vermerkt, stammen alle Hervorhebungen in den Zi-
taten von Pareyson selbst. '

27 Ebd., 143ff.



330 - Die Moglichkeit des Bosen 1n Gott

gerade darum, sich auf ithn in stindig vertiefender Interpretation einzulassen.
Pareyson kommt also erneut auf die religiése (christliche) Erfahrung zuriick,
wobei er nun betont, es geniige nicht, beim subjektiven Etlebnis stehen zu
bleiben, vielmehr bestehe die Aufgabe der Hermeneutik der religiosen Er-
fahrung gerade darin, auch demjenigen, der diese Erfahrung nicht teilt (der
also nicht «glaubt), diese Erfahrung einsichtig zu machen.?

Die Anwendung der in seiner «Hermeneutik des Mythos und der religio-
sen Erfahrung» giiltigen Kriterien auf das, was er die «Epochen der Ewig-
keit» genannt hat, findet sich nun in einer Vortragsreihe, die er 1988 am
«Istituto italiano per gli studi filosofici» gehalten hat. Niherhin ging es thm
darum, in einer Hermeneutik der christlichen Erfahrung, ausgehend von ei-
ner Interpretation der Genesis und anderer mit dieser in Verbindung ste-
hender «Erzihlungen des Christentums», die Epochen der unzeitlichen Ewig-
keit Gottes, also die Differenzierungen im Ewigen zu interpretieren?, Diffe-
renzierungen, die in gleicher Weise alle Momente der Selbsthervorbringung
Gottes und der Schopfung, der historischen Zeit der menschlichen Geschich-
te — gekennzeichnet durch den Siindenfall und die Erlésung durch Christus
— und der Eschatologie umfassen, wenngleich sie fiir Gott unzeitliche Mo-
mente der Ewigkeit darstellen und vom Standpunkt des in zeitlichen Kate-
gorien denkenden Menschen aus als immer schon geschehen bzw. als gleich-
zeitig gedacht werden miissen. Konkret wiirde dies besagen: Gott bringt sich
stindig hervor, die Welt wird ununterbrochen erschaffen, der Mensch fillt
standig, Christus opfert sich jeden Augenblick, das Letzte Gericht ist immer,
und die Apokatastasis von allem ist immer jetzt. Dabei sind alle diese «Epo-
chen der Ewigkeit» vollkommen frei. Keine Epoche geht notwendig aus
einer anderen hervor. Gott mul} sich nicht hervorbringen, aber er tut es, er
muB die Schépfung und den Menschen nicht ins Dasein setzen, aber er tut
es ohne Grund. Aber auch der Mensch seinerseits ist frei. Exr mull nicht
fallen, er fallt freiwillig. Und Gott rettet den Menschen, nicht weil sein We-
sen, die Liebe, ihn dazu zwingen wirde, sondern weil er den Menschen ret-
tet, ist er die Liebe. Tatsachlich kénnte Gott sich auch anders entscheiden.
Doch hitte er sich entschlossen, sich nicht hervorzubringen, so hitte er da-
mit nicht die Ewigkeit verindert, sondern die Epochen der Ewigkeit wiren
nie gewesen.

IV. Gott als das eine Prinzip und die Wirklichkeit des Bisen

Die Wirklichkeit, auch der Mensch und seine Welt, sind also von der ur-
spriinglichen Freiheit vollig grundlos und frei ins Sein gesetzt.3? Die Freiheit
selbst hat die Wirklichkeit gewidhlt. Sie hitte sie als absolute Freiheit, die

# Ebd., 148.
2 Ebd., 7-81.
30 Vgl. PAREYSON, Esistenza e Persona (wie Anm. 13), 27ff.



Die Moglichkeit des Bosen in Gott 331

immer «Vermoégen zum Bosen und zum Guten» ist — und darin vor allem
liegt der Unterschied zur alten Ontotheologie — auch #icht wihlen kénnen.
Mit anderen Worten: Radikale Freiheit als erstes Prinzip und abgriindiger
Grund der Wirklichkeit besagt fiir Pareyson zugleich Freiheit zum Sein, zur
Affirmation, und zum Nichts, zur Negation. Zwischen beiden Moglichkeiten
wihlt die absolute Freiheit. Setzen wir nun fiir «radikale Freiheit» als Be-
grindung von Wirklichkeit — oder moégliche Entscheidung zum Nichts —
wieder den Begriff «Gott», so offenbart sich das, was Pareyson die «ur-
spriingliche Doppeldeutigkeit Gottes»’! nennt, nimlich die urspriingliche
Maoglichkeit Gottes, zwischen Positivitit und Negativitit zu wihlen.>? Die
freie Moglichkeit dieser Wahl allein wird der Freiheit Gottes gerecht. Gott
entscheidet sich also nicht wie im traditionellen scholastischen Denken no#-
wendig zu dem als «bonum» verstandenen Sein. Er wihlt in radikaler Freiheit
zwischen dem Guten, das nicht einfach mit dem Sein zusammenfillt, und
dem Bosen, das nicht einfach Nichtsein besagt, sondern auch fiir ihn durch-
aus real ist. Gut ist erst das gewiahlte Sein im Hinblick auf die Moglichkeit
seiner Verwerfung. Bose ist das gewihlte Nichtsein, die aktive Negation, an-
gesichts der Moglichkeit, das Sein wihlen zu kénnen.

Allerdings darf die «urspriingliche» Wahl Gottes nicht falsch interpre-
tiert werden. Gott hatte, so sagt Pareyson, zwar vor der Zeit «in sich» die
Wahl zwischen Gut und Bose. Dies darf jedoch nicht dahingehend miB3ver-
standen werden, daB fiir Gott beide Optionen tatsichlich «vor» der Wahl
existierten. Vielmehr «gibt es» das Bose in Gott nur als nie gewihlte Mog-
lichkeit, als nie gewesene «absolute Vergangenheit». Mit der Wahl des Guten
hat Gott nicht den guten Gott in Alternative zu einem bosen Gott gewihlt.
Das Bose existiert nach Pareyson immer nur als nie gewihlte Moglichkeit
und war so nie wirklich «in» Gott. Pareyson greift also erneut zuriick auf die
schwierige Unterscheidung Schellings zwischen einem «Gott vor Gott», der
die Wahl zwischen Gut und Bése hat, und einem «Gott nach Gott»?3, der als
Existierender ab aeferno das Gute gewihlt hat.

So ist festzuhalten: Gott kennt das Nichts sehr wohl, wenn auch nur als
Moglichkeit. Ein Gott, der in sich schon immer die Tatsache seiner Gutheit
vorfinden wiirde, wire nicht frei. Gott ist, wie wir bereits feststellten, nach
Pareyson nicht wesentlich gut, sondern er ist gut, weil er das Sein gewihlt hat,
obschon er auch das Nichts (und damit sein Nichtexistieren) hitte wihlen
konnen. Mit der Wahl des Guten ist aber auch, wie wir gesehen haben, die
Moglichkeit des Bosen mitgesetzt, denn gut ist nur, was in der Moglichkeit
stand, bose zu sein. Insofern aber gilt: Auch das Bose ist von Gott hervor-

31 Ebd., 32ff.

32 (In einem gewissen Sinne muB man die Prisenz des Negativen in Gott
zugeben, und zwar in dem Sinne, daB sich auch in Gott die Bejahung nur in Ver-
bindung mit der Moglichkeit der Negation vollziehen kann.» Ebd., 35.

33 PAREYSON, Ontologia della liberta (wie Anm. 9), 135.



332 - Die Moglichkeit des Bosen in Gott

gebracht, wenn auch nur als reale Moglichkeit, die von Gott ab aeterno ausge-
schlagen wurde. Als Moglichkeit aber ist das Bose von Gott gestiftet.>* In
diesem Sinn — und nur in diesem Sinn! — spricht Pareyson vom «Bésen in
Gott» oder, in Anlehnung an Karl Barth, vom «Schatten in Gott». Pareyson
ist sich durchaus dariiber im Klaren, daB} der Ausdruck «das Bose in Gott»
ein «verwirrender Ausdruck» ist, zum anderen aber glaubt er, dieser bringe
am besten die erschreckende Unverstehbarkeit des Bosen zum Ausdruck.
«Wenn man vom Boésen keinen Grund angeben kann, dann liegt dies daran,
dall das Bose keinen anderen Grund hat als das Bose selbst. Wenn man
aber, um den Ursprung des Bosen zu finden, auf Gott zuriickgreifen muf,
dann ist dies ein Zeichen dafir, dal kein niedrigerer Grund ausreicht, so
dafll nichts anderes ubrig bleibt, als das Geheimnis in Gott zu versenken.
Der Ausdruck, das Bose in Gottr bedeutet, dall jeder Versuch unternom-
men wurde, das Bose zu verstehen, so dal} kein anderer Ausweg mehr bleibt,
als zu erkennen, daB3 das Bose unerklirlich ist.»* Er stellt also heraus, daB3 in
Gott das Bose als Moglichkeit gegeben ist, ja dal man von ithm als dem
Stifter der positiven Moglichkeit des Bosen sprechen kann; doch derjenige,
der die Moglichkeit des Bosen in die Wirklichkeit iiberfiihrt, bleibt immer
der Mensch in seiner freien Tat.

V. Gott als Stifter der Maglichkeit des Bisen und das Problem der Theodizee

Ausgehend von Gott als dem Stifter der Moglichkeit des Bosen, glaubt Par-
eyson eine adiquate Antwort auf die Theodizeefrage gefunden zu haben.
Gott wird nicht dimonisiert, aber die Realitdt und Positivitat des Bosen wird
auch nicht einfach geleugnet, indem das Bose zur bloBen Privation ver-
harmlost oder als notwendiges Mittel des Guten hinwegrationalisiert wird.*
Der manichiische Dualismus, die Annahme eines gleich starken negativen
Prinzips neben Gott als dem guten Prinzip, erscheint in gleicher Weise zu-
ruckgewiesen und korrigiert wie die auf Plotin zuriickgehende Negierung der
positiven Existenz des Bosen und dessen Nivellierung zur bloen Privation
positiven Seins, mit dem Ziel, die einzige Ursache Gott als gut erweisen zu
kénnen. Der Manichdismus hatte zwar dem Umstand Rechnung getragen,
daf3 das Bose sich nicht auf das moralisch Bose und physisch Bose reduzie-
ren 1aBt, aber die ontologische Fundierung eines metaphysischen Bosen war
ihm nur durch die Annahme zweier gleichurspriinglicher Prinzipien moglich.
Die an Plotin sich anschlieBende Tradition der Theodizee hingegen hatte

3 Ebd., 181f.

3 Ebd., 180.

36 (Dieses Verstindnis der gottlichen Ambiguitit und der Prisenz des Bosen
in Gott erlaubt es, die Nicht-Irrealitit des Bésen und seiner Praexistenz vor der

menschlichen Welt zu erkliren, ohne deshalb die Gottheit dimonisieren zu miis-
sen.» Ebd., 181f.



Die Moglichkeit des Bosen 1n Gott 333

zwar an der Einheit des Prinzips festgehalten, was aber nur durch die Redu-
zierung des Bosen auf das physische und moralische Ubel méglich war und
jede weitere Fundierung unmdglich machte. Erst Pareysons Konzept des
potentiellen Bésen in Gott, das durch den Menschen in seine aktuelle Posi-
tivitat uberfithrt wird, vereinigt in sich die Forderung des Manichdismus
nach gréferer Phinomentreue und metaphysischer Begriindung mit der For-
derung der Tradition nach der Einheit des Prinzips.

Im Weiterbedenken des Problems des Bosen und auf der Suche nach
einer Antwort wendet sich Pareyson dann erneut der Hermeneutik christli-
cher religioser Erfahrung, von der Schopfung bis zur Erlésung, zu. Nach
der Schopfungserzihlung der Genesis hat Gott den Menschen nach seinem
Abbild geschaffen. Das heil}t, er hat den Menschen in einer ersten Selbstein-
schrinkung, in einer ersten Kenosis, als frei geschaffen. Da aber Freiheit —
mit Schelling und Pareyson — stets «Vermogen zu Gutem und Bésem» meint,
steht auch der Mensch vor der Wahl zwischen beiden. «Hybris ist unsere
Stellung zu Gott»?*’, meint Pareyson mit Nietzsche®, und so ist es dieselbe
Freiheit, die in Gott das Gute wihlt, die im Menschen das Bose wihlt und
es aus der ewigen Potentialitit, in die Gott es verbannte, in die Wirklichkeit
iberfithrt. Gewil}, die Bedingung der Moglichkeit der menschlichen Wahl des
Bosen ist Gott, aber der alleinige Autor und damit allein Verantwortliche ist
der Mensch. Die Wahl des Bosen durch den Menschen ist wie jede Tat der
Freiheit unergriindlich. Weshalb er das Bose wihlt, bleibt das mysterium ini-
gquitatis. Doch weist die Erzahlung vom Sundenfall auf den Grund hin, wenn
sie zum Ausdruck bringt, dal der Mensch Gott gleich sein wollte, selbst «be-
stimmend das Gute und das Bose». Der Mensch stellte sich also mit der
Wahl des Bosen Gott gleich, der das Gute gewihlt hatte. So sagt denn Par-
eyson, den Grund der Auflehnung andeutend®, mit Nietzsche: «Wenn es
Gotter gabe, wie hielte ich’s aus, kein Gott zu sein?»*® Mit der Wahl des Men-
schen aber beginnt die «zeitliche» Geschichte. Gott mul3 zusehen, wie seine
Schopfung im Menschen scheitert, wie das Bose und das Leid die zeitliche
Geschichte beherrschen.

Und wieder greift Pareyson den «christlichen Mythos» auf, indem er «die
Idee der Erbsiinde» zu interpretieren sucht, die er, ganz in der christlichen
Tradition stehend, folgendermaflen deutet: «Auf der gesamten Menschheit
lastet eine urspriingliche Schuld: alle Menschen sind Stinder und gehoren in
dieser gemeinsamen Schuld zusammen. Es besteht eine untrennbare Ver-

37 Friedrich NIETZSCHE, Zur Genealogie der Moral. Kritische Studienausgabe,
hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. 5, Miinchen 1988, 244-412 (das
Zitat S. 357).

38 PAREYSON, Ontologia della liberta (wie Anm. 9), 475.

3 Ebd., 57.

40 Friedrich NIETZSCHE, Also sprach Zarathustra. Kritische Studienausgabe,
hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. 4, Minchen 1988, 110.



334 Die Moglichkeit des Bosen 1n Gott

bindung zwischen dem Bésen und dem Schmerz, der die Sithne darstellt.
Die Siithne bildet insofern die Verbindung des Bosen mit dem Schmerz, als
das Leiden zugleich Strafe fiir die Schuld wie die einzige Moglichkeit ist, die
Schuld zu sithnen. Auf allen Menschen, die durch die urspriingliche Solida-
ritit in der Schuld und im Schmerz untrennbar zusammengehoren, lastet das
gemeinsame Schicksal der Sithne.»*

Doch die Erzihlungen des Christentums bleiben, wie Pareyson zeigt,
dabei nicht stehen. Sie bringen vielmehr zum Ausdruck, daB Gott erneut in
einer zweiten, radikaleren Kenosis in die menschliche Verfallsgeschichte ein-
greift. Gott entauBlert sich, um als der Christus am Kreuz das Bose aus der
Welt zu nehmen und den Menschen zu erlosen. Pareyson greift bei seiner
Interpretation der Erlosung auf den Stellvertretungsgedanken zuriick, wie er
in verschiedenen Religionen zu Hause ist und wie er besonders im Sin-
denbock des Alten Testamentes zum Ausdruck kommt, der in die Wiste
geschickt wird, um stellvertretend die Siinden des Volkes zu tilgen. Dahinter
steht die archaische Vorstellung, daB das Leid des einen die Schuld der an-
deren tilgen kénne. Diese Vorstellung, dal Leid Schuld tilgen kann, ist auch
im Christentum lebendig. Nun aber ist nach christlicher Auffassung das B6-
se, das durch den Menschen in die Welt gekommen ist, so groB3, daf3 das
Leid vieler, ja aller Menschen nicht austeicht, es zu sithnen. Nur ei# Leiden
gibt es, das grol} genug ist, das Bose auszugleichen: das Leiden Gottes selbst.
So beschlieBt Gott, sich selbst aus freier Liebe zum Menschen sich dem
duBersten Leid, dem Tod, auszuliefern. Ja seine «Selbsteinschrankungy, seine
Kenosis, geht bis zur Gottverlassenheit Gottes, wie sie im Wort des Christus
am Kreuz zum Ausdruck kommt: Eli, Eli, lamah sabachthani: mein Gott,
mein Gott, warum hast du mich verlassen? Pareyson spricht in diesem Zu-
sammenhang vom «atheistischen Moment» in Gott selbst. Um den Men-
schen zu erretten, nimmt Gott den Schmerz auf sich, den Glauben an sich
selbst zu verlieren. Gott nimmt die schrecklichste Gottverlassenheit, nim-
lich diejenige im Augenblick des menschlichen Todes, auf sich, um den
Menschen zu erlosen.

An anderer Stelle vertieft Pareyson im Anschlul an Dostojewskij die
Frage nach dem Leiden der Unschuldigen.*? Wie kann das Leiden von Kin-
dern und von Geisteskranken «sinnvoll» erscheinen? Tatsichlich gibt es kei-
ne verniinftige Antwort auf diese Frage. Der klassische Atheismus hat denn
auch den Beweis fiir die Nichtexistenz Gottes und die Absurditit der Welt
mit dem Hinweis auf das Leiden der Unschuldigen gefiihrt. Dem setzt nun

41 PAREYSON, Ontologia della liberta (wie Anm. 9), 167. So auch ebd., 195, mit
ausdriicklicher Bezugnahme auf die Erbsiindenlehre: «Die Idee der Erbsiinde ent-
hilt die Schuldhaftigkeit aller Menschen, die urspriingliche Solidaritat aller Men-
schen in der Schuld.»

42 Ebd., 198ff. Zu Pareysons Auseinandersetzung mit diesem Problem bei
Dostojewskij vgl. Luigi PAREYSON, Dostoevskij. Filosofia, romanzo ed esperienza
religiosa, Torino 1993.



Die Moglichkeit des Bosen in Gott 335

Pareyson den Gedanken entgegen, dafl die Anklage gegen Gott durch die
Selbsthingabe Gottes entkriftet werde. Dies hilt Aljoscha Karamasow
seinem Bruder Iwan entgegen und bringt damit einen Grundgedanken
Dostojewskijs zur Sprache, namlich, «dal einerseits die Menschheit vom
Leid beftreit ist, weil das Leid in Gott selbst hineingenommen wird, und daB3
andererseits der Sinn des Lebens der Menschheit im Mitleiden der
Menschheit mit dem Erloser besteht, der in seinem Schmerz den Schmerz
der Menschheit aufgehoben hat»* Im Leiden des Unschuldigsten, das
Aljoscha dem Leiden der Unschuldigen entgegenstellt, liegt die einzige
Widerlegung des Atheismus Iwans. Der «hohere Atheismus Gottes», wie ihn
Pareyson nennt, des Gottes, der sich selbst am Kreuze negiert, ist die
einzige Widerlegung des «niederen Atheismus» des 19. Jahrhunderts. Dem
klassischen Atheismus kann nur die theologia crucis entgegengestellt wer-den.
Das Leiden witd so zu einer neuen copula mundi, zu einer Verbindung von
Gott und Mensch. Vor dem atheistischen Moment Gottes am Kreuz
verblaB3t jede Anschuldigung gegen ihn, er wiirde das Leid der Unschuldigen
zulassen. Es wird also «nicht schwer fallen zuzugeben, daf allein das
Christentum, das auf der Idee der Solidaritit der Menschen in der Schuld
und im Schmerz und auf der Idee des leidenden Gottes griindet — beides
Grundprinzipien des tragischen Denkens — als die einzige Konzeption er-
scheint, die dem Bosen Sinn verleiht und damit eine Erklirung fiir das Leid
geben kann, wihrend andernfalls das Bose wie das Leid vollig unverstind-
lich blieben [...].»** Pareyson stellt sich mit solchen Aussagen bewuBt in die
christliche Tradition. Das Paradoxon des von Gott verlassenen Gottes, der
aus Liebe zum Menschen in seinem Tod das menschliche Leid und den
menschlichen Tod hinwegstirbt, hat seit eh und je christliche Theologen und
Mystiker in gleicher Weise bewegt. So sagt Alfons von Liguori, Gott miisse
aus Liebe zu den Menschen verriickt geworden sein, weil er fiir sie sterben
wolle.> Pareyson selbst zitiert in diesem Zusammenhang den Satz des An-
gelus Silesius «Die Liebe reisset Gott in den Tod» wie auch dessen Verse:
«Dal} Gott gekreuzigt wird! da man ihn kan verwunden! daB er die Schmach
vertragt, die man ithm angethan! daB3 er solch’ Angst aussteht! Und daB3 er
sterben kan! Verwundere dich nicht, die Liebe hats erfunden.»*®

4 PAREYSON, Ontologia della liberta (wie Anm. 9), 198.
# Ebd., 204f.

# «E com’¢ possibile credere che un Dio onnipotente, il quale non ha bisogno
d’alcuno per essere felicissimo qual €, abbia voluto per salvare gli uomini farsi
uomo e morire in croce? Questo sarebbe lo stesso, che credere un Dio, divenuto
pazzo per amore degli uomini...» Alfonso Maria DE LIGOURI, Opere Ascetiche,
vol. V.: Passione del Nostro Signore Gesu Cristo. Roma 1934, 31.

46 PAREYSON, Ontologia della liberta (wie Anm. 9), 201.



336 Die Moglichkeit des Bosen in Gott

V1. Tragisches Christentum gegen berubigenden Atheismus

Man wiirde Pareyson wie auch die christliche Religion, auf die sich seine
Hermeneutik bezieht, falsch verstehen, wiirde man aus den vorangehenden
Uberlegungen schlieBen, sie wollten das Bése einfach wegerkliren. Gewil3
kann das Leid im christlichen Kontext «sinnvollem» erscheinen; so sagt Pa-
reyson im Hinblick auf den leidenden und sterbenden Gott: «Nur das Chri-
stentum ersteht das Negative, indem es dem Bosen eine Bedeutung und
dem Schmerz einen Sinn gibt.»*’ Aber erscheint diese Vorstellung im Grun-
de nicht genau so absurd wie die Antwort des Nihilismus, der die vollige
Sinnlosigkeit und Absurditit der Existenz verkindet? Deshalb gilt: «Es geht
darum, zwischen zwei Absurdititen zu wihlen. Es gibt, wie Kierkegaard
betont, die Absurditit der Sinnlosigkeit und die Absurditit des Paradoxons,
und nur diese enthilt die Wahrheit.»*® Der Absurditit der Welt und des Le-
bens wird also das Tertulianische «credo quia absurdum est» entgegenge-
halten.

Pareyson bleibt bei diesen Gedanken, die ithn als «christlichen Existen-
tialisten» kennzeichnen, nicht stehen. Er hat das, was er «tragisches Chri-
stentum» nennt, besonders in eine Richtung weitergedacht. Ausgehend von
der Frage nach dem Bosen und der von thm verworfenen Theodizee der
Tradition hat er iiber den Atheismus gestern und heute nachgedacht und die
Aktualitit des «tragischen Christentums» betont.

Pareyson konstatiert eine bemerkenswerte Verinderung im Wesen des
Atheismus. Der klassische Atheismus des 19. Jahrhunderts war im Grunde
nur die Folge des rationalistischen Theismus bzw. der rationalistischen Theo-
dizee. Denn der klassische Atheismus geht von den Primissen der Theod:i-
zee aus, wenn er Gott zunachst mit dem Guten identifiziert, um thn dann in
Anbetracht des Bosen in der Welt zu leugnen. Der klassische Atheismus be-
wegt sich somit innerhalb des Theismus und ist nichts anderes als eine kon-
sequente SchluBfolgerung aus dessen Primissen. Der klassische Atheismus
kommt zur Leugnung Gottes, weil er den ersten Schritt der rationalistischen
Theodizee zwar noch mitmacht — der Gott als das Gute definiert —, den
zweiten — der das Bose in der Welt zur Privation erklirt — angesichts der
realen Schrecken der Existenz aber nicht mehr mitmachen kann. Der klas-
sische Atheismus schlie8t aus der Realitit des Bosen die Nichtexistenz Got-
tes, was nur auf dem Boden der theistischen Gleichsetzung Gottes mit dem
Guten moglich ist. Die Folge des klassischen Atheismus war die Leugnung
Gottes und damit die Leugnung des Guten iiberhaupt, die Leugnung jegli-
chen Malstabes, oder wie es Iwan Karamasow formuliert: «Wenn Gott tot
ist, ist alles erlaubt», mit der tragischen SchluBfolgerung der vélligen Sinn-
losigkeit der Existenz. Der klassische Atheismus ging vom Glauben an Gott

47 Ebd., 205.
4 Ebd., 207.



Die Moglichkeit des Bosen in Gott 357

aus, um dann unter Schmerzen dessen Nichtexistenz erkennen zu miissen.
Im Verlust Gottes wurde thm die Absurditit der gottlosen Welt tragisch be-
wullt. Diesem heroischen klassischen Atheismus, der die Tragik der Existenz
betont, stand zumeist ein optimistisches laues Christentum entgegen, das
sich in der Sicherheit ewiger Wahrheiten wiegte und von dem tragischen
Charakter der Existenz nichts wul3te.

In unserem Jahrhundert hat nach Pareyson eine seltsame Umkehrung
stattgefunden. Der tragische Atheismus des neunzehnten Jahrhunderts ist
einem gemiitlichen optimistischen Atheismus gewichen. Der klassische Athe-
ismus bewegte sich immer noch im Rahmen der Religiositit. Der moderne
Atheismus hingegen geht nicht mehr von Gott aus. Er erfihrt nicht mehr
den Schmerz der Gottlosigkeit und die Absurditit der Welt, sondern ist zu
einer beruhigenden Sicherheit geworden. Er ist nur noch Gleichgiiltigkeit.
Er geht nicht vom Guten aus, um dann dessen Nichtexistenz zu erfahren,
sein Ausgangspunkt ist vielmehr bereits die Nichtexistenz sowohl des Guten
als auch des Bosen. Alles ist thm gleich—giiltig, und so kénnen auch der
Mangel an Gutem und das Leiden an der Existenz des Bosen nicht mehr
erfahren werden. Schmerz ist ebenso natirlich wie Lust, nicht besser und
nicht schlechter als diese. Der moderne Atheismus hat seine Tragik ein-
gebuBt. Alles was geschieht, geschieht einfach. Ein neuer amor fati hat sich
eingestellt. So hat der heutige Atheismus, «der von der Negation des Bosen
ausgeht [...], in sich jede Spur von Tragik ausgeléscht»* und die Rolle der
beruhigenden Sicherheit iibernommen, die im neunzehnten Jahrhundert
dem Christentum zukam.

Im Gegenzug dazu macht das tragische Denken, wie Pareyson es mit
Kierkegaard und Dostojewskij begreift, «das Bose in seinem ganzen Schrek-
ken» erfahrbar «und lehrt vor allem, fiir andere leiden zu koénnen.»® «Die
Prisenz des Negativen und die Existenz Gottes sind nicht nur nicht unver-
einbar, sondern sie fordern sich wechselseitig und keines ist ohne das andere
denkbam. Die Erfahrung des Negativen und diejenige der Existenz Gottes
sind untrennbar verbunden. Ort der Erfahrung des Bosen und des Guten,
der Tragik der Existenz und der Absurditit aber ist das Christentum. In thm
ist das heutige tragische Denken heimisch, dessen Kernaussage lautet: «Es
gibt keinen klareren Hinweis auf die Gottheit als die Wirklichkeit des Bosen
selbst, und die Erfahrung des Bosen ist der beste Zugang zu Gott. Das Bose
ist undenkbar ohne Gott, der den Gegenstand der Auflehnung bildet, in der
das Bose besteht, und der zugleich das Prinzip der Erl6sung darstellt, die
das Bose iiberwindet.»”!

4 Ebd., 232.
50 Ebd.
51 Ebd., 227.



338 Die Moglichkeit des Bosen 1n Gott

VII. Postmoderne Kritik und «tragisches Christentum» — oder Pareyson und Vattimo

Livio Bottani bemerkt zu Pareysons «Tragischem Denken»: «Das eigentliche
Problem entsteht fiir den, der — wie dies fiir viele der Fall ist — Schwierig-
keiten hat, die christliche Religion zu «erstehemw, und der auch nicht an das
Christentum oder an eine andere Religion, die sich als ein mehr oder weni-
ger komplexes System von Glaubenssitzen darstellt, zu glauben vermag.
Das Christentum Pareysons [...] versteht, dal das Bose zuletzt nicht wer-
standen> werden kann und dafl nur die Dialektik des Positiven und des Ne-
gativen auf der Grundlage der Vorrangigkeit des Positiven dazu geeignet ist,
das Wesen der menschlichen Erfahrung darzustellen und die Wechselfille
des Lebens zu <beschreibeny oder zu <erzihlem. [...] Doch weshalb sollte es
nicht jedem moglich sein — auch ohne sich auf das Christentum zu stiitzen —,
die Unverstehbarkeit des Abgrunds des Negativen, den Skandal des Bosen,
die todbringende Herausforderung des zwecklosen Leidens genauso gut zu
werstehen, und zwar mit derselben seismographischen Sensibilitat?»%2

Bottani schligt daher vor, «Pareyson zu sikularisieren»®, d. h. sein Ernst-
nehmen des Leidens und des Bosen zwar zu iibernehmen, aber es vom Chri-
stentum zu befreien, zumal dieses letzten Endes doch wieder eine Sicherheit
und somit eine Ausflucht aus der Tragik der Existenz biete. Pareyson sollte
also mit Hinsicht auf den heutigen Menschen nochmals radikalisiert werden,
und zwar dahingehend, daBl die «Unverstehbarkeit» des Bosen aus dem
christlichen Kontext gelost werde. Dann wire der Mensch — in einer Stei-
gerung des tragischen Denkens — dazu aufgerufen, sich wissentlich dem ab-
soluten Nihilismus zu stellen.

Den Versuch einer Sikularisierung Pareysons und dariiber hinaus des
Christentums, die allerdings in eine etwas andere Richtung geht als der Vor-
schlag Bottanis und sich von bereits im Neuen Testament aufscheinenden
«sakularisierenden» Tendenzen leiten 1iB3t, stellt Vattimos Auseinanderset-
zung mit der Konzeption des Christentums bei seinem Lehrer dar (s. oben).
Ausdriicklich beschiftigt sich Vattimo in seinen Biichern Credere di credere™,
Oltre linterpretasione™ und Etica dell'interpretasione®® mit dem Christentum und
interpretiert dieses dhnlich wie Pareyson in erster Linie als Offenbarwerden
der Kenosis Gottes. Die Kenosis, d. h. die Selbsteinschrinkung oder Selbst-
entauBerung Gottes, so Vattimo, sei der Hauptzug des Christentums. Diese
Einschrinkung Gottes versteht Vattimo nun aber als erstes Sichzeigen einer
«Sidkularisierungy. Er kann dies, weil er die Grundaussage des Christentums,
also die Einschrinkung Gottes, als Hinweis auf die Einschrinkung der ober-

32 Livio BOTTANI, Stupore e orrore. Elementi per una meta-fisica ermeneutica.
Torino 1993, 236f.

3 Ebd., 239.

% VATTIMO, Credere di Credere (wie Anm. 1).

55 VATTIMO, Oltre l'interpretazione (wie Anm. 4), 53-71.

36 VATTIMO, Etica dell’interpretazione (wie Anm. 5), 49-62.



Die Moglichkeit des Bosen in Gott 339

sten metaphysischen Prinzipien deutet. Vattimo glaubt, das Christentum als
frihen Appell an die Abwendung von den «starken» Strukturen des Denkens
und als erste Hinwendung zu «schwachen» Prinzipien deuten zu kénnen. Er
schreibt: «Die Menschwerdung, d. h. die Erniedrigung Gottes auf die Ebene
des Menschen, dasjenige, was das Neue Testament die Kenosis» Gottes
nennt (Brief an die Philipper 2,7), muf} als Zeichen dafiir verstanden wer-
den, dal der Hauptzug des nicht gewalttitigen und nicht absoluten Gottes
der post-metaphysischen Epoche in eben dieser Tendenz zur Abschwi-
chung liegt, von der die von Heidegger inspirierte Philosophie spricht.»*
Vattimo beruft sich in seiner Interpretation des Christentums als erster
Ausformung der Sikularisierung auf René Girard. Doch handelt es sich um
ein dlteres Theologumenon, wie es sich unter anderem schon bei Alfred Loi-
sy, bet Paul Tillich, Karl Barth und spiter vor allem bei (dem frithen) Harvey
Cox findet.”® Bedeutsam erscheint dabei, dal Vattimo nicht bei der theo-
logischen Auslegung der Menschwerdung und Erlésung als Kenosis Gottes
und damit als Selbstbeschrinkung, Selbstschwichung des obersten Prinzips,
stehen bleibt, sondern, wie die genannten Theologen, die Sikularisierung
auch darin am Werk sieht, daB Jesus sich ausdriicklich gegen die iiberkom-
menen «starken Strukturen», die Vorschriften der Hierarchie und die institu-
tionalisierte Religion mit threm Tempeldienst und ihrem sakralen archai-
schen Opferkult, gewandt hat. Insbesondere betont er die Ablésung der
vielen blutigen Sithnopfer, die der archaischen Sakralitit des Alten Bundes
entsprechen, durch das eine — ein fiir allemal — erbrachte Opfer Jesu Christi,
das Opfer des Neuen Bundes (vgl. Hebr. 10,11-18). An die Stelle eines
zornigen und strafenden Gottes, der durch Opfer verséhnt werden mul, tritt
in der Kenosis Gottes in der erlosenden Hingabe des Christus ein «schwa-
chem, — ja ohnmichtiger, wie Jonas sagen wiirde — Gott der selbstlosen Liebe.
Vattimo begreift nun diese «Schwiche» Gottes als ein Moment der
Seinsgeschichte, die er als Geschichte einer stindigen Schwichung der Prin-
zipien versteht. Diese Geschichte geht von der unumstrittenen Annahme
eines statischen hochsten Seienden, von festen objektiven Seinsstrukturen
aus, um im Nihilismus zu enden, in dem es keinerlei starke Prinzipien mehr
gibt. Gleichzeitig ist sie eine Geschichte fortschreitender Gewaltverminde-
rung. Vattimo ist der Ansicht, daB die Ausiibung von Gewalt immer nur im
Namen von unbezweifelbaren Wahrheiten geschieht und an den Glauben an
sie gebunden ist. Dort aber, wo keine solchen absoluten GewiBBheiten mehr
bestehen, wie im Nihilismus, habe die Gewalt keinen metaphysischen Riick-
halt mehr und werde so erschwert. Daf3 eine solche Deutung der Erfahrun-

37T VATTIMO, Credere di credere (wie Anm. 1), 31. Vgl. meine Besprechung der
deutschen Ubersetzung des Werkes (Glauben — Philosophieren) in: Theologie der Ge-
genwart 43 (1999), Heft 2.

58 Vgl. Harvey COX, The Secular City, London 1966.



340 Die Moglichkeit des Bosen in Gott

gen des Christentums sich von der Deutung Pareysons und seiner Betonung
der radikalen, ja «willkiirlichen» Freiheit Gottes unterscheidet, ist eindeutig.

Vattimo bringt dies auch zum Ausdruck: Dem «alttestamentlichen» und
«apokalyptischen» christlichen Existentialismus Pareysons gegeniiber, der thm
allzu «gewalttitign und verwandt mit den gewalttitigen Opferkulten der
archaischen «Naturreligionen» erscheint, meldet er erhebliche Zweifel an.
«Der Zweifel, der mir kommt», so schreibt er, «ist der, daB3 dieses Christen-
tum nur die — ebenso unannehmbare — Umkehrung jenes Christentums ist,
das sich mit den Mitteln der traditionellen Metaphysik legitimieren zu kon-
nen glaubte. Das tragische Christentum geht nicht nur keinen Schritt vor-
wirts im Verhiltnis zur metaphysischen Religiositit der Vergangenheit, son-
dern macht vielleicht sogar einen Schritt zuriick. Denn selbst Gott als der
letzte Grund, von dem die griechisch-christliche Metaphysik sprach, ist ei-
gentlich «hristlichen, d. h. weiter entfernt von der launischen und gewaltta-
tigen Gottheit der Naturreligionen als der ganz andere Gott der tragischen
Religiositit, die sich von existentialistischen Gedanken nihrt.»*?

VIIIL. SchlufSbemerkungen

«Luigi Pareyson hat das Bose in Gott selbst hineingelegt.» Wie diese milver-
stindliche Aussage richtig zu verstehen ist, dirfte unsere Darstellung, die
sich eng an die leider nicht ins Deutsche iibersetzten Werke des italienischen
Philosophen anschlieBt, deutlich gemacht haben. Pareyson hat die Frage,
wie Gott als einziger Urgrund und das Bose zusammengehen, eine Frage,
welche die traditionelle christliche Philosophie durch die Unterscheidung
von Erst- und Zweitursache im Bosen zu losen versuchte, von einem ande-
ren Ansatz her angegangen und eine plausible Antwort gefunden. Deutlich
ist der Einflul von Schellings Schrft «Vom Wesen der Menschlichen Frei-
heit» erkennbar. Verstindlich, daB Pareyson deswegen von einer einseitigen
neuscholastischen Position aus angegriffen oder daf} sein Denken als unka-
tholisch und typisch protestantisch empfunden wurde. So wendet sich Vit-
torio Possenti aus konservativ-dogmatischer Sicht gegen die Interpretation
des Bosen bei Pareyson und Hans Jonas. Insbesondere kritisiert er, dall Par-
eyson in seiner «Ontologie der Freiheit» den «Schatten in Gott» hineinlege.
In einem (absichtlichen?) MiBverstindnis wirft er thm vor, er substantiali-
siere einerseits das Gute und Bose, andererseits gebe er die Einheit des Prin-
zips auf. SchlieBlich witft er Pareyson vor, er sei ein «Modernist», der den
«klassischen christlichen» Boden verlassen habe.® Was Possenti unter Parey-

Y VATTIMO, Credere di credere (wie Anm. 1), 85.
80 Wortlich: «[...] si percepisca Iintensitd con cui sono stati dismessi nuclei
centrali della concezione cristiano-classica in proposito, sostituita a una di taglio

«nodernista e dibertista), che appare assai problematica.» Vittorio POSSENTI, Dio
e il male. Torino 1995 (das Zitat S. 11).



Die Moglichkeit des Bosen in Gott 341

sons Modernismus® versteht, kann man freilich nur vermuten, so wenn er
dessen philosophischen Lehrmeistern, einem Jacob Bohme und Schelling,
die «klassischen christlichen Denker» von Augustinus iiber Thomas bis zu
Jacques Maritain entgegenstellt.®?

In diesem Zusammenhang sei auf einen weiteren moglichen Einwand
eingegangen. Er bezieht sich auf den von Pareyson gebrauchten, an Schel-
ling und dem Deutschen Idealismus orientierten Begriff des «christlichen My-
thos». Es wire ein grobes MiBverstindnis, Pareysons Mythosbegriff mit dem
des Neoprotestantismus des 19. Jahrhunderts gleichzusetzen, wie ihn etwa
der Linkshegelianer David Friedrich StrauB} vertrat.®> Pareyson 1aBt die reli-
giosen Erzahlungen («Mythen») stehen als Ausdruck religioser Erfahrung.
Es geht es ihm weder um nachaufklirerische Kritik noch um Trennung von
(Heils)Geschichte und Mythos. Wenn er in diesem Zusammenhang von Sym-
bolen spricht, so meint er immer «tautegorische Symbole», «Realsymbole»,
bei denen das Bezeichnete mit der Bezeichnung zusammenfillt.

Wir kommen nochmals auf die Kritik Vattimos an Pareyson zuriick. Er
hat seinem Lehrer mit guten Griinden ein existentialistisches Pathos vorge-
worfen. Hinter Pareysons Spitphilosophie scheint ein erdriickender Ernst
zu stehen. Der «schwache Gott» Vattimos erscheint «menschlicher». Zum
andern mag angesichts all der Schrecken unserer heutigen Welt die Frage ge-
stattet sein, ob das hinter einer solchen Aussage stehende Gottesbild nicht
doch allzu harmlos ist, wihrend der angeblich alttestamentliche Gott Parey-
sons den Erfahrungen des Menschen mit dem Bosen besser gerecht wird,
die immer auch ein Begegnen des Menschen Hiob mit dem mysterium tremen-
dum und dem mysterium iniquitatis darstellen.

1 Zum Modernismusbegriff vgl. jetzt: Otto WEISS, Der katholische Modernis-
mus. Begriff — Selbstverstindnis — Ausprigungen — Weiterwirken, in: Hubert WOLF,
(Hg.), Antimodernismus und Modernismus in der katholischen Kirche. Beitrige
zum theologischen Vorfeld des II. Vatikanums, Parderborn 1998, 107-139.

62 POsSENTI, Dio e il male (wie Anm. 56), 35.

63 Vgl. hierzu jetzt Friedrich Wilhelm GRAF, La Théologie critique au service
de I’émancipation bourgeoise: David Friedrich StrauB8 (1808-1874), in: Revwe de
Théologie et de Philosophie 130 (1998) 151-172,



	Die Möglichkeit des Bösen in Gott : Luigi Pareysons Ontologie der Freiheit und eine postmoderne Kritik

