
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Die Möglichkeit des Bösen in Gott : Luigi Pareysons Ontologie der
Freiheit und eine postmoderne Kritik

Autor: Weiss, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761228

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Weiss

Die Möglichkeit des Bösen in Gott

Luigi Pareysons Ontologie der Freiheit und eine

postmoderne Kritik*

In seinem 1996 erschienenen Werk Credere di credere1 (deutsch: Glauben -
Philosophieren, Stuttgart 1997)2 nimmt der italienische postmoderne Philosoph

Gianni Vattimo gegen einen rein heilsgeschichtlich-eschatologischen,
«apokalyptisch geprägten» (existentialistischen) Katholizismus Stellung, wie
ihn sein Lehrer Luigi Pareyson (1918—1991) vertreten habe. Zugleich jedoch
gibt er zu verstehen, daß er einem solchen Verständnis von Christentum seine

Achtung nicht versagen könne, zumal dann, wenn er an Pareyson denke.3
Diese Achtung Vattimos vor seinem Lehrer — auch wenn dieser eine andere

Stellung bezieht — ist nicht neu. Sie findet sich auch in anderen Werken
Vattimos, vor allem dort, wo Fragen der Religion zur Sprache kommen. So
besonders in seinen Büchern Oltre l'interprétation£ und Etica dell'interpretationè.
Dort kommt Vattimo ausführlich auf die Spätphilosophie Pareysons zu
sprechen, in der sich dieser mit dem Problem des Bösen und der Frage der Theo-
dizee auseinandersetzt. Ausdrücklich knüpft Vattimo an den von Pareyson
in diesem Zusammenhang verwendeten biblischen Begriff der Kenosis an.
Vattimo ist jedoch nicht der einzige, der Pareysons Gedanken aufgreift. Tat-

* Vorliegenden Ausführungen liegt das 5. Kapitel meiner Diplomarbeit «Das
Denken Luigi Pareysons. Eine einführende Monographie, Diplomarbeit Universität

Wien 1997» zugrunde. Die Darstellung versucht möglichst eng am Text Pareysons

zu bleiben. Alle Zitate habe ich aus dem Italienischen übersetzt. Zum Leben
und Werk Pareysons jetzt zusammenfassend in deutscher Sprache: Martin Weiss,
Pareyson, Luigi, in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon (BBKL), Bd.
14, Herzberg 1998, Sp. 1339-1353.

1 Gianni VATTIMO, Credere di credere, Milano 1996.
2 Ders., Glauben - Philosophieren, Stuttgart 1997.
3 Ders., Credere di credere (wie Anm. 1), 83.
4 Gianni VATTIMO, Oltre l'interpretazione. II significato dell'ermeneutica per la

filosofia, Roma-Bari 1995. (Deutsch: Ders., Jenseits der Interpretation. Die
Bedeutung der Hermeneutik für die Philosophie. Aus dem Italienischen übersetzt
von Martina Kempter, Frankfurt 1997).

5 Gianni VATTIMO, Etica dell'interpretazione, Torino 1989.



324 Die Möglichkeit des Bösen in Gott

sächlich spricht er ein Thema an, das in den letzten Jahren in Italien und
teilweise auch in Frankreich lebhaft diskutiert wurde und den Namen Parey-
sons über den Kreis der Fachphilosophen hinaus bekannt gemacht hat.6

Nicht so im deutschen Sprachraum. Hier sind zwar Pareysons bedeutendste
Schüler Umberto Eco und Gianni Vattimo keine Unbekannten, ihr Lehrer
jedoch ist höchstens als Philosophiehistoriker oder Fichtefachmann7 einigen
wenigen Fachphilosophen bekannt. Sicher zu Unrecht; denn Luigi Pareyson
ist einer der einflußreichsten Denker Italiens in unserem Jahrhundert. Mit
Hans-Georg Gadamer und Paul Ricoeur gehört er zu den Begründern der

«philosophischen Hermeneutik». Insbesondere aber verdient seine als

«Ontologie der Freiheit» bekanntgewordene Spätphilosophie - neben seiner
Ästhetik8 - auch im deutschen Sprachraum stärker bekannt gemacht zu
werden. Dies soll in folgenden Überlegungen versucht werden. Darüber hinaus

sei den kritischen Einwendungen nachgegangen, die von postmoderner
bzw. post-metaphysischer Seite der Position Pareysons gegenüber vorgebracht

werden.

I. Die Problemstellung: Das Böse und die Hermeneutik religiöser Erfahrung

Pareysons Spätphilosophie, die sich als «Hermeneutik der religiösen Erfahrung»9

begreift, widmet sich einem der ältesten philosophisch-theologischen
Probleme, dem Problem des Bösen und damit in Zusammenhang der Theo-
dizee. Dabei geht Pareyson nicht von irgendwelchen religiösen Mythen, son-

6 Vgl. u.a. Xavier TiLLIETTE, Cristologia e filosofia, in: I. SANNA, (Hg.), II sa-

pere teologico e ü suo metodo, Bologna 1993, 93-102, 98-100; Xavier TiLLIETTE,
Elogio di Luigi Pareyson, in: Atti dell'Accademia delle Scienze di Torino 128

(1994), fasc. II, 7-15; Francesco TOMATIS, Ontologia del male. L'ermeneutica di
Pareyson, Roma 1995; Giovanni FERRETTI (Hg.), Filosofia ed esperienza religiosa:
A partire da Luigi Pareyson, Pisa 1995. Eine ausführliche Bibliographie jetzt in:
Martin WEISS, Pareyson, in: : Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon
(BBKL), Bd. 14, Herzberg 1998, Sp. 1339-1353.

7 Vgl. in Auswahl Luigi PAREYSON, Fichte. Il sistema délia libertà, Torino 1950

(Milano 21976); Die Wahl der Philosophie nach Fichte, in: Epimeleia. Die Sorge
der Philosophie um den Menschen, München 1964, 30—60; L'estetica di Schelling,
Torino 1964; L'etica di Kierkegaard nella prima fase del suo pensiero, Torino
1965; Schelling. Presentazione e antologia, Milano 1971 (Torino 21975).

8 Vgl. in Auswahl Luigi PAREYSON, Estetica. Teoria délia formatività, Torino
1954 (Milano 41988); L'esperienza artistica. Saggi di storia dell'estetica, Milano
1974; I problemi dell'estetica, Müano 1961 (21966); L'estetica di Fichte, a cura di
C. AmadiO, Milano 1997. Zu Pareysons Ästhetik vgl. Martin WEISS, Theorie der
Formativität. Luigi Pareysons phänomenologische Ästhetik, in: Zeitschrift für
Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft [im Druck].

9 Luigi PAREYSON, Ontologia deila libertà. II male e la sofferenza, Torino
1995. Ein wichtiger Text hieraus ist auch auf deutsch erschienen: Luigi Pareyson,
Philosophie der Freiheit, in: Philosophisches Jahrbuch 98 (1991) 93—105.



Die Möglichkeit des Bösen in Gott 325

dem ganz bewußt von den Aussagen des Christentums und den (mythischen)

Erzählungen der Bibel als konkreten Vorgaben seiner persönlichen
religiösen Erfahrung in unserer abendländischen Welt aus. Er stellt nun fest,
daß das Christentum — wie andere Religionen, die jedoch unserer Erfahrung
fremd sind — sich ganz zentral dem Problem des Bösen zuwendet. Hier sieht
Pareyson die Aktualität solcher religiöser Erfahrung für unsere Gegenwart,
eine Aktualität freilich, die erst ins Bewußtsein der Philosophie gerufen werden

muß. Denn das Böse ist offensichtlich im philosophischen Denken von
heute nicht anwesend, oder richtiger: es ist angesichts der Schrecken des

Zweiten Weltkriegs, wo es im Holocaust einen kaum überbietbaren
Ausdruck gefunden hat, aus der Philosophie verdrängt worden.

Die Verdrängung des Problems des Bösen in der Philosophie ist freilich,
sieht man einmal von den wegweisenden Abhandlungen Kants und Schel-

lings ab, so neu nicht. Daß sie noch immer am Werk ist, beweist doch wohl
auch das Historische Wörterbuch der Philosophie, das «den Begriff <Böses> —

bezeichnenderweise? — vergißt und die Sache in den Artikeln <malum> und
(Radikal Böses> nachtragen muß.»10 Aber auch, wo sich die Philosophie in der
Vergangenheit mit dem Bösen auseinandersetzte, geschah dies zumeist in
der Form einer Theodizee, die darauf hinauslief, das Böse entweder in einen
Mechanismus der Offenbarung des Guten als notwendiges Moment
einzuspannen (Hegel), womit es zum Werkzeug des Guten wird und somit
eigentlich gar nicht mehr das Böse ist, oder aber das Böse schlechthin zu
negieren und es im Sinne Plotins als bloße Privation abzutun, als etwas, was es

eigentlich nicht gibt. Schließlich wurde in der Neuzeit das Böse vielfach
lediglich auf das moralische Übel reduziert.

Aber werden all diese Deutungen und Erklärungen dem Phänomen des

Bösen wirklich gerecht? Es ist Schellmg, der auf die Unhaltbarkeit der These

vom Bösen als bloßer Privation angesichts der Realität des Bösen hingewiesen

hat. In den erläuternden Worten Heideggers: «Der Mangel ist als Fehlen
zwar ein Nichtvorhandensein; gleichwohl ist dieses Fehlen doch nicht nichts.
Der Erblindete, der das Augenlicht verloren hat, wird heftig bestreiten, daß

Blindheit nichts Seiendes ist und nichts Bedrängendes und Lastendes sei.

Also ist das Nichts nichts Nichtiges, sondern etwas Ungeheures, das
Ungeheuerste im Wesen des Seyns.»11

Hier ist nun der Ort, wo das Bedenken des Bösen — nicht nur des physischen

und moralischen, sondern des malum metaphysicum — durch Pareyson
einsetzt. Es geschieht im Rückgriff auf den religiösen Mythos, der nach

Pareyson allein das Ungenügen der Philosophie angesichts des Problems des

10 Otfried HÖFFE, Ein Thema wiedergewinnen: Kant über das Böse, in: F.W.J.
Schelling, Über das Wesen der menschlichen Freiheit, hrsg. von O. Höffe und
A. Pieper, Berlin 1995 (Klassiker auslegen Bd. 3), 12.

11 Martin HEIDEGGER, Schellings Abhandlung über das Wesen der menschlichen

Freiheit (1809), Tübingen 1967, 122.



326 Die Möglichkeit des Bösen in Gott

Bösen überwinden kann. Und es geschieht, wie gesagt, mit Bhck auf seine

ganz persönhche, in den Erzählungen des Christentums gründende religiöse
Erfahrung. Dies bedeutet jedoch nicht, daß Pareyson grundsätzhch die
religiöse Erzählung an die Stelle des Philosophierens setzt.

Bevor wir nun Pareysons Gedanken zur Positivität des Bösen, ausgehend

vom christlichen Mythos, weiter verfolgen, wenden wir uns in verschiedenen

Annäherungen den von ihm im Anschluß an Schelling und Heidegger
vorgetragenen Überlegungen zum Begriff der Freiheit zu; das

Hauptaugenmerk hegt auf seiner Definition Gottes als «radikale Freiheit».
Grundsätzlichen Überlegungen zu dem Thema «Gott als das eine Prinzip und die
Wirklichkeit des Bösen» gehen zwei Abschnitte voran, in deren Mittelpunkt
die «Hermeneutik religiöser (christlicher) Erfahrung» steht, mit deren Hilfe
Pareyson in diesem Zusammenhang auftretende Fragen zu beantworten sucht.

II. Gott als radikale Freiheit im Spiegel derjüdisch-christlichen religiösen Erfahrung

Wenn Pareyson über Freiheit nachdenkt, denkt er nach über letzte philosophische

Prinzipien. Nicht weniger als die Grundfrage der Philosophie kommt
zur Sprache. Diese Grundfrage «Warum ist überhaupt Seiendes und nicht
vielmehr Nichts» beantwortet Pareyson nicht im Sinne der ontotheolo-
gischen Tradition, die den gründenden Ursprung in das notwendig Seiende

verlegt, vielmehr sieht er wie Schelling und der deutsche Idealismus
Wirklichkeit als solche in einem tätigen Prinzip begründet, das er «Freiheit»
nennt. Mit anderen Worten: Ursprüngliche Gründung von Wirklichkeit kann
nach Pareyson nur als grundlose Tat radikaler Freiheit gedacht werden.
Pareyson bezeichnet diese gründende Freiheit, die er Gott nennt, auch als

«Abgrund», womit zum Ausdruck gebracht werden soll, daß Gott sich «als

Grund ständig entzieht»12. «Das notwendige Sein wird durch eine Freiheit
ersetzt, die die Grundlage des Wirklichen und vor allem die Grundlage ihrer
selbst darstellt. Diese Freiheit ist Ursprung ihrer selbst und zugleich Quelle
der Wirklichkeit. Diese Freiheit ist ursprüngliches Wollen, das das Sein der
Wirklichkeit frei wollen kann, da es zuvor bereits sein eigenes Sein frei
gewollt hat.»13

Pareyson erläutert diese grundsätzlichen, an Schelling anknüpfenden
philosophischen Überlegungen zu Gott als «radikaler Freiheit»14 mit Hilfe
dessen, was er «die Hermeneutik religiöser Erfahrung» nennt. Diese besagt,
wie wir sahen, das Bedenken der religiösen (für Pareyson der christlichen)
Erfahrungen oder des «Mythos», jenes wahren Mythos, dessen Symbole der
Wirklichkeit nicht nur näher kommen als begriffliches Denken, sondern mit

12 PAREYSON, Ontologia délia liberté (wie Anm. 9), 465; vgl. ebd., 36ff. und 130.
13 Ders., Esistenza e Persona, Genova 41985, 29.
14 Vgl. ebd., 34f.; ferner: PAREYSON., Ontologia délia liberté (wie Anm. 9), 119ff.



Die Möglichkeit des Bösen in Gott 327

dieser identisch sind.15 Dabei besinnt sich Pareyson auf eine seit je von
«christlichen Philosophen» als göttliche Antwort auf die philosophische Ur-
frage der Philosophie «Was ist die absolute Wirklichkeit?» gedeutete16 biblische

(«mythische») Erzählung. Es ist der Bericht der Selbstoffenbarung Gottes

an Mose in der Erzählung vom brennenden Dornbusch. Gott offenbart
sich mit den Worten «'ehjeh 'aser 'ehjeh — ego eimi ho on — ego sum qui sum.»11

Pareyson knüpft bei der Erklärung dieser Exodusstelle an verschiedene
traditionelle Deutungen an. Nach der Tradition kann diese Stelle besagen: «Ich
bin derjenige, der ist», oder aber auch: «Ich bin derjenige, der ich bin». Zielt
die erste Deutung hin auf Gott, verstanden als das (statisch interpretierte)
Sein schlechthin, so die zweite auf das Personsein Gottes. Nur diese zweite
Deutung interessiert Pareyson zunächst. Allerdings weist er sogleich den
Gedanken zurück, das Personsein Gottes könne analog zum Personsein des

Menschen (ex analogia hominis) verstanden werden. Zwar betont er, die
Bestimmung Gottes als «impersonal» im Sinne Spinozas oder Fichtes werde
diesem nicht gerecht, genau so wenig aber könne man den Begriff der Person,

wie er gewöhnlich verstanden werde (wobei immer die Gleichsetzung
Person Ich mitschwinge), auf Gott anwenden, da dieser übliche Personbegriff

wie jedweder Begriff der «Überschwenglichkeit» Gottes niemals
gerecht werde. «Gewöhnlich bestimmt man das Ich [und damit nach Pareyson

15 Pareyson unterscheidet den «begrifflichen Anthropomorphismus», das
Reden über Gott ex analogia hominis, das Gott vergegenständlicht und begrifflich
bestimmen will (die «schlechte Mythologie»), und den «symbolischen Anthropomorphismus»,

wie er in den religiösen Erzählungen, den Mythen, begegnet. Ihnen geht
es nicht darum, Gott begrifflich zu fassen. Dennoch kommen sie mit ihrem nicht
in Begriffe zu fassenden «unerschöpflichen Überschuß» der Wirklichkeit des
Unendlichen nahe. Mehr noch, sie sind Erscheinung des Unendlichen. Denn, sagt
Pareyson mit Berufung auf Goethe, Schelling, K. Ph. Moritz und K. Kéreny, die
Mythen sind «tautegorische Symbole», d. h. «Realsymbole»; zwischen dem Symbol
und dem von ihm bezeichneten Gegenstand besteht «eine radikale Identität».
PAREYSON, Ontologia délia libertà (wie Anm. 9), 104f.

16 «Von dieser Exodus-Stelle [Exodus 3,14] nimmt alle christliche Spekulation
über Gott als Sein im absoluten und letzten Sinne ihren Ausgang. Die Urfrage der
Philosophie, jene Frage, mit der Philosophie erst beginnt, nämlich: Was ist die letzte
absolute Wirklichkeit, das ontos on, ist von Gott selbst beantwortet worden. Er ist
bedingungslos, er war nicht und wird nicht sein, er ist, da er Zeit und Wechsel
übersteigt. Nichts anderes grenzt ihn ein, er aber ist die Grenze von allem. Er ist
von und durch sich selbst und für sich selbst, alles andere ist von ihm, durch ihn
und für ihn. Darum ist er notwendig und unendlich. Ihn als nichtseiend zu denken,

ist ein Widerspruch, wie der hl. Anselm so nachdrücklich hervorgehoben hat.
Sein Sein ruht in ihm selbst in unendlicher Fülle, oder wie es Gregor von Nazianz
so packend formuliert hat: Gott ist ein Ozean des Seins.» Philotheus BÖHNEr/
Etienne GlLSON, Christliche Philosophie. Von ihren Anfängen bis Nikolaus von
Kues, Paderborn 31954, 9.

17 PAREYSON, Ontologia délia libertà (wie Anm. 9), 119.



328 Die Möglichkeit des Bösen in Gott

auch die Person] durch die Begriffe Subjekt, Bewußtsein, Selbstbewußtsein,
denkendes Denken, aber welchen Sinn können diese Begriffe in Bezug auf
die Gottheit haben?»18 Angesichts dieses Dilemmas entsinnt er sich einer
dritten Deutung der Exodusstelle. Jahwe habe Mose auf seine Frage
geantwortet: «Ich bin, wer ich bin.» Mit anderen Worten, Gott habe sagen wollen:
«Meinen Namen nenne ich dir nicht, ja ich will ihn dir nicht nennen. Du
brauchst ihn nicht zu wissen. Warum fragst Du mich danach? Ich bin, wer
ich bin, das heißt: ich bin, wer ich sein will, mehr brauchst du nicht zu
wissen.»19 Pareyson beruft sich bei dieser Deutung unter anderem auf die

Übersetzung Luthers20, tatsächlich hätte er sich jedoch auch auf die «Neue
Jerusalemer Bibel» berufen können, die zu der Exodusstelle anmerkt: «Das
Hebräische läßt sich übersetzen: <Ich bin, was ich bin>, was bedeuten würde,
daß Gott seinen Namen nicht offenbaren will.»21 Was aber, so folgert Pareyson,

bedeutet diese Aussage als Ausdruck religiöser Erfahrung anderes als

eine Umschreibung der radikalen Freiheit Gottes, die mit Gottes Unverfügbarkeit

von seiten des Menschen und damit mit seiner Transzendenz
zusammenfällt!22

III. Die «Selbsthervorbringung Gottes», die «Epochen der Ewigkeit» und die

Erzählungen des «christlichen Mythos»

Nach gängiger Ansicht wird in der Schöpfung die erste in Erscheinung
tretende Tat der Freiheit Gottes gesehen. Dabei wird Gott als existierend
vorausgesetzt. Eine solche Auffassung widerspricht, wie Pareyson betont, der
radikalen Freiheit Gottes. Gott würde sich selbst immer schon als existierend

vorfinden. Er hätte nicht die Möglichkeit oder Wahl, zu sein oder nicht
zu sein. Er wäre also nicht absolut frei, sondern notwendig. Seine Existenz
wäre etwas, über das er nicht verfügen könnte. Sie wäre Gott—transzendent.
Genau dies aber scheint nach Pareyson das traditionelle Denken über Gott
zu sagen, wenn es davon spricht, daß in Gott «Wesen» (essentia) und «Sein»

(esse) zusammenfallen; denn dies bedeute nichts anderes, als daß es Gott
wesentlich, d. h. notwendig, zukomme, zu sein. Um jedoch der radikalen Freiheit

Gottes gerecht zu werden, ist gegen die Tradition festzuhalten: «Das

18 Ebd., 120.
19 Ebd., 122.
20 Luther übersetzte: «Ich werde sein, der ich sein werde.» Vgl. Die Bibel oder

die ganze Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments nach der Ubersetzung
Martin Luthers, Stuttgart 1969, 76.

21 Neue Jerusalemer Bibel. Einheitsübersetzung mit dem Kommentar der
Jerusalemer Bibel, Freiburg 1985, 81.

22 Vgl. PAREYSON, Ontologia délia libertà (wie Anm. 9), 124f.



Die Möglichkeit des Bösen in Gott 329

Sein Gottes, sowohl seine Existenz wie sein Wesen, hängt allein von seinem
Willen ab.»23 Gott bringt sich selber in absoluter Freiheit hervor.

Wie aber ist dies möglich? Um auf diese Frage antworten zu können,
greift Pareyson auf die Unterscheidung Plotins und Schellings eines Gottes
«vor Gott» — der Gott ist, insofern er sich will, und eines Gottes «nach
Gott» - der Gott ist, als existierender24 — zurück, wobei jedoch «vor» und
«nach» nicht als zeitliche Abfolge begriffen werden darf. Gott «vor Gott» ist
nicht einfach das Nichts (das es «vor» der Wahl nicht gibt), sondern «vor
Gott» ist Gott als Abgrund der Freiheit. Dieser abgründig freie Gott hat
gewählt, sich selbst hervorzubringen (und nur «nach» der Wahl kann auch vom
Nichts als nichtgewählter Möglichkeit, als Abgrenzung zur Existenz, als nie

gewesener Vergangenheit Gottes gesprochen werden)25.

Pareyson ist sich bewußt, daß das Reden von einem «Gott vor Gott»
und einem «Gott nach Gott» zu Mißverständnissen führen kann. Er weiß
darum, daß menschliches Denken sich stets in der Zeit vollzieht, so daß

man nicht umhin kann, von der Selbsthervorbringung Gottes so zu
sprechen, «als ob» sie sich in der Zeit vollzöge. Solches Reden entspricht der
Situation des Menschen. Vorausgesetzt, daß sich dieser bewußt ist, mit
seinem Reden die eigentliche Wirklichkeit des ewigen Gottes («dessen Vergangenheit

nie Gegenwart war und nur in der Gegenwart als deren Vergangenheit

gegenwärtig ist») nicht erfassen zu können, vermag er dennoch mit
Hilfe des Redens «als ob» und eines «zeitlichen Symbolismus» sachliche

Differenzierungen im Ewigen zur Sprache zu bringen. In uneigentlicher Rede
kann er von den «Epochen der Ewigkeit» sprechen26.

Allerdings lassen sich diese nicht begrifflich erfassen. Es gibt nur die

Möglichkeit, sich ihnen anzunähern, indem sie erzählt werden. Eine solche

Erzählung stellt der religiöse Mythos, auch der «christliche Mythos», dar.

Pareyson schreibt: «Der Mythos ist die ursprüngliche Interpretation der Wahrheit,

die jeder Mensch vor sich selbst ist, der Mythos ist die Wahrheit, wie
sie sich ursprünglich jedem zuspricht, der Mythos ist das Gedächtnis des

Ursprungs, das Andenken des Unvordenklichen, der Mythos ist Hören auf
die nicht objektivierbare Transzendenz, der Mythos ist die Offenbarung des

Seins selbst, die Offenbarung der Wahrheit, die Offenbarung der Gottheit
[...]. Die philosophische Reflexion aufdie religiöse Erfahrung ist dann nichts anderes
als die Interpretation des Mythos, der seinerseits bereits Interpretation der Wahrheit

ist.»27 Es gehe nicht darum, den Mythos zu entmythologisieren, sondern

23 Ebd., 130. Pareyson weist in diesem Zusammenhang ausdrücklich auf Schel-

ling hin, der in seiner Freiheitsschrift sagt «Wollen ist Urseyn» und der Gott
begreift als «lautere Freiheit zu sein oder nicht zu sein».

24 PAREYSON, Ontologia délia libertà (wie Anm. 9), 132ff.
25 Ebd., 135.
26 Ebd. Wenn nicht eigens vermerkt, stammen alle Hervorhebungen in den

Zitaten von Pareyson selbst.
27 Ebd., 143ff.



330 Die Möglichkeit des Bösen in Gott

gerade darum, sich auf ihn in ständig vertiefender Interpretation einzulassen.

Pareyson kommt also erneut auf die religiöse (christliche) Erfahrung zurück,
wobei er nun betont, es genüge nicht, beim subjektiven Erlebnis stehen zu
bleiben, vielmehr bestehe die Aufgabe der Hermeneutik der religiösen
Erfahrung gerade darin, auch demjenigen, der diese Erfahrung nicht teilt (der
also nicht «glaubt»), diese Erfahrung einsichtig zu machen.28

Die Anwendung der in seiner «Hermeneutik des Mythos und der religiösen

Erfahrung» gültigen Kriterien auf das, was er die «Epochen der Ewigkeit»

genannt hat, findet sich nun in einer Vortragsreihe, die er 1988 am
«Istituto italiano per gli studi filosofici» gehalten hat. Näherhin ging es ihm
darum, in einer Hermeneutik der christlichen Erfahrung, ausgehend von
einer Interpretation der Genesis und anderer mit dieser in Verbindung
stehender «Erzählungen des Christentums», die Epochen der unzeitlichen Ewigkeit

Gottes, also die Differenzierungen im Ewigen zu interpretieren29,
Differenzierungen, die in gleicher Weise alle Momente der Selbsthervorbringung
Gottes und der Schöpfung, der historischen Zeit der menschlichen Geschichte

— gekennzeichnet durch den Sündenfall und die Erlösung durch Christus
— und der Eschatologie umfassen, wenngleich sie für Gott unzeitliche
Momente der Ewigkeit darstellen und vom Standpunkt des in zeithchen
Kategorien denkenden Menschen aus als immer schon geschehen bzw. als gleichzeitig

gedacht werden müssen. Konkret würde dies besagen: Gott bringt sich

ständig hervor, die Welt wird ununterbrochen erschaffen, der Mensch fällt
ständig, Christus opfert sich jeden Augenblick, das Letzte Gericht ist immer,
und die Apokatastasis von allem ist immer jetzt. Dabei sind alle diese «Epochen

der Ewigkeit» vollkommen frei. Keine Epoche geht notwendig aus
einer anderen hervor. Gott muß sich nicht hervorbringen, aber er tut es, er
muß die Schöpfung und den Menschen nicht ins Dasein setzen, aber er tut
es ohne Grund. Aber auch der Mensch seinerseits ist frei. Er muß nicht
fallen, er fällt freiwillig. Und Gott rettet den Menschen, nicht weil sein Wesen,

die Liebe, ihn dazu zwingen würde, sondern weil er den Menschen rettet,

ist er die Liebe. Tatsächlich könnte Gott sich auch anders entscheiden.
Doch hätte er sich entschlossen, sich nicht hervorzubringen, so hätte er
damit nicht die Ewigkeit verändert, sondern die Epochen der Ewigkeit wären
nie gewesen.

IV. Gott als das eine Prinzip und die Wirklichkeit des Bösen

Die Wirklichkeit, auch der Mensch und seine Welt, sind also von der
ursprünglichen Freiheit völlig grundlos und frei ins Sein gesetzt.30 Die Freiheit
selbst hat die Wirklichkeit gewählt. Sie hätte sie als absolute Freiheit, die

28 Ebd., 148.
29 Ebd., 7-81.
30 Vgl. PAREYSON, Esistenza e Persona (wie Anm. 13), 27ff.



Die Möglichkeit des Bösen in Gott 331

immer «Vermögen zum Bösen und zum Guten» ist — und darin vor allem

liegt der Unterschied zur alten Ontotheologie — auch nicht wählen können.
Mit anderen Worten: Radikale Freiheit als erstes Prinzip und abgründiger
Grund der Wirklichkeit besagt für Pareyson zugleich Freiheit zum Sein, zur
Affirmation, und zum Nichts, zur Negation. Zwischen beiden Möglichkeiten
wählt die absolute Freiheit. Setzen wir nun für «radikale Freiheit» als

Begründung von Wirklichkeit — oder mögliche Entscheidung zum Nichts —

wieder den Begriff «Gott», so offenbart sich das, was Pareyson die
«ursprüngliche Doppeldeutigkeit Gottes»31 nennt, nämlich die ursprüngliche
Möglichkeit Gottes, zwischen Positivität und Negativität zu wählen.32 Die
freie Möglichkeit dieser Wahl allein wird der Freiheit Gottes gerecht. Gott
entscheidet sich also nicht wie im traditionellen scholastischen Denken
notwendig zu dem als «bonum» verstandenen Sein. Er wählt in radikaler Freiheit
zwischen dem Guten, das nicht einfach mit dem Sein zusammenfällt, und
dem Bösen, das nicht einfach Nichtsein besagt, sondern auch für ihn durchaus

real ist. Gut ist erst das gewählte Sein im Hinblick auf die Möglichkeit
seiner Verwerfung. Böse ist das gewählte Nichtsein, die aktive Negation,
angesichts der Möglichkeit, das Sein wählen zu können.

Allerdings darf die «ursprüngliche» Wahl Gottes nicht falsch interpretiert

werden. Gott hatte, so sagt Pareyson, zwar vor der Zeit «in sich» die
Wahl zwischen Gut und Böse. Dies darf jedoch nicht dahingehend mißverstanden

werden, daß für Gott beide Optionen tatsächlich «vor» der Wahl
existierten. Vielmehr «gibt es» das Böse in Gott nur als nie gewählte
Möglichkeit, als nie gewesene «absolute Vergangenheit». Mit der Wahl des Guten
hat Gott nicht den guten Gott in Alternative zu einem bösen Gott gewählt.
Das Böse existiert nach Pareyson immer nur als nie gewählte Möglichkeit
und war so nie wirklich «in» Gott. Pareyson greift also erneut zurück auf die

schwierige Unterscheidung Schellings zwischen einem «Gott vor Gott», der
die Wahl zwischen Gut und Böse hat, und einem «Gott nach Gott»33, der als

Existierender ab aeterno das Gute gewählt hat.
So ist festzuhalten: Gott kennt das Nichts sehr wohl, wenn auch nur als

Möglichkeit. Ein Gott, der in sich schon immer die Tatsache seiner Gutheit
vorfinden würde, wäre nicht frei. Gott ist, wie wir bereits feststellten, nach

Pareyson nicht wesentlich gut, sondern er ist gut, weil er das Sein gewählt hat,
obschon er auch das Nichts (und damit sein Nichtexistieren) hätte wählen
können. Mit der Wahl des Guten ist aber auch, wie wir gesehen haben, die

Möglichkeit des Bösen mitgesetzt, denn gut ist nur, was in der Möglichkeit
stand, böse zu sein. Insofern aber gilt: Auch das Böse ist von Gott hervor-

31 Ebd., 32ff.
32 «In einem gewissen Sinne muß man die Präsenz des Negativen in Gott

zugeben, und zwar in dem Sinne, daß sich auch in Gott die Bejahung nur in
Verbindung mit der Möglichkeit der Negation vollziehen kann » Ebd., 35.

33 Pareyson, Ontologia délia libertà (wie Anm. 9), 135.



332 Die Möglichkeit des Bösen in Gott

gebracht, wenn auch nur als reale Möglichkeit, die von Gott ab aeterno

ausgeschlagen wurde. Als Möglichkeit aber ist das Böse von Gott gestiftet.34 In
diesem Sinn — und nur in diesem Sinn! — spricht Pareyson vom «Bösen in
Gott» oder, in Anlehnung an Karl Barth, vom «Schatten in Gott». Pareyson
ist sich durchaus darüber im Klaren, daß der Ausdruck «das Böse in Gott»
ein «verwirrender Ausdruck» ist, zum anderen aber glaubt er, dieser bringe
am besten die erschreckende Unverstehbarkeit des Bösen zum Ausdruck.
«Wenn man vom Bösen keinen Grund angeben kann, dann hegt dies daran,
daß das Böse keinen anderen Grund hat als das Böse selbst. Wenn man
aber, um den Ursprung des Bösen zu finden, auf Gott zurückgreifen muß,
dann ist dies ein Zeichen dafür, daß kein niedrigerer Grund ausreicht, so
daß nichts anderes übrig bleibt, als das Geheimnis in Gott zu versenken.
Der Ausdruck, das <Böse in Gott) bedeutet, daß jeder Versuch unternommen

wurde, das Böse zu verstehen, so daß kein anderer Ausweg mehr bleibt,
als zu erkennen, daß das Böse unerklärlich ist.»35 Er stellt also heraus, daß in
Gott das Böse als Möglichkeit gegeben ist, ja daß man von ihm als dem
Stifter der positiven Möglichkeit des Bösen sprechen kann; doch derjenige,
der die Möglichkeit des Bösen in die Wirklichkeit überführt, bleibt immer
der Mensch in seiner freien Tat.

V. Gott als Stifter der Möglichkeit des Bösen und das Problem der Theodi^ee

Ausgehend von Gott als dem Stifter der Möglichkeit des Bösen, glaubt
Pareyson eine adäquate Antwort auf die Theodizeefrage gefunden zu haben.
Gott wird nicht dämonisiert, aber die Realität und Positivität des Bösen wird
auch nicht einfach geleugnet, indem das Böse zur bloßen Privation
verharmlost oder als notwendiges Mittel des Guten hinwegrationalisiert wird.36

Der manichäische Dualismus, die Annahme eines gleich starken negativen
Prinzips neben Gott als dem guten Prinzip, erscheint in gleicher Weise
zurückgewiesen und korrigiert wie die auf Plotin zurückgehende Negierung der

positiven Existenz des Bösen und dessen Nivellierung zur bloßen Privation
positiven Seins, mit dem Ziel, die einzige Ursache Gott als gut erweisen zu
können. Der Manichäismus hatte zwar dem Umstand Rechnung getragen,
daß das Böse sich nicht auf das moralisch Böse und physisch Böse reduzieren

läßt, aber die ontologische Fundierung eines metaphysischen Bösen war
ihm nur durch die Annahme zweier gleichursprünglicher Prinzipien möglich.
Die an Plotin sich anschließende Tradition der Theodizee hingegen hatte

34 Ebd., 181 f.
35 Ebd., 180.
36 «Dieses Verständnis der göttlichen Ambiguität und der Präsenz des Bösen

in Gott erlaubt es, die Nicht-Irrealität des Bösen und seiner Präexistenz vor der
menschlichen Welt zu erklären, ohne deshalb die Gottheit dämonisieren zu müssen.»

Ebd., 181 f.



Die Möglichkeit des Bösen in Gott 333

zwar an der Einheit des Prinzips festgehalten, was aber nur durch die
Reduzierung des Bösen auf das physische und moralische Übel möglich war und
jede weitere Fundierung unmöglich machte. Erst Pareysons Konzept des

potentiellen Bösen in Gott, das durch den Menschen in seine aktuelle Posi-
tivität überführt wird, vereinigt in sich die Forderung des Manichäismus
nach größerer Phänomentreue und metaphysischer Begründung mit der
Forderung der Tradition nach der Einheit des Prinzips.

Im Weiterbedenken des Problems des Bösen und auf der Suche nach
einer Antwort wendet sich Pareyson dann erneut der Hermeneutik christlicher

religiöser Erfahrung, von der Schöpfung bis zur Erlösung, zu. Nach
der Schöpfungserzählung der Genesis hat Gott den Menschen nach seinem
Abbild geschaffen. Das heißt, er hat den Menschen in einer ersten
Selbsteinschränkung, in einer ersten Kenosis, als frei geschaffen. Da aber Freiheit —

mit Schelling und Pareyson — stets «Vermögen zu Gutem und Bösem» meint,
steht auch der Mensch vor der Wahl zwischen beiden. «Hybris ist unsere
Stellung zu Gott»37, meint Pareyson mit Nietzsche38, und so ist es dieselbe

Freiheit, die in Gott das Gute wählt, die im Menschen das Böse wählt und
es aus der ewigen Potentialität, in die Gott es verbannte, in die Wirklichkeit
überführt. Gewiß, die Bedingimg der Möglichkeit der menschlichen Wahl des

Bösen ist Gott, aber der alleinige Autor und damit allein Verantwortliche ist
der Mensch. Die Wahl des Bösen durch den Menschen ist wie jede Tat der
Freiheit unergründlich. Weshalb er das Böse wählt, bleibt das mysterium irti-

quitatis. Doch weist die Erzählung vom Sündenfall auf den Grund hin, wenn
sie zum Ausdruck bringt, daß der Mensch Gott gleich sein wollte, selbst
«bestimmend das Gute und das Böse». Der Mensch stellte sich also mit der
Wahl des Bösen Gott gleich, der das Gute gewählt hatte. So sagt denn
Pareyson, den Grund der Auflehnung andeutend39, mit Nietzsche: «Wenn es

Götter gäbe, wie hielte ich's aus, kein Gott zu sein?»40 Mit der Wahl des
Menschen aber beginnt die «zeitliche» Geschichte. Gott muß zusehen, wie seine

Schöpfung im Menschen scheitert, wie das Böse und das Leid die zeitliche
Geschichte beherrschen.

Und wieder greift Pareyson den «christlichen Mythos» auf, indem er «die
Idee der Erbsünde» zu interpretieren sucht, die er, ganz in der christlichen
Tradition stehend, folgendermaßen deutet: «Auf der gesamten Menschheit
lastet eine ursprüngliche Schuld: alle Menschen sind Sünder und gehören in
dieser gemeinsamen Schuld zusammen. Es besteht eine untrennbare Ver-

37 Friedrich NIETZSCHE, Zur Genealogie der Moral. Kritische Studienausgabe,
hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. 5, München 1988, 244-412 (das
Zitat S. 357).

38 PAREYSON, Ontologia délia libertà (wie Anm. 9), 475.
39 Ebd., 57.
40 Friedrich NIETZSCHE, Also sprach Zarathustra. Kritische Studienausgabe,

hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. 4, München 1988, 110.



334 Die Möglichkeit des Bösen in Gott

bindung zwischen dem Bösen und dem Schmerz, der die Sühne darstellt.
Die Sühne bildet insofern die Verbindung des Bösen mit dem Schmerz, als
das Leiden zugleich Strafe für die Schuld wie die einzige Möglichkeit ist, die
Schuld zu sühnen. Auf allen Menschen, die durch die ursprüngliche Solidarität

in der Schuld und im Schmerz untrennbar zusammengehören, lastet das

gemeinsame Schicksal der Sühne.»41

Doch die Erzählungen des Christentums bleiben, wie Pareyson zeigt,
dabei nicht stehen. Sie bringen vielmehr zum Ausdruck, daß Gott erneut in
einer zweiten, radikaleren Kenosis in die menschliche Verfallsgeschichte
eingreift. Gott entäußert sich, um als der Christus am Kreuz das Böse aus der
Welt zu nehmen und den Menschen zu erlösen. Pareyson greift bei seiner

Interpretation der Erlösung auf den Stellvertretungsgedanken zurück, wie er
in verschiedenen Religionen zu Hause ist und wie er besonders im
Sündenbock des Alten Testamentes zum Ausdruck kommt, der in die Wüste
geschickt wird, um stellvertretend die Sünden des Volkes zu tilgen. Dahinter
steht die archaische Vorstellung, daß das Leid des einen die Schuld der
anderen tilgen könne. Diese Vorstellung, daß Leid Schuld tilgen kann, ist auch
im Christentum lebendig. Nun aber ist nach christlicher Auffassung das Böse,

das durch den Menschen in die Welt gekommen ist, so groß, daß das

Leid vieler, ja aller Menschen nicht ausreicht, es zu sühnen. Nur ein Leiden
gibt es, das groß genug ist, das Böse auszugleichen: das Leiden Gottes selbst.
So beschließt Gott, sich selbst aus freier Liebe zum Menschen sich dem
äußersten Leid, dem Tod, auszuliefern. Ja seine «Selbsteinschränkung», seine

Kenosis, geht bis zur Gottverlassenheit Gottes, wie sie im Wort des Christus
am Kreuz zum Ausdruck kommt: Eh, Eh, lamah sabachthani: mein Gott,
mein Gott, warum hast du mich verlassen? Pareyson spricht in diesem
Zusammenhang vom «atheistischen Moment» in Gott selbst. Um den
Menschen zu erretten, nimmt Gott den Schmerz auf sich, den Glauben an sich
selbst zu verheren. Gott nimmt die schreckhchste Gottverlassenheit, nämlich

diejenige im Augenbhck des menschhchen Todes, auf sich, um den
Menschen zu erlösen.

An anderer Stelle vertieft Pareyson im Anschluß an Dostojewskij die

Frage nach dem Leiden der Unschuldigen.42 Wie kann das Leiden von Kindern

und von Geisteskranken «sinnvoll» erscheinen? Tatsächhch gibt es keine

vernünftige Antwort auf diese Frage. Der klassische Atheismus hat denn
auch den Beweis für die Nichtexistenz Gottes und die Absurdität der Welt
mit dem Hinweis auf das Leiden der Unschuldigen geführt. Dem setzt nun

41 PAREYSON, Ontologia délia libertà (wie Anm. 9), 167. So auch ebd., 195, mit
ausdrücklicher Bezugnahme auf die Erbsündenlehre: «Die Idee der Erbsünde enthält

die Schuldhaftigkeit aller Menschen, die ursprüngliche Solidarität aller
Menschen in der Schuld.»

42 Ebd., 198ff. Zu Pareysons Auseinandersetzung mit diesem Problem bei
Dostojewskij vgl. Luigi PAREYSON, Dostoevskij. Filosofia, romanzo ed esperienza
religiosa, Torino 1993.



Die Möglichkeit des Bösen in Gott 335

Pareyson den Gedanken entgegen, daß die Anklage gegen Gott durch die

Selbsthingabe Gottes entkräftet werde. Dies hält Aljoscha Karamasow
seinem Bruder Iwan entgegen und bringt damit einen Grundgedanken
Dostojewskijs zur Sprache, nämlich, «daß einerseits die Menschheit vom
Leid befreit ist, weil das Leid in Gott selbst hineingenommen wird, und daß

andererseits der Sinn des Lebens der Menschheit im Mitleiden der
Menschheit mit dem Erlöser besteht, der in seinem Schmerz den Schmerz
der Menschheit aufgehoben hat.»43 Im Leiden des Unschuldigsten, das

Aljoscha dem Leiden der Unschuldigen entgegenstellt, liegt die einzige
Widerlegung des Atheismus Iwans. Der «höhere Atheismus Gottes», wie ihn
Pareyson nennt, des Gottes, der sich selbst am Kreuze negiert, ist die

einzige Widerlegung des «niederen Atheismus» des 19. Jahrhunderts. Dem
klassischen Atheismus kann nur die theologia crucis entgegengestellt wer-den.
Das Leiden wird so zu einer neuen copula mundi, zu einer Verbindung von
Gott und Mensch. Vor dem atheistischen Moment Gottes am Kreuz
verblaßt jede Anschuldigung gegen ihn, er würde das Leid der Unschuldigen
zulassen. Es wird also «nicht schwer fallen zuzugeben, daß allein das

Christentum, das auf der Idee der Solidarität der Menschen in der Schuld
und im Schmerz und auf der Idee des leidenden Gottes gründet — beides

Grundprinzipien des tragischen Denkens — als die einzige Konzeption
erscheint, die dem Bösen Sinn verleiht und damit eine Erklärung für das Leid
geben kann, während andernfalls das Böse wie das Leid völlig unverständlich

blieben f...].»44 Pareyson stellt sich mit solchen Aussagen bewußt in die
christliche Tradition. Das Paradoxon des von Gott verlassenen Gottes, der
aus Liebe zum Menschen in seinem Tod das menschliche Leid und den
menschlichen Tod hinwegstirbt, hat seit eh und je christliche Theologen und
Mystiker in gleicher Weise bewegt. So sagt Alfons von Liguori, Gott müsse

aus Liebe zu den Menschen verrückt geworden sein, weil er für sie sterben
wolle.45 Pareyson selbst zitiert in diesem Zusammenhang den Satz des

Angelus Silesius «Die Liebe reisset Gott in den Tod» wie auch dessen Verse:
«Daß Gott gekreuzigt wird! daß man ihn kan verwunden! daß er die Schmach

verträgt, die man ihm angethan! daß er solch' Angst aussteht! Und daß er
sterben kan! Verwundere dich nicht, die Liebe hats erfunden.»46

43 PAREYSON, Ontologia délia libertà (wie Anm. 9), 198.
44 Ebd., 204f.
45 «E com'è possibile credere che un Dio onnipotente, il quale non ha bisogno

d'alcuno per essere felicissimo quai è, abbia voluto per salvare gli uomini farsi
uomo e morire in croce? Questo sarebbe lo stesso, che credere un Dio, divenuto
pazzo per amore degli uomini...» Alfonso Maria DE LlGOURI, Opere Ascetiche,
vol. V.: Passione del Nostro Signore Gesù Cristo. Roma 1934, 31.

46 PAREYSON, Ontologia délia libertà (wie Anm. 9), 201.



336 Die Möglichkeit des Bösen in Gott

VI. Tragisches Christentum gegen beruhigenden Atheismus

Man würde Pareyson wie auch die christliche Religion, auf die sich seine
Hermeneutik bezieht, falsch verstehen, würde man aus den vorangehenden
Überlegungen schließen, sie wollten das Böse einfach wegerklären. Gewiß
kann das Leid im christlichen Kontext «sinnvoller» erscheinen; so sagt
Pareyson im Hinblick auf den leidenden und sterbenden Gott: «Nur das
Christentum <versteht> das Negative, indem es dem Bösen eine Bedeutung und
dem Schmerz einen Sinn gibt.»47 Aber erscheint diese Vorstellung im Grunde

nicht genau so absurd wie die Antwort des Nihilismus, der die völlige
Sinnlosigkeit und Absurdität der Existenz verkündet? Deshalb gilt: «Es geht
darum, zwischen zwei Absurditäten zu wählen. Es gibt, wie Kierkegaard
betont, die Absurdität der Sinnlosigkeit und die Absurdität des Paradoxons,
und nur diese enthält die Wahrheit.»48 Der Absurdität der Welt und des
Lebens wird also das Tertulianische «credo quia absurdum est» entgegengehalten.

Pareyson bleibt bei diesen Gedanken, die ihn als «christlichen Existen-
tialisten» kennzeichnen, nicht stehen. Er hat das, was er «tragisches
Christentum» nennt, besonders in eine Richtung weitergedacht. Ausgehend von
der Frage nach dem Bösen und der von ihm verworfenen Theodizee der
Tradition hat er über den Atheismus gestern und heute nachgedacht und die
Aktualität des «tragischen Christentums» betont.

Pareyson konstatiert eine bemerkenswerte Veränderung im Wesen des

Atheismus. Der klassische Atheismus des 19. Jahrhunderts war im Grunde
nur die Folge des rationalistischen Theismus bzw. der rationalistischen Theodizee.

Denn der klassische Atheismus geht von den Prämissen der Theodizee

aus, wenn er Gott zunächst mit dem Guten identifiziert, um ihn dann in
Anbetracht des Bösen in der Welt zu leugnen. Der klassische Atheismus
bewegt sich somit innerhalb des Theismus und ist nichts anderes als eine

konsequente Schlußfolgerung aus dessen Prämissen. Der klassische Atheismus
kommt zur Leugnung Gottes, weil er den ersten Schritt der rationalistischen
Theodizee zwar noch mitmacht — der Gott als das Gute definiert —, den
zweiten — der das Böse in der Welt zur Privation erklärt — angesichts der
realen Schrecken der Existenz aber nicht mehr mitmachen kann. Der
klassische Atheismus schließt aus der Realität des Bösen die Nichtexistenz Gottes,

was nur auf dem Boden der theistischen Gleichsetzung Gottes mit dem
Guten möglich ist. Die Folge des klassischen Atheismus war die Leugnung
Gottes und damit die Leugnung des Guten überhaupt, die Leugnung jeglichen

Maßstabes, oder wie es Iwan Karamasow formuliert: «Wenn Gott tot
ist, ist alles erlaubt», mit der tragischen Schlußfolgerung der völligen
Sinnlosigkeit der Existenz. Der klassische Atheismus ging vom Glauben an Gott

47 Ebd., 205.
48 Ebd., 207.



Die Möglichkeit des Bösen in Gott 337

aus, um dann unter Schmerzen dessen Nichtexistenz erkennen zu müssen.
Im Verlust Gottes wurde ihm die Absurdität der gottlosen Welt tragisch
bewußt. Diesem heroischen klassischen Atheismus, der die Tragik der Existenz
betont, stand zumeist ein optimistisches laues Christentum entgegen, das

sich in der Sicherheit ewiger Wahrheiten wiegte und von dem tragischen
Charakter der Existenz nichts wußte.

In unserem Jahrhundert hat nach Pareyson eine seltsame Umkehrung
stattgefunden. Der tragische Atheismus des neunzehnten Jahrhunderts ist
einem gemütlichen optimistischen Atheismus gewichen. Der klassische
Atheismus bewegte sich immer noch im Rahmen der Religiosität. Der moderne
Atheismus hingegen geht nicht mehr von Gott aus. Er erfährt nicht mehr
den Schmerz der Gottlosigkeit und die Absurdität der Welt, sondern ist zu
einer beruhigenden Sicherheit geworden. Er ist nur noch Gleichgültigkeit.
Er geht nicht vom Guten aus, um dann dessen Nichtexistenz zu erfahren,
sein Ausgangspunkt ist vielmehr bereits die Nichtexistenz sowohl des Guten
als auch des Bösen. Alles ist ihm gleich-gültig, und so können auch der
Mangel an Gutem und das Leiden an der Existenz des Bösen nicht mehr
erfahren werden. Schmerz ist ebenso natürlich wie Lust, nicht besser und
nicht schlechter als diese. Der moderne Atheismus hat seine Tragik
eingebüßt. Alles was geschieht, geschieht einfach. Ein neuer amor fati hat sich

eingestellt. So hat der heutige Atheismus, «der von der Negation des Bösen
ausgeht [...], in sich jede Spur von Tragik ausgelöscht»49 und die Rolle der
beruhigenden Sicherheit übernommen, die im neunzehnten Jahrhundert
dem Christentum zukam.

Im Gegenzug dazu macht das tragische Denken, wie Pareyson es mit
Kierkegaard und Dostojewskij begreift, «das Böse in seinem ganzen Schrek-
ken» erfahrbar «und lehrt vor allem, für andere leiden zu können.»50 «Die
Präsenz des Negativen und die Existenz Gottes sind nicht nur nicht
unvereinbar, sondern sie fordern sich wechselseitig und keines ist ohne das andere
denkbar». Die Erfahrung des Negativen und diejenige der Existenz Gottes
sind untrennbar verbunden. Ort der Erfahrung des Bösen und des Guten,
der Tragik der Existenz und der Absurdität aber ist das Christentum. In ihm
ist das heutige tragische Denken heimisch, dessen Kernaussage lautet: «Es

gibt keinen klareren Hinweis auf die Gottheit als die Wirklichkeit des Bösen
selbst, und die Erfahrung des Bösen ist der beste Zugang zu Gott. Das Böse
ist undenkbar ohne Gott, der den Gegenstand der Auflehnung bildet, in der
das Böse besteht, und der zugleich das Prinzip der Erlösung darstellt, die
das Böse überwindet.»51

49 Ebd., 232.
50 Ebd.
51 Ebd., 227.



338 Die Möglichkeit des Bösen in Gott

VII. Postmoderne Kritik und «tragisches Christentum» — oder Pareyson und Vattimo

Livio Bottani bemerkt zu Pareysons «Tragischem Denken»: «Das eigentliche
Problem entsteht für den, der — wie dies für viele der Fall ist — Schwierigkeiten

hat, die christliche Religion zu «verstehen), und der auch nicht an das

Christentum oder an eine andere Religion, die sich als ein mehr oder weniger

komplexes System von Glaubenssätzen darstellt, zu glauben vermag.
Das Christentum Pareysons [...] «versteht), daß das Böse zuletzt nicht
«verstanden) werden kann und daß nur die Dialektik des Positiven und des

Negativen auf der Grundlage der Vorrangigkeit des Positiven dazu geeignet ist,
das Wesen der menschlichen Erfahrung darzustellen und die Wechselfälle
des Lebens zu «beschreiben) oder zu «erzählen). [...] Doch weshalb sollte es

nicht jedem möglich sein - auch ohne sich auf das Christentum zu stützen -,
die Unverstehbarkeit des Abgrunds des Negativen, den Skandal des Bösen,
die todbringende Herausforderung des zwecklosen Leidens genauso gut zu
«verstehen), und zwar mit derselben seismographischen Sensibilität?»52

Bottani schlägt daher vor, «Pareyson zu säkularisieren»53, d. h. sein
Ernstnehmen des Leidens und des Bösen zwar zu übernehmen, aber es vom
Christentum zu befreien, zumal dieses letzten Endes doch wieder eine Sicherheit
und somit eine Ausflucht aus der Tragik der Existenz biete. Pareyson sollte
also mit Hinsicht auf den heutigen Menschen nochmals radikalisiert werden,
und zwar dahingehend, daß die «Unverstehbarkeit» des Bösen aus dem
christlichen Kontext gelöst werde. Dann wäre der Mensch — in einer
Steigerung des tragischen Denkens — dazu aufgerufen, sich wissentlich dem
absoluten Nihilismus zu stellen.

Den Versuch einer Säkularisierung Pareysons und darüber hinaus des

Christentums, die allerdings in eine etwas andere Richtung geht als der
Vorschlag Bottanis und sich von bereits im Neuen Testament aufscheinenden
«säkularisierenden» Tendenzen leiten läßt, stellt Vattimos Auseinandersetzung

mit der Konzeption des Christentums bei seinem Lehrer dar (s. oben).
Ausdrücklich beschäftigt sich Vattimo in seinen Büchern Credere di credere*4,

Oltre l'interpreta^ione^ und Etica dell'interpretasjone56 mit dem Christentum und
interpretiert dieses ähnlich wie Pareyson in erster Linie als Offenbarwerden
der Kenosis Gottes. Die Kenosis, d. h. die Selbsteinschränkung oder
Selbstentäußerung Gottes, so Vattimo, sei der Hauptzug des Christentums. Diese
Einschränkung Gottes versteht Vattimo nun aber als erstes Sichzeigen einer
«Säkularisierung». Er kann dies, weil er die Grundaussage des Christentums,
also die Einschränkung Gottes, als Hinweis auf die Einschränkung der ober-

52 Livio BOTTANI, Stupore e orrore. Elementi per una meta-fisica ermeneutica.
Torino 1993, 236f.

53 Ebd., 239.
54 VATTIMO, Credere di Credere (wie Anm. 1).
55 VATTIMO, Oltre l'interpretazione (wie Anm. 4), 53-71.
55 VATTIMO, Etica dell'interpretazione (wie Anm. 5), 49—62.



Die Möglichkeit des Bösen in Gott 339

sten metaphysischen Prinzipien deutet. Vattimo glaubt, das Christentum als

frühen Appell an die Abwendung von den «starken» Strukturen des Denkens
und als erste Hinwendung zu «schwachen» Prinzipien deuten zu können. Er
schreibt: «Die Menschwerdung, d. h. die Erniedrigung Gottes auf die Ebene
des Menschen, dasjenige, was das Neue Testament die <Kenosis> Gottes
nennt (Brief an die Philipper 2,7), muß als Zeichen dafür verstanden werden,

daß der Hauptzug des nicht gewalttätigen und nicht absoluten Gottes
der post-metaphysischen Epoche in eben dieser Tendenz zur Abschwä-
chung Hegt, von der die von Heidegger inspirierte Philosophie spricht.»57

Vattimo beruft sich in seiner Interpretation des Christentums als erster
Ausformung der Säkularisierung auf René Girard. Doch handelt es sich um
ein älteres Theologumenon, wie es sich unter anderem schon bei Alfred Loi-
sy, bei Paul Tillich, Karl Barth und später vor allem bei (dem frühen) Harvey
Cox findet.58 Bedeutsam erscheint dabei, daß Vattimo nicht bei der
theologischen Auslegung der Menschwerdung und Erlösung als Kenosis Gottes
und damit als Selbstbeschränkung, Selbstschwächung des obersten Prinzips,
stehen bleibt, sondern, wie die genannten Theologen, die Säkularisierung
auch darin am Werk sieht, daß Jesus sich ausdrücklich gegen die überkommenen

«starken Strukturen», die Vorschriften der Hierarchie und die
institutionalisierte Religion mit ihrem Tempeldienst und ihrem sakralen archaischen

Opferkult, gewandt hat. Insbesondere betont er die Ablösung der
vielen blutigen Sühnopfer, die der archaischen Sakralität des Alten Bundes
entsprechen, durch das eine — ein für allemal — erbrachte Opfer Jesu Christi,
das Opfer des Neuen Bundes (vgl. Hebr. 10,11-18). An die Stelle eines

zornigen und strafenden Gottes, der durch Opfer versöhnt werden muß, tritt
in der Kenosis Gottes in der erlösenden Hingabe des Christus ein «schwachen),

- ja ohnmächtiger, wie Jonas sagen würde - Gott der selbstlosen Liebe.
Vattimo begreift nun diese «Schwäche» Gottes als ein Moment der

Seinsgeschichte, die er als Geschichte einer ständigen Schwächung der
Prinzipien versteht. Diese Geschichte geht von der unumstrittenen Annahme
eines statischen höchsten Seienden, von festen objektiven Seinsstrukturen

aus, um im Nihilismus zu enden, in dem es keinerlei starke Prinzipien mehr
gibt. Gleichzeitig ist sie eine Geschichte fortschreitender Gewaltverminderung.

Vattimo ist der Ansicht, daß die Ausübung von Gewalt immer nur im
Namen von unbezweifelbaren Wahrheiten geschieht und an den Glauben an
sie gebunden ist. Dort aber, wo keine solchen absoluten Gewißheiten mehr
bestehen, wie im Nihilismus, habe die Gewalt keinen metaphysischen Rückhalt

mehr und werde so erschwert. Daß eine solche Deutung der Erfahrun-

57 VATTIMO, Credere di credere (wie Anm. 1), 31. Vgl. meine Besprechung der
deutschen Übersetzung des Werkes (Glauben - Philosophieren) in: Theologie der

Gegenwart 43 (1999), Heft 2.
58 Vgl. Harvey Cox, The Secular City, London 1966.



340 Die Möglichkeit des Bösen in Gott

gen des Christentums sich von der Deutung Pareysons und seiner Betonung
der radikalen, ja «willkürlichen» Freiheit Gottes unterscheidet, ist eindeutig.

Vattimo bringt dies auch zum Ausdruck: Dem «alttestamentlichen» und
«apokalyptischen» christlichen Existentialismus Pareysons gegenüber, der ihm
allzu «gewalttätig» und verwandt mit den gewalttätigen Opferkulten der
archaischen «Naturreligionen» erscheint, meldet er erhebliche Zweifel an.
«Der Zweifel, der mir kommt», so schreibt er, «ist der, daß dieses Christentum

nur die — ebenso unannehmbare — Umkehrung jenes Christentums ist,
das sich mit den Mitteln der traditionellen Metaphysik legitimieren zu können

glaubte. Das tragische Christentum geht nicht nur keinen Schritt
vorwärts im Verhältnis zur metaphysischen Religiosität der Vergangenheit,
sondern macht vielleicht sogar einen Schritt zurück. Denn selbst Gott als der
letzte Grund, von dem die griechisch-christliche Metaphysik sprach, ist
eigentlich (christlichen, d. h. weiter entfernt von der launischen und gewalttätigen

Gottheit der Naturreligionen als der ganz andere Gott der tragischen
Religiosität, die sich von existentialistischen Gedanken nährt.»59

VIII. Schlußbemerkungen

«Luigi Pareyson hat das Böse in Gott selbst hineingelegt.» Wie diese
mißverständliche Aussage richtig zu verstehen ist, dürfte unsere Darstellung, die
sich eng an die leider nicht ins Deutsche übersetzten Werke des italienischen
Philosophen anschließt, deutlich gemacht haben. Pareyson hat die Frage,
wie Gott als einziger Urgrund und das Böse zusammengehen, eine Frage,
welche die traditionelle christliche Philosophie durch die Unterscheidung
von Erst- und Zweitursache im Bösen zu lösen versuchte, von einem anderen

Ansatz her angegangen und eine plausible Antwort gefunden. Deutlich
ist der Einfluß von Schellings Schrift «Vom Wesen der Menschlichen Freiheit»

erkennbar. Verständlich, daß Pareyson deswegen von einer einseitigen
neuscholastischen Position aus angegriffen oder daß sein Denken als
unkatholisch und typisch protestantisch empfunden wurde. So wendet sich Vit-
torio Possenti aus konservativ-dogmatischer Sicht gegen die Interpretation
des Bösen bei Pareyson und Hans Jonas. Insbesondere kritisiert er, daß

Pareyson in seiner «Ontologie der Freiheit» den «Schatten in Gott» hineinlege.
In einem (absichtlichen?) Mißverständnis wirft er ihm vor, er substantiali-
siere einerseits das Gute und Böse, andererseits gebe er die Einheit des Prinzips

auf. Schließlich wirft er Pareyson vor, er sei ein «Modernist», der den
«klassischen christlichen» Boden verlassen habe.60 Was Possenti unter Parey-

59 VATTIMO, Credere di credere (wie Anm. 1), 85.
60 Wörtlich: «[...] si percepisca l'intensità con cui sono stati dismessi nuclei

centrali délia concezione cristiano-classica in proposito, sostituita a una di taglio
<modernista> e <libertista>, che appare assai problematica.» Vittorio POSSENTI, Dio
e il male. Torino 1995 (das Zitat S. 11).



Die Möglichkeit des Bösen in Gott 341

sons Modernismus61 versteht, kann man freilich nur vermuten, so wenn er
dessen philosophischen Lehrmeistern, einem Jacob Böhme und Schelling,
die «klassischen christlichen Denker» von Augustinus über Thomas bis zu
Jacques Maritain entgegenstellt.62

In diesem Zusammenhang sei auf einen weiteren möglichen Einwand
eingegangen. Er bezieht sich auf den von Pareyson gebrauchten, an Schelling

und dem Deutschen Idealismus orientierten Begriff des «christlichen
Mythos». Es wäre ein grobes Mißverständnis, Pareysons Mythosbegriff mit dem
des Neoprotestantismus des 19. Jahrhunderts gleichzusetzen, wie ihn etwa
der Linkshegelianer David Friedrich Strauß vertrat.63 Pareyson läßt die
religiösen Erzählungen («Mythen») stehen als Ausdruck religiöser Erfahrung.
Es geht es ihm weder um nachaufklärerische Kritik noch um Trennung von
(Heils)Geschichte und Mythos. Wenn er in diesem Zusammenhang von
Symbolen spricht, so meint er immer «tautegorische Symbole», «Realsymbole»,
bei denen das Bezeichnete mit der Bezeichnung zusammenfällt.

Wir kommen nochmals auf die Kritik Vattimos an Pareyson zurück. Er
hat seinem Lehrer mit guten Gründen ein existentialistisches Pathos
vorgeworfen. Hinter Pareysons Spätphilosophie scheint ein erdrückender Ernst
zu stehen. Der «schwache Gott» Vattimos erscheint «menschlicher». Zum
andern mag angesichts all der Schrecken unserer heutigen Welt die Frage
gestattet sein, ob das hinter einer solchen Aussage stehende Gottesbild nicht
doch allzu harmlos ist, während der angeblich alttestamentliche Gott Pareysons

den Erfahrungen des Menschen mit dem Bösen besser gerecht wird,
die immer auch ein Begegnen des Menschen Hiob mit dem mysterium tremen-

dum und dem mysterium iniquitatis darstellen.

61 Zum Modernismusbegriff vgl. jetzt: Otto WEISS, Der katholische Modernismus.

Begriff- Selbstverständnis — Ausprägungen - Weiterwirken, in: Hubert WOLF,
(Hg.), Antimodernismus und Modernismus in der katholischen Kirche. Beiträge
zum theologischen Vorfeld des II. Vatikanums, Parderborn 1998, 107—139.

62 POSSENTI, Dio e ü male (wie Anm. 56), 35.
63 Vgl. hierzu jetzt Friedrich Wilhelm GRAF, La Théologie critique au service

de l'émancipation bourgeoise: David Friedrich Strauß (1808—1874), in: Revue de

Théologie et de Philosophie 130 (1998) 151—172.


	Die Möglichkeit des Bösen in Gott : Luigi Pareysons Ontologie der Freiheit und eine postmoderne Kritik

