
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Vorlaufen in den Tod : Heideggers Philosophie des Todes im Lichte der
transformatio mystica

Autor: Wolz-Gottwald, Eckard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761227

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761227
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eckard Wolz-Gottwald

Vorlaufen in den Tod

Heideggers Philosophie des Todes im Lichte der
transformatio mjstica

Wenn es einen Tod im Leben gäbe und sich in diesem Selbstwiderspruch
Subjekte selbst für tot erklärten, so könnten sich hierdurch durchaus
interessante Probleme für Kriminalromane ergeben.1 Der Tod ist nach Hans

Ebeling als Ende des Lebens zu verstehen. Wenn Martin Heidegger trotzdem

von einem «Vorlaufen in den Tod» als Phänomen des Lebens spricht, so
scheint nur noch die Ironie die geeignete Methode, um solcher Paradoxic
adäquat begegnen zu können.

Der ironische Angang von Heideggers Philosophie des Todes, mit der
sich Ebeling durchaus in einer Linie mit namhaften Philosophen wie
Edmund Husserl2 oder Max Horkheimer3 sehen kann, zeigt jedoch nur die eine
Seite der Interpretation. Es ist Hans Ebeling, der die Vorstellung eines Todes

mitten im Leben auch als «Kardinalfehler» in der Philosophie Martin
Heideggers bezeichnet4 und diesem Phänomen so zwar eine negative, jedoch
eine zentrale Bedeutung beimißt.

Den Kardinalfehler, den der Interpret zu orten glaubt, macht Heidegger
selbst allerdings zu einem alles entscheidenden Kriterium für das Verständnis

seiner philosophischen Intention. So schreibt Heidegger zehn Jahre nach

1 Siehe EßELING, Hans, Heidegger. Geschichte einer Täuschung, Würzburg
1990, 49.

2 Husserl schrieb in diesem Sinne, daß sich der Tod diese tiefsinnigen Interpretationen

Heideggers nur «schwerlich gefallen lassen» würde. HUSSERL, Edmund, Die
Krisis der europäischen Wissenschaften und die Transzendentale Phänomenologie.
Ergänzungsband. Texte aus dem Nachlaß 1934—1937, Husserliana Bd. XXIX, Dordrecht

1993, 332.
3 Von Max Horkheimer ist in paralleler Weise die Aussage überliefert, daß

Ludendorff die Menschen wohl besser vor den Tod gestellt habe, als dies Heidegger
besorgen konnte. Siehe ADORNO, Theodor W.; Jargon der Eigentlichkeit. Zur
deutschen Ideologie, Frankfurt a.M. 1964, 114—115.

4 Siehe EßELING, Hans, «Das Ereignis des Führers. Heideggers Antworte, in:
Martin HEIDEGGER: Innen- und Außenansichten, Frankfurt a.M. 1989, 33—57, hier:
38 (Forum für Phüosophie).



Vorlaufen in den Tod 309

der Publikation von Sein und Zeit, daß gerade die Mißdeutungen in bezug auf
das «Sein zum Tode» als deutlichstes Zeichen dafür angesehen werden könnten,

daß hier ein «Unvermögen» vorliege, die «dortige Fragestellung nachzu-
vollziehen»5. Mit der Philosophie des Todes scheint eine der grundlegenden
Fragestellungen von Sein und Zeit verbunden. Nur durch den Nachvollzug
des «Vorlaufens in den Tod» könne derjenige Horizont in den Bück kommen,

aus dem zu verstehen sei, nach was in Sein und Zeit gefragt werde, um
was es in diesem ersten großen Hauptwerk Heideggers überhaupt gehe.

Es stellt sich jedoch die Frage, ob und inwieweit Heideggers Philosophie

des Todes ausschließlich im Kontext von Sein und Zeit interpretiert
werden muß, oder ob ein Phänomen gemeint ist, das über den Rahmen
existenzphilosophischen Denkens hinausweist. Ein erster Hinweis auf die
Notwendigkeit eines umfassenderen Interpretationshorizontes hegt dann vor,
wenn von Heidegger selbst der Gedanke des Todes im Leben in den späteren
Werken mit großer Beständigkeit immer wieder aufgegriffen wird.6

Der Interpretationshorizont scheint noch mehr erweitert werden zu
müssen, wenn Heidegger, im Unterschied zu Sein und Zeit, später den
Gedanken vom Tod im Leben im Rückbezug auf die abendländische
Geistesgeschichte entwickelt. So verweist er in einem in den Jahren 1959 und 1960

gehaltenen Vortrag auf den Hölderlin-Vers «Leben ist Tod, und Tod ist auch ein
Leben.»7 In einer zehn Jahre später in Messkirch vorgetragenen Rede entfaltet

Heidegger seinen Gedanken anhand eines Ausspruches des augustinischen
Mystikers Abraham a Santa Clara. «Wer stirbt, ehe er stirbt, der stirbt nicht, wenn er
stirbt.»8 Das «Sein zum Tode» weist so nicht nur in das Zentrum der Philosophie
von Sein und Zeit. Heidegger scheint ein Phänomen in sein Denken aufgenommen

5 HEIDEGGER, Martin, Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), Gesamtausgabe
(GA) Bd. 65, Frankfurt a.M. 1989, 283. Spätestens Ende der dreißiger Jahre muß
Heidegger erkennen, wie gerade dieses Phänomen in seiner inneren, für das Phänomen

konstitutiven Widersprüchlichkeit von der Rezeption mißverstanden wird. So

betont er in den Beiträgen in der Analyse des «Seyns zum Tode», daß hier keinesfalls
eine Verneinung des Seyns gemeint sei, sondern es darum gehe, seine «vollwesentliche

Bejahbarkeit» zu stiften. Heidegger schreibt hier in diesem Sinne, daß bis dahin
noch niemand das für Sein und Zeit so zentrale Phänomen weder «geahnt» noch gar
«nachzudenken» gewagt habe (ebd. 283—284).

6 Auch in den späteren Analysen behält Heidegger eine paradoxe Grundstruktur
bei. So will der Tod das «Da-sein als den gegenwärtigen Grund» eröffnen (DERS.,
ebd. 285—286), oder der Tod wird an anderer Stelle als die «noch ungedachte Maßgabe

des Unermeßlichen» bezeichnet (DERS., Der Satz vom Grund, Pfullingen 1957,
187). Um sich von einem bloßen Denken oder nur Vergegenwärtigen des Todes
abzusetzen, betont Heidegger die Fähigkeit, «den Tod als Tod» zu vermögen (DERS.,
Vorträge und Aufsätze, Pfullingen 1954, 151) oder spricht von der «Wanderschaft
zum Tode» (Ders., Unterwegs zur Sprache, GA 12, 20).

7 DERS., Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung, GA 4, 165.
8 DERS., «Über Abraham a Santa Clara», in: Martin Heidegger zum 80. Geburtstag

von seiner Heimatstadt Messkirch, Frankfurt 1969, 46-57, hier: 54.



310 Vorlaufen in den Tod

zu haben, das er durchaus in der Dichtung Hölderlins oder in der Mystik eines

Abraham a Santa Clara wiederentdecken zu können glaubt.
Ein Versuch der Interpretation von Heideggers Philosophie des Todes,

wie er hier unternommen werden soll, muß zunächst in einem ersten Kapitel
die wesentlichen Strukturen im Kontext von Heideggers Denken selbst
untersuchen. Ein zweites Kapitel kann dann zeigen, daß die Rede von einem
Tod im Leben, in jeweils differenziertem Kontext, in der Geschichte der
Philosophien und Religionen immer wieder aufzuweisen ist. Besonders sticht
hier jedoch das Phänomen des Sterbens als einem im Leben stattfindenden
transformierenden Wandlungsprozeß in der abendländischen wie auch
morgenländischen Mystik hervor, wie dies Heidegger selbst mit seinem Verweis
auf Abraham a Santa Clara schon angedeutet hatte. Ein abschließendes drittes

Kapitel will somit versuchen, Heideggers Philosophie des Todes aus der

Perspektive einer in dieser Weise verstandenen transformatio mystica zu
verstehen und so seiner Philosophie des Todes den Verständnishorizont einer
Philosophie des Wandels zu ursprünglichem Leben zu eröffnen.

I. Das «Vorlaufen in den Tod» als existensphilosophisches Phänomen

Der Tod im Leben ist in Sein und Zeit meist mit der Rede vom «Vorlaufen in
den Tod» oder dem «Sein zum Tode» verbunden.9 Wenn mit diesem
Sprachgebrauch nicht das Sterben am Ende des Lebens gemeint ist, so ist zunächst
zu fragen, wer oder was hier zu sterben hat. Das «Vorlaufen in den Tod» ist
als «äußerste Möglichkeit der Selbstaufgabe» des Menschen bestimmt, in der
«jede Versteifung auf die je erreichte Existenz» zerbreche.10 Wenn Heidegger
hier von Selbstaufgabe spricht, so versteht er das Selbst, das aufzugeben ist,
das somit zu sterben hat, in einer ganz bestimmten Weise: Das Selbst als die

Versteifung auf die je erreichte Existenz hat zu sterben. Es stirbt der
Zustand der Sicherheit, die dem Menschen die Einbindung in die
Selbstverständlichkeiten des «Man», in die Strukturen des Alltags verschafft. Es stirbt
somit auch der existentielle Halt, den der Mensch in solcher Eingebunden-
heit erfährt.

Dieser Tod des Selbst, des Haltes, der Sicherheiten, durch die sich der
Mensch zunächst und zumeist definiert, ist jedoch keineswegs negativ
bestimmt. Der Tod nichtet, gleichzeitig befreit er jedoch. Dies gilt, wenn die
Selbstverständlichkeiten und der Halt des Alltags als zufällig, als von außen
übernommene Möglichkeiten verstanden sind. Dieses Sterben befreit den
Menschen von der «Verfallenheit an die <Welt>» oder, in anderer Formulierung,

von der «Verlorenheit in die zufällig sich andrängenden Möglichkeiten»,

indem es diese Bindungen an die Zufälligkeiten nichtet, die gerade sein

alltägliches Sein ausmachen.

9 Ders., Sein und Zeit, Tübingen 1979 (15. Aufl.), GA 2, §§ 53 und 74.
10 Ebd. 264, 350.



Vorlaufen in den Tod 311

Der Tod als äußerste Möglichkeit der Selbstaufgabe wirft den Menschen
mit aller Radikalität auf die Endlichkeit seiner Existenz zurück. Der Tod
«vereinzelt das Dasein auf es selbst.»11 Dem Menschen wird es in dieser
Weise unmöglich gemacht, sich aus dem äußeren Seienden zu verstehen.
Der Tod als äußerste Möglichkeit der Selbstaufgabe kann dann jedoch
umschlagen. Der Mensch ist, falls er sich seinem Sein %um Tode stellt, auf sich
selbst zurückgeworfen und somit auf seine eigenste Seinsmöglichkeit
verwiesen. Der Tod als Selbstaufgabe kann so das Leben des eigenen Schicksals

eröffnen, das Bewußtwerden eigentlicher Existenz. Das Einlassen auf den

Weg des «Vorlaufens in den Tod» stellt das gegenwärtig gelebte Leben mit
aller Radikalität in Frage, so daß die «eigenste, unbewegliche, unüberholbare
Möglichkeit» als die eine, notwendige Lebens- und Seinsmöglichkeit aufleuchten
kann.12

Eine wichtige Unterscheidung wird jetzt erst möglich, die Möglichkeit
der Unterscheidung zwischen Uneigentlichkeit und Eigentlichkeit, zwischen
der Identifikation mit den Versteifungen je erreichter Existenz und der
jedem Menschen eigensten Möglichkeit des unum necessarium. Es handelt sich

keineswegs um eine Notwendigkeit, in die er blind und machtlos geworfen
wäre, sondern um das eine Notwendige, das er bewußt und selbstverantwortlich

als seine Möglichkeit erkennen und zu übernehmen vermag.
So dreht sich die passiv-empfangende Grundhaltung des beschriebenen

Todesphänomens in den komplementären Gegensatz um. Dieser Notwendigkeit

ist der Mensch nicht als willenloses Objekt ausgesetzt, wie ein
führungsloses Schiff auf dem offenen Meer. Er kann die Endlichkeit ergreifen,
in eigentlicher Entschlossenheit sich dieser seiner Möglichkeit mit der ganzen

Kraft seiner Existenz stellen und so einen Weg aus der endlosen
Mannigfaltigkeit der je zufällig sich anbietenden Möglichkeiten finden.

Heidegger will kaum abstreiten, daß auch die geistig Gestorbenen, wie
alle anderen Menschen, einmal auch leiblich sterben müssen. Sie sterben
jedoch anders.13 Das «Sein zum Tode» umgreift auch den Tod am Ende des

Lebens und läßt ihn in einem völlig neuen Lichte erscheinen. Der leibliche
Tod hat für sie nicht nur eine andere Bedeutung, sondern auch ein anderes
Sein. Auch für das alltägliche Bewußtsein ist der leibliche Tod in gewisser
Weise gegenwärtig. Heidegger spricht hier vom «alltäglichen Sein zum
Tode», das er mit der Aussage: «Man stirbt am Ende auch einmal» charakterisiert.

Gerade hierdurch wird jedoch deutlich, daß der Mensch des Alltags
sich vom Tod selbst nicht betreffen läßt. Der Tod trifft das Man und somit

11 Ebd. 263—264, 349-350. Siehe hierzu auch die parallele Formulierung, wenn
das «Freisein für den Tod die Existenz in ihre Endlichkeit» stoße (ebd. 384, 507).

12 Ebd. 250, 333. Siehe hierzu auch folgendes Zitat: «Das Vorlaufen (in den Tod)
erweist sich als Möglichkeit des Verstehens des eigensten äußersten Seinkönnens, d.h.
als Möglichkeit eigentlicher Existenz» (ebd. 263/349).

13 Siehe hierzu ebd. 251-260, 333-345.



312 Vorlaufen in den Tod

letztlich niemanden. Der Mensch, so Heidegger, wird «beruhigt über den
Tod» und befindet sich so doch in der ständigen «Flucht vor ihm.» Mit der
Beruhigung vor der Betroffenheit vor dem Tod steht er auch vor der endlosen

Mannigfaltigkeit der zufällig ihm begegnenden Möglichkeiten.
Erst im konkret erfahrenen «Sein zum Tode», in der Lösung von allen

Gebundenheiten an die alltäglichen Möglichkeiten, wird der Mensch der

Einzigkeit seiner ursprünglichen Existenz bewußt. Erst im eigentlichen
«Sein zum Tode» kann er seine Unbetroffenheit vor dem Tod aufgeben und
sich auf die Endlichkeit seiner eigentlichen Existenz mit aller Kraft einlassen.

Das «Sein zum Tode» meint den «Tod im Leben zu sterben».
Der in dieser Weise beschriebene Tod im Leben meint zwar zunächst

einen philosophischen Reflexionsprozeß, auf dem das zunächst und zumeist
gelebte Leben als uneigentlich erkannt wird, so daß der Mensch sich um
seine eigenste Möglichkeit zu bemühen beginnt, um dann, sobald Eigentlichkeit

in entsprechender Klarheit bewußt ist, sich eben für diese zu
entscheiden. Daß es hier jedoch nicht nur um ein rationales «Entscheiden» oder
«Wählen» geht, darauf wird unter anderem hingewiesen, wenn Uneigentlich-
keit als «Verfallenheit» oder «Verlorenheit» charakterisiert ist. Der Mensch
ist so in die Welt nicht nur eingebunden, sondern auch innerlich an sie
gebunden. Selbst wenn das eine Notwendige eigentlicher Existenz voll rational
erkannt und bewußt wäre, so ist damit noch lange nicht ausgemacht, daß die
Gebundenheit an die alltäglichen Denk- und Seinsstrukturen gelöst und die

eigentliche Möglichkeit ergriffen, gewählt und realisiert werden könnte. Durch
einen einmaligen rationalen Entschluß oder die Wahl einer bestimmten
Lebensmöglichkeit wäre Eigentlichkeit zwar gedacht, aber wohl kaum schon
im konkreten Leben umgesetzt und verwirklicht.

Die Rede vom «Vorlaufen in den Tod» weist somit keinesfalls nur auf
eine Reflexion oder nur ein Nachdenken über den Tod. Es geht um den
Prozeß, der die Logik des Denkens nicht ausschließt, vielmehr sie einschlies-
send über sie hinausweist. Das «Vorlaufen in den Tod» impliziert die Loslösung

von der inneren Gebundenheit an die Strukturen des Alltagslebens. Es
geht um das Bewußtsein der Notwendigkeit des Denkens und Handelns, in
welcher der Mensch nicht nur seine eigenste Möglichkeit weiß, sondern vor
allem auch in und aus ihr zu leben versteht. Der Mensch ist sich nicht nur
seiner Vergänglichkeit an sich bewußt. Er hat sie gegenwärtig zu leben.

Das «Vorlaufen in den Tod» muß Transformation meinen, die den
Menschen in seiner ganzen Existenz umfaßt.14 Heideggers Philosophie des Todes

erscheint so als Philosophie des Wandels zu einem ursprünglichen
Leben. Philosophie wird zur Lebensform. Sie beschreibt und analysiert nicht

14 Severin Müller interpretiert in diesem Sinne, daß die Radikalität der Todes-
Analyse «auch das Auge auf die abgründige Tiefe der Verwandlung» lenke, «welche
sich im Tod» ereigne (MÜLLER, Severin, «Martin Heidegger: Weltnacht und Vorläufigkeit

des Denkens», in: Halder, Alois u.a. [Hgg.], Sein und Schein der Religion,
Düsseldorf 1983, 297-341, hier: 314).



Vorlaufen in den Tod 313

nur die Phänomene Tod und Leben, sie steht mitten im Leben und schöpft
hieraus ihre wesentlichen Impulse.

Anhand dieser Analyse mag deutlich werden, daß es sich bei dem Prozeß

der Selbstaufgabe im «Vorlaufen in den Tod» nur eingeschränkt um eine
Form von Philosophie im Sinne herkömmlicher akademischer Wissenschaft
handelt. Hier scheint der Punkt erreicht, der auf der einen Seite als
«Kardinalfehler» von Sein und Zeit bezeichnet wurde, den aber auch auf der anderen
Seite Heidegger selbst bei den Rezipienten immer wieder als nicht verstanden

reklamierte. Daß es sich hierbei in gewisser Weise jedoch nicht nur um
ein spezifisches Problem in Heideggers Denken handelt, mag ein kurzer
Blick in die Philosophie- und Religionsgeschichte zeigen.

II. Zum Tod im Leben in der Philosophie- und Religionsgeschichte

Um das Gesagte einordnen und verstehen zu können, erscheint es hilfreich,
nach möglichen Parallelen in der Geschichte der Philosophien und Religionen

zu suchen, ohne voreilige Gleichsetzungen vorzunehmen.15 Schon bei
Piaton bedeutete das echte Philosophieren, sterben zu lernen.16 Fichte
spricht von einem Absterben des alten Lebens, um in dieser Weise neues
Leben wiederzuerlangen17, Hegel von dem Leben, das den Tod in sich
erträgt, um so das Leben des Geistes zu gewinnen.18 Als Hinweis aus der
Philosophie des 20. Jahrhunderts sei Max Scheler erwähnt, der die Perspektive

15 Es erscheint so durchaus als gewagt, wenn Josef Manser in pointierter Weise

betont, daß, über Heidegger hinaus, der Tod im Leben «eine mehr oder weniger
bewußte Erfahrung in der ganzen jüdisch-christlichen Tradition» meine. MANSER,
Josef, «Wer mich zum Freunde hat, dem kann's nicht fehlen.» «Ars moriendi heute», in:
Ars moriendi. Erwägungen zur Kunst des Sterbens, hrsg. von H. Wagner, Freiburg
i.Br. 1989, 67-98, hier: 73-74.

16 «In der Tat also, o Simmias, trachten die richtig Philosophierenden danach, zu
sterben, und der Tod ist ihnen unter allen Menschen am wenigsten furchtbar.»
PLATON, Phaidon 67e. Siehe hierzu auch: WOHLFART, Günter, Philosophieren -
sterben lernen, in: Neue Zeitschrift für Systematische Theologie und Re/igionsphilosophie 29

(1987) 317-326.
17

« und daß unser ganzes altes Leben abstirbt, so lange, bis wir es als eine
leichte Zugabe des neuen Lebens, das in uns beginnen wird, wieder bekommen.
Doch ist dies das, der Endlichkeit nie abzunehmende, Schicksal; nur durch den Tod
hindurch dringt sie zum Leben.» FICHTE, Johann Gottlieb, Die Anweisung zum seligen

Leben, oder auch die Religionslehre, Gesamtausgabe Werkeband 9, Stuttgart
1995, 64.

18 «Aber nicht das Leben, das sich vor dem Tode scheut und von der Verwüstung

rein bewahrt, sondern das ihn erträgt und in ihm sich erhält, ist das Leben des

Geistes.» Hegel, Georg Friedrich Wilhelm, Phänomenologie des Geistes, Sämtliche
Werke, Hg. H. Glockner, Stuttgart 1927-1939, Bd. 13,149.



314 Vorlaufen in den Tod

eines Lebens angesichts des Todes beschreibt und so den Tod mitten in das

Leben hineinholt.19
Aber nicht nur in der Geschichte der Philosophie, sondern auch der

Religion wird das Thema des Todes im Leben immer wieder aufgegriffen.
Schon für Paulus war der Tod nicht nur der Inbegriff von Verderben und
Untergang, dem alle aufgrund der Sünde unterworfen seien.20 Dies gilt
besonders dann, wenn er vom täglichen Sterben spricht, das letztlich über den
Tod am Ende hinausgehe und ihn umgreife.21 Die geläufige Theologie
konzentrierte sich jedoch vor allem auf ein Verständnis des Todes als Folge der
Sünde und interessierte sich mehr für das, was nach dem Tod kommt. Wenn
Karl Rahner gerade dies beklagt und von einem Sterben des Todes mitten
im Leben spricht22, so scheint dies für die Wiederentdeckung auch der anderen

Seite christlicher Religion in der Theologie der Gegenwart zu sprechen.23
Diese Hinweise aus der abendländischen Philosophie- und Religionsgeschichte

weisen hin auf die Bedeutung der Auseinandersetzung mit dem Tod
schon mitten im Leben, die oft über die bloße Reflexion und das Bewußtwerden

des Sterbens hinausgeht. Es ist jedoch zu fragen, ob in dieser Weise
schon ein Phänomen in den Blick gerückt ist, wie es Heidegger mit dem
«Vorlaufen in den Tod» oder dem «Sein zum Tode» aufzeigen wollte.

Die Suche nach Belegen für das Sterben eines Todes mitten im Leben
darf nicht bei den Protagonisten der Geistesgeschichte halt machen,
sondern muß sich auch auf Randerscheinungen erstrecken, wie sie vor allem in
der philosophischen und religiösen Mystik zu finden sind. Es kann hier je-

19
« wenn und soweit der Tod selbst gegeben ist: wenn und soweit der Mensch

nicht nur weiß und urteüt, er werde sterben, sondern <angesichts> des Todes lebt.»

SCHELER, Max, «Tod und Fortleben», in: Schriften aus dem Nachlaß Bd. 1, Bern
1957 (2. Aufl.), 47.

20 Siehe v.a. Rom 5,12-21.
21 Vgl. IKor 15,30. Siehe hierzu GRESHAKE, G., Bemühungen um eine Theologie

des Sterbens, in: Concilium 10 (1974) 270—278, insb. 275.
22 «Aber eben weil wir den Tod im Leben sterben, weil wir dauernd lassen,

dauernd Abschied nehmen, dauernd durchschauen auf das Ende hin, dauernd
enttäuscht werden, darum sterben wir durch das ganze Leben hindurch und ist das,
was wir Tod nennen, eigentlich das Ende des Todes ...». Rahner, Karl, Zur Theologie

des Todes, Freiburg i.Br. 1958, 76—77.
23 «Sterben ist nicht eindeutig negativ zu bestimmen es kann auch aktiv geleistete

Tat sein Diese Tat ist freilich nicht auf den Augenblick des physischen
(Ablebens) beschränkt, sie vollzieht sich vielmehr während des ganzen Lebens; Sterben
ist ein wesentliches Moment des Lebensvollzuges.» NOCKE, Franz-Josef, Liebe, Tod
und Auferstehung, München 1978, 131. Manser spricht von dem «Sein-zum-Ende»
als einem zum menschlichen Dasein gehörenden Existenzial (MANSER, Ars mori-
endi, 73-74 [Anm.15]). Siehe auch Ders., «Tod und Ewiges Leben in der Sicht des

christlichen Glaubens», in: Stichwort Tod, Frankfurt 1979, 143-145, sowie KELLER,

Albert, Zeit, Tod, Ewigkeit - Der Tod als Lebensaufgabe, Innsbruck 1981 (Raba-
nus-Maurus-Akademie).



Vorlaufen in den Tod 315

doch keine Mystik gemeint sein, in deren Zentrum paranormale Erfahrungen

oder Visionen transzendenter Welten stehen. Es kann auch nicht um
Wege der Weltflucht und der Verschmelzung mit einem jenseitigen Absoluten

gehen, wofür der Begriff Mystik des öfteren Verwendung findet.
Heideggers Rede vom «Vorlaufen in den Tod» oder dem «Sein zum Tode» hiermit
in Verbindung zu bringen, müßte von vornherein als wenig hilfreich
angesehen werden.

Gemeint ist eine Mystik, wie sie in allen Weltkulturen aufzuweisen ist,
die gerade nicht die Flucht aus der Welt, sondern eine Vertiefung und ein
neues Verständnis eines wahrhaftigen Lebens in der Welt als Perspektive
hat.24 Der Tod im Leben ist dann als transformatio mystica verstanden, als

Wandel des Denkens, Glaubens und Lebens, als Loslösung von der Gebundenheit

an die Welt und Öffnung für ein ursprüngliches Leben.
Für den christlichen Kulturkreis sei zunächst Angelus Silesius genannt,

der ein geistliches Sterben beschreibt, das zu einem neuen Leben führt:

«Das geistliche Sterben:

Stirb, ehe du noch stirbst, damit du nicht darfst sterben,
Wenn du nu sterben sollst, sonst möchtest du verderben.»25

Von hier aus eröffnet sich auch das breite Feld außerchristlicher Mystik mit
ihren überraschend parallelen Formulierungen.26 Schon in der indischen Mystik

des ersten vorchristlichen Jahrtausends ist der Erleuchtete beschrieben,
der einerseits tot sei, andererseits hierdurch jedoch gerade aus einem un-

24 Entgegen der heute weitverbreiteten Meinung, haben die großen Mystiker die

Notwendigkeit des Weltbezuges aller echten Mystik immer wieder betont. Einige
Beispiele seien genannt: Richard v. St. Viktor wendet sich explizit gegen diejenigen,
die glauben, daß das «Niedere» der Sinnlichkeit, des körperlichen oder der Rationalität

unwürdig sei, unter die «Einsicht» zu fallen. All dies sei in die kontemplative
Schau Gottes zu integrieren (siehe RICHARD VON ST. VICTOR, Benjamin Major, PL
196, 67 C). Meister Eckhart stellt fest, da es einmal so ist, daß der Mensch in diesem
Leben nicht ohne Tätigkeit sein könne, die nun einmal zum Menschsein gehöre,
könne er sich letztendlich nicht von der Welt abwenden. Der Mensch solle es darum
lernen, «seinen Gott in allen Dingen zu haben und unbehindert zu bleiben in allen
Werken und an allen Stätten» (siehe MEISTER ECKHART, Deutsche Werke (DW),
hrsg. von J. Quint, Bd. V, Stuttgart, 211, 8-9. Auch Jan van Ruuysbroec spricht
gegen den Zustand den Quietismus immer wieder von der Notwendigkeit eines
«wirkenden Lebens» (siehe JAN VAN RUUYSBROEC, Die Zierde der geistlichen Hochzeit
und kleinere Schriften, hrsg. von F.M. Huebner, Leipzig 1924).

25 ANGELUS Silesius, Cherubinischer Wandersmann, Viertes Buch, Spruch 77,
Sämtliche Poetische Werke, Bd. 3, hrsg. von L. Held, München 1924.

26 Siehe hierzu WOLZ—GOTTWALD, Eckard, Das Phänomen des <geistigen Todes)
bei Yâjnyavalkya und Meister Eckhart, in: Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte

40 (1988) 251-258.



316 Vorlaufen in den Tod

sterblichen Leben zu schöpfen versteht.27 Diese Vorstellung findet sich
immer wieder in der indischen Tradition, vom älteren Buddhismus bis zum
Advaita-Vedänta eines Shankara.28 Sie kulminiert dann gleichsam im 20.

Jahrhundert in den Worten des Ramana Maharshi: «Sterben kann ich nicht, das

habe ich schon hinter mir, wie einer das Kindsein oder das Jungsein.»29

Aber auch die japanische Mystik wäre zu erwähnen, wobei das Phänomen

des Großen Todes der zenbuddhistischen Tradition hervorsticht, durch
den der Mensch zu erleuchtetem Leben erwacht.30 Die Reihe kann zuletzt
mit einem Beleg aus der islamischen Mystik eines Kabir oder Rumi
vervollständigt werden, für die die Formuherung eines «Stirb, bevor du stirbst!» als

prägend angesehen werden kann.31

Paradigmatisch sei jedoch Meister Eckhart hervorgehoben, durch den
die philosophische Mystik christlicher Provenienz zu einem wichtigen
Höhepunkt kam. Es ist gerade Meister Eckhart, der den Menschen beschreibt,
der Gott schauen soll: «Er soll tot sein.» An anderer Stelle ist das Phänomen
weiter erläutert: «Der Mensch ist tot aller Welt und lebt in Gott und Gott in

27 Siehe hierzu z.B. die Ausführungen des altinidischen Philosophen Yäjnyaval-
kya: «So wie eine Schlangenhaut auf einem Ameisenhaufen tot und abgeworfen
liegen mag, so wahrlich liegt dieser Körper (des Erleuchteten). Aber dieses Körperlose,
dieses Unsterbliche, dieses Leben ist nur das Absolute (brahman), ist fürwahr licht.»
Brihadäranyaka-Upanishad, 4.4.7.

28 Siehe hierzu OBERHAMMER, Gerhard (Hg.), Im Tod gewinnt der Mensch sein
Selbst. Das Phänomen des Todes in asiatischer und abendländischer Religionstradition,

Wien 1995, insb. 9-26, 181-200 und 211-230.
29 Ramana Maharshi zit. in SAHER, P.J., Indische Weisheit und das Abendland.

Religionsphilosophische Parallelen, Meisenheim a.G. 1965, 224.
30 Der Zen-Meister Shin-ichi Hisamatsu formuliert so den Grundgedanken des

Zen, daß der Schüler «einmal den Großen Tod abstirbt und dadurch wieder zum
Leben erwacht.» HlSAMATSU, Shin-ichi, «Eine Erläuterung des Lin-chi Zen», in:
OHASHI, Ryösuke (Hg.), Die Philosophie der Kyoto-Schule, Freiburg i.Br.-München
1990, 232-235, hier: 233. Siehe hierzu auch die Interpretation von Günter Wohlfart:
«Den Tod in uns lebendig werden lassen, den Tod in unser Leben aufzunehmen, das

ist der Tod des Todes.» Wohlfart, Günter, «Leben lernen - sterben lernen. Bemerkungen

eines Laien zum Zen-Weg», in: Mall, Ram Adhar/LOHMAR, Dieter (Hgg.),
Philosophische Grundlagen der Interkulturalität, Amsterdam-Atlanta 1993, 227—243,
hier: 238. Von ihr scheint dann die Kyoto-Schule der modernen japanischen
Philosophie beeinflußt, wenn hier die Rede vom «Tod-in-eins-mit-Leben» aufzuweisen
ist. So die Ausdrucksweise von Hajime Tanabe (in: OHASHI [Hg.], Kyoto-Schule,
211). Zuletzt erschien diesbezüglich sogar der konkret durchgeführte Vergleich
zwischen Heideggers Begriff vom «Sein zum Tode» und parallelen Phänomenen bei
Dogen durch den Kyoto-Philosophen Arifuku. (Arifuku, Kogaku, Heidegger und
Dogen. Der Begriff (Sein zum Tode> und die Idee der (Unzweiheit von Leben und
Tod>, in: Philosophisches Jahrbuch 101 (1994) 233-247.

31 Kabir schreibt in diesem Sinne: «Nur wer den Tod schon hier im Leben fand,
kann ihn ertragen und vor ihm bestehen.» Kabir zit. in MOOREN, Thomas, Purusha
— der messerscharfe Weg zum Selbst, Würzburg/Altenberge 1993, 59.



Vorlaufen in den Tod 317

ihm.»32 Die transformatio mystica13 als ein Sterben mitten im Leben kann von
vornherein keinen biologischen Tod meinen, obwohl sie diesen auch betrifft
und in einem neuen Lichte erscheinen läßt.

Meister Eckhart spricht davon, daß der Mensch «völlig in Gott umgeformt

und in ihn verwandelt» werde.34 Die transformatio mystica weist auf
einen existentiellen Wandel mitten im Leben. Der Mensch des Alltags wird als

existentiell an die Welt gebunden beschrieben. Sein Denken, sein Handeln,
ja sein Sein und Leben erscheinen verdunkelt. Diese Verdunklung meint
nicht mangelndes Wissen oder mangelnde Kenntnis, sondern eine
Verdunklung des Lebens und des Seins, die - in Erweiterung des Begriffs — im
christlichen Kontext als Sünde bezeichnet wird.

Meister Eckhart nennt diese Gebundenheit an die Sünde den «Schleier
der Abhängigkeit an niedere und weltliche Dinge»35. Der Mensch versteht
im allgemeinen nicht in ursprünglicher Weise zu leben, und dies gerade
durch seine innere Gebundenheit an die weltlichen Dinge. Der Tod meint
dann Wandlung als Loslösung solcher Abhängigkeit und Gebundenheit, eine

Loslösung auch vom Festhalten am herkömmlichen Leben.36

Die transformatio mystica mag durchaus als ein Weg beschrieben werden,
der mit einem Wandel in der Anschauung, in der Haltung zur Welt oder mit
einem Weg der folgerichtigen Argumentation, also einem Weg der Reflexion
und des Denkens beginnt.37 Der Prozeß der Transformation meint dann
jedoch, über jede Verstandeserkenntnis hinaus, die Loslösung von der Ge-

32 Meister Eckhart, DW II, 364,5 und ebd. 80,3 (s. Anm. 24).
33 Zu Eckharts Lehre von der transformatio mystica siehe insbesondere Man-

Stetten, Reiner, Esse est Deus. Meister Eckharts christologische Versöhnung von
Philosophie und Religion und ihre Ursprünge in der Tradition des Abendlandes,
Freiburg i.Br./München 1993, 463—602.

34 Meister Eckhart, DW II, 475,5-12. Vgl. auch Ders., DW 1,110.8-111.2 (s.

Anm. 32).
35 DERS., Lateinische Werke, hrsg. von E. Benz u.a., Bd. I, Stuttgart 1964, 593, 11.

Andere Autoren verwenden parallele Motive und Bilder. Am anschaulichsten formuliert

Johannes Tauler, der von der «Neigung zu den Geschöpfen» als einer «dicken,
groben Haute oder einem «Fell» spricht, das den Menschen zunächst an einem
ursprünglichen Erkennen und Leben hindere. Siehe: Die Predigten Taulers, hrsg. von
F. Vetter, Berlin 1910, 21-23.

36 Manser denkt im Sinn der transformatio mystica, wenn er den Tod im Leben wie
folgt beschreibt: «Sterben lernen fängt an in der Bereitschaft, immer mehr von der
Habenhaltung zur Seinshaltung überzugehen. Sterben lernen wir, wenn wir los-lassen
können, uns nicht nur an das Leben klammern und unser Leben nicht als unseren
Besitz betrachten.» Manser, Ars moriendi, 89 (s. Anm. 15).

37 Siehe hierzu in bezug auf Meister Eckhart: Wolz-Gottwald, Eckard, Übung
und Gnade auf dem Weg zur <Gottesgeburt> bei Meister Eckhart, in: Freiburger
Zeitschriftfür Philosophie und Theologie 34 (1987) 147-159, insb. 151-152. Zur gleichen
Problematik bei Hugo von St. Viktor siehe: Ders., Oculus triplex - Das dreifache Auge
der Erkenntnis, in: Communio 23 (1994) 248—259, insb.: 150—251.



318 Vorlaufen in den Tod

bundenheit der Sünde, ohne die eine Rede von einem Sterben mitten im
Leben ihren eigentlichen Sinn verlieren müßte.

Tod meint dann den Tod des herkömmlichen Lebens und des
herkömmlichen Todes, und hierdurch gerade das Freiwerden für ein neues
Leben. Die Philosophie des Todes schlägt um in eine Philosophie des Lebens.
Es geht um ein ursprüngliches Leben, das in der christlichen Mystik als ein
Leben aus Gott verstanden ist. Im folgenden soll versucht werden, Heideggers

Philosophie des Todes aus der Perspektive eines solchen Sterbens im
Leben zu interpretieren, wie es in der transformatio mystica ihren Ausdruck
gefunden hat.

III. Der mystische Aspekt in Heideggers Philosophie des Todes

Heidegger entwickelte seine Philosophie des Seins zum Tode in Sein und Zeit
oder in den Beiträgen zwar ohne historische Bezugnahme in phänomenologischer

Analyse. Die Annahme, daß seine Vorstellungen von Kierkegaard,
Rilke, Tolstoi38 oder auch Hölderlin39 beeinflußt worden seien, mag jedoch
plausibel erscheinen. Darüber hinaus muß eine Interpretation aus der
Perspektive der transformatio mystica zunächst gewagt wirken.

Interessanterweise konnten jedoch Interpreten, die in irgendeiner Weise
der philosophischen Mystik nahe standen, Heideggers Philosophie des Todes

meist ein durchaus positives Verständnis abgewinnen.40 Sein später
Verweis auf den Mystiker Abraham a Santa Clara wirkt zwar eher beiläufig.
Daß Heidegger jedoch nicht nur die Strukturen buddhistischer Philoso-

38 Diese Namen nennt Karl Lehmann in seiner schon in den dreißiger Jahren
durchgeführten Analyse (Lehmann, Karl: Der Tod bei Heidegger und Jaspers,
Heidelberg 1938, 69—73). Lehmann stellt jedoch gleichzeitig auch eine besondere Nähe
diesbezüglicher Beschreibungen zur Theologie fest (siehe ebd. 74—82).

39 Hierauf läßt nicht nur Heideggers eigener Verweis aus späterer Zeit schließen.
Vor allem die Untersuchung von Gert Hofmann zeigt Hölderlins Ansatz einer <le-

bendigen Deutung des Todes> und weist so dementsprechende Perspektiven der
Interpretation (HOFMANN, Gert, Dionysos Archemythos. Hölderlins transzendentale
Poiesis, Tübingen/Basel 1996, insb. 237-252).

40 Siehe z.B. VETTER, Helmuth, «Heideggers Denken im Lichte mystischer
Überlieferung — Hermeneutische Beobachtungen», in: JAIN, Elenor/MARGREITER,
Reinhard (Hgg.), Probleme philosophischer Mystik, St. Augustin 1991, 307-321,
hier: 316-317. Besondere Bedeutung ist vor allem den Analysen der modernen, dem
Zen-Buddhismus nahestehenden japanischen Philosophie beizumessen. Siehe z.B.
den schon in den 20er Jahren publizierten Aufsatz von Tanabe, Hajime, «Die neue
Wende in der Phänomenologie — Heideggers Phänomenologie des Lebens, in:
BUCHNER, Hartmut (Hg.), Japan und Heidegger, Sigmaringen 1989, 89-108;
NiSHITANI, Keiji, «Vorbereitende Bemerkungen zu zwei Messkircher Ansprachen
von Martin Heidegger», in: ebd., 147-158, hier: 156; OHASHI, Ryösuke, Ekstase und
Gelassenheit. Zu Schelling und Heidegger, München 1975, 147.



Vorlaufen in den Tod 319

phie41, sondern gerade auch der christlichen Mystik des Mittelalters42 schon
beim Entwurf von Sein und Zeit in den zwanziger Jahren hinreichend
bekannt waren, kann nach dem Stand der heutigen Forschung als gesichert
angesehen werden. Hierin mag eine Erklärung gefunden werden, daß es gerade
der Mystiker Meister Eckhart ist, von dem Heidegger sagt, daß dessen Denken

ihn von früh auf begleitet hätte und so zu den Wurzeln seiner eigenen
Philosophie gezählt werden müsse.43 Es ist somit durchaus auch aus Sicht
der historischen Sachlage nicht unbegründet, das von Heidegger beschriebene

Paradox eines Todes mitten im Leben aus dem Kontext der
philosophischen Mystik zu interpretieren und in dieser Weise dem Phänomen einen
wichtigen Verständnishorizont zu eröffnen.

Der Satz Meister Eckharts von der völligen Umformung und Verwandlung

des Menschen in Gott wurde in der Bulle des Papstes Johannes XXII.
im Jahre 1329 als 'häretisch verdammt.44 Im 20. Jahrhundert wird, in diesem
Fall durch den philosophischen Interpreten, Heideggers Rede vom «Vorlaufen

in den Tod» als «Kardinalfehler» verurteilt. Die Gründe mögen jeweilig
höchst unterschiedlich zu beurteilen sein. Vielleicht scheint jedoch gerade
hier zwischen dem Mystiker des Hochmittelalters und dem Philosophen der
Gegenwart eine Verbindung auf, die schon John D. Caputo zu der These
verleitete, daß genau das, was Heideggers Kritiker an ihm kritisieren, sich als

die «mystische Dimension» erweise.45 Diesen mystischen Aspekt in Heideggers

Denken gilt es im folgenden an seiner Philosophie des Todes aufzuzeigen.

In fast allen Kulturen erscheint Mystik, selbst in ihrer philosophischen
Form, rückgebunden in einen religiösen, auf das Heil des Menschen
ausgerichteten Kontext. Sein und Zeit, und somit auch die hier verankerte Philosophie

des Todes, ist dagegen in der erkenntnisbegründenden Grundintention
der Konzeption einer Fundamentalontologie verfaßt.

Die christlichen Mystiker sprachen und schrieben für Menschen, die
sich im christlichen Bereich auf der spirituellen Suche nach Gott sahen.46

41 Siehe hierzu vor allem die neue Untersuchung von Parkes, Graham,
«Heidegger and Japanese thought. How much did he know and when did he know it?» in:
Martin Heidegger. Critical Assessments, ed. by Chr. Macan, London 1992, 377—406.

42 Siehe hierzu vor allem KlSIEL, Theodore, The Genesis of Heideggers's Being
and Time, Berkeley u.a. 1993, aber auch CAPUTO, John D., The Mystical Element in
Heidegger's Thought, Athens/Ohio 1978.

43 Siehe den Brief von Heidegger an Jaspers vom 12.8.1949, in: BlEMEL, Wal-
ter/SANER, Hans (Hgg.), Heidegger, Martin/Jaspers, Karl: Briefwechsel 1920-1963,
Frankfurt u.a., 181-182.

44 Siehe Artikel 10 der genannten Bulle in: Meister Eckehart. Deutsche Predigten
und Traktate, hrsg. von J. Quint, München 1963, 451.

45 CAPUTO, Mystical Element 31 (s. Anm. 42).
46 In den asiatischen Mystiken ist dagegen eher von der Befreiung von der

Wiedergeburt die Rede.



320 Vorlaufen in den Tod

Meist lebten sie in einem Kloster oder einer ähnlichen religiösen Einrichtung

und übten dort eine religiöse Praxis. Heideggers Vorlesungen richteten
sich dagegen an einen Hörerkreis von Philosophen, die sich dagegen eher

um den denkenden Weg philosophischer Reflexion bemühten. Weniger Sätze

religiöser und heiliger Schriften, sondern Grundsätze der Logik bildeten
immer wieder den Ausgangspunkt seiner Ausführungen.47

Bei aller Verschiedenheit des historischen Kontextes zeigt die Philosophie

Heideggers jedoch auch eine gewisse Nähe zur philosophischen Mystik,
die in dem mit dem «Vorlaufen in den Tod» beschriebenen Prozeß in
besonderer Klarheit hervortritt. Die Mystiker bemühen sich meist zu Beginn
des spirituellen Weges um die Bewußtheit der existentiellen Gebundenheit
des alltäglichen Lebens. Diese Gebundenheit ist im christlichen Bereich
Sünde genannt.48

Obwohl Heidegger keineswegs von Sünde spricht49, so geht jedoch auch

er von einem verdunkelten alltäglichen Erkennen und Sein aus. Dieser Mangel

resultiert aus der «Versteifung auf die je erreichte Existenz», aus der
Identifikation mit dem Man oder aus der Uneigentlichkeit der «Verfallenheit»

oder die «Verlorenheit» an die Welt. Der Mensch des Alltags, in
solcher Verfallenheit im Man «zerstreut», ist nicht er selbst, da «die Anderen in
der Weise des Man sein Handeln und Denken übernommen haben.»50

Der so beschriebene Mangel weist durchaus auch auf ein Defizit
rationalen Erkennens. Die Wurzel dieses Mangel kann jedoch keineswegs in zu
geringen intellektuellen Fähigkeiten hegen. Die Rede von einer «Versteifung»,

von «Verfallenheit» oder der «Verlorenheit» deuten auf eine innere,
existentielle Gebundenheit, welche die gesamte Existenz des Menschen
einschließt.

Den jeweilig verschiedenen Phänomenen scheint jedoch eine gemeinsame

Wurzel zugrunde zu hegen, die Meister Eckhart mit der Rede vom
«Schleier der Abhängigkeit an niedere und welthche Dinge» treffend auf den
Punkt bringt. Verbindend scheint eine jeweihg zugrundehegende existentielle

Gebundenheit, die nicht nur einen Mangel an Bewußtsein und Erkenntnis,

sondern eine Verdunklung des Lebens schechthin meint.
Der mystische Tod weist nun auf die Befreiung von dem Schleier

solcher Abhängigkeit und Gebundenheit, der inneren Gebundenheit an die

47 Siehe hierzu CAPUTO, Mystical Element 1978, 30 (s. Anm. 42), oder auch Pax,
Clyde, Companion Thinkers. Martin Heidegger and Saint John of the Cross, in:
Philosophy Today 29 (1985) 230-244, hier: 242.

48 In asiatischen Religionen ist vor allem die Rede vom «Durst nach den Dingen»
oder der «Verstrickung in die Wiedergeburt» bekannt.

49 Dies gilt für die Phase von Sein und Zeit, keineswegs jedoch für die durch die
Arbeit an religionsphilosophischen und mystischen Themen geprägte Zeit der
frühen Freiburger Jahre. Siehe hier zum Beispiel HEIDEGGER, Martin, Phänomenologie
des religiösen Lebens, GA 60, z.B. 264—265.

50 Siehe Ders., Sein und Zeit, 129, 172.



Vorlaufen in den Tod 321

Dinge. Über die Möglichkeiten denkender Reflexion und eines machenden
Handeln hinaus ist ein existentieller Wandel der transformatio mystica
beschrieben, in welcher der Mensch, völhg in Gott umgeformt, von seiner
bisherigen Existenz losläßt.

Wenn Heidegger im «Vorlaufen in den Tod» die «äußerste Möghchkeit
der Selbstaufgabe» sieht, so scheint auch er einen Prozeß der Loslösung von
der Verfallenheit an die Welt, die Loslösung von solcher Gebundenheit, der
Gebundenheit uneigentlicher Existenz zu analysieren. Der Mensch hat sich
nach Heidegger im radikalen und äußersten Sinne selbst aufzugeben, um so,
durch den Tod seiner selbst, die existentielle Gebundenheit an die Versteifungen

der uneigenthchen Existenz zu lösen. Der Weg des Wegräumens der
Verdeckungen, wie Heidegger in Sein und Zeit schreibt, erweist sich so als ein
«Zerbrechen der Verstellungen», mit denen sich der Mensch sich «gegen sich
selbst abriegelt.»51 Gerade im «Vorlaufen in den Tod» geht auch Heidegger
einen Aspekt seiner Philosophie an, der sich der rationalen Verfügbarkeit
folgerichtiger Argumentation zu entziehen scheint. Das Sterben als existentieller

Wandel läßt sich nicht argumentativ herbeiführen.52
Wenn in Aufdeckung der alltäglichen, existentiellen Gebundenheit des

Menschen und dem Umschlagpunkt des Todes, als einer über denkende
Argumentation hinausweisenden Lösung von dieser Gebundenheit, die Wege
der Mystik und der Philosophie Heideggers für einen Moment zu konvergieren

schienen, so eröffnen sich mit dem auf den Tod folgenden Aufgang des

neuen Lebens doch wieder jeweilig höchst verschiedene Welten. Wenn nun
ein Leben aus Gott53 oder bei Heidegger die eigentliche Existenz als «eigenste,

unbezügliche, unüberholbare Möghchkeit» aufbricht, so wird die ganze
Verschiedenheit der Ansätze deutlich.

Bei aller Unterschiedenheit ist jedoch jeweilig wiederum auch hier ein
Bewußtwerden des eigentlichen und ursprünglichen Lebens beschrieben, die
Rückkehr zu dem eigen fliehen Ursprung des Menschen, durch die sich im
Nachhinein der im allgemeinen vorzufindende Zustand als die gebundene
Verfallsform eines ursprünglichen Lebens erweist.

Genau hierin mag dann auch der Schlüssel dafür gefunden werden, daß

mit dem Tod nicht alles aufhört. Der Tod findet nicht nur mitten im Leben
statt. Er bedeutet Leben schlechthin. Durch den Tod findet der Mensch erst
zu einem ursprünglich verstandenen Leben. Der Tod betrifft den Menschen,
wie er zunächst und zumeist lebt. Und dieses alltägliche Leben ist im
«Schleier der Abhängigkeit» oder der Uneigentlichkeit des an das Man ver-

51 Ebd., 129, 172-173.
52 Deswegen erscheint es Heidegger auch wichtig, nicht nur zu betonen, daß diese

eigene Existenz aus dem Menschen selbst zu schöpfen sei, daß sie von ihm zu wählen

ist. Heidegger spricht gleichfalls auch von einem «Finden», einem «Ubernehmen»,

einem «Ererben» oder sogar von einem «Gezwungen werden».
53 Die Mystiken asiatischer Provenienz haben hier höchst unterschiedliche

Konzeptionen entwickelt, vom Einswerden mit brahman bis zum Eingehen ins nirvana.



322 Vorlaufen in den Tod

fallenen Seins verdunkelt. Der Tod beseitigt den Schleier durch einen den

ganzen Menschen erfassenden Loslösungs- und Befreiungsprozeß. Die
Loslösung betrifft das Festhalten an dem herkömmlichen Leben, den Tod
des herkömmlichen Lebens und verändert so auch den mit diesem Leben
verbundenen biologischen Tod. Es geht dann nicht nur darum, klarer
erkennen zu können, sondern auch um ein Leben in ursprünglicher Bewußtheit.

Es handelt sich hier jeweils um ein Denken, das einerseits über Religion
als Glauben an eine transzendente Realität hinausweist, das aber auch die

Philosophie übersteigt, die im Entwurf theoretischer Analysen und der
Begründung von Erkenntnis ihre Aufgabe als erschöpft sieht. Es geht um
Ansätze von Transformation, eines Wandels, der auch das Leben des Philosophen

selbst betrifft. Es geht in jeweilig mehr oder weniger pointierter
Radikalität um einen existentiellen Wandel zu einem ursprünglichen Leben, der
als Tod mitten im Leben beschrieben ist. Die Philosophie des Todes wird
zur Philosophie des Lebens, in welcher das «Sterben lernen» ein «Leben
lernen» bedeutet54, die «ars moriendi» zur «ars vivendi» wird55.

Hierin mag der mystische Aspekt in Heideggers Denken festzumachen
sein, der einerseits deutlich werden läßt, in welcher Weise Heideggers Denken

schon in Sein und Zeit über die allgemeine Praxis akademisch-wissenschaftlichen

Philosophierens hinausdrängt. Andererseits mag so jedoch auch
für den transformativen Aspekt in Heideggers Denken ein Verständnishorizont

eröffnet werden, für das «Vorlaufen in den Tod» als Wandel zur Bewußtheit

ursprünglichen Lebens.

54 Siehe hierzu Manser, Ars moriendi 75 (s. Anm. 15).
55 Siehe ebd. 90 und 93. Der Tod wird so nach Wohlfart zum «entscheidenden

Ereignis des Lebens.» Nicht werde das wahre Leben nach dem Tode «nachgelebt»,
sondern der Tod als «beglückender Tod des Selbst» ins Leben «vorgeholt» (WOHLFART,

Günter, Gelassenheit, in: Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 42 (1990)
153-364, hier: 356 und 358).


	Vorlaufen in den Tod : Heideggers Philosophie des Todes im Lichte der transformatio mystica

