
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Normative Ethik und Politik : Rückfragen an den politischen Realismus
(H.J. Morgenthau)

Autor: Beestermöller, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761226

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerhard Beestermöller

Normative Ethik und Politik

Rückfragen an den politischen Realismus

(H.J. Morgenthau)

I. Der «politische Realismus» als Herausforderung an die politische Ethik

Zum Wesen der Demokratie gehört die öffentliche Debatte um die richtige
Politik. Schon ein flüchtiger Blick in die Zeitungen zeigt, daß immer wieder
auch moralische Argumente ins Feld geführt werden. So sehr sich die
ethischen Forderungen auch widersprechen, sind sie sich doch implizit in einem
Punkt einig: Die Frage nach der richtigen Politik kann letztlich nur im Rahmen

ethischer Überlegungen entschieden werden. Nur im Rahmen des holi-
stischen Ansatzes der Ethik ist es möglich, die Fülle der Aspekte zu
gewichten und gegeneinander abzuwägen, um so zu einem verantwortlichen
Urteil zu finden. Wer sich mit ethischen Argumenten im politischen Diskurs
zu Wort meldet, behauptet implizit die Heteronomie der Politik gegenüber
der Ethik.

Auch der Anspruch der katholischen Kirche, «politische Angelegenheiten
einer sittlichen Beurteilung zu unterstellen, wenn die Grundrechte der

menschlichen Person oder das Heil der Seelen es verlangen» (GS 76), setzt
voraus, daß politisches Handeln ethischer Normierung offensteht.

Nun wird die Forderung der Ethik, politisches Handeln zu lenken, nicht
nur in der politischen Praxis zurückgewiesen. Von Thukydides über Machia-
velli, Hobbes, Nietzsche und Weber zieht sich eine einflußreiche Linie
politischer Philosophie durch die abendländische Geistesgeschichte, in der
entschieden bestritten wird, daß Politik überhaupt einer an universalen Werten
orientierten ethischen Beurteilung offenstehe. Die Staatskunst kenne nur
den Maßstab des Erfolges.

Neben dieser Tradition, die sich etwas plakativ als die des «realpolitischen
Denkens»1 bezeichnen läßt, findet sich noch ein zweiter, eigenständiger

1 «Der Begriff R(ealpolitik) entstand in der konservativen Gegenströmung der
1850er Jahre gegen die als (gescheitert betrachtete) <Ideenpolitik> der Frankfurter
Nationalversammlung. Der Ausdruck R(ealpolitik), von Ludwig von Rochau in
seiner anonym erschienenen Schrift <Grundsätze der R(ealpolitik)> geprägt, wurde
bes. auf die Politik O. von Bismarcks angewendet.» (Artikel: «Realpolitik», in:



296 Normative Ethik und Politik

Theorieansatz, der für die Autonomie der Politik gegenüber ethischer Steuerung

eintritt. Dies ist der sogenannte «politische Realismus». Auch er
bestreitet der Kirche das Recht, sich mit ethischen Forderungen in die Diskussion

um die richtige Politik zu mischen.
Der Terminus «Realismus» als Qualifizierung eines politikwissenschaftlichen

Theorieansatzes geht auf das von Edward H. Carr am Vorabend des

Zweiten Weltkrieges veröffentlichte Buch «The Twenty Years Crisis 1919—

1939» (1939), zurück. Dort wird die in den 20er Jahren neu entstandene
Politikwissenschaft als «ausgeprägt und rückhaltlos utopisch»2 gebrandmarkt.

Der unbändige Wunsch nach einer Welt ohne Krieg habe den
nüchternen Blick auf die Realität vernebelt. Da diese Tagträumerei von der
Realität der 30er Jahre eingeholt worden ist, so Carr, ist es an der Zeit, einen

Paradigmenwechsel zum «Realismus» einzuleiten: «Der Einfluß der
Wirklichkeit auf das Wünschen, welcher in der Entwicklung einer Wissenschaft
auf den Zusammenbruch der ersten visionären Projekte folgt und das Ende
ihrer besonders utopischen Periode markiert, wird gewöhnlich als Realismus
bezeichnet.»3 «Realismus» bedeutet demnach der reflektierte Verzicht auf
jedes Wunschdenken, insbesondere auf die Vorstellungen, die Wirklichkeit der
Staatenwelt nach (moralisch begründeten) Utopien modellieren zu können.

Mit dem Begriff «politischer Realismus» wird heute üblicherweise eine
Vielzahl politikwissenschaftlicher Theorien bezeichnet, deren gemeinsames
Grundanhegen darin besteht, die Realität, insbesondere die moralischen
Fähigkeiten des Menschen, ohne jedes Wunschdenken schonungslos
wahrzunehmen. Der nüchterne Blick führe, so die gemeinsame Uberzeugung, zu
einer pessimistischen Einschätzung des Menschen, der von einer unbändigen

Gier nach Herrschaft getrieben werde. Die zwischenstaatlichen
Beziehungen seien nichts anderes als ein Kampf um Macht. Politisches Handeln
müsse daher notwendigerweise den Gesetzen des Machtkampfes folgen. Es
nach anderen, ethischen Regeln zu beurteilen, verkenne die Eigengesetzlichkeit

von Politik.
Der entscheidende Unterschied zum realpolitischen Denken besteht

darin, daß der «politische Realismus» sich als eine ethische Position versteht.

Ungehemmte, von keinen vorgeblich ethischen Beschränkungen gegängelte
Machtpolitik sei die einzig moralisch vertretbare Politik. Die scheinbar
widermoralische Forderung nach Autonomie der Politik sei in Wirklichkeit ein

Imperativ der praktischen Vernunft.
Die Bedeutung des «politischen Realismus» für die Politikwissenschaft

an den amerikanischen Universitäten ist bis heute enorm. «Man hat den

Brockhaus-Enzyklopädie, 19. völlig neubearb. Aufl., Mannheim 1992, Bd. 18.

Rochaus Werk erschien 1853.
2 Carr, Edward H., The Twenty Years Crisis. An Introduction to the Study of

International Relations, 3. Aufl., New York 1964, 8; Übersetzung d. Verf.
3 Ibid. 10.



Normative Ethik und Politik 297

Eindruck» — so der bekannte amerikanische Politikwissenschaftler Stanley
Hoffmann —, «als würden die Gelehrten um den Preis für die beste Abhandlung

über <Das Fortbestehen oder die Aufgabe des (Realismus-Paradigmas)
streiten.»4 In jüngster Zeit erlebt «realistisches» Gedankengut im

sogenannten «neorealism» eine Renaissance.5 Auch steht die amerikanische Aus-
senpolitik unter starkem Einfluß des «politischen Realismus». So sind die
beiden großen Architekten der amerikanischen Außenpolitik nach dem Zweiten

Weltkrieg dem «politischen Realismus» verhaftet. Dies ist zum einen
George Kennan, der Kopf der amerikanischen Eindämmungspolitik (containment),

und zum anderen Henry Kissinger, der als Außenminister der
Entspannungspolitik zum Durchbruch verholfen hat.6 Schließlich stellt sich
auch der amerikanische Präsident Bill Clinton in die Tradition «realistischer»

Machtpolitik. Während seines Besuches in Moskau 1994 lobte er die Russen
als «einen Faktor (instrumental) der Stabilität» in ihrer Nachbarschaft. Dann
fügte er hinzu: «Sie werden eher in eines dieser Gebiete in Ihrer Nähe
verwickelt sein, genauso wie die Vereinigten Staaten in den letzten Jahren in
Panama und Grenada in der Nähe unseres Gebietes involviert waren.»7

Diese Äußerung kommt praktisch einer amerikanischen Carte Blanche für
Kriege wie in Tschetschenien gleich.

Der theoretische Kopf und eigentliche Begründer der «realistischen»
Schule ist der Deutsch-Amerikaner Hans J. Morgenthau.8 Von ihm stammt
auch die These, daß «eine Außenpolitik, die sich vom nationalen Interesse
herleite, derjenigen, die von universalen moralischen Prinzipien inspiriert
sei, in Wirklichkeit moralisch überlegen»9 ist. Der «political realism»
Mergenthaus stellt eine grundlegende Infragestellung kirchlichen Selbstverständ-

4 Hoffmann, Stanley, An American Social Science. International Relations, in:
Daedalus CVI (Summer 1977), 53; Übersetzung d. Verf.

5 Vgl. z.B. KEOHANE, Robert O. (Hg.), Neorealism and its Critics, Columbia
1986, sowie Baldwin, David A., Neorealism and Neoliberalism. The Contemporary
Debate, Columbia 1993.

6 Vgl. Smith, Michael J., Realist Thought from Weber to Kissinger, Lousiana
1990, 165ff.

7 Zitiert nach BRZEZINSKI, Zbigniew, The Premature Partnership, in: Foreign
Affairs 2 (1994), 70; Übersetzung d. Verf.

8 Zur Bedeutung Hans J. Morgenthaus für die Entwicklung des «politischen
Realismus» vgl. KlNDERMANN, Gottfried-Karl Hans J., «Morgenthau und die
theoretischen Grundlagen des politischen Realismus. Eine Einführung», in: MORGENTHAU,

Hans J., Macht und Frieden. Grundlegung einer Theorie der internationalen
Politik, Gütersloh 1963 (dt. Übersetzung zu «Politics among Nations», 3. Aufl.,
New York 1960); Smith, Realistic Thought 15ff. (s. Anm. 6); Hollis, Martin/
Smith, Steve, Explaining and Understanding International Relations, Oxford 1990,
20ff., und Gaddis, John Lewis, International Relations Theory and the End of the
Cold War, in: International Security 17 (1992/93), 5—58, 6ff.

9 Morgenthau, Hans J., In Defense of National Interest. A Critical
Examination of American Foreign Policy, New York 1951, 39; Übersetzung d. Verf.



298 Normative Ethik und Politik

nisses dar. Indem Morgenthau allen Versuchen, politisches Handeln anderen
Regeln als denen des Kampfes um Macht zu unterwerfen, mit ethischen

Argumenten entgegentritt, bestreitet er den Anspruch des Lehramtes, Politik
aus ethischer Perspektive kritisch begleiten zu können. Es geht hier also
nicht um Ethik versus Machtpolitik, sondern um die innerethische
Bewertung des zügellosen Strebens nach Macht.

Dieser Herausforderung durch Hans J. Morgenthau möchte ich mich im
Folgenden stellen. Dazu möchte ich zunächst seine Kernthese vom moralischen

Imperativ zur ungezügelten Macht- und Interessenpolitik darlegen.

II. Hans J. Morgenthaus Ethik der Machtpolitik

Hans J. Morgenthau wurde 1904 in Coburg als einziger Sohn jüdischer
Eltern geboren.10 Ihm widerfuhr das schon fast typische Schicksal eines
deutschen Juden, dem der heraufziehende Antisemitismus der 20er Jahre die
Kindheit verdunkelte, dem die Nazis ein in jeder Hinsicht reiches bürgerliches

Umfeld mit entsprechender Zukunftsperspektive über Nacht zerschlugen

und der nur mit dem nackten Leben entfliehen konnte, um sich in der
Ungewißheit und Schutzlosigkeit einer Emigrantenexistenz durchzuboxen.
Von Kindesbeinen an war Morgenthau ein Spielball von Mächten, die sich
keinen Deut um Recht und Moral scherten.

Die entscheidenden Studienjahre, in denen Morgenthau die Grundlagen
seines Denkens legte, fallen in die große Krise des Liberalismus der 20er
und 30er Jahre. Die Euphorie der Intellektuellen über die liberale Weimarer
Verfassung sowie über deren Gegenstück auf internationaler Ebene, den

Völkerbund, kann kaum unterschätzt werden. Endlich schien die Vernunft
die Geschichte unter ihre Herrschaft zu bekommen, die große aufklärerische

Hoffnung auf ewigen Frieden Wirklichkeit zu werden. Beide Institutionen
erwiesen sich aber zunehmend als wirkungslose Dompteure der menschlichen

Bosheit und Machtgier. Die Verarbeitung dieser Erfahrung prägte das

geistige Klima jener Jahre, in denen Morgenthau die entscheidende intellektuelle

Prägung erhielt.
Schon während seiner ersten Semester las der Student aus Coburg das

gesamte Werk Nietzsches, den er als den «Gott seiner Jugend»11 bezeichnete.
Er belegte Seminare zum Denken Max Webers, und im Frankfurter Hause
Sinzenheimers hatte er Umgang mit Paul Tillich, Martin Buber, Carl Men-
nicke, Hendrik de Man und Friedrich Giese. Auch fand er Zugang zur «Casa

Marxa», dem Frankfurter Institut für Sozialforschung, wo er Max
Horkheimer, Franz Oppenheimer, Theodor Adorno, Herbert Marcuse, Friedrich

10 Zur Vita Morgenthaus vgl. die ausgezeichnete Biographie von Frei,
Christoph, Hans J. Morgenthau. Eine intellektuelle Biographie, 2. Aufl., Bern 1994

(St. Galler Studien zur Politikwissenschaft 15).
11 Tagebuch, 4. Mai 1928, zit. nach Frei, Hans J. Morgenthau, 101, (s. Anm. 10).



Normative Ethik und Politik 299

Pollock, Karl Landauer und Erich Fromm begegnete. Morgenthaus Doktorvater

war Karl Strupp. Von Carl Schmitt erhielt Morgenthau ein
Glückwunschschreiben zu seiner Dissertation.12 In Genf arbeitete er mit Paul

Guggenheim und Hans Kelsen zusammen.13

Morgenthau hatte also das große Glück, das geistige Ringen der großen
deutschen Denker um die Enttäuschungen der republikanischen Hoffnungen

im persönlichen Kontakt mitzuerleben. In diesem Milieu fand Morgenthau

die Fragestellung, die ihn zeitlebens nicht mehr losließ: Welches sind
die Realisationsbedingungen von Recht und Moral in einer Welt, die so ist,
wie sie ist?

/. Wie kommen Normen %ur Geltung?

Morgenthaus Habilitationsschrift steht unter dem bezeichnenden Titel: «La
Réalité des Normes. En Particulier des Normes du Droit International»14.
Damit ist das Grundthema seines Lebens benannt. Wie können Normen
gegenüber einzelnen Menschen und insbesondere gegenüber ganzen Staaten

zur Geltung gebracht werden? Dies hielt er für die Grundfrage der
Politikwissenschaft schlechthin. Ihre Aufgabe bestehe darin, die Kräfte zu erkennen,

«die der menschlichen Natur innewohnen. Um die Gesellschaft zu
verbessern, muß man vor allem jene Gesetze verstehen, denen sie
gehorcht.»15

Um diese Aufgabe mit wissenschaftlichem Anspruch zu erfüllen, muß,
so Morgenthau, sich die Politikwissenschaft als eigenständiger Forschungszweig

mit eigener Methode etablieren. Ganz in Analogie zu anderen
Wissenschaften muß sie hierfür ein anthropologisches Konstrukt kreieren, den

«politischen Menschen», der vom Streben nach Macht erfüllt ist: «Der politische

Realist denkt in den Begriffen eines als Macht verstandenen Interesses,
so wie der Ökonom in den Begriffen eines als Wohlstand verstandenen
Interesses denkt.»16

Der Politikwissenschaftler bleibt sich dabei selbstverständlich der
Tatsache bewußt, daß es den «homo politicus» nicht gibt, so wie der «homo oe-
conomicus» nicht existiert. Dennoch hat erst das Konstrukt eines nur am
wirtschaftlichen Erfolg orientierten Menschen eine Theorie der Ökonomie

12 1929 kam es zu einer Begegnung zwischen Morgenthau und Schmitt in dessen

Privatwohnung. In seinem «Fragment of an intellectual Autobiography» notiert
Morgenthau 1976: «Die Enttäuschung war total. Als ich die Treppe von Schmitts
Wohnung hinunterging, machte ich am Treppenabsatz zwischen den Etagen halt
und sagte zu mir selbst: <Nun bin ich dem schlechtesten lebenden Menschen begegnet»»

(Zitiert nach Frei, Hans J. Morgenthau, 170, Anm. 10; Übersetzung d. Verf.)
13 Frei, Hans J. Morgenthau, 42ff. (s. Anm. 10).
14 MORGENTHAU, Hans J., La Réalité des Normes. En Particulier des Normes

du Droit International, Paris 1934.
15 Morgenthau, Macht und Frieden, 49 (s. Anm. 8).
16 Ibid. 57.



300 Normative Ethik und Politik

möglich und ökonomische Prozesse steuerbar gemacht. Mittels der Fiktion
eines «homo politicus» soll es möglich werden, auch politische Prozesse
wissenschaftlich zu analysieren und politisch zu beherrschen.

2. Der «homo politicus»

Der alles andere dominierende Wesenszug des «homo politicus» hegt in
einem unbändigen «animus dominandi, d(em) Verlangen nach Macht», das die
«Wurzel aller Konflikte»17 ist. In bewußter Abhebimg von Hobbes18 weist
Morgenthau die These zurück, dieses Machtstreben entspringe der Lebensangst

des Menschen. Denn dies würde bedeuten, daß die Machtgier in dem
Maße nachließe, in dem sich der Mensch seines Lebens sicher sein könne.
Das Streben nach Macht ist aber derart tief in der menschlichen Natur
verwurzelt, daß der Mensch nicht eher zur Ruhe findet, bis er den letzten seiner
Art unter seine Herrschaft gebracht hat.

Der Grund für die Maßlosigkeit der Machtsucht besteht darin, daß sie

nicht einem Mangel des «politischen Menschen» entspringt, sondern der
überschäumenden Lebenskraft seines Bewährungstriebes. Die Menschen
sind von dem unbändigen Drang erfüllt, ihr Können und ihre Macht sich
und anderen zu beweisen. Zu den Objekten, die dem Menschen hierzu
dienen, gehören eben auch andere Menschen. Die Tragik des «politischen
Menschen» besteht darin, daß seine moralischen Kräfte nicht stark genug sind,
seine Gier nach Macht über andere auf Dauer in Schranken zu halten. «Der
Mensch kann nicht hoffen, gut zu sein, sondern er muß zufrieden sein, nicht
zu böse zu sein.»19

17 MORGENTHAU, Hans J., Scientific Man versus Power Politics, Chicago 1946,
192; Übersetzung d. Verf.

18 Vgl. hierzu die zutreffende Kritik Freis, Hans J. Morgenthau, 134 (s. Anm.
10), an der häufig zu findenden These, Morgenthau bewege sich in den gedanklichen

Bahnen von Hobbes.
19 Scientific Man versus Power Politics, 192 (s. Anm. 17). Zur Übermächtigkeit

des «amor dominandi» nach Morgenthau siehe Kindermann, G.-K., Morgenthau
und die theoretischen Grundlagen einer Theorie der internationalen Politik, 24ff.
(s. Anm. 8). Kindermann macht deutlich, daß Morgenthau zwar unter dem Einfluß
Reinhold Niebuhrs steht, den man als den Theologen des «politischen Realismus»
bezeichnen kann, sich andererseits aber von dem amerikanischen Theologen
abhebt. Aufgrund seines theologischen Interesses gibt sich Niebuhr nicht mit einem
anthropologischen Konstrukt zufrieden, sondern fragt nach der wahren Natur des
Menschen. Für ihn drängt die menschliche Natur zwar nach «Erfüllung im Leben
anderer». Aber: «Sie erfolgt in zwei grundverschiedenen, einander jedoch auch
ergänzenden Formen menschlichen Verhaltens: einerseits in der Selbstentäußerung

als höchster Form des Gemeinschaftstriebes; andererseits aber kann der
Wille zur Selbstverwirklichung die Form des Machttriebes bzw. des Willens zur
Macht annehmen» (25). Insofern ist Niebuhrs Theologie offen für die christlichen
Grundwahrheiten von guter Schöpfung, Sündenfall, Erlösung und Gnade. Diese



Normative Ethik und Politik 301

Für Morgenthaus Ethik der Machtpolitik ist nun entscheidend, daß sich
die Machtgier der «politischen Menschen» ungebrochen auf die von ihnen
gebildeten Staaten überträgt. Auch Staaten werden von dem übermächtigen
Drang nach Macht beherrscht. Dabei ist es unbedeutend, wie sie innerlich
verfaßt sind und welchen selbstlosen Zielen sie sich verpflichtet fühlen mögen.

Denn die Verfügung über Macht ist die Voraussetzung jeglichen Erfolges.

Daher geht es in der Politik immer nur um Macht. «Woodrow Wilson
wollte die Welt für die Demokratie gewinnen, die Nazis die Welt erobern.
Alle bedienten sich der Macht, um diese Ziele zu erreichen, alle beteiligten
sich daher am Spiel der internationalen Politik»20.

Es läuft nun also alles auf die Frage hinaus, wie die negative Urgewalt
des «homo politicus» wenigstens halbwegs eingedämmt werden kann und
ein möglichst herrschaftsfreies Zusammenleben möglich wird. Erstaunlicherweise

korrespondiert aber der Parallelität der Problemstellungen auf
nationaler und internationaler Ebene ein entgegengesetzter Lösungsansatz.

So fordert Morgenthau auf der einen Seite, dem widersittlichen
Machtstreben des einzelnen Menschen durch ethisch begründete Normen Schranken

zu ziehen. Auf der anderen Seite weist er jeden Versuch, gegen das staatliche

Machtstreben mit ethisch begründeten Forderungen zu Felde ziehen
zu wollen, als realitätsfremd vehement zurück. Der Grund hierfür hegt für
ihn in den verschieden gearteten Verhältnissen in den modernen
Nationalstaaten einerseits und zwischen ihnen andererseits. In einem Nationalstaat

verfügt die Moral über die notwendigen Institutionen, um ihre Ansprüche

mit Macht gegenüber den «politischen Menschen» zur Geltung zu bringen.

Da die souveräne Nation hingegen keine Bindungen über sich
anerkennt, sind normative Restriktionen gegenüber dem Machtstreben der Staaten

zur Wirkungslosigkeit verurteilt. Unter diesen Bedingungen besteht das

geringstmögliche Übel in einem Gleichgewicht der Mächte, die sich — jede
für sich - nur vom Eigeninteresse an nationaler Machtentfaltung leiten
ließen. Nur eine Politik, die sich ganz am nationalen Eigenwohl orientiert,
kann daher sittlich verantwortet werden. Dies soll nun entfaltet werden.

3. Die Macht ethischer Vaestriktionen im 'Nationalstaat

Für Morgenthau bestehen grundsätzlich drei Wege, auf denen der Anspruch
der Moral den Sieg über den Machtdrang des Menschen davontragen kann,
nämlich durch individuelle «Ethik, gesellschaftliche Moral und Recht»21.

Diese Institutionen können innerhalb der Nationalstaaten den Machtdrang
der Menschen bändigen, weil sie hier über Sanktionsinstanzen verfügen. Das
innerstaatliche Recht zieht dem zügellosen Herrschaftsstreben des Men-

Perspektive wird von Morgenthau zwar nicht negiert, aber doch (legitimerweise)
ausgeblendet.

20 MORGENTHAU, Macht und Frieden, 70 (s. Anm. 8).
21 Ibid. 199.



302 Normative Ethik und Politik

sehen Schranken, da die Staaten über eine klare gesetzliche Ordnung und
eine sie vollziehende Strafjustiz verfügen. Auf diese Weise werden die
kriminellen Energien in Schach gehalten.

Eine weitere Macht, die die Herrschaftsgier des «homo politicus» auf ein
gemeinschaftsverträgliches Maß zurückdrängt, bildet die individuelle Moral
des einzelnen. Deren Sanktionsinstanz ist das Gewissen, daß mit «Furcht
vor Verdruß»22 droht, falls seine Forderungen übertreten werden. Das
Gewissen übt aber nur dann eine gemeinschaftsermöglichende Funktion aus,
wenn die sich in ihm artikulierende Vorstellung gelungenen Zusammenlebens

von denen geteilt wird, die zu einer Gemeinschaft gehören. Eine
Gemeinschaft gewissenhaftester Menschen, von denen jeder ein anderes Ideal
vom menschlichen Zusammenleben verfolgt, kann nicht funktionieren. Die
Nation erfüllt nun nicht nur die Bedingungen gemeinsamer moralischer
Vorstellungen, sondern ist geradezu deren Quelle. «Die Nation versieht die

Köpfe und Herzen der Menschen mit Erfahrungen» und deutet diese. Daher
definiert die Nation die «Ethik und Ziele, die von den Menschen in Wahrheit

verfolgt werden.»23

Schließlich gibt es noch eine dritte Macht, die das gemeinschaftliche
Verhalten der Menschen in Grenzen zu halten hilft, nämlich die
gesellschaftliche Moral. Deren Sanktionsinstanz ist die öffentliche Meinung. Die
Gesellschaft zwingt mittels einer von aßen geteilten Entrüstung diejenigen,
die gegen den Anstand verstoßen, sich den gesellschaftlichen Normen
entsprechend zu benehmen.

Diese Ausführungen werden vielleicht schon vermuten lassen, warum
Morgenthau Recht, Sitte und Moral für inadäquate Instrumente erachtet, um
die Machtgier auf internationaler Ebene zu temperieren. Die gleiche Institution,

die normative Einschränkung des einzelnen Menschen garantiert, führt
zu der Machtlosigkeit ethischer Begrenzung im internationalen Leben: der
souveräne Nationalstaat.

4. Die Machtlosigkeit der Moralgegenüber dem Nationalstaat

Für Morgenthau bildet die Abkapselung der europäischen Völker in Nationen

das entscheidende Hindernis, die Machtpolitik der Staaten anderen
Maßstäben als den Gesetzen des Machtkampfes zu unterstellen. Der Abso-
lutheitsanspruch des souveränen Nationalstaates duldet keine Sanktionsinstanz

für Recht, Sitte und Moral.
a) Die Machtlosigkeit des Völkerrechts: Das innerstaatliche Recht kann

seine Funktion, die Freiheit der Bürger zu schützen, nur erfüllen, weil es

nicht den Bürgern selbst, sondern unabhängigen, gewaltenteilig organisierten

Institutionen anvertraut ist. Derartige Institutionen existieren nicht in

22 MORGENTHAU, La Réalité des Normes, 59, Anm. 14 zitiert nach C. Frei,
Hans J. Morgenthau (s. Anm. 10), 144; Übersetzung d. Verf.

23 MORGENTHAU, Macht und Frieden, 241, Anm. 8.



Normative Ethik und Politik 303

der Welt der souveränen Staaten. Vielmehr entsteht das Völkerrecht durch
internationale Verträge, eine Jurisdiktion oberhalb der Staaten gibt es nur
insofern, als die Staaten sich ihr freiwillig unterwerfen werden. Und die
Exekution des Völkerrechts ist gänzlich in die Hand der Staaten gelegt: «Wie der
einzelne Staat sein eigener Gesetzgeber und der Schöpfer seiner eigenen
Gerichte und deren Rechtsprechung ist, ist er auch sein eigener Vollstreckungsund

Polizeibeamter.»24
Da es nun in der Natur der Staaten hegt, rücksichtslos ihre Macht mehren

zu wollen, ist das Völkerrecht bei ihnen in schlechten Händen. Vielmehr
werden die Staaten im ius gentium nur ein weiteres, willkommenes Instrument
im Kampf um Macht erblicken: Die Staaten «werden die Bestimmungen des

Völkerrechts natürlicherweise im Hinblick auf ihre partikularen und
divergierenden Konzeptionen des nationalen Interesses interpretieren und
anwenden. Sie werden sie natürlicherweise für die Unterstützung ihrer jeweiligen

Außenpolitik einsetzen.»25

b) Die Machtlosigkeit von Sitte und Moral: Noch folgenschwerer als der
Zerfall des mittelalterlichen orbis in souveräne Staaten ist die Herausbildung
des Nationalbewußtseins in den Staaten. Verstanden sich noch die vornationalen

Staaten als eine internationale Gemeinschaft, die auf einem moralischen

Bewußtsein mit supranationalem Charakter beruhte, entwickelte sich
der Nationalstaat zunehmend zu einer «moralisch selbstgenügsame(n)
Gemeinschaft»26, in der sich, sozusagen mit moralischer Souveränität, ein

eigenes, in sich abgeschlossenes Ethos herausbildete. Die Konsequenz hieraus
ist, daß es zwar weiterhin moralische Abstrakta gibt, die von allen als

verpflichtend anerkannt werden. Deren normative Konkretisierung geschieht
aber in den Nationen auf je eigene, von einander erheblich abweichende
Weise. Daher existieren keine supranational anerkannten Standards für das

Verhalten der Staaten. «In der Politik ist die Nation und nicht die Menschheit

die höchste Tatsache.»27

c) Das Fehlen von allen geteilter Maßstäbe für das internationale
Zusammenleben von Staaten hat auch verheerende Folgen für die Bändigung
der Staaten durch eine Weltöffentlichkeit. Denn ohne eine weltweit
anerkannte politische Ethik kann es keine moralisch autorisierte Weltöffentlichkeit

geben, deren einstimmiger Urteilsspruch Staaten ächten und so in
Schranken weisen kann: «Eine öffentliche Weltmeinung, die die Außenpolitik

nationaler Regierungen begrenzt, ist eine bloße Forderung. Die Wirklichkeit

des internationalen Lebens zeigt so gut wie keine Spur davon.»28

24 Ibid. 262f.
25 Ibid. 250.
26 Ibid. 224.
27 Ibid. 241.
28 Ibid. 241.



304 Normative Ethik und Politik

Hier wird nun deutlich, warum Morgenthau so vehement jeden Versuch
abwehrt, das Verhalten der Staaten im internationalen Verkehr moralischen
Maßstäben zu unterwerfen. Denn moralische Kriterien sind immer nur
Ausdruck des partikularen Ethos einer Nation. Die Moral verfügt auf internationaler

Ebene nicht mehr über die koordinierende Funktion, die sie in den
Staaten wahrnimmt. Wer daher das Verhalten von Staaten seinen moralischen

Maßstäben unterwerfen will, ist ein moralischer Imperialist und in der
Gefahr in ein kriegstreiberisches Kreuzfahrertum zu entgleisen. Führt doch
die Gleichsetzung der je eigenen Moral mit der Moral schlechthin zu «jener
Verzerrung des Urteils, die in blindem Kreuzzugseifer Nationen und
Zivilisationen zerstört - im Namen sittlicher Grundsätze, Ideale oder Gottes»29.

Es zeigt sich also zusammenfassend, daß für Morgenthau die Moral auf
internationaler Ebene nicht die Funktion wahrnehmen kann, die sie in den
Staaten ausübt, nämlich mittels durchsetzungsfähiger Sanktionsinstanzen
den «amor dominandi» des «homo politicus» auf ein gemeinschaftsfähiges
Maß zurückzudrängen. Wie aber können dann Normen in der internationalen

Gemeinschaft zur Geltung gebracht werden?

5. Die «balance ofpower» als Selbstbändigung der Nationalstaaten

Die beste Lösung für den internationalen Frieden würde, so Morgenthau,
darin bestehen, eine Art Weltregierung zu errichten, die mit den gleichen
Herrschaftskompetenzen ausgestattet ist wie die Staaten nach innen. Diese
Lösung scheitert aber am Widerstand der Staaten. Die einzige realisierbare
Möglichkeit, den «amor dominandi» der Staaten zu bändigen, besteht daher
darin, daß sich die Staaten in ihrem widersittlichen Streben gegenseitig
neutralisieren. Dies ist der Zustand des Gleichgewichts der Mächte. Das
Mächtegleichgewicht wird somit zum Substitut einer moralischen Sanktionsinstanz

von hohem ethischen Wert. Denn indem es Krieg zwischen den Staaten

verhindert, sichert es den Fortbestand des Nationalstaates, der moralischen

Gegenmacht zum «amor dominandi» im einzelnen Individuum.
Für Morgenthaus ethische Hochschätzung ungezügelter Machtpolitik ist

entscheidend, daß für ihn mit dem «Streben mehrerer Nationen nach Macht
zwangsläufig eine Konstellation, die als Gleichgewicht der Mächte

bezeichnet wird»30, entsteht. Die Machtwaage pendelt sich sozusagen von
allein ein, wenn die Staaten ihr Machtgewicht in die Schalen werfen. Zum
rechten Verständnis dieses Gedankens darf man allerdings nicht außer Acht
lassen, daß für Morgenthau Machtpolitik einer inhärenten, quasi moralischen
Mäßigung folgt, die sich im Prinzip des «geringsten Übels»31 artikuliert. Damit

ist gemeint, daß Staaten in ihrem widersittlichen Machtstreben die Frei-

29 Ibid. 56.
30 Ibid. 145
31 MORGENTHAU, Scientific Man versus Power Politics, 202 (s. Anm. 17).



Normative Ethik und Politik 305

heit anderer Staaten nicht mehr verletzen sollen, als es zur Verfolgung ihres
nationalen Interesses notwendig ist.

Wenn also einem Staatsmann mehrere Wege offenstehen, um die
Machtinteressen seines Staates zu realisieren, soll er den wählen, auf dem die
Interessen der anderen Staaten am wenigsten beschnitten werden. Auf diese

Weise würde der Machtpolitiker anderen Nationen «Gerechtigkeit
erweisen»32. Machtpolitik steht somit nicht nur im Dienst der eigenen Nation,
sondern in gewisser Weise auch aller anderen. Das Prinzip des «geringeren
Übels» stellt eine der Machtpolitik innewohnende Beschränkung dar, weil
gerade ein machthungriger Staat kein Interesse daran hat, den Widerstand
anderer Staaten mehr als unbedingt notwendig herauszufordern oder
Feindschaften zu pflegen. Insofern führt gerade eine Politik des nationalen Interesses

die Staaten dazu, nach Möglichkeit Frieden untereinander zu halten.
Eine Politik also, die sich ganz und gar von ihrem nationalen Machtinteresse

leiten läßt, ist für Morgenthau moralisch geboten: Nationalstaatliche
Machtpolitik steht zugleich im Dienst aller Nationen, der Quelle und dem
Garant moralischer Normen überhaupt.

III. Rückfragen

In Anlehnung an Kant könnte man Morgenthaus Anliegen so formulieren:
Selbst für Völker von Teufeln ist das Problem der Friedenssicherung lösbar,
wenn sie nur Verstand haben. Nur die konsequente Verfolgung der eigenen
Interessen führt zu einer halbwegs stabilen internationalen Ordnung. Es läßt
sich aber die Frage aufwerfen, ob Morgenthau nicht doch vorderhand den
«homo politicus» moralisch sozusagen anreichert, um ihn friedensfähig zu
machen. So gehört es für Morgenthau zur klugen Machtpolitik, das geringste
Übel zu wählen, also die Interessen anderer Staaten nicht in einem größeren
Umfang zu verletzen, als es für den eigenen Machterhalt notwendig ist.

Nach welchen Kriterien soll aber ein Staatsmann den Interessen anderer
Staaten gerecht werden, ja sie überhaupt wahrnehmen können, wenn er ganz
dem Horizont des Interessen- und Werteverständnisses seiner Nation
verhaftet ist? Die Forderung, die Interessen anderer Staaten abzuwägen, setzt in
Wirklichkeit eine supranationale Moral voraus, die die gleichen Bedingungen
erfüllen muß wie die binnennationale Moral, nämlich ein Zusammenleben
zu koordinieren. Andernfalls würde auch eine Politik nach dem Prinzip des

geringsten Übels keinen Frieden in der Welt der Staaten bewirken können.
Morgenthaus Machtpolitik impliziert nicht nur supranational anerkannte

Wertmaßstäbe, sondern auch ein moralisches Verpflichtungselement. Die
Forderung, dem Prinzip des geringsten Übels zu folgen, impliziert als Imperativ

einen Appell an die Moralität des Staatsmannes und läßt sich nicht als

eine Spielregel des Machtkampfes begründen. Warum auch sollte ein «homo

32 MORGENTHAU, Macht und Frieden, 57 (s. Anm. 8).



306 Normative Ethik und Politik

politicus» auf die Idee kommen, die Interessen einer kleinen Nation, die keine

Bedrohung seiner Macht mobilisieren kann, in irgendeiner Weise zu
berücksichtigen? Der «homo politicus» Morgenthaus verfugt de facto über ein
höheres moralisches Bewußtsein und mehr Tugendhaftigkeit, als er per de-
finitionem haben dürfte.

Hier scheint mir die entscheidende Schwäche im Morgenthauschen Denken

zu hegen. Indem er sich über die ethischen Ingredienzen seiner Theorie
hinwegtäuscht, stößt er nicht zu einem wirklichen politischen Realismus vor,
der nach den Realisationsbedingungen ethischer Normen in der Welt fragt,
so wie sie wirklich ist. So wie Morgenthau zu Recht dem Liberalismus
vorwirft, die Realisierungsbedingungen normativer Vorgaben zu idealisieren, so
muß er sich umgekehrt den Vorwurf gefallen lassen, die Gesetze der Macht
mit deren Zielsetzung zu identifizieren.

Schließlich ist Morgenthaus «Realismus» keineswegs so ausschließlich
wirklichkeitsverhaftet, wie er glauben machen möchte. Woher weiß
Morgenthau, daß Machtpolitik, die nur durch das Prinzip des geringsten Übels

gezügelt wird, zu einem stabilen Gleichgewicht der Mächte führt? Wer nach
den Realisationsbedingungen von Normen fragt, kommt gar nicht darum
herum, plausible Vermutungen über Tendenzen in der Geschichte anzustellen.

Faßt man diese beiden Kritikpunkte zusammen, könnte der Anspruch
der katholischen Kirche auch im Rahmen des politischen Realismus diskutabel

werden, «kraft ihrer Universalität ein ganz enges Band zwischen den
verschiedenen menschlichen Gemeinschaften und Nationen zu bilden» (GS
43). Dabei sieht Kirche ihre weltverbindende Kraft zum einen in ihrem
Auftrag, ethische und anthropologische Grundwahrheiten wie z. B. die
Würde und Grundrechte der Person zu hüten und einzufordern. Zum anderen

erhebt die Kirche den Anspruch — und dies ist für die Auseinandersetzung

mit Morgenthau entscheidend —, auf der Ebene der konkreten normativen

Inhalte im Vollzug ihrer universalen Solidargemeinschaft eine Art
Weltethos zu entwickeln. Ein derartiges universales Weltethos bedeutet
gerade nicht, die Vielfalt der Traditionen der Völker zu eliminieren. «Vielmehr
fördert und übernimmt es [das Gottesvolk] Anlagen, Fähigkeiten und Sitten
der Völker, soweit sie gut sind» (GS 43).

Zweifellos wird man Morgenthaus These vom Fehlen einer supranationalen

Handlungsgemeinschaft nicht gänzlich zurückweisen, wenn man sie

als Kritik an der Realität der Kirche liest. Sicherlich ist die hochherzige
Selbstverpflichtung des Konzils noch bei weitem nicht erfüllt, «die Nöte
unserer Zeit nach Kräften zu lindern, und zwar nach alter Tradition der Kirche
nicht nur aus dem Überfluß, sondern auch von der Substanz» (GS 88).
Nicht akzeptiert werden kann allerdings die von Morgenthau vorgetragene
Behauptung, zu der moralischen Souveränität der Nationen gäbe es letztlich



Normative Ethik und Politik 307

nur die Alternative der Nivellierung der Vielfalt der Ethoi in einer Art
Weltnationalstaat als «eine(r) supranationalen Gemeinschaft von Individuen»33.

Hier rächt sich, daß Morgenthau nicht über eine Wertskala nachdenkt,
ohne die sein Prinzip des geringsten Übels leer bleibt. Daher kann er die

Herausbildung der Nationalstaaten nur negativ als Sicherheitsproblem und
nicht positiv als Realisierung des Selbstbestimmungsrechts der Völker
wahrnehmen. Im Grunde scheitert Morgenthau an der gleichen Stelle wie die von
ihm etwas abschätzig als Idealismus bezeichnete liberale Hoffnung auf eine

Friedenssicherung durch uneigennützige Solidarität der Staaten. Realismus
und Idealismus gelingt es nicht, Sicherheit und Freiheit miteinander zu
vereinen. Während sich nämlich der Idealismus auf die Freiheit fixiert34, opfert
Morgenthau die Freiheit der Sicherheit. Beides sind letztlich inhumane
Wege.

33 Ibid. 417.
34 Vgl. hierzu BeestermÖLLER, Gerhard, Die Völkerbundsidee. Leistungsfähigkeit

und Grenze der Kriegsächtung durch Staatensolidarität, Stuttgart 1995

(Theologie und Frieden, 10).


	Normative Ethik und Politik : Rückfragen an den politischen Realismus (H.J. Morgenthau)

