Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Normative Ethik und Politik : Rickfragen an den politischen Realismus
(H.J. Morgenthau)

Autor: Beestermoller, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761226

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GERHARD BEESTERMOLLER

Normative Ethik und Politik

Riickfragen an den politischen Realismus
(H.]. Morgenthau)

L. Der «politische Realismusy als Herausforderung an die politische Ethik

Zum Wesen der Demokratie gehort die 6ffentliche Debatte um die richtige
Politik. Schon ein fliichtiger Blick in die Zeitungen zeigt, dal immer wieder
auch moralische Argumente ins Feld gefithrt werden. So sehr sich die ethi-
schen Forderungen auch widersprechen, sind sie sich doch implizit in einem
Punkt einig: Die Frage nach der richtigen Politik kann letztlich nur im Rah-
men ethischer Uberlegungen entschieden werden. Nur im Rahmen des holi-
stischen Ansatzes der Ethik ist es moglich, die Fille der Aspekte zu ge-
wichten und gegeneinander abzuwigen, um so zu einem verantwortlichen
Urteil zu finden. Wer sich mit ethischen Argumenten im politischen Diskurs
zu Wort meldet, behauptet implizit die Heteronomie der Politik gegeniiber
der Ethik.

Auch der Anspruch der katholischen Kirche, «politische Angelegenhei-
ten einer sittlichen Beurteilung zu unterstellen, wenn die Grundrechte der
menschlichen Person oder das Heil der Seelen es verlangen» (GS 76), setzt
voraus, dal politisches Handeln ethischer Normierung offensteht.

Nun wird die Forderung der Ethik, politisches Handeln zu lenken, nicht
nur in der politischen Praxis zuriickgewiesen. Von Thukydides iiber Machia-
velli, Hobbes, Nietzsche und Weber zieht sich eine einflureiche Linie poli-
tischer Philosophie durch die abendlindische Geistesgeschichte, in der ent-
schieden bestritten wird, da3 Politik iberhaupt einer an universalen Werten
orientierten ethischen Beurteilung offenstehe. Die Staatskunst kenne nur
den Mal3stab des Erfolges.

Neben dieser Tradition, die sich etwas plakativ als die des «realpolitischen
Denkens»' bezeichnen 1iBt, findet sich noch ein zweiter, eigenstindiger

! «Der Begriff R(ealpolitik) entstand in der konservativen Gegenstrémung der
1850er Jahre gegen die als (gescheitert betrachtete) ddeenpolitik> der Frankfurter
Nationalversammlung. Der Ausdruck R(ealpolitik), von Ludwig von Rochau in
seiner anonym erschienenen Schrift (Grundsitze der R(ealpolitik)> geprigt, wurde
bes. auf die Politik O. von Bismarcks angewendet.» (Artikel: «Realpolitikn, 1n:



296 Normative Ethik und Politik

Theorieansatz, der fir die Autonomie der Politik gegentiber ethischer Steue-
rung eintritt. Dies ist der sogenannte «politische Realismus». Auch er be-
streitet der Kirche das Recht, sich mit ethischen Forderungen in die Diskus-
sion um die richtige Politik zu mischen.

Der Terminus «Realismus» als Qualifizierung eines politikwissenschaft-
lichen Theorieansatzes geht auf das von Edward H. Carr am Vorabend des
Zweiten Weltkrieges veroffentlichte Buch «The Twenty Years Crisis 1919—
1939» (1939), zuriick. Dort wird die in den 20er Jahren neu entstandene
Politikwissenschaft als «ausgepragt und rickhaltlos utopisch»® gebrand-
markt. Der unbindige Wunsch nach einer Welt ohne Krieg habe den niich-
ternen Blick auf die Realitit vernebelt. Da diese Tagtriumerei von der
Realitit der 30er Jahre eingeholt worden ist, so Carr, ist es an der Zeit, einen
Paradigmenwechsel zum «Realismus» einzuleiten: «Der EinfluB der Wirk-
lichkeit auf das Wiinschen, welcher in der Entwicklung einer Wissenschaft
auf den Zusammenbruch der ersten visioniren Projekte folgt und das Ende
threr besonders utopischen Periode markiert, wird gewohnlich als Realismus
bezeichnet.»® «Realismus» bedeutet demnach der reflektierte Verzicht auf je-
des Wunschdenken, insbesondere auf die Vorstellungen, die Wirklichkeit der
Staatenwelt nach (moralisch begriindeten) Utopien modellieren zu kénnen.

Mit dem Begriff «politischer Realismus» wird heute Gblicherweise eine
Vielzahl politikwissenschaftlicher Theorien bezeichnet, deren gemeinsames
Grundanliegen darin besteht, die Realitit, insbesondere die moralischen Fi-
higkeiten des Menschen, ohne jedes Wunschdenken schonungslos wahrzu-
nehmen. Der niichterne Blick fithre, so die gemeinsame Uberzeugung, zu
einer pessimistischen Einschitzung des Menschen, der von einer unbindi-
gen Gier nach Herrschaft getrieben werde. Die zwischenstaatlichen Bezie-
hungen seien nichts anderes als ein Kampf um Macht. Politisches Handeln
miisse daher notwendigerweise den Gesetzen des Machtkampfes folgen. Es
nach anderen, ethischen Regeln zu beurteilen, verkenne die Eigengesetzlich-
keit von Politik.

Der entscheidende Unterschied zum realpolitischen Denken besteht
darin, daB der «politische Realismus» sich als eine ethische Position versteht.
Ungehemmte, von keinen vorgeblich ethischen Beschrinkungen gegingelte
Machtpolitik sei die einzig moralisch vertretbare Politik. Die scheinbar wi-
dermoralische Forderung nach Autonomie der Politik sei in Wirklichkeit ein
Imperativ der praktischen Vernunft.

Die Bedeutung des «politischen Realismus» fiir die Politikwissenschaft
an den amerikanischen Universititen ist bis heute enorm. «Man hat den

Brockhaus-Enzyklopadie, 19. vollig neubearb. Aufl.,, Mannheim 1992, Bd. 18.
Rochaus Werk erschien 1853.

2 CARR, Edward H., The Twenty Years Crisis. An Introduction to the Study of
International Relations, 3. Aufl., New York 1964, 8; Ubersetzung d. Verf.

3 Ibid. 10.



Normative Ethik und Politik 297

Eindruck» — so der bekannte amerikanische Politikwissenschaftler Stanley
Hoffmann —, «als wiirden die Gelehrten um den Preis fiir die beste Abhand-
lung ... iiber Das Fortbestehen oder die Aufgabe des (Realismus-Paradig-
mas» streiten.»* In jungster Zeit erlebt «realistisches» Gedankengut im soge-
nannten «neorealism» eine Renaissance.’ Auch steht die amerikanische Aus-
senpolitik unter starkem EinfluB des «politischen Realismusy». So sind die
beiden groBlen Architekten der amerikanischen Auenpolitik nach dem Zwei-
ten Weltkrieg dem «politischen Realismus» verhaftet. Dies ist zum einen
George Kennan, der Kopf der amerikanischen Eindimmungspolitik (contain-
ment), und zum anderen Henry Kissinger, der als AuBlenminister der Ent-
spannungspolitik zum Durchbruch verholfen hat.® SchlieBlich stellt sich
auch der amerikanische Prasident Bill Clinton in die Tradition «realistischer»
Machtpolitik. Wahrend seines Besuches in Moskau 1994 lobte er die Russen
als «einen Faktor (instrumental) der Stabilitit» in threr Nachbarschaft. Dann
fugte er hinzu: «Sie werden eher in eines dieser Gebiete in Threr Nihe ver-
wickelt sein, genauso wie die Vereinigten Staaten in den letzten Jahren in
Panama und Grenada in der Nihe unseres Gebietes involviert waren.»’
Diese AuBerung kommt praktisch einer amerikanischen Carte Blanche fiir
Kriege wie in Tschetschenien gleich.

Der theoretische Kopf und eigentliche Begriinder der «realistischen»
Schule ist der Deutsch-Amerikaner Hans |. Morgenthan® Von ihm stammt
auch die These, dal} «eine AuBenpolitik, die sich vom nationalen Interesse
herleite, derjenigen, die von universalen moralischen Prinzipien inspiriert
sei, in Wirklichkeit moralisch tiberlegen»’ ist. Der «political realism» Motz-
genthaus stellt eine grundlegende Infragestellung kirchlichen Selbstverstind-

4 HOFFMANN, Stanley, An American Social Science. International Relations, in:
Daedalus CV1 (Summer 1977), 53; Ubersetzung d. Verf.

3 Vgl. z.B. KEOHANE, Robert O. (Hg.), Neorealism and its Critics, Columbia
1986, sowie BALDWIN, David A., Neorealism and Neoliberalism. The Contemporary
Debate, Columbia 1993.

6 Vgl. SMITH, Michael J., Realist Thought from Weber to Kissinger, Lousiana
1990, 165ff.

7 Zitiert nach BRZEZINSKI, Zbigniew, The Premature Partnership, in: Foreign
Affairs 2 (1994), 70; Ubersetzung d. Verf.

8 Zur Bedeutung Hans J. Morgenthaus fiir die Entwicklung des «politischen
Realismus» vgl. KINDERMANN, Gottfried-Karl Hans J., «Morgenthau und die theo-
retischen Grundlagen des politischen Realismus. Eine Einfihrungy», in: MORGEN-
THAU, Hans J., Macht und Frieden. Grundlegung einer Theorie der internationalen
Politik, Giitersloh 1963 (dt. Ubersetzung zu «Politics among Nations», 3. Aufl.,
New York 1960); SMITH, Realistic Thought 15ff. (s. Anm. 6); HOLLIS, Martin/
SMITH, Steve, Explaining and Understanding International Relations, Oxford 1990,
20ff., und GADDIS, John Lewis, International Relations Theory and the End of the
Cold War, in: International Security 17 (1992/93), 5-58, 6ff.

9 MORGENTHAU, Hans J., In Defense of National Interest. A Critical
Examination of American Foreign Policy, New York 1951, 39; Ubersetzung d. Verf.



298 : Normative Ethik und Politik

nisses dar. Indem Morgenthau allen Versuchen, politisches Handeln anderen
Regeln als denen des Kampfes um Macht zu unterwerfen, mit ethischen
Argumenten entgegentritt, bestreitet er den Anspruch des Lehramtes, Politik
aus ethischer Perspektive kritisch begleiten zu konnen. Es geht hier also
nicht um Ethik versus Machtpolitik, sondern um die innerethische Be-
wertung des ziigellosen Strebens nach Macht.

Dieser Herausforderung durch Hans J. Morgenthau méchte ich mich im
Folgenden stellen. Dazu mochte ich zunichst seine Kernthese vom morali-
schen Imperativ zur ungeziigelten Macht- und Interessenpolitik darlegen.

II. Hans ]. Morgenthaus Ethik der Machtpolitik

Hans J. Morgenthau wurde 1904 in Coburg als einziger Sohn jidischer El-
tern geboren.!” Thm widerfuhr das schon fast typische Schicksal eines deut-
schen Juden, dem der heraufziehende Antisemitismus der 20er Jahre die
Kindheit verdunkelte, dem die Nazis ein in jeder Hinsicht reiches biirgerli-
ches Umfeld mit entsprechender Zukunftsperspektive iber Nacht zerschlu-
gen und der nur mit dem nackten Leben entflichen konnte, um sich in der
UngewiBheit und Schutzlosigkeit einer Emigrantenexistenz durchzuboxen.
Von Kindesbeinen an war Morgenthau ein Spielball von Michten, die sich
keinen Deut um Recht und Moral scherten.

Die entscheidenden Studienjahre, in denen Morgenthau die Grundlagen
seines Denkens legte, fallen in die groBe Krise des Liberalismus der 20er
und 30er Jahre. Die Euphorie der Intellektuellen iiber die liberale Weimarer
Verfassung sowie iiber deren Gegenstiick auf internationaler Ebene, den
Volkerbund, kann kaum unterschitzt werden. Endlich schien die Vernunft
die Geschichte unter ithre Herrschaft zu bekommen, die gro3e aufklirerische
Hoffnung auf ewigen Frieden Wirklichkeit zu werden. Beide Institutionen
erwiesen sich aber zunehmend als wirkungslose Dompteure der menschli-
chen Bosheit und Machtgier. Die Verarbeitung dieser Erfahrung pragte das
geistige Klima jener Jahre, in denen Morgenthau die entscheidende intellek-
tuelle Prigung erhielt.

Schon wihrend seiner ersten Semester las der Student aus Coburg das
gesamte Werk Nietzsches, den er als den «Gott seiner Jugend»'! bezeichnete.
Er belegte Seminare zum Denken Max Webers, und im Frankfurter Hause
Sinzenheimers hatte er Umgang mit Paul Tillich, Martin Buber, Carl Men-
nicke, Hendrik de Man und Friedrich Giese. Auch fand er Zugang zur «Casa
Marxa», dem Frankfurter Institut fiir Sozialforschung, wo er Max Hork-
heimer, Franz Oppenheimer, Theodor Adorno, Herbert Marcuse, Friedrich

0 Zur Vita Morgenthaus vgl. die ausgezeichnete Biographie von FREI,
Christoph, Hans ]. Morgenthau. Eine intellektuelle Biographie, 2. Aufl., Bern 1994
(St. Galler Studien zur Politikwissenschaft 15).

" Tagebuch, 4. Mai 1928, zit. nach FREI, Hans J. Morgenthau, 101, (s. Anm. 10).



Normative Ethik und Politik 299

Pollock, Karl Landauer und Erich Fromm begegnete. Morgenthaus Doktor-
vater war Karl Strupp. Von Carl Schmitt erhielt Morgenthau ein Glick-
wunschschreiben zu seiner Dissertation.!? In Genf arbeitete er mit Paul
Guggenheim und Hans Kelsen zusammen.!?

Morgenthau hatte also das groBe Gluck, das geistige Ringen der grolen
deutschen Denker um die Enttduschungen der republikanischen Hoffnun-
gen im personlichen Kontakt mitzuerleben. In diesem Milieu fand Morgen-
thau die Fragestellung, die ihn zeitlebens nicht mehr loslieB: Welches sind
die Realisationsbedingungen von Recht und Motral in einer Welt, die so 1st,
wie sie ist?

1. Wie kommen Normen zur Geltung?

Morgenthaus Habilitationsschrift steht unter dem bezeichnenden Titel: «La
Réalité des Normes. En Particulier des Normes du Droit International»!.
Damit ist das Grundthema seines Lebens benannt. Wie konnen Normen ge-
geniiber einzelnen Menschen und insbesondere gegeniiber ganzen Staaten
zur Geltung gebracht werden? Dies hielt er fir die Grundfrage der Politik-
wissenschaft schlechthin. Thre Aufgabe bestehe darin, die Krifte zu erken-
nen, «die der menschlichen Natur innewohnen. ... Um die Gesellschaft zu
verbessern, mul man vor allem jene Gesetze verstehen, denen sie ge-
horcht.»?

Um diese Aufgabe mit wissenschaftlichem Anspruch zu erfiillen, muB,
so Morgenthau, sich die Politikwissenschaft als eigenstindiger Forschungs-
zweig mit eigener Methode etablieren. Ganz in Analogie zu anderen Wissen-
schaften muf} sie hierfiir ein anthropologisches Konstrukt kreieren, den
«politischen Menschen», der vom Streben nach Macht erfillt ist: «Der politi-
sche Realist denkt in den Begriffen eines als Macht verstandenen Interesses,
so wie der Okonom in den Begriffen eines als Wohlstand verstandenen In-
teresses ... denkt.»'6

Der Politikwissenschaftler bleibt sich dabei selbstverstindlich der Tat-
sache bewullt, daBl es den «homo politicus» nicht gibt, so wie der «homo oe-
conomicus» nicht existiert. Dennoch hat erst das Konstrukt eines nur am
wirtschaftlichen Erfolg orientierten Menschen eine Theorie der Okonomie

121929 kam es zu einer Begegnung zwischen Morgenthau und Schmitt in des-
sen Privatwohnung. In seinem «Fragment of an intellectual Autobiography» notiert
Morgenthau 1976: «Die Enttauschung war total. Als ich die Treppe von Schmitts
Wohnung hinunterging, machte ich am Treppenabsatz zwischen den Etagen halt
und sagte zu mir selbst: Nun bin ich dem schlechtesten lebenden Menschen begeg-
net.» (Zitiert nach FREI, Hans ]. Morgenthau, 170, Anm. 10; Ubersetzung d. Verf.)

13 Frel, Hans J. Morgenthau, 42ff. (s. Anm. 10).

14 MORGENTHAU, Hans J., La Réalité des Normes. En Particulier des Normes
du Droit International, Paris 1934.

1> Morgenthau, Macht und Frieden, 49 (s. Anm. 8).

16 Ibid. 57. :



300 : Normative Ethik und Politik

moglich und 6konomische Prozesse steuerbar gemacht. Mittels der Fiktion
eines «<homo politicus» soll es moglich werden, auch politische Prozesse wis-
senschaftlich zu analysieren und politisch zu beherrschen.

2. Der «homo politicus»

Der alles andere dominierende Wesenszug des «homo politicus» liegt in ei-
nem unbindigen «animus dominandi, d(em) Verlangen nach Macht», das die
«Wuzzel aller Konflikte»'” ist. In bewuBiter Abhebung von Hobbes!® weist
Morgenthau die These zuriick, dieses Machtstreben entspringe der Lebens-
angst des Menschen. Denn dies wiirde bedeuten, da die Machtgier in dem
MaBe nachlieBe, in dem sich der Mensch seines Lebens sicher sein konne.
Das Streben nach Macht ist aber derart tief in der menschlichen Natur ver-
wurzelt, dal} der Mensch nicht eher zur Ruhe findet, bis er den letzten seiner
Art unter seine Herrschaft gebracht hat.

Der Grund fir die MaBlosigkeit der Machtsucht besteht darin, dal} sie
nicht einem Mangel des «politischen Menschen» entspringt, sondern der
iberschaumenden Lebenskraft seines Bewihrungstriebes. Die Menschen
sind von dem unbindigen Drang erfiillt, ihr Kénnen und ihre Macht sich
und anderen zu beweisen. Zu den Objekten, die dem Menschen hierzu die-
nen, gehoren eben auch andere Menschen. Die Tragik des «politischen Men-
schen» besteht darin, daBl seine moralischen Krifte nicht stark genug sind,
seine Gier nach Macht uber andere auf Dauer in Schranken zu halten. «Der
Mensch kann nicht hoffen, gut zu sein, sondern er muB3 zufrieden sein, nicht
zu bose zu sein.»??

17 MORGENTHAU, Hans J., Scientific Man versus Power Politics, Chicago 1946,
192; Ubersetzung d. Verf.

8 Vgl. hierzu die zutreffende Kritik FREIs, Hans J. Morgenthau, 134 (s. Anm.
10), an der hiufig zu findenden These, Morgenthau bewege sich in den gedankli-
chen Bahnen von Hobbes.

Y Scientific Man versus Power Politics, 192 (s. Anm. 17). Zur Ubermichtigkeit
des «amor dominandi» nach Morgenthau siehe KINDERMANN, G.-K., Morgenthau
und die theoretischen Grundlagen einer Theorie der internationalen Politik, 24ff.
(s. Anm. 8). Kindermann macht deutlich, daB Morgenthau zwar unter dem Einflu3
Reinhold Niebuhrs steht, den man als den Theologen des «politischen Realismus»
bezeichnen kann, sich andererseits aber von dem amerikanischen Theologen ab-
hebt. Aufgrund seines theologischen Interesses gibt sich Niebuhr nicht mit einem
anthropologischen Konstrukt zufrieden, sondern fragt nach der wahren Natur des
Menschen. Fiir ihn dringt die menschliche Natur zwar nach «Erfillung im Leben
anderer». Aber: «Sie erfolgt in zwei grundverschiedenen, einander jedoch auch
erginzenden Formen menschlichen Verhaltens: einerseits in der Selbstent-
duBerung als hochster Form des Gemeinschaftstriebes; andererseits aber kann der
Wille zur Selbstverwirklichung die Form des Machttriebes bzw. des Willens zur
Macht annehmen» (25). Insofern ist Niebuhrs Theologie offen fiir die christlichen
Grundwahrheiten von guter Schopfung, Sundenfall, Erlésung und Gnade. Diese



Normative Ethik und Politik 301

Fir Morgenthaus Ethik der Machtpolitik ist nun entscheidend, daB sich
die Machtgier der «politischen Menschen» ungebrochen auf die von ihnen
gebildeten Staaten iibertrigt. Auch Staaten werden von dem iibermichtigen
Drang nach Macht beherrscht. Dabei ist es unbedeutend, wie sie innerlich
verfalt sind und welchen selbstlosen Zielen sie sich verpflichtet fithlen mo6-
gen. Denn die Verfiigung iiber Macht ist die Voraussetzung jeglichen Erfol-
ges. Daher geht es in der Politik immer nur um Macht. «Woodrow Wilson
wollte die Welt fiir die Demokratie gewinnen, die Nazis ... die Welt erobern.
Alle bedienten sich der Macht, um diese Ziele zu erreichen, alle beteiligten
sich daher am Spiel der internationalen Politik»n®.

Es lauft nun also alles auf die Frage hinaus, wie die negative Urgewalt
des «homo politicus» wenigstens halbwegs eingedimmt werden kann und
ein moglichst herrschaftsfreies Zusammenleben moglich wird. Erstaunli-
cherweise korrespondiert aber der Parallelitat der Problemstellungen auf na-
tionaler und internationaler Ebene ein entgegengesetzter Losungsansatz.

So fordert Morgenthau auf der einen Seite, dem widersittlichen Macht-
streben des einzelnen Menschen durch ethisch begriindete Normen Schran-
ken zu ziehen. Auf der anderen Seite weist er jeden Versuch, gegen das staat-
liche Machtstreben mit ethisch begriindeten Forderungen zu Felde ziehen
zu wollen, als realititsfremd vehement zuriick. Der Grund hierfiir liegt fiir
ihn in den verschieden gearteten Verhiltnissen in den modernen Natio-
nalstaaten einerseits und zwischen thnen andererseits. In einem National-
staat verfiigt die Moral iber die notwendigen Institutionen, um ihre Ansprii-
che mit Macht gegeniiber den «politischen Menschen» zur Geltung zu brin-
gen. Da die souverine Nation hingegen keine Bindungen tiber sich aner-
kennt, sind normative Restriktionen gegeniiber dem Machtstreben der Staa-
ten zur Wirkungslosigkeit verurteilt. Unter diesen Bedingungen besteht das
geringstmogliche Ubel in einem Gleichgewicht der Michte, die sich — jede
fir sich — nur vom Eigeninteresse an nationaler Machtentfaltung leiten lie-
Ben. Nur eine Politik, die sich ganz am nationalen Eigenwohl orentiert,
kann daher sittlich verantwortet werden. Dies soll nun entfaltet werden.

3. Die Macht ethischer Restriktionen im Nationalstaat

Fiir Morgenthau bestehen grundsitzlich drei Wege, auf denen der Anspruch
der Moral den Sieg iber den Machtdrang des Menschen davontragen kann,
nimlich durch individuelle «Ethik, gesellschaftliche Moral und Rechty?.
Diese Institutionen konnen innerhalb der Nationalstaaten den Machtdrang
der Menschen bindigen, weil sie hier iiber Sanktionsinstanzen verfiigen. Das
innerstaatliche Recht zieht dem ziigellosen Herrschaftsstreben des Men-

Perspektive wird von Morgenthau zwar nicht negiert, aber doch (legitimerweise)
ausgeblendet.

20 MORGENTHAU, Macht und Frieden, 70 (s. Anm. 8).

2 Ibid. 199.



302 Normative Ethik und Politik

schen Schranken, da die Staaten iiber eine klare gesetzliche Ordnung und
eine sie vollziehende Strafjustiz verfiigen. Auf diese Weise werden die kri-
minellen Energien in Schach gehalten.

Eine weitere Macht, die die Herrschaftsgier des «<homo politicus» auf ein
gemeinschaftsvertrigliches MaB zuriickdringt, bildet die individuelle Moral
des einzelnen. Deren Sanktionsinstanz ist das Gewissen, dall mit «Furcht
vor VerdruB»? droht, falls seine Forderungen iibertreten werden. Das Ge-
wissen bt aber nur dann eine gemeinschaftsermoglichende Funktion aus,
wenn die sich in thm artikulierende Vorstellung gelungenen Zusammenle-
bens von denen geteilt wird, die zu einer Gemeinschaft gehoren. Eine Ge-
meinschaft gewissenhaftester Menschen, von denen jeder ein anderes Ideal
vom menschlichen Zusammenleben verfolgt, kann nicht funktionieren. Die
Nation erfillt nun nicht nur die Bedingungen gemeinsamer moralischer
Vorstellungen, sondern ist geradezu deren Quelle. «Die Nation versieht die
Kopfe und Herzen der Menschen mit Erfahrungen» und deutet diese. Daher
definiert die Nation die «Ethik und Ziele, die von den Menschen in Waht-
heit verfolgt werden.»®

SchlieBlich gibt es noch eine dritte Macht, die das gemeinschaftliche
Verhalten der Menschen in Grenzen zu halten hilft, nimlich die gesell-
schaftliche Moral. Deren Sanktionsinstanz ist die 6ffentliche Meinung. Die
Gesellschaft zwingt mittels einer von allen geteilten Entriistung diejenigen,
die gegen den Anstand verstoBen, sich den gesellschaftlichen Normen ent-
sprechend zu benehmen.

Diese Ausfithrungen werden vielleicht schon vermuten lassen, warum
Motgenthau Recht, Sitte und Moral fiir inadiquate Instrumente erachtet, um
die Machtgier auf internationaler Ebene zu temperieren. Die gleiche Institu-
tion, die normative Einschrinkung des einzelnen Menschen garantiert, fithrt
zu der Machtlosigkeit ethischer Begrenzung im internationalen Leben: der
souverine Nationalstaat.

4. Die Machtlosigkert der Moral gegeniiber dem Nationalstaat

Fir Morgenthau bildet die Abkapselung der europdischen Vélker in Natio-
nen das entscheidende Hindernis, die Machtpolitik der Staaten anderen Mal3-
staiben als den Gesetzen des Machtkampfes zu unterstellen. Der Abso-
lutheitsanspruch des souverinen Nationalstaates duldet keine Sanktionsin-
stanz fir Recht, Sitte und Moral.

a) Die Machtlosigkeit des Volkerrechts: Das innerstaatliche Recht kann
seine Funktion, die Freiheit der Biirger zu schiitzen, nur erfiillen, weil es
nicht den Biirgern selbst, sondern unabhingigen, gewaltenteilig organisier-
ten Institutionen anvertraut ist. Derartige Institutionen existieren nicht in

22 MORGENTHAU, La Réalité des Normes, 59, Anm. 14 zitiert nach C. FREI,
Hans ]. Morgenthau (s. Anm. 10), 144; Ubersetzung d. Verf.
2 MORGENTHAU, Macht und Frieden, 241, Anm. 8.



Normative Ethik und Politik 303

der Welt der souverinen Staaten. Vielmehr entsteht das Volkerrecht durch
internationale Vertrige, eine Jurisdiktion oberhalb der Staaten gibt es nur in-
sofern, als die Staaten sich ihr freiwillig unterwerfen werden. Und die Exe-
kution des Volkerrechts ist ginzlich in die Hand der Staaten gelegt: «Wie der
einzelne Staat sein eigener Gesetzgeber und der Schopfer seiner eigenen Ge-
richte und deren Rechtsprechung ist, ist er auch sein eigener Vollstreckungs-
und Polizeibeamter.»?*

Da es nun in der Natur der Staaten liegt, riicksichtslos thre Macht meh-
ren zu wollen, ist das Volkerrecht bei thnen in schlechten Hinden. Vielmehr
werden die Staaten im Zus gentium nur ein weiteres, willkommenes Instrument
im Kampf um Macht erblicken: Die Staaten «werden die Bestimmungen des
Voélkerrechts natiirlicherweise im Hinblick auf ihre partikularen und diver-
gierenden Konzeptionen des nationalen Interesses interpretieren und an-
wenden. Sie werden sie natiirlicherweise fiir die Unterstiitzung ihrer jeweili-
gen AuBenpolitik einsetzen.»?

b) Die Machtlosigkeit von Sitte und Moral: Noch folgenschwerer als der
Zerfall des mittelalterlichen orbis in souverine Staaten ist die Herausbildung
des NationalbewuB3tseins in den Staaten. Verstanden sich noch die vornatio-
nalen Staaten als eine internationale Gemeinschaft, die auf einem morali-
schen BewuBltsein mit supranationalem Charakter beruhte, entwickelte sich
der Nationalstaat zunehmend zu einer «moralisch selbstgeniigsame(n) ...
Gemeinschaft»?, in der sich, sozusagen mit moralischer Souverinitit, ein ei-
genes, in sich abgeschlossenes Ethos herausbildete. Die Konsequenz hieraus
ist, dal es zwar weiterhin moralische Abstrakta gibt, die von allen als ver-
pflichtend anerkannt werden. Deren normative Konkretisierung geschieht
aber in den Nationen auf je eigene, von einander erheblich abweichende
Weise. Daher existieren keine supranational anerkannten Standards fiir das
Verhalten der Staaten. «In der Politik ist die Nation und nicht die Mensch-
heit die hochste Tatsache.»?’

c) Das Fehlen von allen geteilter MaB3stibe fiir das internationale Zu-
sammenleben von Staaten hat auch verheerende Folgen fiir die Bindigung
der Staaten durch eine Weltoffentlichkeit. Denn ohne eine weltweit aner-
kannte politische Ethik kann es keine moralisch autorisierte Weltoffentlich-
keit geben, deren einstimmiger Urteilsspruch Staaten ichten und so in
Schranken weisen kann: «Eine 6ffentliche Weltmeinung, die die AuBenpoli-
tik nationaler Regierungen begrenzt, ist eine bloBe Forderung. Die Wirklich-
keit des internationalen Lebens zeigt so gut wie keine Spur davon.»?

24 Tbid. 262f.
% Ibid. 250.
26 Thid. 224.
77 Tbid. 241.
28 Ibid. 241.



304 Normative Ethik und Politik

Hier wird nun deutlich, warum Morgenthau so vehement jeden Versuch
abwehrt, das Verhalten der Staaten im internationalen Verkehr moralischen
MaBstiben zu unterwerfen. Denn moralische Kriterien sind immer nur Aus-
druck des partikularen Ethos einer Nation. Die Moral verfigt auf interna-
tionaler Ebene nicht mehr iiber die koordinierende Funktion, die sie in den
Staaten wahrnimmt. Wer daher das Verhalten von Staaten seinen morali-
schen MaBstiben unterwerfen will, ist ein moralischer Imperialist und in der
Gefahr in ein kriegstreiberisches Kreuzfahrertum zu entgleisen. Fithrt doch
die Gleichsetzung der je eigenen Moral mit der Moral schlechthin zu «jener
Verzerrung des Urteils, die in blindem Kreuzzugseifer Nationen und Zivili-
sationen zerstort — im Namen sittlicher Grundsitze, Ideale oder Gottes»®.

Es zeigt sich also zusammenfassend, daB3 fiir Morgenthau die Moral auf
internationaler Ebene nicht die Funktion wahrnehmen kann, die sie in den
Staaten ausiibt, nimlich mittels durchsetzungsfihiger Sanktionsinstanzen
den «amor dominandi» des «homo politicus» auf ein gemeinschaftsfihiges
MaB zuriickzudringen. Wie aber kénnen dann Normen in der internationa-
len Gemeinschaft zur Geltung gebracht werden?

5. Die «balance of power» als Selbsthindigung der Nationalstaaten

Die beste Losung fiur den internationalen Frieden wiirde, so Morgenthau,
darin bestehen, eine Art Weltregierung zu errichten, die mit den gleichen
Herrschaftskompetenzen ausgestattet ist wie die Staaten nach innen. Diese
Losung scheitert aber am Widerstand der Staaten. Die einzige realisierbare
Moglichkeit, den «amor dominandi» der Staaten zu biandigen, besteht daher
darin, daB sich die Staaten in threm widersittlichen Streben gegenseitig neu-
tralisieren. Dies 1st der Zustand des Gleichgewichts der Michte. Das Mich-
tegleichgewicht wird somit zum Substitut einer moralischen Sanktionsin-
stanz von hohem ethischen Wert. Denn indem es Krieg zwischen den Staa-
ten verhindert, sichert es den Fortbestand des Nationalstaates, der morali-
schen Gegenmacht zum «amor dominandi» im einzelnen Individuum.
Fir Morgenthaus ethische Hochschitzung ungeziigelter Machtpolitik ist
entscheidend, daf3 fiir ihn mit dem «Streben mehrerer Nationen nach Macht
. zwangsliufig eine Konstellation, die als Gleichgewicht der Michte be-
zeichnet wird»®, entsteht. Die Machtwaage pendelt sich sozusagen von al-
lein ein, wenn die Staaten ithr Machtgewicht in die Schalen werfen. Zum
rechten Verstindnis dieses Gedankens darf man allerdings nicht aufler Acht
lassen, daB3 fiir Morgenthau Machtpolitik einer inhdrenten, quasi moralischen
MiBigung folgt, die sich im Prinzip des «geringsten Ubels»*! artikuliert. Da-
mit ist gemeint, dal Staaten in ithrem widersittlichen Machtstreben die Frei-

? Ibid. 56.
0 1bid. 145
31 MORGENTHAU, Scientific Man versus Power Politics, 202 (s. Anm. 17).



Normative Ethik und Politik 305

heit anderer Staaten nicht mehr verletzen sollen, als es zur Verfolgung ihres
nationalen Interesses notwendig ist.

Wenn also einem Staatsmann mehrere Wege offenstehen, um die Macht-
interessen seines Staates zu realisieren, soll er den wihlen, auf dem die In-
teressen der anderen Staaten am wenigsten beschnitten werden. Auf diese
Weise wiirde der Machtpolitiker anderen Nationen «Gerechtigkeit erwei-
sen»’?. Machtpolitik steht somit nicht nur im Dienst der eigenen Nation,
sondern in gewisser Weise auch aller anderen. Das Prinzip des «geringeren
Ubels» stellt eine der Machtpolitik innewohnende Beschrinkung dar, weil
gerade ein machthungriger Staat kein Interesse daran hat, den Widerstand
anderer Staaten mehr als unbedingt notwendig herauszufordern oder Feind-
schaften zu pflegen. Insofern fithrt gerade eine Politik des nationalen Inter-
esses die Staaten dazu, nach Moglichkeit Frieden untereinander zu halten.

Eine Politik also, die sich ganz und gar von ihrem nationalen Machtin-
teresse leiten 1aB3t, ist fiir Morgenthau moralisch geboten: Nationalstaatliche
Machtpolitik steht zugleich im Dienst aller Nationen, der Quelle und dem
Garant moralischer Normen iiberhaupt.

II1. Riickfragen

In Anlehnung an Kant konnte man Morgenthaus Anliegen so formulieren:
Selbst fir Volker von Teufeln ist das Problem der Friedenssicherung losbar,
wenn sie nur Verstand haben. Nur die konsequente Verfolgung der eigenen
Interessen fithrt zu einer halbwegs stabilen internationalen Ordnung. Es liBt
sich aber die Frage aufwerfen, ob Morgenthau nicht doch vorderhand den
«homo politicus» moralisch sozusagen anreichert, um ihn friedensfihig zu
machen. So gehort es fiir Morgenthau zur klugen Machtpolitik, das geringste
Ubel zu wihlen, also die Interessen anderer Staaten nicht in einem groBeren
Umfang zu vetletzen, als es fiir den eigenen Machterhalt notwendig ist.
Nach welchen Kriterien soll aber ein Staatsmann den Interessen anderer
Staaten gerecht werden, ja sie iiberhaupt wahrnehmen kénnen, wenn er ganz
dem Horizont des Interessen- und Werteverstindnisses seiner Nation ver-
haftet ist? Die Forderung, die Interessen anderer Staaten abzuwigen, setzt in
Wirklichkeit eine supranationale Moral voraus, die die gleichen Bedingungen
erfilllen muBl wie die binnennationale Moral, nimlich ein Zusammenleben
zu koordinieren. Andernfalls wiirde auch eine Politik nach dem Prinzip des
geringsten Ubels keinen Frieden in der Welt der Staaten bewirken konnen.
Morgenthaus Machtpolitik impliziert nicht nur supranational anerkannte
Wertmal3stibe, sondern auch ein moralisches Verpflichtungselement. Die
Forderung, dem Prinzip des geringsten Ubels zu folgen, impliziert als Impe-
rativ einen Appell an die Moralitit des Staatsmannes und 1aBt sich nicht als
eine Spielregel des Machtkampfes begriinden. Warum auch sollte ein «<homo

32 MORGENTHAU, Macht und Frieden, 57 (s. Anm. 8).



306 Normative Ethik und Politik

politicus» auf die Idee kommen, die Interessen einer kleinen Nation, die kei-
ne Bedrohung seiner Macht mobilisieren kann, in irgendeiner Weise zu be-
riicksichtigen? Der «homo politicus» Morgenthaus verfiigt de facto iiber ein
hoheres moralisches BewuBtsein und mehr Tugendhaftigkeit, als er per de-
finittonem haben diirfte.

Hier scheint mir die entscheidende Schwiche im Morgenthauschen Den-
ken zu liegen. Indem er sich iiber die ethischen Ingredienzen seiner Theorie
hinwegtauscht, stoB3t er nicht zu einem wirklichen politischen Realismus vor,
der nach den Realisationsbedingungen ethischer Normen in der Welt fragt,
so wie sie wirklich ist. So wie Morgenthau zu Recht dem Liberalismus vor-
wirft, die Realisierungsbedingungen normativer Vorgaben zu idealisieren, so
muf er sich umgekehrt den Vorwurf gefallen lassen, die Gesetze der Macht
mit deren Zielsetzung zu identifizieren.

SchlieBlich ist Morgenthaus «Realismus» keineswegs so ausschlieBlich
wirklichkeitsverhaftet, wie er glauben machen mochte. Woher weill Mot-
genthau, daB Machtpolitik, die nur durch das Prinzip des geringsten Ubels
geziigelt wird, zu einem stabilen Gleichgewicht der Machte fihrt? Wer nach
den Realisationsbedingungen von Normen fragt, kommt gar nicht darum
herum, plausible Vermutungen iiber Tendenzen in der Geschichte anzustellen.

Fa3t man diese beiden Kritikpunkte zusammen, konnte der Anspruch
der katholischen Kirche auch im Rahmen des politischen Realismus disku-
tabel werden, «kraft ... threr Universalitit ein ganz enges Band zwischen den
verschiedenen menschlichen Gemeinschaften und Nationen zu bilden» (GS
43). Dabei sieht Kirche ihre weltverbindende Kraft zum einen in ihrem
Auftrag, ethische und anthropologische Grundwahrheiten wie z. B. die
Wiirde und Grundrechte der Person zu hiiten und einzufordern. Zum ande-
ren erhebt die Kirche den Anspruch — und dies ist fiir die Auseinanderset-
zung mit Morgenthau entscheidend —, auf der Ebene der konkreten norma-
tiven Inhalte im Vollzug ihrer universalen Solidargemeinschaft eine Art
Weltethos zu entwickeln. Ein derartiges universales Weltethos bedeutet ge-
rade nicht, die Vielfalt der Traditionen der Vélker zu eliminieren. «Vielmehr
fordert und ibernimmt es [das Gottesvolk] Anlagen, Fahigkeiten und Sitten
der Volker, soweit sie gut sind» (GS 43).

Zweifellos wird man Morgenthaus These vom Fehlen einer supranatio-
nalen Handlungsgemeinschaft nicht ginzlich zuriickweisen, wenn man sie
als Kritik an der Realitit der Kirche liest. Sicherlich ist die hochherzige
Selbstverpflichtung des Konzils noch bei weitem nicht erfiillt, «die Note un-
serer Zeit nach Kriften zu lindern, und zwar nach alter Tradition der Kirche
nicht nur aus dem UberfluB, sondern auch von der Substanz» (GS 88).
Nicht akzeptiert werden kann allerdings die von Morgenthau vorgetragene
Behauptung, zu der moralischen Souverinitit der Nationen gibe es letztlich



Normative Ethik und Politik 307

nur die Alternative der Nivellierung der Vielfalt der Ethoi in einer Art Welt-
nationalstaat als «eine(r) supranationalen Gemeinschaft von Individuen»?.

Hier richt sich, daB Morgenthau nicht iber eine Wertskala nachdenkt,
ohne die sein Prinzip des geringsten Ubels leer bleibt. Daher kann er die
Herausbildung der Nationalstaaten nur negativ als Sicherheitsproblem und
nicht positiv als Realisierung des Selbstbestimmungsrechts der Volker wahr-
nehmen. Im Grunde scheitert Morgenthau an der gleichen Stelle wie die von
thm etwas abschitzig als Idealismus bezeichnete liberale Hoffnung auf eine
Friedenssicherung durch uneigenniitzige Solidaritit der Staaten. Realismus
und Idealismus gelingt es nicht, Sicherheit und Freiheit miteinander zu ver-
einen. Wihrend sich nimlich der Idealismus auf die Freiheit fixiert*, opfert
Morgenthau die Freiheit der Sicherheit. Beides sind letztlich inhumane
Wege.

3 1bid. 417.

3 Vgl. hierzu BEESTERMOLLER, Gerhard, Die Vélkerbundsidee. Leistungsfi-
higkeit und Grenze der Kriegsichtung durch Staatensolidaritit, Stuttgart 1995
(Theologie und Frieden, 10).



	Normative Ethik und Politik : Rückfragen an den politischen Realismus (H.J. Morgenthau)

