
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Dewey in deutscher Sprache : Sammelrezension

Autor: Wolf, Jean-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761225

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Claude Wolf

Dewey in deutscher Sprache

Sammelrezension

Dewey (1859-1952) ist eine Ikone in der Theoriengeschichte der Pädagogik,
und es ist kein Zufall, daß zuerst einige seiner Arbeiten zur Pädagogik und
Psychologie des Lernens ins Deutsche übersetzt wurden. Als Philosoph
wurde er in Amerika zu seinen Lebzeiten ein Prominenter, nach seinem Tode

aber wurde er lange ignoriert. In der philosophischen Gemeinschaft wird
Dewey in jüngster Zeit wieder beachtet, nicht zuletzt durch den großen Einfluß

von Richard Rorty. Ein Blick auf einige auch in deutscher Sprache
zugängliche Hauptwerke von Dewey wird allerdings rasch davon überzeugen,
daß dessen Denkstil wenig gemeinsam hat mit seinem Bewunderer Rorty:
Dewey ist kein postmoderner Ironiker, und er läßt sich auch nicht für Ror-
tys Verzicht auf Methode und Wissenschaftlichkeit einvernehmen. Das
produktive Mißverständnis von Rorty hat zu einer neuen Dewey-Forschung
geführt. Doch richten wir die Aufmerksamkeit auf einige deutsche Textausgaben.

Die erste Ubersetzung eines Buches von Dewey in Deutschland
erschien 1905; es handelte sich um eine Version von The School and Society. Unser

Autor wurde zuerst als Pädagoge und nicht als Philosoph rezipiert. Dies
ändert sich jedoch durch die Veröffentlichung von Wie wir denken. Eine
Untersuchung über die Begehung des reßektiven Denkens %um Prozeß der Erhebung, mit
einer Einleitung von Leopold Deuel; sie erschien als Band V der Sammlung
Erkenntnis und Leben, Zürich 1951 — einer Reihe, die von Walter Robert Corti
herausgegeben wurde. Dieser hat sich seit 1966 mit der Organisation von
internationalen Kolloquien und der Herausgabe von Sammelbänden über
William James und George Herbert Mead für eine philosophische Auseinandersetzung

mit den Pragmatisten eingesetzt. Sein persönlicher Kontakt mit
Dewey1 und mit dem Historiographen der klassischen amerikanischen Philo-

1 Corti hatte Dewey kennengelernt und einige Jahre später in der Neuen Zürcher

Zeitung vom 16.7.52 einen Nachruf auf den Philosophen verfaßt. Dort schrieb
er: «In John Dewey verkörperte sich die schaffende Intelligenz ohne Hybris, der
Wille, daß sich in der sozialen Gerechtigkeit die Freiheit bewahre, und der Glaube,
daß die Segensseite der Technik noch kaum erschlossen sei. Nach ihm ist diese
Welt nur verloren, wenn wir uns selber aufgeben.» Zitiert nach Guido Schmidlin:



Dewey in deutscher Sprache 287

sophie, Herbert Schneider, sein breites Interesse an einer genetischen
Philosophie und seine Mitwirkung an der Begründung des Kinderdorfes Pestalozzi

verstärkten ein theoretisches und praktisches Interesse an Deweys Ideen.

Die deutsche Ausgabe von How We Think stützt sich auf die erste Auflage

von 1910.2 Zu dieser Entscheidung äußert sich Corti in einer Anmerkung:

«Unsere Übersetzung folgt der ersten, historisch wirksamen Ausgabe.
Die zweite, 1933 erschienene Auflage3 ist schon stärker auf Deweys spätere
logische Schriften ausgerichtet.» Man kann sich fragen, ob diese Beschränkung

auf die erste Auflage sinnvoll ist. Wie dem auch sei: Diese Ausgabe ist
durchaus lesenswert. Trotz der Konzentration auf das Praktische und Nützliche,

die man mit dem Namen «Pragmatismus» in Verbindung bringt, findet
sich bei Dewey eine Warnung vor der Verachtung der Theorie. Und in der
Konklusion des Buches wird «der Lehrer als Künstler» beschrieben, der die
Schülerinnen und Schüler nicht nur zur Nachahmung, sondern vor allem zu
eigenen Methoden und Visionen ermutigt. Pädagogik und Philosophie
bilden bei Dewey eine untrennbare Einheit, und wer etwas über die Philosophie

erfahren will, muß mit dem Studium der ersten Explorationen der
Kleinkinder beginnen. Schon hier geht es um mehr als nur um den
unmittelbaren Nutzen oder das nackte Überleben.

«Wer die Frage des Nutzens zum alleinigen Maßstab macht, der engt
seinen Horizont so ein, daß er sich selbst den Weg versperrt. Es ist
nicht gut, das Denken zu eng und fest mit der Frage des Nutzens zu
verketten. Wirkungsvolles Handeln erfordert großzügiges und
phantasiereiches Denken. Um die Schranken der Gewohnheit und Routine zu
durchbrechen, muß zumindest genügend Interesse an geistiger Tätigkeit
um ihrer selbst willen vorhanden sein. Nur wo dieses Interesse am Wissen

selbst besteht und Freude am freien Spiel der Gedanken, kann das

praktische Leben freier und fortschrittlicher gestaltet werden.» (147).
«Largeness of vision through the use of imagination» — diese Formulierung
im Original wird in der Übersetzung nicht wörtlich, aber doch angemessen
und geistvoll wiedergegeben. «Sich selbst den Weg versperrt» steht für
«defeats itselß). Daß direkte Strategien zur Erreichung eines Ziels «self-defeat-
ing» sein können und daß man auf indirekten Wegen manchmal besser zum
Ziel kommt, ist eine Einsicht, die auch im Utilitarismus und Pragmatismus
ausführlich gewürdigt wurde.

Demokratie und Erziehung heißt ein nächstes, 488 Seiten umfassendes
Werk. Seine Publikationsgeschichte ist signifikant. Die von Erich Hylla
besorgte Ausgabe erscheint in erster Auflage 1930 bei Hirt in Breslau, die

Walter Robert Corti. Der Gründer des Kinderdorfes Pestalozzi in Trogen, Zürich
1996, 189.

2 Vgl. The Works of John Dewey, hrsg. von Jo Ann Boydston, Carbondale &
Edwardsville: Southern Illinois University Press, 1981, The Middle Works Bd. 4.

3 Vgl. The Works of John Dewey, The Later Works Bd. 8 (How We Think,
Revised Edition 1933).



288 Dewey in deutscher Sprache

zweite Auflage 1949 im Westermann-Verlag. Die dritte Auflage erscheint
1964 in Braunschweig. Diese Auflage wird 1993 in der Pädagogischen Reihe
Beltz nochmals unverändert herausgegeben, versehen mit einem Vorwort
und einem Nachwort des in Bern lehrenden Pädagogieprofessors Jürgen
Oelkers. Wie Hylla in seinem Vorwort zur dritten Auflage bemerkte, hat die
europäische Rezeption dieses bereits 1916 erschienen Originals4 als
Standardwerk der Reformpädagogik mit 50 Jahren Verspätung eingesetzt. Die
beiden Wogen des Kulturchauvinismus, die in Deutschland zwei Weltkriege
eingeleitet haben, waren das hauptsächliche Hindernis für eine kontinuierliche

philosophische Rezeption des Pragmatismus. Daß die «Bearbeitung»
immer wieder nachgedruckt wurde, könnte ein Indiz dafür sein, daß es sich um
eine vertretbare Ubersetzung handle. Oelkers warnt jedoch im Vorwort vor
blindem Vertrauen in die Ubersetzung: «Hyllas Ubersetzung hat ihre
Probleme ...» Oelkers möchte Dewey davor bewahren, in der deutschsprachigen
Welt weiterin ignoriert und mißverstanden zu werden. Conditio sine qua
non einer solchen Bemühung wäre allerdings eine korrekte Übersetzung, die

Dewey als subtilen und differenzierten Denker wahrnimmt und wahrnehmbar

macht. Übersetzen philosophischer Texte ist eine philosophische
Tätigkeit, welche die Extreme der «Bearbeitung» und der geistlosen Imitation
vermeiden sollte. Nur ein Beispiel: Im 23. Kapitel äußert sich Dewey über
die verschiedenen Aufgaben und Rollen eines Menschen in und neben
seinem Beruf. Dazu verwendet er die Ausdrücke «vocation», «occupation»,
«calling», während die Ausdrücke «profession», «business» oder «employment»

nur selten gebraucht werden. Hylla übersetzt fast immer und univok
mit «Beruf»5 und «beruflich», was das ganze Kapitel um seinen sprachlichen
und gedanklichen Witz bringt. Das Schlimmste, was man einem Denker wie
Dewey antun kann, besteht darin, daß man ihn seiner Nuancen beraubt.
Immerhin ist der Nachdruck dieser älteren Übersetzung geeignet, die praktische

Tragweite von Deweys Kritik an der Dichotomie von Zwecken und
Mitteln für die Pädagogik zu dokumentieren: Erziehung, die nur als Mittel
zu einem (späteren) Zweck, als Vorbereitung oder Berufsausbildung
verstanden wird, bringt den Zögling um das halbe Leben. Deshalb hat Erziehung

den Zweck in sich selber, nämlich in der Befreiung und Stärkung des

Menschen für seine eigene «Bestimmung» (wie man vielleicht «vocation» an

einigen Stellen übersetzen sollte).
Psychologische Grundfragen der Erziehung erschien 1974 beim Ernst Reinhardt

Verlag in München und ist als Uni-Taschenbuch 331 zugänglich. Es
bietet im ersten Teil eine Übersetzung von Human Nature and Conduct (Origi-

4 Vgl. The Works of John Dewey, The Middle Works Bd. 9.
5 Störend ist diese Übersetzung an folgender Stelle: «The dominant vocation

of all human beings at all times is living - intellectual and moral growth.» Bei
Hylla heißt das auf S. 401: «Die oberste Berufsaufgabe aller Menschen zu allen
Zeiten ist, zu leben, geistig und moralisch zu wachsen.»



Dewey in deutscher Sprache 289

nalausgabe 19226), im zweiten Teil einen kürzeren Beitrag mit dem Titel
Erfahrung und Erhebung, dessen amerikanische Ausgabe 1938 erschienen ist.7
Während der erste Teil also der bekannten Studie von Dewey über das
Verhältnis der Verhaltensformen [habits] zur sozialen Natur des Menschen,
seinen Impulsen und seiner Intelligenz gewidmet ist, wird im zweiten Teil das

Programm der Reformpädagogik dargestellt, das in der Maxime gipfelt: «Die
wichtigste Einstellung, die gelehrt werden kann, ist das Bedürfnis nach
weiterem Lernen.» (268). Verhaltensformen [habits] sind nicht essentiell
konservativ, sondern sie können je nach Umständen und gesellschaftlichem
Kontext eher zu Routine und Imitation oder zu schöpferischen Fähigkeiten
werden — «Alles hängt hier von den Umständen ab» (66f.). Die Übersetzung
ist falsch — im Original heißt es: «It all depends upon its quality.» Eher handelt

es sich um eine Bearbeitung, die vielleicht an einigen Stellen eine
Verständnishilfe bieten mag, insgesamt aber als irreführend gelten muß. Die
Übersetzung kann auf keinen Fall eine Lektüre des Originals ersetzen, weil
sie ungenau und steif ist. Werner Correll verweist in seinem Vorwort zu dieser

Ausgabe auf weitere Übersetzungen. Wir werden uns im Folgenden
neueren Übersetzungen zuwenden, in denen das philosophische Programm
Deweys in seiner ganzen Breite und Tiefe zum Ausdruck kommt und den
eher modernen Anforderungen an eine Übersetzung entsprechen.

1980 erscheint Kunst als Erfahrung bei Suhrkamp, übersetzt von Christa
Velten, Gerhard vom Hofe und Dieter Sulzer. Die Originalausgabe erschien
1934 unter dem Titel Art as Experience.8 Die Schlüsselthese zur Kunst —

Kunst sei ein Bruch mit der vertrauten Routine — ist Vorwand und Öffnung
für eine Untersuchung allgegenwärtiger ästhetischer Aspekte im moralischen
Handeln, aber auch in der Erfahrung der Natur. Die inhärente Erweiterung
eines philosophischen Teilgebiets zu einer Kritik der Kultur mag jene Leser
enttäuschen, die mit einem Spezialinteresse an Kunsttheorie an die Lektüre
herantreten, doch sie ist charakteristisch für Deweys Ambition nach
philosophischer Integration aller Bereiche und Spezialisierungen. Der scheinbare

Widerspruch einer pragmatischen Theorie der Kunst wird mit einer
Differenzierung des Begriffs des Nutzens zurückgewiesen: Die Kunst hat durchaus

einen «Nutzen», doch läßt sich dieser nicht auf begrenzte Ziele reduzieren

(269). Vielmehr dient Kunst der Erweiterung und Intensivierimg der
Erfahrung. Dabei ist sie — nach einem Diktum von Matthew Arnolds «Kritik
des Lebens» — doch nicht auf direkte Weise. Dewey distanziert sich von
einer direkten moralischen oder politischen Nutzanwendung der Kunst,
zugunsten einer indirekten Kritik, die erfolgt

«durch imaginative Anschauung gerichtet an imaginative Erfahrung
(nicht Urteilssetzung) von Möglichkeiten, die zu den realen Bedingun-

6 Vgl. The Works ofJohn Dewey, The Middle Workr Bd. 14.
7 Vgl. The Works ofJohn Dewey, The Later Works Bd. 13.
8 Vgl. The Works ofJohn Dewey, The Later Works Bd. 10.



290 Dewey in deutscher Sprache

gen kontrastieren [...] Durch einen Sinn für Möglichkeiten, die sich vor
uns eröffnen, werden wir der Beengtheit bewußt, die uns behindert, und
der Lasten, die uns bedrücken» (399).

Die Lektüre dieses Buches empfiehlt sich ganz besonders als wirksames An-
tidoton gegen vulgäre Deutungen des Pragmatismus als einer Ideologie des

kapitalistischen Profitdenkens. «Expansion» und «Bereicherung» der menschlichen

Natur werden von Dewey neu gedeutet. Seine Philosophie ist im
Kern eine modernitätsbewußte, an der methodischen Selbstdisziplin der
Naturwissenschaften geschulte Kritik der Kultur ohne prophetische Gebärden.
Zielscheibe der Kritik sind die unter Philosophen, aber auch im Alltag
verbreiteten Haltungen der Engstirnigkeit und Sturheit, aber auch der
Leichtgläubigkeit, dem Hang zu voreiligen Schlüssen und falschen Verallgemeinerungen.

Trotz seiner klaren Bejahung der technischen Zivilisation als

Überwindung magischen Denkens und der Methode der Naturwissenschaft als

der zuverlässigsten Form des Lernens widersetzt sich Dewey der Verabsolutierung

der Naturwissenschaft zur einzig möglichen und angemessenen
Denkform. Kunst wird als unterschieden, aber doch in einem einzigen Kon-
tinuum mit Alltagsverstand und wissenschaftlicher Forschung gesehen.
Wiederum ist es die Entwicklung des Kleinkinds, welches durch erste intelligente

Überwindung von Hindernissen zum Bewußtsein seiner selbst gelangt,
und zwar im Medium kontrollierter Ausdruckshandlungen (wie dem Schreien

und Lächeln, mit dem die Eltern «manipuliert» werden). Das Kleinkind
entwickelt sich zum Ausdruckskünstler; es lächelt, um Gunst zu erhalten.
«There is now art in incipiency.» Die Kontrolle von Emotionen und die
bewußte Interaktion mit der Umwelt führen dazu, sich selber und einer Welt
von Werten und Bedeutungen inne zu werden. — Leider findet man in dieser

Ausgabe kein Glossar, so daß etwa Schlüsselbegriffe des Originals wie «con-
summatory» und «consummation» (die auf eine in sich stimmige und
abgeschlossene Erlebniseinheit verweisen) weder im Text noch im Index zu
finden sind. Dafür findet sich im Index das Wort «Erlebnis». Dieses deutsche
Wort kann als Übersetzung von «an experience» (mit dem unbestimmten
Artikel) in Erwägung gezogen werden, doch ohne Glossar wird man wohl
kaum daraufkommen. Auf S. 83 wurde ein Satz einfach weggelassen, der in
der englischen Ausgabe (The Later Works, 10, p. 73) steht und lautet: «This
function creates the <universality> of a work of art.» Vielleicht ist es ein
Versehen, vielleicht aber auch eine Kapitulation vor der Schwierigen, diesen
Satz zu verstehen, der an einen Kontext anschließt, der nicht genau übersetzt

wird. So heißt es, daß die Auswahltätigkeit einer Emotion «condenses
what is abstracted in an object that is an epitome of the values belonging to
them all.» Nun wird «an epitome of the values» übersetzt mit «die Summe
der Bedeutungen». Leserinnen, die nur die deutsche Übersetzung vor Augen
haben, entgeht demnach die Tatsache, daß an dieser Stelle von einer
«Verkörperung der Werte» und der «(Universalität) eines Kunstwerks» die Rede



Dewey in deutscher Sprache 291

ist. Wie diese Stichprobe zeigt, kann dieser Übersetzung nicht blind vertraut
werden.

Die Erneuerung der Philosophie (Hamburg: Junius-Verlag 1989) eröffnet
eine Reihe von Übersetzungen aus der Feder von Martin Suhr. Der Titel der
amerikanischen Ausgabe lautet "Reconstruction in philosophy (1920, Neuausgabe
mit einem längeren Vorwort und Rückblick von Dewey 19489). Es sei gleich
vorausgeschickt, daß Suhrs Übersetzungen sowohl präzis als auch in gut
lesbarem Deutsch verfaßt sind. Das vorhegende Buch ist besonders ansprechend

und anschaulich, der lebendige Ton der Vorlesung mit der direkten
Anrede ans Auditorium ist beibehalten, und sein Vortrag vermittelt einen
überzeugenden Eindruck der Aufgabe, die Philosophie als Therapie von
Pseudoproblemen zu verstehen. Scheinprobleme entstehen meist durch
Loslösung vom historischen und partikulären Kontext und können durch
konkrete und an einer praktischen Lösung orientierte Problemstellungen ersetzt
werden (175). Hinter Scheinproblemen verbergen sich aber auch oft Interessen

einer Elite an Herrschaft und Manipulation. Abstraktion und Spekulation

wirken ablenkend. Befreiung vom intellektuellen Somnabulismus

dagegen erfolgt durch eine Wiedervereinigung von Denken und Beobachten
(185). Die neue Wahrheitstheorie des Pragmatismus wird als große Veränderung

im Verhältnis zur Autorität verstanden: Wahrheit (oder genauer:
Rechtfertigung von Wissensansprüchen) soll sich nicht mehr auf bereits bestehende

Gegenstände oder Traditionen gründen, sondern auf voraussehbare

Konsequenzen (203). Dabei redet Dewey nicht etwa einem revolutionären Iko-
noklasmus das Wort, denn - wie er zwei Jahre später in Human Natur and
Conduct ausführte — die Menschen sind infolge ihrer unvermeidbaren Primär-
sozialisierung mit rigiden Meinungen und Gewohnheiten vollgestopft. Dies
gilt ganz besonders für moderne Industriegesellschaften: Die Menschen glauben

zuviel - ihre Verwirrung entsteht eher aus einem Exzeß als aus einem
Mangel an vorfabrizierten Mustern. Diese sind weitgehend immun gegen
kulturrevolutionäre Zumutungen wie etwa eine Abschaffung von Familie,
Eigentum, Hierarchien und anderen Institutionen. Umso wichtiger wird die
korrektive und reformerische Funktion eines vorausschauenden Denkens,
das die Zeitgebundenheit und Relativität scheinbar bewährter Überlieferungen

erhellt. Neuanpassungen und Neuordnungen werden uns vom beschleunigten

sozialen Wandel aufgedrängt. Doch eine Befreiung von der Tradition
kann nur sehr bedingt und unvollständig stattfinden (96ff.). Zur Wissenschaft

muß sich wiederum die Kunst gesellen, denn
«... es gibt keine bedeutsamere Frage gegenüber der Welt als diese Frage
nach der Möglichkeit und Methode der Versöhnung der Einstellungen
der praktischen Wissenschaft und der kontemplativen ästhetischen

Wertschätzung. Ohne die erstere wird der Mensch zum Spielball und
Opfer der Naturkräfte, die er nicht nutzen oder kontrollieren kann.

9 Vgl. The Works of John Dewey, The Middle Works, Bd. 12.



292 Dewey in deutscher Sprache

Ohne die letztere könnte die Menschheit eine Rasse ökonomischer
Ungeheuer werden, die ruhelos rücksichtslose Geschäfte mit der Natur und
miteinander machen, gelangweilt von jeder Muße oder nur fähig, sie in
ostentativem Vorzeigen und extravaganter Verschwendung zu nutzen»
(I72).

Eine zweite Übersetzung bei Suhrkamp ist Erfahrung und Natur, Frankfurt
a.M. 1995. Der englische Originaltext basiert auf den Carus Lectures, die

Dewey 1922 gehalten hat. Als Buch erschien Experience and Nature 1925 und in
überarbeiteter Auflage 1929.10 Die deutsche Übersetzung von Martin Suhr
ist ein Meilenstein in einer um ein halbes Jahrhundert verspäteten Rezeption
Deweys nicht nur als Pädagogen, sondern als eines Philosophen, der nach
Alternativen zu traditionellen Formen des Denkens Ausschau hält. Endlich
können sich deutschsprachige Leser ein Urteil bilden über die Fülle von
Intuitionen und den von Jargon und technischen Formalismen freien Stil, in
dem sie dargeboten werden. Dieser Stil hat etwas Episches, Weitschweifiges,
er erinnert an ein groß angelegtes Variationenwerk über grundlegende Themen

der Philosophie. Die Darstellung gleicht auch einem Strom, in dem
Wichtiges auftaucht und wieder entschwindet. Sie paßt sich ihrem Gegenstand

an, mit der Absicht, das Flüchtige und Kontingente nicht zu leugnen,
aber auch nicht zu fetischisieren. Die Erfahrung unmittelbarer Qualitäten
hat ihr Recht — sie soll weder eliminiert noch vergöttlicht werden. Die
Abgrenzung vom Szientismus und von der Romantik, von Idealismus und
Realismus dient dazu, falsch gestellte Probleme zu ersetzen durch neue, dem
Konkreten und dem Kontext verpflichtete Problemstellungen. Fragen, die
sich in abstracto nicht beantworten lassen, erfahren eine an der Praxis
orientierte Neuformulierung. Das Allgemeine und relativ Statische haben einen
instrumentellen Wert als Bedingungen und Rahmenvoraussetzungen des

Kontingenten (152). Die klassische Metaphysik mit ihren Hypostasierungen,
Hierarchisierungen (z.B. die Unterordnung der Wirkung unter die Ursache,
der Materie unter den Geist, der körperlichen Arbeit unter die Muße etc.)
und ihrer Parteilichkeit für die reine Kontemplation (Erkenntnis als privilegierter

Zugang zur Wirklichkeit, als unmittelbare Besitznahme etc.) wird als

Reflex der Sklavenhaltergesellschaft entlarvt. Der selektiv wertenden Na-
turteleologie aristotelischer Provenienz wird eine neutrale Beschreibung der
Finalität in der Natur entgegensetzt. Der Grundtenor ist nicht antimetaphysisch

(vgl. 385f.), denn die Kritik an einflußreichen metaphysischen
Unterscheidungen kann durchaus als eine metaphysische Tätigkeit verstanden
werden. Dewey vertritt einen Naturalismus ohne Reduktionismus, indem er
den Begriffen von Natur und Erfahrung eine möglichst reiche, historische
und kulturkritische Weite und Tiefe verleiht. Überlieferte Dualismen
zwischen Natürlichem und Übernatürlichem, Fakten und Werten u.ä. (vgl. 271,

10 Vgl. The Works of John Dewey, The Later Works, Bd. 1, mit einer Einleitung

von Sidney Hook.



Dewey in deutscher Sprache 293

337, 350, 436ff.) werden als graduelle Unterschiede in einem Kontinuum
umgedeutet. Wichtige begriffsanalytische Unterscheidungen werden
aufrechterhalten — etwa Sein und Sollen, nicht-sprachliches und sprachliches
Bewußtsein (284, 393).

Wenden wir uns nun einem Werk zu, das sich komplementär zum
vorangegangenen verhält, indem es die erkenntnispsychologische Seite der Flucht
in imaginäre Gewißheiten motivkritisch herausarbeitet. Motiv dieser Flucht
ist eine Weltflucht als Ersatz für ungelöste praktische und technische
Probleme. Die Thematik ist bereits im Titel zusammengefaßt: Die Suche nach

Gewißheit. Erschienen ist das Buch bei Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1998. Der
Text basiert auf den Gifford Lectures von 1929 und erschien noch im gleichen
Jahr unter dem Titel The Questfor Certainty in Buchform.11 Die deutsche Version

des ausgewiesenen Dewey-Übersetzers Martin Suhr ist wiederum
vorbildlich. Die Suche nach Gewißheit bzw. Selbstevidenz ist vergeblich; es gibt
kein Heil im Transzendieren oder in der Weltflucht. Erziehung zur
Resistenz gegen Realitätsflucht [withdrawing from reality] ist Deweys Leitmotiv.

Die Suche nach Gewißheit hat ihre Wurzel in einer geringen Selbstachtung

(10f.), aber auch in einer Verkennung der Wirklichkeit als einer prekären

Mischung von Ordnung und Zufall. In der Neuzeit wird die Suche nach
Gewißheit zunehmend ersetzt durch die Herstellung von Sicherheit durch
methodische Kontrolle (130; 136; 205). Deweys Antiplatonismus wird
nirgends deutlicher als in solchen Aussagen: «Sie [Piaton und Aristoteles]
verherrlichen das Unwandelbare auf Kosten des Wandels, wobei evident ist,
daß alle praktische Tätigkeit in den Bereich des Wandels fällt.» (20f.) Das
eigentliche Problem der Philosophie bestehe in der Untersuchung des inneren
Zusammenhangs zwischen den kognitiven und praktischen Dimensionen
des Meinens (22fl; 40; 105) - an dieser Fragestellung wurden wir jedoch
durch den Hauptstrom der traditionellen Philosophie gehindert. Wichtig für
die Rezeption ist Deweys sog. «Reliabilism», sein Versuch, die Überlegenheit
der wissenschaftlichen Methode im weitesten Sinne gegenüber den «episte-
mologischen Lastern» oder der «epistemischen Verantwortungslosigkeit»12
des Alltagsmenschen zu profitieren. Die Isolierung von Wahrnehmung und
anekdotischer Erfahrung, die Unfähigkeit, statistische Wahrscheinlichkeiten
und tatsächliche Risiken ernstzunehmen, aber auch die groben «Laster» der
Leichtgläubigkeit und der überstürzten Verallgemeinerungen stehen den
«epistemischen Tugenden» der Forscher gegenüber, die ihre Hypothesen
gegenüber der Kritik einer Forschergemeinschaft offen exponieren (227; 297;
auch Erfahrung und Natur 437).

11 Vgl. The Works of John Dewey, The Later Works, Bd. 4, mit einem
Vorwort von Stephen Toulmin.

12 Die beiden in Anführungszeichen gesetzten Ausdrücke finden sich bei
Dewey nicht, doch er scheint an den genannten Stellen der Sache nach die moderne

Diskussion andeutungsweise vorwegzunehmen.



294 Dewey in deutscher Sprache

Dewey ist berühmt geworden als Philosoph der amerikanischen Demokratie.

Nun hegt auch sein wichtigstes Buch zur politischen Philosophie in
deutscher Sprache vor: Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, aus dem Amerikanischen

von Wolf-Dietrich Junghanns, herausgegeben und mit einem Nachwort

von Hans-Peter Krüger, Philo Verlagsgesellschaft: Bodenheim 1996.
Das Buch wird auch von der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft Darmstadt

angeboten. Auch diese Übersetzung ist gelungen. Die Orginialausgabe
erschien 1927 unter dem Titel The Public and Its Problems.13 Zur Einführung
ist eine Rezension Deweys von Walter Lippmanns The Phantom Public von
1925 abgedruckt. Die Demokratie wird als kommunitaristische Lebensform
gegen Kritiker wie Lippmann verteidigt. Die Erweiterung der Dorfdemokratie,

von der noch Jefferson träumen mochte, auf die große Gesellschaft
findet statt mittels der Ausbildung einer sozialen Intelligenz. Diese ist nicht
angeboren, sondern das, was wir aus unseren intelligenten Fähigkeiten in
einer bestimmten Gesellschaft machen. Sie manifestiert sich in Gewohnheiten

und Institutionen. Man kann von einem «intelligenten Stand der sozialen

Angelegenheiten» sprechen (174ff.). Dieser integriert Expertenwissen auf
eine kontrollierbare Weise in die Demokratie. Allerdings sind wir in
Massendemokratien mit einer enormen Zunahme von unvorhersehbaren und häufig

auch unerwünschten Konsequenzen konfrontiert. Diese nähren eine
tiefliegende Furcht vor dem sozialen Experimentalismus und führen zum Rückzug

vor der Realität in Form falscher Sakralisierungen von Staat und Nation.
Dewey sieht die Lösung der Probleme der Massendemokratie nur in einer
sich permanent verbessernden Demokratie, die in lokaler Autonomie
anfängt und sich in intelligenten Gewohnheiten und Institutionen weltweit
ausbreitet.

Für künftige Übersetzungen wären einige Desiderate zu nennen: Die
Dogiku, von der eine französische Übersetzung von Gérard Deledall bei
Presses Universitaires de France vorliegt und in der u.a. der von Peirce
geerbte Gedanke der Forschergemeinschaft ausgeführt wird; Freedom and Culture

(1939) und Liberalism and Social Action (1935), die Deweys kommunitaristische

und sozialdemokratische Erneuerung des Liberalismus vorstellen,
und die knappe religionsphilosophische Schrift mit dem Titel A Common

Faith (1934). Letztere ist eine irritierende und faszinierende Provokation,
vereinigt sie doch die antikatholischen Affekte von Dewey und plädiert für
einen religiösen Glauben ohne Supranaturalismus, ohne Gewißheit und
ohne Dogmen.

13 Vgl. The Works ofJohn Detrey, Later Works, Bd. 2.
14 Logic. The Theory of Inquiry, Holt, Rinehart and Winston 1938. Vgl. The

Works of John Dewey, Later Works Bd. 12.


	Dewey in deutscher Sprache : Sammelrezension

