
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Sucht den Lebenden bei den Toten! : Die Auferstehung Jesu : ein
theologisches, kein historisches Problem

Autor: Pfüller, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761223

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Pfüller

Sucht den Lebenden bei den Toten!

Die Auferstehung Jesu — ein theologisches,
kein historisches Problem

Das Problem der Auferstehung Jesu hatte in der Theologie eine wechselvolle

Geschichte. Behandelten es die einen nur am Rande, so betrachteten
und betrachten es die anderen als das zentrale Problem der christlichen
Theologie wie des christlichen Glaubens schlechthin.1 Nun hängt natürlich
der Stellenwert eines Problems wesentlich davon ab, was man darunter
begreift. Für das Begreifen des Problems der Auferstehung Jesu aber ist die
Problematik des Verhältnisses von Historie und Theologie vermutlich seit
dem 18./19. Jahrhundert wichtiger denn je. Vor etwa 30 Jahren wies Willi
Marxsen darauf hin, daß die Diskussion über das Thema Auferstehung Jesu
«speziell um das Verhältnis des Historischen zum Theologischen und des

Theologischen zum Historischen geht.»2 Und das unter einigem Aufsehen
erschienene Buch von Gerd Lüdemann sowie erste Reaktionen darauf belegen

die Wichtigkeit dieser Problematik erneut. Dabei dürfte sich die
Gesprächslage, wie sie vor etwa 30 Jahren Hans-Georg Geyer im Überblick
charakterisierte3, kaum verändert haben. Steht auf der einen Seite die Be-

1 Vgl. z.B. H. Kessler, Sucht den Lebenden nicht bei den Toten, Leipzig
1989, 15, 17ff.

2 W. MARXSEN, «Die Auferstehung Jesu als historisches und als theologisches
Problem», in: Die Bedeutung der Auferstehungsbotschaft für den Glauben an
Jesus Christus, Berlin 1967, 8.

3 Vgl. H.-G. Geyer, «Die Auferstehung Jesu Christi. Ein Überblick über die
Diskussion in der gegenwärtigen Theologie», in: ebd., 90—115. Vgl. zur Diskussionslage

auch die umfassende Untersuchung von KESSLER, a.a.O. (Anm. 1), bes. 110-
188. Vgl. auch die Neuausgabe von Kesslers Buch «mit ausführlicher Erörterung
der aktuellen Fragen», Würzburg 1995, 417—504; vgl. u.a. auch: Osterglaube ohne
Auferstehung?, hrsg. von H. Verweyen, Freiburg e.a. 21995, sowie K.-H. Menke,
Das systematisch-theologische Verständnis der Auferstehung Jesu, in: ThGl 85

(1995) 458—484. Diese und viele weitere Publikationen der jüngsten Zeit sind
vornehmlich bedingt durch die von G. Lüdemann entfachte, z.T. heftige Debatte. In
diese Debatte möchte der vorliegende Aufsatz nur indirekt eingreifen. Da es ihm
um die grundsätzliche scharfe Unterscheidung der historischen von der theologi-



248 Sucht den Lebenden bei den Toten!

streitung der Auferstehung Jesu als eines historischen Ereignisses, mit der
Tendenz, auch deren Objektivität zu eliminieren, so steht auf der anderen
Seite die starke Behauptung der Historizität und folglich auch der Objektivität

der Auferstehung Jesu. Dazwischen aber befindet sich eine Position, die

Auferstehung Jesu zwar nicht als historisches, wohl aber als objektives
Ereignis betrachtet.

An welcher Stelle des Spektrums sich die folgenden Überlegungen
einordnen, wird unschwer ersichtlich werden. Jedenfalls wollen sie der weiteren
Klärung der angedeuteten Problematik dienen, und damit nicht zuletzt auch
den Stellenwert des Problems der Auferstehung Jesu für die christliche
Theologie erhellen. Dazu möchte ich vier Leitsätze formulieren, erläutern
und begründen.

sehen Reflexionsebene im Blick auf das Problem der Auferstehung Jesu geht, muß
er sich mit den meisten der im Anschluß an Lüdemann diskutierten Detailprobleme

nicht befassen. Sein Resultat hinsichtlich dieser Probleme lautet vielmehr
dahingehend, daß sie zwar historisch durchaus mehr oder weniger interessant sein

mögen, theologisch jedoch schlicht irrelevant sind. Da das Manuskript dieses
Aufsatzes bereits Anfang 1995 fertiggestellt wurde, waren mir bei der Abfassung des

Textes weder die o.g. Arbeiten noch auch die grundlegende Untersuchung von
G. Essen, Historische Vernunft und Auferweckung Jesu. Theologie und Historik
im Streit um den Begriff geschichtlicher Wirklichkeit, Mainz 1995, zugänglich.
Obwohl die gründliche, sorgfältig reflektierende Arbeit Essens sicher eine
umfassendere Würdigung verdient hätte, als dies in einer Anmerkung möglich ist, so

nötigt sie doch m.E. nicht zu einer Revision der Argumentation des vorliegenden
Aufsatzes. Denn 1. unterstreicht Essen die in Abschnitt 1 dieses Aufsatzes begründete

Behauptung, wonach die Auferstehung Jesu kein historisches Ereignis ist,
mithin nicht Gegenstand historischer Erkenntnis sein kann (vgl. Essen, 352ff.,
bes. 379f.; vgl. auch 215ff.); 2. aber orientiert sich Essen nicht nur in bezug auf
seine Rekonstruktion der Genese des Osterglaubens (301 ff.) weitgehend an der in
diesem Aufsatz eingehend reflektierten Untersuchung Kesslers (vgl. 304 Anm. 4),
sondern auch in bezug auf die behauptete Unabdingbarkeit der historischen Erklärung

der Entstehung des Osterglaubens für den christlichen Glauben (vgl. v.a. 435
Anm. 33; 440f.). Letztere Behauptung indes wird im Abschnitt 2 dieses Aufsatzes,
zumindest im Blick auf die Gültigkeit der theologischen Aussage «Jesus ist von
den Toten auferstanden», gründlich widerlegt. Daß Essen im übrigen die Oster-
erscheinungen als «Selbstbekundung des Auferstandenen» im Unterschied zur
Auferstehung Jesu selbst für historische Ereignisse hält, dürfte mit seiner Erörterung
der historischen Gegenstandsbestimmung (vgl. 215ff.) schwerlich vereinbar sein.
Denn weder bei der Auferstehung Jesu noch bei der «Selbstbekundung des
Auferstandenen» handelt es sich um «^Vorkommnisse) in Raum und Zeit» (218),
vielmehr um Ereignisse des Ubergangs (vgl. Abschn. 1 dieses Aufsatzes): einmal von
der raumzeitlichen in die ewige, göttliche Wirklichkeit, zum anderen - umgekehrt -
von der ewigen, göttlichen in die raumzeidiche Wirklichkeit.



Sucht den Lebenden bei den Toten! 249

1. Die Aussage «Jesus ist von den Toten auferstanden» ist keine historische Aussage,

bezeichnet mithin kein historisches Ereignis; sie ist eine theologische Aussage.

Ich denke, soweit besteht Einverständnis: Was immer unter der Aussage4
«Jesus ist von den Toten auferstanden» (J=a) verstanden werden soll: Es

geht dabei jedenfalls nicht um die Wiederbelebung eines Toten, wie sie sonst
in den biblischen Schriften und darüber hinaus verschiedentlich erzählt
wird. Es geht also nicht darum, daß ein Toter in dieses raumzeitliche Leben
zurückkehrt und es daraufhin zu einem späteren Zeitpunkt erneut mit dem
Tod beendet. Im Gegenteil, J=a bezieht sich auf ein Leben, das ewig
genannt wird, weil es dem Tod nicht unterworfen ist. Umfassender gesagt: Es

geht hier um ein Leben, das unabhängig ist von unserer raumzeitlichen
Wirklichkeit, weil es zur ewigen, göttlichen Wirklichkeit gehört. Trifft dies aber

zu, dann bezeichnet J=a offensichtlich kein historisches Ereignis. Denn was
immer sonst historische Ereignisse sein mögen, jedenfalls dürften es Ereignisse

in Raum und Zeit sein, die eben als solche Gegenstand historischer
Rückfrage sind bzw. sein können. Geht es hingegen um die ewige, göttliche
Wirklichkeit, so scheint eine historische Erforschung einsichtigerweise
verfehlt.

Allein, so einfach ist das Problem nun doch wieder nicht. J=a bezeichnet

nicht nur einen Zielpunkt, nämlich die ewige, göttliche Wirklichkeit. Sie

bezeichnet ebenso einen Ausgangspunkt — und dies ist der tote Jesus aus
Nazareth. Dieser Ausgangspunkt aber ist zweifellos ein historisches Ereignis,

das Gegenstand vielfacher historischer Untersuchung war und ist. Genau

diesen Ausgangspunkt scheint Wolfhart Pannenberg im Blick zu haben,
wenn er unvermindert darauf beharrt, daß es sich bei der Auferstehung Jesu
um ein historisches, mithin historisch nachprüfbares Ereignis handelt. «Die
Behauptung, daß ein Ereignis zu bestimmter Zeit, an einem bestimmten Ort
stattgefunden habe, fordert nun einmal die Rückfrage heraus, ob es sich
tatsächlich so oder anders verhält, und für die Urteilsbildung über derartige
Behauptungen ist generell die historisch-kritische Wissenschaft zuständig.»5
Würde mit der Auferstehung Jesu ein «der menschlichen Geschichte in
Raum und Zeit gänzlich transzendente(r) Sachverhalt» behauptet, wäre freilich

weder von einem historischen Ereignis noch von der Zuständigkeit
historisch-kritischer Wissenschaft zu reden. Die Behauptung der Auferstehung
Jesu ist jedoch nach Pannenberg genau so nicht zu verstehen. «Die
Auferstehung Jesu wird von der christlichen Osterbotschaft zwar als ein Ereignis

4 Unter «Aussage» verstehe ich hier eine Behauptung, die Anspruch auf
intersubjektive Gültigkeit erhebt, also nicht bloß Ausdruck subjektiver Befindlichkeit
sein will. Dabei spreche ich mit Bedacht von dem bescheideneren Anspruch auf
intersubjektive Gültigkeit und nicht von dem m.E. zu hoch greifenden Anspruch
auf Wahrheit.

5 W. PANNENBERG, Die Auferstehung Jesu — Historie und Theologie, in: ZThK
91 (1994) 320.



250 Sucht den Lebenden bei den Toten!

des Übergangs von dieser irdischen Welt in ein neues und unvergängliches
Leben bei Gott behauptet, aber doch so, daß dieses Ereignis selbst sich in
dieser Welt vollzogen hat, nämlich im Grabe Jesu bei Jerusalem vor dem
Besuch der Frauen am Sonntagmorgen nach seinem Tode.»6

M. E. ist Pannenbergs Gedanke, unbeschadet seiner Plausibilität auf den
ersten Blick und unbeschadet des aufgewendeten Scharfsinns, nicht schlüssig.

Wie soll «ein Ereignis des Übergangs», dessen Zielpunkt offenkundig die
ewige, göttliche Wirklichkeit ist, schließlich doch ein Ereignis in unserer
raumzeitlichen Wirklichkeit sein? Müßte dann nicht der auferstandene Jesus
raumzeitlich situierbar, damit aber auch der raumzeitlichen Wirklichkeit
unterworfen und folglich aller Wahrscheinlichkeit nach längst wieder gestorben
sein? Korrekt wäre es demgegenüber, im Blick auf die Auferstehimg Jesu
von einem Ereignis mit Be%ug auf unsere raumzeitliche Wirklichkeit zu
sprechen, nicht aber von einem Ereignis in unserer raumzeitlichen Wirklichkeit.
Damit indes dürfte ein wesentliches Charakteristikum der theologischen Aussagen

angezeigt sein. Diese sagen nämlich die ewige, göttliche Wirklichkeit in
be^ug aufunsere raumzeitliche Wirklichkeit aus. Betrachten wir nur exemplarisch

zwei Fundamentalaussagen christlicher Theologie: «Am Anfang schuf
Gott Himmel und Erde» und «Gott offenbarte sich in Jesus». Beide Aussagen

stehen in der Vergangenheitsform und bezeichnen Ereignisse mit Bezug
auf unsere raumzeitliche Wirklichkeit. Dennoch wird man sie nicht als
historische Aussagen qualifizieren. Denn sie bezeichnen nicht Ereignisse in unserer

raumzeitlichen Wirklichkeit, sofern nicht etwa die ewige, göttliche
Wirklichkeit mit unserer Wirklichkeit identifiziert werden soll. J=a bzw. die

gleichsinnige Aussage «Gott hat Jesus von den Toten auferweckt» hat nun,
sehe ich recht, dieselbe, eben skizzierte Struktur wie die erwähnten christlichen

Fundamentalaussagen.7 Es handelt sich demzufolge um eine genuin
theologische, nicht um eine historische Aussage.8

6 Ders., Systematische Theologie, Bd. 2, Göttingen 1991, 402.
7 Ich denke, die unterschiedliche Zeitform (Perfekt bzw. Imperfekt) kann hier

vernachlässigt werden, genauso wie gewisse Nuancierungen zwischen J=a und «Gott
hat Jesus von den Toten auferweckt.»

8 Gewiß betritt man bei der Frage, was unter theologischen Aussagen zu
verstehen ist, ein weites Feld. Hier nur soviel: Zum Gegenstand theologischer Aussagen

sollte man nicht den christlichen Glauben oder christliche Glaubenssprache
erklären (wie verschiedentlich vorgeschlagen), da man sonst ihren Anspruch auf
intersubjektive Gültigkeit ungebührlich beschneidet. Anders gesagt: theologische
Aussagen haben sich nicht zuerst und zuletzt gegenüber dem christlichen Glauben,

sondern gegenüber der ewigen, göttlichen Wirklichkeit bzw. der Wahrheit zu
verantworten. Ich stimme hierin Pannenberg uneingeschränkt zu; vgl. z.B. DERS.,
Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt/M. 1987 (stw), bes. 299ff. Vgl.
auch W. PfüLLER, Theologie aus Empirie, in : ThV XVI, Berlin 1986, 177f. Freilich

dürfte Pannenberg der vorgetragenen scharfen Unterscheidung zwischen
historischen und theologischen Aussagen keineswegs zustimmen. Das liegt wohl
daran, daß er theologische Aussagen in prinzipiell gleicher Weise wie wissen-



Sucht den Lebenden bei den Toten! 251

Eine andere Frage ist es, ob man den Begriff des Ereignisses nur als
historischen gebrauchen und gelten lassen will. W. Marxsen dekretierte seinerzeit

«Ereignis» schlichtweg als «historische Kategorie», um hinzuzufügen:
«Will man nach der Faktizität der Auferstehung Jesu fragen, dann kann
das nur historisch geschehen.»9 Eine solche Behauptung ist jedoch zumindest

mißverständlich, um nicht zu sagen irreführend. Sie suggeriert, daß sich
ereignende Wirklichkeit zusammenfällt mit dem, was historisch konstatierbar

und nachweisbar ist. Warum aber soll sich in einem Geschehen nicht
mehr ereignen als das historisch Konstatier- und Nachweisbare?10 Ja, da es

sich bei der Auferstehung Jesu nicht um ein historisches Ereignis handelt,
müßte man gegen Marxsen geradezu formulieren: Will man nach der
Tatsächlichkeit der Auferstehung Jesu fragen, dann kann das nur theologisch
geschehen. Es sei denn, man verstünde unter «Faktizität» nur historisch
konstatierbare Tatsächlichkeit. Dann indes Hefe die Behauptung Marxsens
auf eine Tautologie hinaus, die lautete: Will man historisch nach der
Auferstehung Jesu fragen, dann kann das nur historisch geschehen

2. Die mehr oder minder wahrscheinlichen Hypothesen über den historischen Verlauf der

Entstehung des Osterglaubens sind für die Gültigkeit der theologischen Aussage «Jesus

ist von den Toten auferstanden» nicht von Belang.

Mit dieser These ist nicht gemeint, daß die historische Untersuchung der
Entstehung des Osterglaubens überhaupt oder auch nur für den christlichen
Glauben ohne Belang sei. Marxsen geht durchaus fehl, wenn er behauptet:
«Für meinen Glauben an Jesus ist doch völlig unerheblich, wie Petrus nach

Karfreitag zu seinem Glauben an Jesus kam.»11 Hiergegen fragt G. Lüdemann

m. E. sehr zurecht: «Kommt es nicht auch darauf an, den eigenen
Glauben am Glauben der ersten Jünger zu messen bzw. von dort
gegebenenfalls korrigieren zu lassen?» (11) Insofern ist allerdings die historische
Frage nach der Entstehung des Osterglaubens sowohl für den gegenwärtigen

christlichen Glauben wie für die christliche Theologie von Belang.
Dies ist mit der angeführten These nicht gemeint. Gemeint ist, daß die

(mehr oder minder wahrscheinlichen) historischen Aussagen über die
Entstehung des Osterglaubens nicht über die Gültigkeit der theologischen Aus-
sage J=a entscheiden. Das erhellt bereits an der von der Wissenschaftstheorie

her seit langem geläufigen Unterscheidung zwischen dem Entdeckungs-

schaftliche Aussagen meint überprüfen zu können. Dies kann ich hier nicht weiter
diskutieren. Vgl. W. PFÜLLER, Zum Problem der Wissenschaflichkeit der Theologie,

Halle/S. 1979 (Diss.), 214ff., 257ff., 279ff.
9 Marxsen, a.a.O. (Anm. 2), 13.
10 MARXSEN sieht im übrigen sehr wohl die Begrenztheit historischer

Forschung; vgl. ebd., 12-14. Daraufist zurückzukommen.
11 Zit. bei G. LÜDEMANN, Die Auferstehung Jesu. Historie, Erfahrung, Theologie,

Stuttgart 1994, 11. Die folgenden Seitenangaben im Text beziehen sich auf
dieses Buch.



252 Sucht den Lebenden bei den Toten!

und dem Begründungszusammenhang (context of discovery, context of
justification) von Aussagen. Danach entscheidet die Art und Weise, in der eine

Aussage entstanden ist, in keiner Weise über ihre Gültigkeit. Zugespitzt
heißt das: Auch wenn eine Aussage aufgrund eines Irrtums oder eines
unlauteren Motivs zustande gekommen ist, kann sie richtig sein. (Natürlich
kann sie ebensogut falsch sein.) Freilich kann die Entdeckung einer Aussage
wichtige Anstöße und Begründungen für die Begründung der Aussage
gleichsam anbieten, und insofern ist der Entdeckungs- für den
Begründungszusammenhang sehr wohl von Belang. Gleichwohl müssen diese Anstöße
und Begründungen im Begründungszusammenhang der Aussage allererst auf
ihre Berechtigung überprüft werden, um dann als Begründung akzeptiert
oder zurückgewiesen zu werden.

Das besagt aber nun für das Problem der Auferstehung Jesu: Die
Gültigkeit der Aussage J=a entscheidet sich nicht daran, wie Petrus oder die
anderen Osterzeuglnnen zu dieser Aussage gekommen sind. Um diese sicher
auch noch auf den zweiten Blick fragwürdige Behauptung einer möglichst
strengen Prüfung zu unterziehen, sei sie mit drei historisch möglichen, wenngleich

zum Teil alles andere als wahrscheinlichen Hypothesen konfrontiert.
(1) Das Grab Jesu war nicht leer. — Dies hat ja Lüdemann in seinem

Buch nachdrücklich behauptet und historisch zu begründen versucht. Mit
aller wünschenswerten Deutlichkeit resümiert er: «Der Leichnam Jesu ist
jedenfalls nicht entwichen, sondern verwest» (198, Hervorhebung getilgt).
Nun ist diese Auskunft weder neu noch historisch sehr unwahrscheinlich,
wenn auch alles andere als unumstritten. Darum aber geht es hier gar nicht.
Es geht darum zu begründen, daß das nicht-leere — wie ja auch das leere —

Grab Jesu über die Gültigkeit der Aussage J=a in keiner Weise entscheidet.
Das Gegenteil wäre nämlich nur dann der Fall, wenn Gott für die
Neuschöpfung eines individuellen, ewigen Lebens, oder um noch deutlicher zu
reden: für die Neuschöpfung eines «Auferstehungsleibes» auf den irdischen
Leib angewiesen wäre. Dies zu behaupten erscheint mir indes geradezu
absurd. Ob freilich die Osterverkündigung der ersten Zeuginnen große Chancen

gehabt hätte, Glauben zu finden, wenn man den verwesenden Leichnam
Jesu hätte zeigen können, ist wiederum eine historische Frage - wobei ein
nicht-leeres Grab keineswegs zur Folge haben mußte, daß man den Leichnam

Jesu hätte vorweisen können. Immerhin meint Lüdemann selbst im
Blick auf die damalige Situation: «Hätte man den im Grabe verwesenden
Leichnam Jesu präsentieren können, so hätte der Glaube einen Ausweg
gewußt», indem er auf Auferstehungsvorstellungen hätte zurückgreifen können,

die ohne die Wiederverwendung des physischen Leibes auskommen.
(29f.).12 Und Hans Kessler notiert zusammenfassend, daß die Vorstellung

12 Ob das von LÜDEMANN angeführte Beispiel aus Jubiläen 23,31 («Und ihre
Gebeine werden in der Erde ruhen, und ihr Geist wird viel Freude haben») im Sinne
einer A.uferstehungsvorstellung treffend gewählt ist, kann hier dahingestellt bleiben.



Sucht den Lebenden bei den Toten! 253

der endzeitlichen leiblichen Auferstehung im damaligen Palästina «nicht
unbedingt den im Grab liegenden Leichnam einbeziehen (mußte); teilweise
konnte ein Nebeneinander von in der Erde begrabenem Leichnam und
auferwecktem, erhöhtem leiblichem Leben angenommen werden Nicht der
materiell identische Körper war das Entscheidende, sondern die Leiblichkeit.»13

Wie also die historische Konstellation hinsichtlich des leeren Grabes
auch beschaffen gewesen sein mag, diese Beispiele unterstreichen: Die
Gültigkeit der theologischen Aussage J=a ist weder von einem leeren noch von
einem nicht-leeren Grab Jesu abhängig.

(2) «Erscheinungen Jesu» fanden nicht statt; was stattfand, war ein mehr
oder weniger radikaler Überzeugungswandel der Jüngerinnen nach Karfreitag.

— Auch diese historische Hypothese ist bekanntlich in der neueren
Diskussion vertreten worden. Allein, das historische Für und Wider — und es

gibt, soweit ich séhe, mehr «Wider» — interessiert uns auch in diesem Falle
nicht. Wir unterstellen hier schlicht die Wahrscheinlichkeit der genannten
Hypothese und fragen: Was besagt dies für die Gültigkeit der theologischen
Aussage J=a? Die Antwort lautet ebenso schlicht: nichts. Das will heißen,
die Gültigkeit der Aussage J=a hängt nicht davon ab, ob die Jüngerinnen Jesus

nach seinem Tode gesehen haben, was sie als Erscheinung des
auferstandenen Jesus interpretierten. Auch hier darf zur Erläuterung dieser
Behauptung immerhin auf jüdische Vorstellungen in vor- und urchristlicher
Zeit hingewiesen werden, die eine vorendzeitliche Auferweckung — sit venia
verbo — prominenter Toter (der Patriarchen, Märtyrer) anzunehmen
scheinen14, ohne daß von deren Erscheinung vor ihren etwaigen Anhängerinnen
o.ä. die Rede ist. Wie gesagt, dient dieser historische Hinweis lediglich der
plausibilisierenden Erläuterung der m. E. auch ohnedies zutreffenden These,
daß die Gültigkeit der theologischen Aussage J^a unabhängig ist von der
historischen Tatsächlichkeit der «Erscheinung Jesu». Denn die mehr oder
weniger gewandelte, jedenfalls von der herausragenden Bedeutung Jesu
überzeugte Auffassung der Jüngerinnen könnte sich doch auf dem Grunde ihrer
in der ewigen, göttlichen Wirklichkeit verwurzelten Auferstehungshoffnung
durchaus zurecht in dieser Aussage artikuliert haben. — Diese Begründung
bleibt ergänzungsbedürftig, sie wird im folgenden Abschnitt sowie im
Zusammenhang der Erörterung des dritten Leitsatzes weiter erhärtet.

(3) Jesus war scheintot, bzw. wurde irgendwie wiederbelebt und erschien
als solcher seinen Jüngerinnen. — Auch dies ist eine mögliche historische
Hypothese, so unwahrscheinlich oder gar absurd sie anmuten mag. Und sie

wurde nicht nur von theologischen Außenseitern wie K.F. Bahrdt oder
Befürwortern der obskuren These vom Tode Jesu im nordindischen Kashmir
vertreten, sondern auch von einem so renommierten Theologen wie
Schleiermacher — übrigens ohne daß er den christlichen Glauben dadurch im ge-

13 Kessler, a.a.O. (Anm. 1), 64.
14 Vgl. ebd. 60f.



254 Sucht den Lebenden bei den Toten!

ringsten gefährdet sah.15 Allein, derlei Erwägungen brauchen uns nicht weiter

zu beschäftigen. Wir fragen nach den Folgen der angeführten Hypothese
für die theologische Aussage J=a. Hierzu ist zunächst zu sagen, daß diese

Aussage natürlich angesichts eines scheintoten bzw. irgendwie wiederbelebten

Jesus auf einem Irrtum beruhen würde. Denn, wie bereits ausgeführt, die
Rückkehr in dieses raumzeitliche Leben meint die Aussage J=a keinesfalls.
Die Frage ist nun aber, ob durch diesen Irrtum der ersten Osterzeuglnnen
die Gültigkeit der theologischen Aussage J=a überhaupt falsifiziert würde. Ich
meine, nein. Falsifiziert würde die Gültigkeit dieser Aussage allerdings dann
und erst dann, wenn Jesus nicht gelebt hätte und demzufolge auch nicht
gestorben wäre. An diesem Punkt erst hängt die Gültigkeit der Aussage J=a in
der Tat von einem historischen Ereignis und folglich von einer dementspre-
chenden historischen Aussage ab. Ohne den Tatbestand des Todes Jesu
wäre die Rede von seiner Auferstehung auch theologisch ungültig.16 Von
einem möglichen Irrtum der ersten Osterzeuglnnen hingegen ist die Gültigkeit

der Aussage J—a nicht abhängig. Um es sozusagen historisch-spekulativ
zu verdeutlichen: Gerade ihr Irrtum könnte die ersten Osterzeuglnnen aus
ihrer unangemessenen Resignation angesichts des vermeintlichen Scheiterns
Jesu herausgeführt haben, so daß sie schließlich nach dem später wie auch
immer erfolgten Tod Jesu ihr Bekenntnis J=a um so gewisser zum Ausdruck
brachten.

Die Prüfung des zweiten Leitsatzes hat diesen zumindest eher bestätigt
als widerlegt. Wichtig ist, weiter zu verdeutlichen, was mit J=a theologisch
ausgesagt wird. Denn erst dadurch vermag die Auferstehung Jesu als theologisches

Problem hinreichend geklärt zu werden. Dies soll mit Hilfe der beiden
folgenden Leitsätze geschehen.

Zuvor mögen noch einige Anmerkungen zur Reichweite der historischen

Rückfrage nach der Entstehung des Osterglaubens angebracht sein.

Die Überlegungen Marxsens in dieser Sache scheinen mir weithin vorbildlich.

Abgesehen davon, daß er «Ereignis» als ausschließlich historischen
Begriff reklamieren möchte, weiß er sehr wohl um die Begrenztheit der historischen

Fragestellung. Es ist nämlich s. E. zuzugeben, «daß das Ereignis kom-

15 Es wäre zwar sicher lehrreich zu erörtern, warum Schleiermacher der
Auferstehung Jesu eine für den chrisdichen Glauben derart unerhebliche Bedeutung
beimißt. Dies muß hier aber unterbleiben.

16 Eine andere Frage ist es, ob die Rede von Jesu Auferstehung ohne seinen
tatsächlichen Tod sinnlos wäre. Das glaube ich nicht. Denn selbst wenn die
Geschichte Jesu bloße erzählerische Fiktion, bloßer Mythos — wie man zuweilen zu
sagen pflegte — wäre, hätte die Geschichte seines Lebens, Sterbens und Auferstehens

einen nicht gering zu schätzenden religiösen Sinn. Das belegen vergleichbare
Mythen nichtchristlicher Religionen zur Genüge. Das für die christliche Theologie
allerdings grundlegende Problem der Bedeutung des Historischen für den christlichen

Glauben hier zu behandeln, würde zu weit führen. Vgl. aber W. PFÜLLER,

Plädoyer für eine «nach-klassische» Christologie, in: FZPhTh 39 (1992) 153.



Sucht den Lebenden bei den Toten! 255

plexer sein kann, als historische Forschung zu erkennen imstande ist»

(Marxsen a.a.O. 14). Der «Bedeutsamkeit» eines Ereignisses «eignet durchaus

Wirklichkeit», auch wenn diese Wirklichkeit «nicht neben, sondern gerade
in dem Ereignis erkannt» wird (13). Dementsprechend kann Marxsen nüchtern

konstatieren: «Wenn man heute also historisch die Frage stellt: Ist
Jesus auferstanden?, dann können wir nur antworten: Das läßt sich nicht
feststellen. Historisch läßt sich nur feststellen (das aber sicher!), daß Menschen
nach dem Tode Jesu ein ihnen geschehenes Widerfahrnis behaupteten, das

sie als Sehen Jesu bezeichneten — und die Reflexion dieses Widerfahrnisses
führte diese Leute zur Interpretation-. Jesus ist auferweckt worden» (21). Von
daher lehnt M. konsequent sowohl die sog. subjektive wie auch die sog.
objektive Visionshypothese als historische Erklärung für die Entstehung des

Osterglaubens ab. Beide Erklärungen konstruieren s. E. Tatbestände über
das historisch Erkundbare hinaus. Einmal wird der Glaube der Jünger zu
Hilfe genommen, indem er die Visionen sozusagen produziert; zum andern
wird der gegenwärtige Glaube zu Hilfe genommen, indem er mit objektiven
Visionen rechnet. Beides aber ist historisch unzulässig, denn : «Weiter als bis

zur Konstatierung, daß man ein Sehen Jesu als Widerfahrnis behauptet hat,
kommt man eben nicht» (20).17

17 Daß Marxsens Position gegenüber der subjektiven Visionshypothese nicht
ganz so klar ist, wie oben dargestellt (vgl. a.a.O. [Anm. 2], 19), sei nur eben
angemerkt. Es wurde wegen der Klarheit der Argumentation insgesamt vernachlässigt.
Übrigens ist sich auch Lüdemann der Grenzen seines historisch-psychologischen
Erklärungsversuchs der «Erscheinungen Jesu» durchaus bewußt, auch wenn er
versucht, das (widerfahrene) Sehen weitergehend zu erhellen. In dieser Richtung
versucht er zwar, die «Erscheinung Jesu» historisch-psychologisch als Visionen
und demzufolge als psychische Phänomene zu erklären, was sie ja zweifelsohne
zumindest auch waren. Er weist aber ausdrücklich darauf hin, daß damit «über
deren Bedeutung und Wahrheitsgehalt noch nichts ausgesagt ist». Und weiter:
«Wie Gottes Wort in menschlicher Rede erscheinen kann, ohne darin aufzugehen,
so mag auch ein psychisches Geschehen der menschliche Ort einer Erscheinung
göttlichen Geistes sein» (LÜDEMANN, a.a.O. [Anm. 11], 123). Bemerkenswert ist in
dem Zusammenhang auch die sehr zurückhaltende Definition von «Vision» durch
J. Lindblom (Gesichte und Offenbarungen, 1968, 32), auf die Lüdemann rekurriert:

«Unter <Visionen> versteht man im allgemeinen visuelle Erscheinungen von
Gestalten, Dingen oder Vorgängen, bzw. Wahrnehmungen von Stimmen und Lauten,

die keine sinnlich-objektive Wirklichkeit haben, sondern nach der Auffassung
der schauenden und hörenden Personen einer anderen, unsichtbaren Welt
entstammen.» (Zit. bei LÜDEMANN, 226f. Anm. 244) Insofern dürfte Pannenbergs
Vorwurf an Lüdemann, dieser reduziere mit seiner psychologischen Erklärung der
«Erscheinungen Jesu» die «Wirklichkeit Gottes bzw. des auferstandenen Christus
auf die Produktivität der menschlichen Psyche», Lüdemann nicht gerecht werden.
(Vgl. Pannenberg, a.a.O. [Anm. 5], 320f.) Ob demgegenüber Pannenberg (ebd.
322) nicht recht hat mit seinem Einwand, Lüdemann zwinge mit seinem
Erklärungsmodell von Trauerarbeit die Ostererscheinungen von Petrus und Paulus
«gewaltsam unter ein psychologisches Schema», steht auf einem anderen Blatt.



256 Sucht den Lebenden bei den Toten!

Demgegenüber machen sich sowohl H. Kessler in seiner umfangreichen
Untersuchung zur Problematik der Auferstehung Jesu (vgl. Kessler a.a.O.

166ff.) wie auch E. Schweizer in seiner Besprechung zu Lüdemanns Buch18

m. E. einer unerlaubten Grenzüberschreitung zwischen historischen und
theologischen Aussagen zur Frage schuldig. Denn sie vermitteln den
Eindruck, als könne die unzulängliche historische Erklärung der «Erscheinungen

Jesu» umso besser durch eine theologische Erklärung unter Berufung
auf eine Selbstbekundung des Auferstandenen ergänzt werden, ohne deutlich

zu machen, daß sich historische und theologische Erklärung auf
grundsätzlich verschiedenen Ebenen bewegen. Sehr prägnant kommt dies bei
Schweizer zum Ausdruck. Er fragt, ob denn für die Wandlung nach
Karfreitag einschließlich der Entstehimg einer «höchst aktiven Jesus-Gemeinde»
eine «ansteckende Halluzination» als Erklärung ausreiche. Und er fährt fort:
«Gäbe es nicht eine einfachere und einleuchtendere Hypothese? Daß nämlich

Gott Jesus erweckt hat und er als Auferweckter sich seinen Jüngern und
Jüngerinnen gezeigt hat» (Schweizer, a.a.O., 806). Abgesehen davon, daß mit
einer «ansteckenden Halluzination» Lüdemanns Visionsverständnis ganz
sicher verfehlt ist, scheint mir die Metabasis offenkundig. Unversehens wird
aus einem - sicher zweifelhaften — historischen Erklärungsversuch in eine

theologische Erklärung hineingesprungen. Derlei Grenzübertretungen hat
Marxsen zurecht wie folgt kritisch eingeschätzt: «Dabei wird die Interpretation,

die die Jünger für ihr Widerfahrnis gaben, meist unter der Hand
historisiert» (Marxsen, a.a.O., 21). Von daher nimmt es dann auch nicht wunder,
daß Kessler die Wichtigkeit der historischen Rückfrage nach der Entstehung
des Osterglaubens für die Theologie überschätzt. Zwar schränkt er die
Reichweite der historischen Rückfrage zunächst zu sehr ein, wenn er meint,
sie könne nicht hinter den Osterglauben der Jünger bzw. genauer hinter das

Faktum der «einhelligen Behauptung (Bezeugung) der Auferweckung und
der Erscheinungen Jesu» zurück. Diese Einschränkung aber scheint er vor
allem deshalb zu machen, um dann der historischen Untersuchung der
Entstehung des Osterglaubens umso größere Bedeutung zumessen zu können.
Jedenfalls ist es s. E. für «die Frage nach der Glaubwürdigkeit» der genannten

Behauptung der Jünger «von erheblicher Bedeutung, was sich in einer
historischen Untersuchung (und in einer Reflexion auf deren Bedingungen)
noch weiter über die Umstände der Entstehung dieser Behauptung ausmachen

läßt.» So könne mittels historischer Untersuchung immerhin ein «kritisches

Minimum» gesichert werden, ein «kritisch gesicherter Ausgangspunkt»,
«dessen Fehlen von vornherein alles weitere der rein subjektiven Willkür
verdächtig machen würde» (Kessler, 114). Auf diese Weise wird mithin von
Kessler die theologische Aussage J=a von der Entstehung des Osterglaubens

abhängig gemacht. Ein bloßer Uberzeugungswandel der Jüngerinnen

18 E. Schweizer, Rezension G. Lüdemann, Die Auferstehung Jesu, in: TALZ
119 (1994) 804-809.



Sucht den Lebenden bei den Toten! 257

nach Karfreitag etwa würde demnach deren Gültigkeit zumindest stark
erschüttern. (Vgl. auch des weiteren Kessler, 186.188 und vor allem 207!) In
diesen Zusammenhang gehört auch das sichtliche Bemühen Kesslers, den

ganz und gar exzeptionellen Charakter der Ostererfahrungen gegenüber
späteren, also auch heutigen Erfahrungen des «Auferstandenen» plausibel zu
machen (vgl. bes. 194 und 202ff.) Sicher hat Kessler recht, wenn er behauptet:

«Ein historisch ausweisbares Wissen ist unabdingbare Voraussetzung, um
den Osterglauben theologisch zu legitimieren; denn Gott handelt und offenbart

sich in sinnlich-geschichtlich vermittelter Weise» (207). Nur bezieht
sich dieses historisch ausweisbare Wissen m. E. nicht auf die Entstehung des

Osterglaubens, sondern auf die Wirksamkeit und das Geschick des irdischen
Jesus — wie ja auch nach christlicher Auffassung der vorzügliche Ort «sinnlich

geschichtlich vermittelter» Handlung und Offenbarung Gottes nicht die

Entstehung des Osterglaubens, vielmehr eben jene Wirksamkeit und jenes
Geschick Jesu ist, auf dessen Bedeutung nicht zuletzt die theologische
Aussage J —a (implizit) reflektiert.

3. Die Aussage «Jesus ist von den Toten auferstanden» impliefert immer schon eine

Reflexion auf die Bedeutung Jesu.

H. Kessler hat sicher insoweit recht, als er darauf besteht, daß man eine
Erfahrung nicht aufteilen kann in ein nebulöses Widerfahrnis und ein dem
hinzugefügtes, beliebiges Interpretament. Erfahrung ist, zweckmäßig verstanden,

immer schon interpretiertes Widerfahrnis bzw. — wie man ebenso sagen
könnte — interpretiertes Erlebnis.19 Freilich geht Kesslers gegen Marxsen
gerichtete Bemerkung weiter. Denn er meint offenbar, die Ostererlebnisse
hätten zu der Interpretation J=a geradezu führen müssen.20 Er spricht
demgemäß von einer «bezwingenden Erfahrung» der Jünger, von einem «eindeutigen,

von ihm selbst her evidenten und deshalb spontan (also vor aller
weiteren Reflexion) verständlichen» Vorgang, von dem «durch die neue Begegnung

Jesu selbst ermöglichten und erzwungenen» «bildlichen Inhalt der
Ostererscheinungen.» Somit erscheinen die Jünger als auch nur einigermas-
sen eigenständige Subjekte der Ostererfahrung beinahe gänzlich ausgeschaltet.

Dies aber dürfte nicht nur historisch (vgl. die Hinweise in Mt 28,17b
und Lk 24,37), sondern auch sachlich fehlgehen. Marxsen ist zuzustimmen:
Man kann — wie Erlebnisse (Widerfahrnisse) im allgemeinen — das Oster-
erlebnis des «Sehens» Jesu durchaus recht verschieden interpretieren (wenn
auch nicht behebig) und es so zu einer Ostererfahrung verarbeiten. Auch
«Es ist ein Gespenst» (vgl. Lk 24,37) oder (moderner und nachträglich) «Wir
haben halluziniert» oder (aufklärerisch-rationalistisch) «Jesus war nur scheinbar

tot» sind mögliche Interpretationen des Ostererlebnisses, das die ersten

19 Vgl. dazu W. PfÜLLER, Das Problem der «religiösen Erfahrung», in: ThV
XVII, 79ff., bes. 82ff.

20 Vgl. Kessler, a.a.O. (Anm. 1), 144; weiterhin 174, 181, 198.



258 Sucht den Lebenden bei den Toten!

Zeuginnen als «Erscheinungen Jesu» bzw. des Auferstandenen interpretieren
und in der Bekenntnisaussage J=a reflektierten.

J=a ist nun aber nicht nur insofern eine theologische Aussage, als damit
Jesu Eingehen in die ewige, göttliche Wirklichkeit zum Ausdruck gebracht
wird (wie oben unter 1. erörtert), J=a impliziert auch immer schon eine
Reflexion auf die Bedeutung Jesu. Sie interpretiert den Weg Jesu im Lichte der
göttlichen Wirklichkeit und impliziert demzufolge eine theologische Reflexion auf
die Bedeutung Jesu im ganzen, reflektiert also auch und nicht zuletzt auf die
besondere Bedeutung des Lebens und Sterbens Jesu. Das zeigt sich bereits
daran, daß durch die Aussagen über die Auferstehung Jesu der apokalyptische

Vorstellungsrahmen einer erwarteten Totenauferstehung an mindestens
zwei Stellen tiefgreifend revidiert wird. Zum einen wird die Auferstehung
eines einzelnen noch vor Ablauf dieses Äons, vor dem Eintritt der Endzeit
behauptet. Zum anderen wird die Vorstellung der Auferstehung mit der der

Erhöhung verbunden. Dabei stellt Erhöhung laut Kessler «nicht einen zweiten,

ergänzenden Akt nach der Auferstehung dar, sondern ein anderes, und
zwar ergänzendes und verdeutlichendes Sprachmodell (Metapher) für dieselbe

Sache. Mit (Auferstehung) allein ist also noch nicht alles Wesentliche
aussagbar; das Erhöhungsmodell betont die Herrschaft und die Herrlichkeit
Jesu Christi.»21 Gerade die vorgenommene Ergänzung des Interpretaments
der Auferstehung durch das der Erhöhung zeigt, daß die Aussage J=a immer
schon eine Reflexion auf die Bedeutung Jesu impliziert. Sie zeigt aber außerdem,

daß selbst die Vorstellung einer in einem Einzelfall vorweggenommenen

endzeitlichen Totenauferstehung nicht als hinreichend angesehen wurde,

die Besonderheit der Bedeutung Jesu theologisch zur Sprache zu bringen.22

21 Ebd., 222.
22 In der Tat gab es ja vermutlich nicht nur vergleichbare jüdische und

frühchristliche Vorstellungen einer besonderen, vorendzeitlichen Totenauferweckung;
vgl. KESSLER, ebd., 60f.; dort auch der Hinweis auf Lk 16,22ff. und 23,43. Vgl.
dazu auch die Ausführungen von J. KREMER, in: G. Greshake/J. KrEMER, Re-
surrectio mortuorum, Darmstadt 1986, 117ff., 130ff. Die Vorstellung einer
vorgezogenen Totenauferstehung im Einzelfall im Sinne der Erweckung eines «Erstlings
der Entschlafenen» (IKor 15,20) ist auch insofern nicht recht plausibel, als die
Vorstellung eines zeidichen Nacheinanders der ewigen, göttlichen Wirklichkeit, in
die hinein Auferstehung geschieht, eher unangemessen ist. Das wäre weiter zu
diskutieren. Vgl. dazu die interessanten Überlegungen G. LOHFINKS in: G. Gres-
HAKE/G. LOHFINK, Naherwartung, Auferstehung, Unsterblichkeit, Freiburg e.a.

41982, bes. 50ff., 131ff., 131 ff. Vgl. darüber hinaus den durchaus plausiblen
Gedanken einer «Auferstehung im Tod», etwa bei Greshake/Kremer, a.a.O., ebd.,
255ff. Unterstrichen wird das Ungenügen der Vorstellung einer vorweggenommenen

endzeitlichen Totenauferstehung im Blick auf die Erfassung der besonderen
Bedeutung Jesu, wenn man über den jüdisch-christlichen Traditionshorizont
hinausschaut. Vgl. dazu z.B. P.F. KNITTER, Ein Gott — viele Religionen, München
1988, 146: Wenn «Andersgläubige ihre Religionsstifter nicht als Auferstandene
deuten, bedeutet das keineswegs, daß mit ihnen nach ihrem Tod nichts passiert ist



Sucht den Lebenden bei den Toten! 259

Wenn man die christologische Entwicklung im Neuen Testament
verfolgt, so kann man weitere vielfältige Bemühungen erkennen, die Besonderheit

der Bedeutung Jesu im Lichte der ewigen, göttlichen Wirklichkeit zur
Sprache zu bringen. So verleiht man Jesus verschiedene Würdebezeichnungen

(christologische Hoheitstitel); man qualifiziert ihn als sündlos; man
versteht sein Leben und besonders sein Sterben als göttliches Heilswerk; man
erzählt von seiner Geburt durch eine Jungfrau, ja man rückt ihn schon vor
seiner Geburt ganz in die Nähe Gottes (Präexistenz), um ihn schließlich
zumindest ansatzweise Gott gleichzustellen (Joh 1,1 ff.; 20,28).

Dies alles ist bekannt, und bekannt ist auch, daß und wie derlei ansatzweise

Reflexionen in der auf die nizänischen und chalzedonischen Formulierungen

zulaufenden christologischen Entwicklung der ersten Jahrhunderte
aufgenommen und weitergeführt wurden. Wichtig jedoch ist es, sich zu
vergegenwärtigen, daß und wie die Aussage J=a derlei Reflexionen durchaus

implizit und nicht etwa bloß konnotativ enthält. Dies führt uns zum vierten
und letzten Leitsatz der vorhegenden Überlegungen.

4. Die Aussage «Jesus ist von den Toten auferstanden» impliziert die 'Reflexion auf die

Bedeutung Jesu in der Weise, daßfür Jesus der Rang des endgültigen (und ausschließlichen)

Retters sowie göttliche Hoheit beansprucht wird.

Es sei an dieser Stelle unterstrichen: daß Jesus auferstanden ist im Sinne der
zumindest für die «Gerechten» erwarteten oder auch bereits eingetretenen
Totenauferstehung, versteht sich theologisch sehr wohl, wenn anders die
ewige, göttliche Wirklichkeit als eine den Tod transzendierende Hf/'/rmacht
zu begreifen ist, wenn anders die Hoffnung über den Tod hinaus zum
Menschsein gehört und wenn anders der Mensch besser als leib-seelisch-gei-
stige Einheit, nicht dicho- oder trichotomisch als (sterblicher) Leib und
(unsterbliche) Seele/Geist begriffen wird.23 Nur ist mit einer so verstandenen
Aussage über die Auferstehung Jesu über seine besondere Bedeutung kaum
etwas ausgesagt.

Es ist also angezeigt, die christologischen und soteriologischen Implika-
tionenen der Aussage J=a zu explizieren. Das kann ich hier nur andeu-

Auch diese Religionsgründer leben in verwandelter, geistiger, aber realer Weise
weiter. Der Tod hat sie nicht besiegt. Eine solche Überlegung könnte sich gerade
dann als sinnvoll aufdrängen, wenn man den Trikaya-Mythos des Mahayana-Bud-
dhismus berücksichtigt, wonach Buddha schließlich <vergöttlicht> wurde und seither

einen (verklärten Leib> (Sambhogakaya) hat, durch den er jenen Menschen
real gegenwärtig ist, die an ihn glauben.»

23 Diese wenigen Andeutungen können und müssen hier genügen. PANNEN-
BERGS verschiedentliche Überlegungen zur anthropologischen Begründetheit der
Hoffnung auf die Auferstehung der Toten etwa sind für diese Frage wichtig. Vgl.
z.B. auch Greshake/Kremer, a.a.O. (Anm. 22), 302ff.



260 Sucht den Lebenden bei den Toten!

tungsweise tun, indem ich einige Überlegungen Kesslers aufnehme.24 Die
christologische und soteriologische Explikation des Bedeutungsgehaltes des

Bekenntnisses zur Auferstehung Jesu wird, so Kessler, im Neuen Testament
und zum Teil auch im Credo «zunächst einmal gegeben durch die Aussagen
von der Erhöhung (bzw. Himmelfahrt) und vom Sitzen zur Rechten Gottes
(bzw. der <Herr>schaft Jesu) einerseits, durch die Entfaltung seiner fortdauernden

heilsmittlerischen Aktivitäten (Eintreten für uns usw.) andererseits»

(268). Von Belang ist weniger, wie Kessler diese Explikationsmuster unter
vielfachem Bezug auf die neutestamentlichen Schriften weiter erläutert. Wichtiger

ist, wie er sie sachlogisch mit der Auferstehungsaussage verknüpft. «Leibliche

Auferstehung besagt ja daß die ganze Person in der Totalität ihrer
Relationen endgültig gerettet und vollendet wird. Das Wesen der Person

Jesu aber machte gerade das unvergleichlich enge Verhältnis zu Gott und
sein radikales Dasein für die andern aus Wenn also fr leiblich auferweckt
ist, dann ist das von der Sache her überhaupt nur so möglich, daß er in die
äußerste Gottesnähe und in endgültige Heilsmittlerstellung eingesetzt ist
Dies sind keine zur Auferweckung Jesu noch hinzukommenden Aspekte,
sondern Erläuterungen ihres eigenen Bedeutungsgehalts» (268). Bemerkenswert

an diesen Ausführungen ist vor allem, daß die sachlogische Verknüpfung

zwischen Auferstehungsaussage und Reflexion auf die besondere
Bedeutung Jesu über grundlegende Charakteristika des irdischen Jesus hergestellt

wird. Weil dieser in einem unvergleichlich engen Verhältnis zu Gott
wie in einem radikalen Dasein für andere existierte, kommen ihm göttliche
Hoheit sowie der Rang des endgültigen (und ausschließlichen) Retters zu. Man
sieht also zum einen, daß die Verhaltensweisen des irdischen Jesus Gott wie
den Menschen gegenüber zur Begründung für die besondere Bedeutung Jesu
dienen25, die (u. a.) mit der Aussage J=a zum Ausdruck gebracht wird. Man

24 Für eine umfassendere Explikation vgl. KESSLER, a.a.O. (Anm. 1), bes.

267ff. Die folgenden Seitenzahlen im Text beziehen sich auf dieses Buch.
25 Auch Marxsen, a.a.O. (Anm. 2), 26ff., 33ff., ist bestrebt, Botschaft, Wirken

und Anspruch des irdischen Jesus zum Kriterium jeder christologischen Aussage
zu machen. Deshalb unterscheidet er in Hinsicht auf die Interpretation des Sehens

Jesu ein funktionales Interpretament (Die Sache des irdischen Jesus geht weiter.)
von einem personalen Interpretament (Jesus ist von den Toten auferstanden; Jesus
ist zu Gott erhöht u.a.) und ordnet letzteres dem ersteren unter bzw. erklärt
genauer das funktionale Interpretament zum Kriterium für die Angemessenheit oder
Unangemessenheit der in der Entfaltung der Christologie im NT und darüber hinaus

entwickelten personalen Interpretamente. Ich meine freilich, daß dieses Kriterium

zu eng gefaßt ist. Christologische Theorie muß, will sie die Bedeutung Jesu
theologisch angemessen erfassen, auf Botschaft, Wirken, Selbstverständnis und
Geschick Jesu im Uchte der ewigen, göttlichen Wirklichkeit reflektieren, kann mithin
nicht einfach Botschaft, Wirken und Selbstverständnis Jesu prolongieren. Dies
müßte weiter diskutiert werden. Siehe dazu den in Anm. 16 genannten Aufsatz.
Vgl. ferner W. PFÜLLER, Überlegungen zum Stellenwert der historischen Frage
nach Jesus für die Christologie, in: ThZ 54 (1998) 325-344, bes. 330ff.



Sucht den Lebenden bei den Toten! 261

sieht aber zum anderen auch, wie fragwürdig eine derartige Begründung ist.
Denn weder dürfte sich aus dem unvergleichlich engen Verhältnis Jesu zu
Gott ohne weiteres seine göttliche Hoheit noch aus seinem radikalen Dasein
für andere ohne weiteres seine endgültige (und gar exklusive) Heilsmittlerstellung

folgern lassen. Die entsprechenden Folgerungen hinsichtlich der

Bedeutung Jesu wurden denn auch in der christologischen Entwicklung der
ersten Jahrhunderte keineswegs aus grundlegenden Charakteristika des

irdischen Jesus gezogen, weit eher aus der johanneischen Inkarnations-
christologie.Wie dem auch sei, die Linien der in der Aussage J=a
implizierten Reflexion auf die Bedeutung Jesu scheinen mir unverkennbar in die

Richtung der christologischen Formulierungen von Nizäa und Chalzedon zu
weisen, wozu (sachlogisch) an vorderster Stelle die Behauptung der endgültigen

(und ausschließlichen) Heilsmittlerstellung Jesu beigetragen haben
dürfte. Dies kann hier nicht weiter ausgeführt werden. Wenn es jedoch
zutrifft, dann folgt daraus, daß die theologische Berechtigung der Aussage J=a
vor allem im Zusammenhang des «Paradigmas» der chalzedonischen Christo-
logie zu überprüfen ist.26

Sucht den Lebenden bei den Toten! — Diese bewußte Umkehrung der
an Lk 24,5b erinnernden Formulierung soll in provokativer Weise die beiden
Hauptthesen dieses Aufsatzes anzeigen. Zum einen ging es um die klare
Unterscheidung der theologischen Aussage J=a von den mancherlei möglichen,
wahrscheinlichen und jedenfalls an ihrer Stelle durchaus wichtigen
historischen Aussagen zur christlichen Osterüberlieferung. Historisch sicher
ist vor allem anderen der Tod Jesu. Historisch sicher ist freilich ebenfalls die

Behauptung der Jüngerinnen, er sei ihnen nach seinem Tode erschienen, er
sei auferstanden von den Toten. Und historisch wahrscheinlich dürfte es

sein, daß die Jüngerinnen Jesus nach Karfreitag - wie auch immer - «sahen»,
und zwar nicht, wie allenfalls zu erwarten gewesen wäre, im Grabe. Was
aber bedeutet das? Natürlich kann man diese Frage auch nichttheologisch
beantworten. Man kann sie etwa schlicht historisch beantworten («Scheintod»

bzw. «Wiederbelebung»). Man kann sie vermeintlich historisch
beantworten, dabei jedoch die Grenzen historischer Rückfrage überschreiten
(«subjektive» oder «objektive Visionshypothese»). Wie dem auch sei, die
Gültigkeitsebene der theologischen Antwort auf diese Frage wird jedenfalls mit
einer ihre Grenzen wahrenden historischen Untersuchung nicht erreicht —

genausowenig wie umgekehrt eine ihre Grenzen wahrende theologische
Antwort die Gültigkeitsebene der historischen Untersuchung erreicht. Zum
andern aber zeigte sich, daß es bei der Frage nach der Gültigkeit der
theologischen Aussage J=a keineswegs bloß um einen — und sei es ersten — Fall
von Totenauferstehung überhaupt geht. Es geht vielmehr immer zugleich
um die Frage der Bedeutung Jesu im Lichte der ewigen, göttlichen Wirklichkeit.

Daraus folgt, daß nur im Zusammenhang mit der in der Aussage J=a

26 Vgl. dazu W. Pfüller, a.a.O. (Anm. 16), 130—154, bes. 132ff.



262 Sucht den Lebenden bei den Toten!

implizierten Reflexion auf die Bedeutung Jesu sowohl der für die christliche
Theologie zentrale Stellenwert wie die theologische Berechtigung dieser
Aussage ermessen werden können.

Sucht den Lebenden bei den Toten! — Um zum Schluß dieses paradoxe
Bild nochmals aufzugreifen: Es dürfte sich erwiesen haben, daß der —

zugespitzt gesagt - historisch gesehen vor allem anderen tote Jesus aus Nazareth
theologisch gesehen eminent lebendig ist. Insofern dürfte die (theologische)
Suche also alles andere als vergeblich sein.


	Sucht den Lebenden bei den Toten! : Die Auferstehung Jesu : ein theologisches, kein historisches Problem

