
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Coincidentia oppositorum in der metaphysischen Erzeugung des
Kreises : Johannes Keplers Lösung eines cusanischen Problems

Autor: Schwaetzer, Harald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761220

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Harald Schwaetzer

Coincidentia oppositorum in der

metaphysischen Erzeugung des Kreises

Johannes Keplers Lösung eines cusanischen Problems

Die Bedeutung des Nikolaus von Kues, des «ersten modernen Denker

[s]», hat Cassirer folgendermaßen beschrieben: «Vom Gegensatz
zwischen dem Sein des Unendlichen und des Endlichen wird auch
hier ausgegangen. Aber dieser Gegensatz wird nun nicht mehr
schlechthin dogmatisch gesetzt, sondern er soll in seiner letzten Tiefe
erfaßt, er soll aus den Bedingungen der menschlichen Erkenntnis
begriffen werden.»1

Cusanus nähert sich dem Problem des «Nichtwissens» um das

Unendliche mit den mathematischen Lösungsversuchen zur coincidentia

oppositorum.2 Abseits dieser allseits bekannten Lösungspfade hegt

1 CASSIRER, Ernst, Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance.

Darmstadt 7., unver. Aufl. 1994, 10. Vgl. dazu z.B. NIKOLAUS VON Kues,
De docta ignorantia. Die belehrte Unwissenheit. Ubers, und mit Einl. und Anm.
hrsg. von H.G. SENGER, Hamburg I 1994, III 1977, I, 3 n. 9: «Quoniam ex se
manifestum est infiniti ad finitum proportionem non esse, est et ex hoc clarissimum
quod, ubi est reperire excedens et excessum, non deveniri ad maximum simplici-
ter, cum excedentia et excessa finita sint.» «Die Disproportionalität des Unendlichen

gegenüber dem Endlichen ist evident. Mit einleuchtender Klarheit folgt daraus,

daß man zu dem schlechthin Größten nicht zu gelangen vermag, wo immer
auch es ein Uberschreitendes und ein Überschrittenes gibt, da sowohl das
Uberschreitende wie das Überschrittene endliche Größen sind» (13). Zu Cassirers
Einordnung ferner CASSIRER, Ernst, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und
der Wissenschaft in der neueren Zeit. 4 Bde. Darmstadt 1994 2. Aufl. 1957).
Band I, 21 ff., wo Cassirer betont, die Inhalte seien bei Cusanus traditionell, aber
sie würden mit einer «neuen Denkart und Fragestellung» behandelt (21). Ähnlich
HELANDER, Birgit H., Die visio intelledualis als Erkenntnisweg und -ziel des Nicolaus

Cusanus. Upsala 1988, 17-20, 59f.; Meffert, Ekkehard, Nikolaus von Kues.
Sein Lebensgang. Seine Lehre vom Geist. Stuttgart 1982, 131-135.

2 Vgl. z.B. De doct. ign. I, 11 n. 31; CASSIRER, Erkenntnisproblem, 45ff.;
HELANDER, visio, 15f., 38, 81 ff.; Meier-Oeser, Stephan, Die Präsenz des Verges-



Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum 185

eine Rezeptionsspur3, in der dieser Gegensatz ebenfalls «aus den
Bedingungen der menschlichen Erkenntnis» zu erfassen gesucht wird,
um daraus eine Theologie, Wissenschaftstheorie und Anthropologie
zu entwickeln. Johannes Keplers Lösungsvorschlag zur coincidentia
oppositorum werde ich im folgenden vorstellen4, indem ich zunächst kurz

senen. Zur Rezeption der Philosophie des Nicolaus Cusanus vom 15. bis zum 18.

Jahrhundert. Münster 1989. 43ff.
3 Das Problem der coincidentia oppositorum ist soweit aufgearbeitet, daß z.B.

Bormann-Kranz, Diana, Untersuchung zu NIKOLAUS VON Kues De theologicis
complementis, Stuttgart-Leipzig 1994, in ihrer Dissertation auf eine eigene Erörterung

dieses zentralen Feldes verzichten zu können glaubt.
4 Cassirer, Erkenntnisproblem 32, hat darauf hingewiesen, daß der neue

methodische Ansatz des Cusaners die «geschichtliche Wendung des Piatonismus, die zu
Kepler und Galilei hinüberführt», bezeichnet. Unter dieser methodischen Fragestellung

soll das Problem behandelt werden. Es steht außer Frage, daß die Kenntnis
Keplers vom Werk des Cusanus sehr gering, zum Teil auch schlicht falsch war. So

stellt Kepler mehrfach Cusanus' und Brunos Raumauffassung nebeneinander (vgl.
z.B. W 4, 289 und 317; Meier-Oeser, Präsenz, 231ff.). Meier-Oeser, Präsenz,
wählt diesen astronomischen Ausgangspunkt zu einer Verhältnisbestimmung und
kommt dann folgerichtig zu dem Schluß: «Das in diesem Modell [der sphaera infi-
nita des Cusanus, Verf.] implizierte Paradoxon der Indifferenz von centrum und cir-

cumjerentia depraviert, so ihm nicht wie bei Cusanus durch die Identifizierung von
Gott und Zentrum bzw. Umfang wiederum theologische Bedeutung unterlegt
wird, aus der Sicht einer fachbezogenen Kosmologie, und hierzu ist Keplers Ansatz

trotz aller theologischen Reflexionen zu zählen, zum absurden Widerspruch»
(288). Die Voraussetzung einer fachbezogenen Kosmologie als Grundlage trifft
aber auf Kepler, wie ich nachgewiesen habe (SCHWAETZER, Harald: «Si nulla esset
in Terra Anima.» Johannes Keplers Seelenlehre als Grundlage seines
Wissenschaftsverständnisses. Ein Beitrag zum vierten Buch der Harmonice Mundi. Hil-
desheim-Zürich-New York 1997) nicht zu. Durch den Rückgang auf die
Ursprünge von Keplers Wissenschaftsverständnis ergibt sich eine gegenteilige
Interpretation. Die folgende Darstellung wird zeigen, daß die sorgfältige Abgrenzung
der trinitarischen Zuordnung von Cusanus und die Rezeption der Einheit von
Zentrum und Umfang eine positive Aufnahme und Weiterführung des, wie auch
MEIER-OESER, Präsenz, 290, zugesteht, «ursprünglich cusanischen Motivs»
darstellen und daß damit die konstitutiven Elemente des Wissenschaftsverständnisses
aufgezeigt sind. Auf diese Weise findet auch der Infinitheitsgedanke eine
Integration in Keplers Werk durch eine vorgeordnete Ontologie (vgl. Abschnitt 4
sowie SCHWAETZER, Kepler, 37). Durch den Nachweis der eigenständigen
Verarbeitung Keplers erfolgt zugleich eine Rezeptionsdarstellung, die eine unangemessene

— philosophisch bedingte - Überschätzung (MAHNKE, Dietrich, Unendliche
Sphäre und Allmittelpunkt. Halle 1937, 144; CASSIRER) ebenso vermeidet wie eine
— kosmologisch bedingte - Unterschätzung (MEIER-OESER). Zunächst scheint
Mahnke Meier-Oesers These zu bestätigen: «Diese Ausführungen Keplers sind
sicher eine treffende Kritik der metaphysisch begründeten Kosmologie Brunos vom
nüchternen Standpunkt der rein empirischen Naturwissenschaft» (Mahnke, Sphäre,

132). Doch räumt Mahnke ein, daß Kepler nicht auf dieser Grundlage steht:



186 Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum

den bekannten Lösungsansatz des Cusaners skizziere (I.), dann den
Sachverhalt anhand der Schriften, die Kepler bekannt gewesen sein

dürften, genauer erläutere (II.), um darauf Keplers Cusanus-Rezep-
tion (III.) und schließlich seinen eigenen Lösungsversuch vorzustellen
(IV., V.).

I. Coincidentia oppositorum als mathematisch-erkenntnistheoretisches Problem

Eine geeignete Folie für die vorliegende Untersuchung bietet der

Dialog Idiota De sapienticf. Denn er stellt einen erkenntnistheoretischen

Versuch im von Cassirer angesprochenen Sinn dar; zudem

gipfelt er in der unendlichen Unie, in der alle geometrischen Figuren —

auch der Kreis — zusammenfallen oder «eingefaltet» sind, als Lösung
der coincidentia oppositorum. Der gesamte Dialog ist sehr sorgfältig auf
diese Lösung hin komponiert.6 Schon das erste Buch des Dialoges
zielt darauf ab: Die Schlußfrage des Redners am Ende des zweiten
Buches greift explizit auf das erste Buch zurück. Aus seiner Fragestellung

ergibt sich, daß das erste Buch dem «unendlichen Kreis», das

«Es ist hiernach ganz unzweifelhaft, daß die geometrische Mystik die metaphysischspekulative

Grundlage bildet, auf der nicht nur Keplers philosophische
Weltanschauung, sondern auch seine bedeutsamsten mathematisch-naturwissenschaftlichen

Leistungen beruhen» (140). Gegen Mahnke wiederum halte ich die Grundlage

nicht im eigentlichen Sinne für mystisch; ich schließe mich hier der
Auffassung von HAMMER, Franz, Die Astrologie des Johannes Kepler. In: Sudhoffs
Archiv. Zeitschrift für Wissenschaftsgeschichte 55 (1971) 113-135, 113, an, der von einem
«Umschmelzungsprozeß» einer «unvernünftigen Astrologie» durch den «starken
Denker» spricht.

5 Zitiert wird nach NIKOLAUS VON KUES, Idiota de sapientia. Der Laie über
die Weisheit. Neu übers, und mit Einl. und Anm. hrsg. von R. STEIGER. Hamburg
1988.

6 Daß mit den Idiota-Dialogen Cusanus seine Meisterschaft in der literarischen
Gestaltung erreicht, darauf hat u.a. schon Haubst, Rudolf, Streifzüge durch die
cusanische Theologie. Münster 1991, 41, hingewiesen. Die Technik der Manuductio,
die sich z.B. in den gliedernden Fragen des Redners, aber auch im zyklisch-spiraligen

Aufbau des Dialoges und den symbolträchtigen Bildern zeigt, ist «eine Art
mäeutischer Kunst», «die man nicht etwa mit logischer Deduktion verwechseln,
sondern etwa der Metamorphose der Pflanze vergleichen darf» (HAUBST, Streifzüge,

41). Vgl. dazu De doct. ign. I, 2 n. 8. Ferner MEFFERT, Nikolaus von Kues,
126. Auch Kepler, dessen methodische Vorbereitung und Verbindung zu Goethe
ich an anderer Stelle dargelegt habe (SCHWAETZER, Kepler, passim), benutzt diese

Technik, vgl. SCHWAETZER, Kepler, 175ff., besonders 175.



Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum 187

zweite der «unendlichen Linie» gewidmet ist.7 In dem scheinbaren
Widerspruch zwischen beiden als Urbildern aller Figuren kulminiert die

Erörterung der coincidentia oppositorum.
Nach den einleitenden Passagen (n. 1—4), in denen der Wert des

Selbstdenkens durch selbständige Beobachtung — «die Weisheit liegt
auf der Straße» (De sap. I n. 3, 5; Spr. 1,208) — gegenüber dem
Autoritätsglauben hervorgehoben wird, wird im ersten Hauptabschnitt des

Dialogs der Gegensatz zwischen Unendlichem und Endlichem aufgebaut.

Der Laie zeigt dem Redner, wie auf dem Markt, wo die beiden
sich befinden, gemessen und gewogen wird; er bestimmt das Grundmaß

als Einheit des Messens. Was diese Grundeinheit sei, das könnne
nicht wieder mit dem Meßbaren ergründet werden, da das Einfache
nicht durch Zusammengesetztes erreichbar sei. Diesen Sachverhalt
generalisiert der Laie in dem Schluß, daß alles Endliche auf einem
Unendlichen beruhe. Dabei bemerkt er:

«Summa sapientia est haec, ut scias quomodo in similitudine iam dicta

attingitur inattingibile inattingibiliter» (De sap. I, n. 7; 12).9

Die Verwunderung des Redners über dieses Paradox, welches die
methodische Lösung des Cusaners auf das Problem der Koinzidenz
bildet, aufzulösen, dienen die weiteren Passagen des Dialogs. Die
Antwort findet der Redner, da er das Ende des ersten Dialogs nicht
versteht, wie oben ausgeführt, erst am Ende des zweiten. Die Verwunderung

selbst ist jedoch nicht verwunderlich, da der Laie selbst sich
bewußt ist, eine Art von Geheimwissen (occulta) weiterzugeben.10

7 (.(Orator. Solum ostende, quomodo infinita linea est omnium figurarum
praecisio. Dixisti enim pridie circulum infinitum esse ommium figurarum exemplar,

et non cepi. Hinc nunc de hoc volens clarius informati ad te accessi. Modo
ais lineam infinitam esse praecisionem, quod minus capio» (De sap. II, n. 43; 70ff.).
((Redner. Nur zeige noch, daß die unendliche Linie aller Figuren Genauigkeit ist.
Du sagtest nämlich tags zuvor, daß der unendliche Kreis aller Figuren Urbild ist,
und ich habe es nicht verstanden. Daher bin ich nun, weil ich darüber deutlicher
unterrichtet werden möchte, zu dir gekommmen. Jetzt sagst du, daß die unendliche

Linie die Genauigkeit ist; das verstehe ich noch weniger» (7Iff.).
8 Vgl. NIKOLAUS von Kues, De apice theoriae. Die höchste Stufe der

Betrachtung. Übers, mit Einl., Komm, und Anm. vers, von H.-G. SENGER. Hamburg
1986, n. 5; 8.

9 «Die höchste Weisheit ist die, zu wissen, daß in dem vorgetragenen Gleichnis
das Unberührbare auf nicht berührende Weise berührt wird» (13).

10 Dies zeigen die folgenden Zeilen: «Haec est causa, cur occulta non debent
communicari omnibus: quia eis absona videntur, quando patuntur» (De sap. I, n. 7;
12). «Das ist der Grund, warum das Verborgene nicht allen mitgeteilt werden darf:
weil es ihnen ungereimt erscheint, wenn es offenbart wird» (13). Vgl. auch die



188 Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum

Der Redner schlägt — unter Zustimmung des Laien — vor, die

Berührung mit dem Unendlichen in mystischer Tradition als Schmecken

zu bezeichnen, welches sich von dem bloßen Reden von Wahrheit
darin unterscheidet, daß es die Wahrheit erfährt.11 Wie es zugehen
kann, das Unendliche als endlicher Mensch zu schmecken, verdeutlicht

der Laie mit einem Bild: Wie das Kind einen gewissen
Vorgeschmack hat, weshalb es zur Milch strebt, so gibt es einen
Vorgeschmack der Weisheit.

«Ex quibus enim sumus, ex illis nutrimur. Sic intellectus habet vitam
suam ab aeterna sapientia et huius habet aliqualem praegustationem»
(De sap. I, n. 16; 26).12

Hinführungssätze des Laien. Interessant ist die Wendung von der strikten Ablehnung

der Mitteilung des Geheimwissens (Mysterienverrat) um seiner selbst willen
zu der denkerisch-aufklärerischen Devise des (noch) nicht Verstehens (vgl. dazu
auch De apic. theor. n. 7; lOff.). Gleichzeitig sind die folgenden Erörterungen damit
als ein Stück (Mystik des Denkens) gekennzeichnet. Steiger, Einleitung zu De sap.

XXXIV, bringt die Schrift mit der Mystik in Zusammenhang aufgrund «der Sprache,

die deutlich auf de visiorte dei vorausweist, aufgrund also eines literarkritischen
Befundes.» Da die Dramaturgie des Dialogs an dieser Schlüsselstelle eindeutig auf
die Offenlegung von Geheimnissen («secreta detegere») zielt, darf De sapientia
auch aus diesem Grunde als mystische Schrift gewertet werden. So kommt es zu
dem Paradox, daß eine - fast im modernen Sinne - erkenntnismethodische Schrift
zugleich mystischer Natur ist. Vgl. MEFFERT, Nikolaus von Kues, 126: «Wie sehr
es Cusanus um das innere Denkerlebnis geht, zeigt exmplarisch die Gestalt des

Laien aus den Idiota-Dialogen Die Gestalt des Laien (Idiota) stellt eine Absage
an das aufgeblähte, erstarrte Schulwissen der Spät-Scholastik dar. Zum anderen

mag man die Gestalt des Gottesfreundes der deutschen Mystik in ihm erblicken.»
Einen Akzent auf die Absetzung von der Mystik setzt CASSIRER, Erkenntnisproblem

24f., der den naturwissenschaftlichen Grundzug der neuen Denkart stärker
hervorhebt, doch verweist er darauf, daß in dem Gedanken der wechselseitigen
Bedingtheit von Unendlichem und Endlichen eine Berührung mit der Mystik liege
(24). Treffend CASSIRER, Individuum 14; vgl. MAHNKE, Sphäre, 141, der die
methodische Nähe zu Kepler hervorhebt.

11 Vgl. STEIGER, Einleitung in De sap. XXXf, mit weiterer Literatur.
12 «Denn woraus wir sind, davon ernähren wir uns. So hat der Geist sein

Leben von der ewigen Weisheit und hat von dieser irgendeinen Vorgeschmack» (27).
Die angesprochene bedingte Transzendenzfähigkeit des Denkens verdeutlicht eine

Passage aus De doct. ign. III, 22 n. 259; 92ff.: «Benedictus deus, qui nobis dédit in-
tellectum, qui in tempore satiabilis non est; cuius desiderium cum finem non
capiat, se ipsum supra corruptibile tempus immortalem apprehendit ex desiderio tem-
poraliter insatiabili.» «Gepriesen sei Gott, der uns die Vernunft gegeben hat, die
sich im Zeitlichen nicht sättigen läßt; da ihr Verlangen keine Grenze findet, erfaßt
sie sich selbst wegen ihres im Zeitlichen unstillbaren Verlangens jenseits der
vergänglichen Zeit als unsterblich» (93ff.).



Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum 189

Der Redner steuert nach dieser methodischen Klärung auf den
entscheidenden Schritt; es mache einen Unterschied, von dem Schmek-
ken der Weisheit allein zu reden oder sie tatsächlich zu schmecken

(De sap. I, n. 19). Nur die Erfahrung selbst sei entscheidend, pflichtet
ihm der Laie bei.13 Ganz in sokratischer Manier14 versucht er, dem
Redner eine Erfahrung zu vermitteln. In einer Zwischenerörterung
wird geklärt, daß die unendliche Einheit trinitarisch zu verstehen ist.
Die Weisheit ist die «Gleichheit des Seins selbst» als zweite Person
der Trinität, die Verknüpfung der Heilige Geist (De sap. I, n. 22f.).15
Dann folgt eine wesentliche Schlußfolgerung aus dem bisher
Gesagten:

«[Sapientia] est enim ut infinita intellectualis forma, forma enim dat
formatum esse rei. Unde infinita forma est actualitas omnium formabi-
lium formarum ac omnium talium praecisissima aequalitas. Sicut enim
infinitus circulus, si foret, omnium figurarum figurabilium verum exemplar

foret sic infinita sapientia est simplicitas omnes forma compli-
cans et omnium adaequatissima mensura» (De sap. I, n. 23; 36ff.).16

Die Weisheit selbst ist die geistige Formgestalt, die allem Formbaren
zugrunde Hegt. Der unendhche Kreis wäre, wenn es ihn gäbe, demnach

ihr adäquater Ausdruck.17 Im ersten Buch werden diese Passagen

nur noch erläutert, nicht mehr erklärt. Thetisch behauptet der
Laie, die Weisheit als absolute Genauigkeit sei zwar jenseits aHer

Oppositionen wie aus der Ferne schaubar, doch zugleich in jedem
einzelnen Ding, und zwar als dessen Genauigkeit. Er gibt im Rückgriff

13
« sed solum ille, qui earn accipit in interno gustund ille perhibet testimonium

non des his, quae audivit, sed in ipso expérimenta liter gustavit» (De sap. I, n.
19; 32). « sondern allein der, der sie in innerem Schmecken aufnimmt. Dieser
legt Zeugnis ab, nicht von dem, was er gehört hat, sondern was er in sich selbst
erfahrungsmäßig geschmeckt hat» (33).

14 Vgl. Steiger, Einleitung in De sap. XIXff.; ferner WATTS, P. Moffitt, Nicolaus

Cusanus. A fifteenth-century Vision of Man. Leiden 1982, 117ff.
15 Ausführlich hat Cusanus den Gedanken schon De doct. ign. I, 7-9, n. 18-26

entwickelt.
16 «[Die Weisheit] ist nämlich wie eine unendliche geistige Gestalt; die Gestalt

nämlich gibt einem Ding das Gestaltetsein. Daher ist die unendliche Gestalt die
Wirklichkeit aller gestaltbaren Gestalten und aller solcher genaueste Gleichheit.
Wie nämlich der unendliche Kreis, wenn es ihm gäbe, das wahre Urbild aller
darstellbaren Figuren wäre so ist die unendliche Weisheit die alle Gestalten einfaltende

Einfachheit und gleichkommendstes Maß» (37ff.).
17 Ich gehe davon aus, daß in der vorstehenden Überlegung eine Differenzierung

von forma und figura für den von mir eruierten Sachverhalt nicht notwendig
ist, ohne daß ich damit eine grundsätzliche Identität von forma und figura behaupte.



190 Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum

auf den Anfang den Hinweis, in der Zwei oder der Zehn die Kraft
der Einheit zu entdecken. Insgesamt bleibt das Gespräch aber mehr
im jubelnden Pathos:

«Et qui se elevat altissimo intellectu super omnem oppositionem, ille
solum hoc verissimum intuetur» (De sap. I, n. 24; 38).18

Dann legt es in einer scheinbaren Ablenkung den Grund für das

zweite Buch: die bedingte Transzendenzfähigkeit der Vernunft, die
das höchste Abbild der Weisheit (imago sapientiaè) ist, wird hervorgehoben.19

Der Redner macht seine Hausaufgaben und beginnt den Dialog
am folgenden Tag (vgl. Anm. 7) mit der Frage, wie er einen Begriff
von Gott bilden könne. Der Laie setzt auseinander, daß Gott jeweils
mit dem in der Frage Vorausgesetzten zu bezeichnen sei, also hier
nach dem «Begriff vom Begriff) geforscht werden müsse.20 Er präzisiert

die Vorstellung, indem er darauf hinweist, weder Verneinung

18 «Und wer sich in höchster Erkenntnis über jeden Gegensatz erhebt, der
schaut allein dieses Wahrste» (39).

19 Der Grund für dies <verschleiernde> Vorgehen dürfte darin liegen, daß der
Laie den Redner zunächst noch — in guter Mysterientradition — <reif> machen
möchte (vgl. De apic. theor. n. 6; 1 Off.). Denn er verweist auf die höchste Stufe im
Menschen, die ein Abbild der Weisheit ist («imago sapientiae»; De sap. I, n. 26; 42).
Dazu gliedert er alles Gestalthafte auf in Seinsbereiche: Auf einen <unterminerali-
schen> (wohl den Elementen zuzuschreibenden Bereich) folgen der mineralische,
pflanzliche, sinnliche, der vorstellungs-, Verstandes- und vernunftmäßige Bereich.
STEIGER, De sap. Anm. z.St. 120, weist daraufhin, daß die Angaben über die
Seinsstufen differieren. So verwende Cusanus auch die aristotelische Leiter: elementa-
tiva, vegetativa, sensitiva, rationalis. Die letzte Reihe ist auch später in der Renaissance

noch in Gebrauch, vgl. z.B. Carolus Bovillus' Uber de sapiente, aber auch
Keplers De fundamentis (dazu SCHWAETZER, Kepler, 69ff., zu Bovillus' Stellung zu
Cusanus: CASSIRER, Erkenntnisproblem, 62). Zu der vorliegenden Folge vgl. BRUNO,

Giordano, Über die Ursache, das Prinzip und das Eine. Übers, von Ph. Rip-
pel. Stuttgart 1986, 70.

20 VOLKMANN-SCHLUCK, Karl-Keinz, Nicolaus Cusanus. Die Philosophie im
Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit. Ffm 2. Aufl. 1968, hat mit Bezug auf diese

Passage darauf hingewiesen, «daß Nikolaus von Cues einen Schritt tut, der ihn
über die bisherige theologische Metaphysik hinausführt. Auf die Frage: Ist Gott?
erwächst aus dem Erfassen der Fragehinsicht die Antwort: Er ist das Sein» (42).
HAUBST, Streifzüge, 60f., sieht in Complementum theologicum eine gedankliche
Weiterentwicklung dieser Linie. Er versteht die vorliegende Passage so, daß schon in
der Frage sich die Urwirklichkeit Gottes repräsentiert (58f.). MEFFERT, Nikolaus
von Kues, 153, hat auf den tragenden Grund der absoluten Voraussetzung
hingewiesen, die in De sap. II n. 30 artikuliert wird. Cassirer, Erkenntnisproblem, 60f.,
erwähnt gleichlautende Gedanken für Complementum theologicum 4. Vgl. dazu auch
De coniecturis I, 5, n. 19f.; 22ff.



Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum 191

noch Bejahung noch deren Verknüpfung würden das Gewünschte

aussagen, sondern dieses liege darüber. Daraus folgt, daß Gott absolute

Richtigkeit, Genauigkeit etc. ist und keinerlei «Mehr oder Weniger»

zuläßt.21 Zu Recht will der Redner wissen, wie bei solcher
Verschiedenheit der Dinge es nur ein einziges Urbild geben soll. Der Laie
erwidert mit Hilfe von Vergleichen, daß es sich ebenso verhält wie
mit Begiffen. Der Begriff eines Dreiecks beispielsweise ist in jedem
Dreieck vorhanden und doch nur einer. Dies wünscht sich der Redner

verdeutlicht: Wie kommt der absoluten Richtigkeit und Geradheit
Unendlichkeit zu? (De sap. II, n. 42). Die Verbindung von «Richtigkeit

und Geradheit» darf fast als Hendiadioyn gelesen werden: die in
der unendlichen Geradheit enthaltene absolute Richtigkeit. Damit ist
die erkenntnistheoretische Frage nach der Gültigkeit der Mathematik,
bzw. der Geometrie, gestellt, deren Legitimation der allgemeinen
Gültigkeit von Erkenntnis, d. h. der Bildung des Begriffs vom Begriff
dienen soll.22 Der Laie führt daraufhin das experimentum cruris durch.
Der unendliche Kreis wäre, wenn es ihn gäbe, das Urbild aller gestaltbaren

Figuren, so war oben behauptet. Der unendliche Kreis hätte
aber eine unendliche Linie als Durchmesser. Weil es zwei Unendliche
nicht geben kann, da sie durch Addition ein Größeres ergäben, muß
der Umfang der Durchmesser sein, und so fällt das Krumme mit der
geraden Linie zusammen. Dann zeigt der Laie, daß die unendliche
Linie die Genauigkeit aller Figuren ist. Denn in einem unendhchen
Dreieck wiederholt sich der Beweis. Auch hier müssen alle drei Seiten

zu einer zusammenfallen. Da die unendliche Seite aber jenseits von
«Mehr und Weniger» ist, vermag sie jedem Dreieck zugrunde zu Hegen.

Ich fasse die Charakteristika, die für das Verständnis der Rezeption

Keplers von Bedeutung sind, unter den drei in der These formu-
Herten Gesichtspunkten zusammen: Theologisches Inhaltsprinzip ist
der unendhche Geist als Begriff vom Begriff, die Form der Formen

21 «In his igitur, quae recipiunt magis et minus, non est de deo conceptus for-
mandus» (De sap. II 38; 62). «In dem also, was Mehr und Weniger aufnimmt, darf
man keinen Begriff von Gott bilden» (63). Vgl. dazu De doct. ign. I, 3 n. 9f.

22 Vgl. dazu De doct. ign. I, 11 n. 32; 44: « dicimus, cum ad divina non nisi
per symbola accedendi nobis via pateat, quod tunc mathematicalibus signis propter

ipsorum incorruptibilem certitudinem convenientibus uti poterimus.» «
erklären auch wir: Da uns zu den göttlichen Dingen nur der Zugang durch Symbole
als Weg offensteht, so ist es recht passend, wenn wir uns wegen ihrer unverrückbaren

Sicherheit mathematischer Symbole bedienen» (45). Vgl. MEFFERT, Nikolaus
von Kues, 142ff. Zu den mathematischen Symbolen ferner Meffert, Nikolaus
von Kues, 189ff.



192 Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum

jenseits quantitativer Verhältnisse von Mehr und Weniger (AI). Das
naturwissenschaftliche Formalprinzip, mit dem eine Auseinandersetzung

möglich wird, ist die mathematisch-sinnbildliche Methode der
Koinzidenz der Gegensätze, deren Durchführbarkeit angenommen
und in der unendlichen Linie als Einheit von Krumm und Gerade
(jenseits des quantitativen Mehr und Weniger) verwirklicht wird (A2).
Das zugrunde liegende anthropologische Mentalprinzip fußt auf dem

Vorgang des Schmeckens der Weisheit, einer sich im Denkvoll^ug
ereignenden Berührung des Unberührbaren auf unberührbare Weise
(A3).

II. Coincidentia oppositorum in den Kepler bekannten Werken des Cusanus

Welche Werke des Nikolaus von Kues Kepler gekannt haben mag, ist
zwar nicht eindeutig, aber doch mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit

zu klären. Das Wesendiche hierzu hat schon Mahnke erörtert. Er
weist nach, daß Kepler, der Cusanus ausdrücklich nur mit dem Kreis-
Symbol, aber nicht mit dem Kugel-Symbol verbindet (vgl. den folgenden

Abschnitt), aufgrund dieser Tatsache Schriften wie Docta ignoran-
tia nicht gekannt hat (Mahnke, Sphäre, 129f.). Er macht plausibel, daß

Kepler wahrscheinlich De mathematicaperfectione und Complementum theo-

logicum vertraut gewesen sind (141—143).
De mathematica perfectione beginnt mit dem gängigen Hinweis, daß

die mathematischen Einsichten «zum beinahe absolut Göttlichen und
Ewigen» führen (MS 160). Ihr Programm faßt Cusanus in dem
bekannten Satz zusammen:

«Intentio est ex oppositorum coincidentia mathematicam venari perfec-
tionem. Et quia perfectio illa plerumque consistit in rectae curvaeque
quantitatis adaequatione, propono habitudinem duarum rectarum line-
arum se ut corda ad suum arcum habendum investigate» (math. perf. 2;

Wilpert II 698).23

23 Die Schrift De mathematica perfectione wird zitiert nach NIKOLAUS VON KUES,
Werke. Hrsg. von P. Wilpert. 2 Bde. Berlin u.a. 1962. «Ziel ist es, aus dem
Zusammenfallen der Gegensätze die mathematische Vollkommenheit zu erjagen.
Und weil jene Vollkommenheit zumeist in der Angleichung von Krumm und
Gerade besteht, nehme ich mir vor, das Verhältnis zweier gerader Linien, die sich wie
eine Saite zu ihrem Bogen verhalten, aufzuspüren.»



Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum 193

Weniger die konkrete mathematische Umsetzung als vielmehr ihr Ansatz

ist für die vorliegende Untersuchung interessant.24 Die Anglei-
chung einer Sehne an den Bogen, einer gekrümmten an eine gerade
Linie, brauche die Kenntnis des Verhältnisses beider zueinander. Dieses

sei aber in Zahlen nicht angebbar. So müsse man auf den visus

intellectuals oder, wie es an einer späteren Stelle heißt, die visio intellectuals

zurückgreifen. Damit wird eine Wendung der Mathematik vom
Verstand zur Vernunft vollzogen (Cassirer, Erkenntnisproblem I, 49).
Cusanus verweist darauf, daß bei kürzeren Sehnen der «Pfeil»
zwischen Bogen und Sehne immer geringer wird. Bei der kleinsten —

freilich nicht gegebenen — Sehne würden Bogen und Sehne
zusammenfallen, da der Pfeil verschwunden wäre:

«Minima igitur corda, qua minor dari non posset si signabilis foret non
haberet sagittam, et ita etiam non foret minor arcu suo, coincideret igitur

corda et arcus si ad minimam quantitatem in talibus deveniretur»
(Math. perf. 3; Wilpert II 699).25

Der vorliegende Versuch zur Koinzidenz bewegt sich, so läßt sich
feststellen, auf der gedanklichen Ebene, die auch in De sapientia
angesprochen ist. Freilich wird aufgrund des primär mathematischen
Hintergrundes die Koinzidenz in De mathematica perfectione als Mitte der
Geometrie ausgewiesen, deren metaphysische Implikationen von
diesem Standpunkt angegangen werden. Diesen Ansatzpunkt wird Kepler

aufgreifen.26

24 Dieser programmatische Ansatz bestand auch schon in der Vorform des

Dialogs, vgl. die Eingangspassagen desselben (REINHARDT, Klaus, Eine bisher
unbekannte Handschrift mit Werken des Nikolaus von Kues in der Kapitelsbibliothek

von Toledo. In: MFCG 17 [1986] 96-141, 134).
25 «Die kleinste Sehne, zu der sich keine kleinere angeben ließe, hätte, wenn

man sie zeichnen könnte, keinen zugehörigen Pfeil und wäre also auch nicht kleiner

als ihr Bogen. Wenn man also bei derartigen Betrachtungen bis zur kleinsten
Größe gelangen würde, würden dort Sehne und Bogen zusammenfallen» (Ders.,
Die mathematischen Schriften. Ubers, und mit einer Einf. und Anm. vers, von
J.E. Hofmann. Hamburg 2. Aufl. 1980, 162).

26 Vgl. MAHNKE, Sphäre, 141: «In der letzten Schrift, die sich ausdrücklich
betitelt: <De mathematica perfections, werden ebenso wie bei Kepler beide Seiten der
geometrischen Mystik eng verbunden nebeneinander gestellt: die transzendenttheologische,

die mit Hilfe mathematischer Symbole der unendlich fernen Gottheit

so nahe wie möglich zu kommen sucht, und die exakt-wissenschaftliche, die
mit Hilfe der übersinnlichen Schau des Zusammenfallens der Gegensätze (z.B. des

Geraden und Krummen) im Unendlichen genaue infinitesimalgeometrische
Berechnungen zu ermöglichen strebt. Hier findet sich auch der Satz, daß die
(mathematische Vollendung zumeist in der Vergleichung der geraden und der krummen

Quantität) oder der (Erforschung ihres gegenseitigen Verhältnisses (habitudo)



194 Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum

Noch deutlicher werden die Bezüge, wenn man das Complementum

theologicum hinzunimmt27, eine nach neueren Forschungsergebnissen
offenbar in seiner Bedeutung für das Gesamtwerk des Cusaners nicht
zu unterschätzende Schrift.28

Im Spiegel der Mathematik, so beginnt die Schrift, sieht man die
Wahrheit in allergrößter Nähe.29 Denn in der Mathematik ist der
Geist von allen Sinneseindrücken abgezogen. In der Mathematik wird
er damit zur Form aller Formen-.

«Est igitur mens a sensibili materia libera et habet se ad figuras mathe-
maticas quasi forma. Si enim dixeris figuras illas formas esse, erit mens
forma formarum» (Compl. theol. n. 2, 19ff.; 7).30

Aus geometrischer Perspektive kann der Geist als Urform aller Figuren

gedacht werden. Verknüpft man dies mit dem Gedanken aus De

besteht), den Kepler bei seiner ersten Berufung auf den Kusaner z.T. wörtlich
anführt.»

27 Zitiert wird nach NICOLAI DE CuSA, Opera omnia. X, 2a. De complementis
theologicis. Hamburg 1994.

28 Vgl. vor allem BORMANN-KRANZ, Untersuchung,, die das Programm der
Schrift darin sieht, «daß Cusanus in De theologicis complementis den Standpunkt
der Docta ignorantia in Einklang mit seiner mystischen Theologie bringt» (15).
Schon DUPRÉ, Wilhelm, Marginalien zu den Schriften des III. Bandes der Wiener
Cusanusedition. MFCG 7 (1969) 103-119, 114, hielt Complementum theologicum für
«eine der bedeutendsten, wenn auch bisher kaum beachteten Schriften.» Auch
Cassirer - ein Hinweis, der bei Bormann-Kranz fehlt — hat die Schrift mehrfach
benutzt, u.a. zum Nachweis eines zentralen Gedankens bei Cusanus: «Eine andere

Richtung und ein neuer Orientierungspunkt muß daher gefunden werden Der
Geist darf sein Ziel nicht mehr jenseits seiner eigenen Grenzen suchen, sondern
er muß in sich selbst den Mittelpunkt der Gewißheit finden» (Erkenntnisproblem
I, 38). CASSIRER verweist auf Compl. theol. 2.

29 Dem Motiv des Spiegelcharakters menschlicher Erkenntnis liegt das
Pauluswort aus IKor 13,12 zugrunde: «Jetzt schauen wir wie im Spiegel und sehen nur
rätselhafte Umrisse, dann aber schauen wir von Angesicht zu Angesicht.» Vgl.
Bormann-Kranz, Untersuchung, 16. MEFFERT, Nikolaus von Kues, 195: «Immer
wieder spricht Cusanus davon, daß der menschliche Geist den göttlichen Geist
widerspiegelt, daß er eine Art Abbild Gottes, eine imago Dei ist. Es ist dieses Bild des

Widerspiegeins des Unendlichen im Endlichen eine Grundaussage der cusanischen
Philosophie Diese Aussage verdichtet sich bei Cusanus zu dem Symbol des
Geistes als lebendigem Spiegeln Vgl. de mente 5 n. 85f. Fortgeführt hat den Gedanken
Bovi/lus, dem das Ich zum Spiegel des Alls wird, vgl. CASSIRER, Erkenntnisproblem,

63.
30 «Darum ist der Geist frei von sinnlicher Materie und verhält sich zu den

mathematischen Figuren gleichsam als Form. Sagt man nämlich, daß jene Figuren
Formen sind, so ist der Geist die Form der Formen» (NIKOLAUS VON KUES,
Philosophisch-theologische Schriften. 3 Bde. Hrsg. und eingef. von L. Gabriel, übers,

von D. und W. Dupré. Wien. 2. Aufl. 1989, III 651).



Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum 195

sapientia, daß der Kreis die Urform aller darstellbaren Figuren sei,
dann ließe sich hieraus schließen — allerdings nur schließen —, daß
dem endlichen Geist die Form des Kreises zukommt. Er ist dann selbst
das Vermögen, welches er betätigt.31 Angelegt ist also eine — um den
Fichteschen Ausdruck zu gebrauchen — Selbstsetzung des Geistes.

Der Stärkung dieses Vermögens muß, so Cusanus, alle Kraft
gelten, denn, wie man zwar vermittels des Sonnenlichtes, aber nicht es

selbst sieht32, so sieht man auch nicht die Wahrheit, aber das Auge
des Geistes muß geübt werden, um alles möglichst gewiß im Spiegel
der Wahrheit zu erblicken (1. c. n. 2, 37ff.; 8f.). Die Bewegung, die der
Geist dabei vollzieht, beschreibt Cusanus als Rückgang vom schlichten

«Daß-Sein» zum «Was-Sein», also mit jener Wendung, die schon
in De sapientia als Rückwendung auf die Begriffe selbst begegnete.33
An dieser Stelle deutet Cusanus die Erkenntnismethodik selbst nicht in
ihrem unterschiedlichen Wegen einer negativen oder affirmativen
Theologie, sondern im einheitlichen Vollzug als Ausdruck der
Koinzidenz:

«Est autem motus mentis quasi per lineam rectam pariter et circularem.
hanc enim coincidentiam quaerit, ubi principium motus et finis coin-

cidunt; et hic motus est circularis. Unde mens speculativa rectissimo
motu pergit ad coincidentiam maxime distantium» (1. c. n. 2, 70ff.; llf.).34

31 Zur Dialektik des Problems vgl. De mente IX, n. 123: «Nam mens est viva
mensura, quae mensurando alia sui capacitatem attingit. Omnia enim agit, ut se

cognoscat. Sed sui mensuram in omnibus quaerens non invenit, nisi sunt omnia
unum.» «Denn der Geist ist ein lebendige Maß, das, indem es anderes mißt, sein

eigenes Fasssungsvermögen erreicht. Denn alles tut er, um sich zu erkennen. Aber
sein eigenes Maß, das er in allem sucht, findet er nur dort, wo alles eins ist» (83).

32 Zum Bild des Geistes als lebendiges Licht vgl. Meffert, Nikolaus von
Kues, 197ff., der die entsprechenden Aussagen aus De quaerendo Deo und De visione

Dei u.a. systematisch zusammenfaßt. Vgl. auch NIKOLAUS VON Kues, Compendium.

Kompendium. Übers, und mit Einl. und Anm. hrsg. von B. Decker und
K. Bormann. Hamburg 1970 n. 2, 2ff.; ferner REINHARDT, Klaus, «Anthropologie
im Umbruch vom Mittelalter zur Neuzeit. Der Mensch als Schöpfer und Geschöpf
bei Nikolaus von Kues.» In: L'homme - machine? Anthropologie im Umbruch.
Ein interdisziplinäres Symposion. Hrsg. von H. Schwaetzer und H. Stahl-Schwaet-
zer. Hildesheim u.a. 1998. 219-228, zum Gedanken des Menschen als lebendige
imago dei.

33 Vgl.: «... et est speculatio motus mentis de quia est versus quid» (Compltheol.
n. 2, 65f; 11). «Die Betrachtung ist die Bewegung des Geistes vom <Daß-ist> zum
<Was-ist>» (DUPRÉ III 655).

34 «Die Bewegung des Geistes findet aber gewissermaßen in einer geraden und
kreisförmigen Linie zugleich statt Sie erstrebt nämlich jene Koinzidenz, wo
Ursprung und Ende der Bewegung koinzidieren. Und diese Bewegung ist kreis-



196 Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum

Bezüglich des Mentalprinzips wird hier also erstens noch deutlicher
auf die Koinzidenz im Denkvollzug selbst hingewiesen.

Im sechsten Kapitel erörtert Nikolaus von Kues, wie der Kreis
entsteht und was man daraus für Schlüsse ziehen könne. Die
Kreiskonstruktion denkt er sich folgendermaßen:

«Nam centrum primo ponis punctale, deinde extendis in lineam illum
punctum. Deinde circumducis lineam super puncto, et sie ex puncto et
linea recta oritur linea circularis» (1. c. n. 6, Iff.; 29).35

Diese mathematisch-mechanische Konstruktion des Kreises verdient
zweitens als Formalprinzip festgehalten zu werden. Denn sie zeitigt
für den vorhegenden Vergleich zwischen Kepler und Cusanus
wesentliche theologisch-inhaltliche Konsequenzen.

Cusanus gibt eine vor dem Hintergrund des an De sapientia
erörterten Trinitätsverständnisses zu lesende Deutung. Der Punkt symbolisiert

den Vatergott, der aus sich in ewiger Zeugung die Linie hervorgehen

läßt — den Sohn. Die Einheit und Gleichheit beider ist der Heilige

Geist als Verknüpfung:
«Ab aeterno est igitur centrum, linea et circumferentia. Centrum igitur
in aeternitate est aeternaliter generans seu expheans de sua virtute com-
plicante genitum consubstantiale, lineam; et centrum cum linea est
aeternaliter explicans nexum seu circumferentiam» (1. c. n. 6, 14f£; 30).36

Aus dieser trinitarischen Perspektive der Gleichsetzung von Punkt
und Vatergott, Linie und Sohnesgott sowie Umfang und Heiligem
Geist ergibt sich auch ein weiterer Grund für die Koinzidenz des

Krummen und Geraden im Denkvollzug. Denn da Gott darin — wenn
auch als Unberührbares auf unberührbare Weise — berührt wird, fin-

förmig. Daher dringt der Geist in gradliniger Bewegung zur Koinzidenz dessen

vor, das am meisten voneinander absteht» (DUPRÉ III 655).
35 «Zunächst setzt man das punkthafte Zentrum. Dann erweitert man die Linie

über den Punkt hinaus. Und so entsteht aus Punkt und gerader Linie die Kreislinie»

(DUPRÉ III 669). Ähnlich auch Compl. theol. n. 3, 32ff.; 16: «Si igitur respici-
mus, qua descriptione constituitur circulus, reperimus punctum prioriter et ex

puncto lineam explicari et ex puncto et linea circulum.» «Wenn wir darauf achten,
wie ein Kreis aufgezeichnet und gebildet wird, finden wir, daß der Punkt zuerst
kommt, daß aus ihm die Linie und aus Punkt und Linie der Kreis entfaltet wird»
(Dupré III 659).

36 «Mittelpunkt, Linie und Umfang stammen also vom Ewigen. Der Mittelpunkt

in der Ewigkeit zeugt und entfaltet darum nach der Weise der Ewigkeit die
aus seiner eingefalteten Kraft gezeugte gleichbestandliche Linie. Und mit der Linie
zusammen ist er die ewig entfaltende Verknüpfung oder der Umfang» (DUPRÉ III
671).



Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum 197

det ein Zusammenfallen von Gott und Mensch statt.37 Da das

Krumme, der Kreis, als das Vollkommene mit Gott analogisiert war,
liegt es nahe, das Gerade mit dem Geschöpfliehen, dem Menschen,
zu identifizieren:

«ita in theologicis circulum infinitum unitrinum reperimus, si ad polygo-
nias seu terminatas respieimus creaturas» (1. c. n. 3, 54ff; 17f.).38

Drittens ergibt sich ein mathematisch-theologischer Inhalt, in dem
Gott und Mensch mit Krumme und Gerade analogisiert werden und
der Kreis seiner Konstruktionsabfolge nach trinitarisch gedeutet wird.39

Durch die Schrift Complementum theologicum werden also die zuvor
eruierten drei Prinzipien bestätigt und konkretisiert. Theologisch wird
der unendliche Gott als Begriff des Begriffs, Form der Form (AI) in
seiner Unendlichkeit durch die Analogie von Krumm und Gerade für
Gott und Mensch sowie die trinitarische Kreisdeutung näher erläutert
(Bl). Die mathematische Methode der Koinzidenz (A2) wird durch
die Kreiskonstruktion ergänzt (B2). Die Berührung im Denkvollzug
(A3) wird durch den ausdrücklichen Bezug auf die mathematische
Koinzidenz von Krumm und Gerade poinitiert und formal-methodisch

auf die Mathematik bezogen (B3).

37 Dieser geometrischen Vorstellung korrespondiert des Cusaners Rückgriff
auf das Diktum des Hermes Trismegistos, der Mensch sei ein zweiter Gott. Vgl.
NIKOLAUS VON Kues, Opera omnia XI, 1. De beryllo. Hamburg 1988; n. 7; dazu

Reinhardt, Anthropolgie, Rufner, Vinzenz, Homo secundus Deus. Eine
geisteswissenschaftliche Studie zum menschlichen Schöpfertum. In: Philosophisches

Jahrbuch 63 (1955) 248-291.
38 «Ebenso finden wir in der Theologie den dreieinigen unendlichen Kreis,

wenn wir auf die Vielecke oder die begrenzten Geschöpfe schauen» (Dupré III
661). Habe ich ein beliebiges Polygon von gleicher Kantenlänge, so kann ich ihm
einen Kreis einschreiben und umschreiben und erhalte so - zusammen mit den
Polygonecken — drei unterschiedliche Umfangsformen. Im Kreis fallen alle drei in
eins zusammen. Ohne Kenntnis des Polygons, des Geraden, wüßte ich um diesen
Sachverhalt beim Kreis nicht einmal. So führt die Perspektive des Geraden zur
Erkenntnis der Dreieinigkeit des Krummen (Vgl. dazu auch BORMANN-KRANZ,
Untersuchung, 22f.). Zum Vergleich des Geraden mit dem Menschen, des Krummen

mit Gott vgl. auch De doct. ign. III, 4 n. 206; 30: «Quasi ut si polygonia circulo
inscripta natura foret humana, et circulus divina ...» «Nehmen wir etwa folgenden
Verleich: Das dem Kreis einbeschriebene Vieleck sei die menschliche Natur und
der Kreis die göttliche Natur ...» (31).

39 Es scheint ein Widerspruch darin zu liegen, daß oben versucht wurde, auf
die Kreisnatur des Geistes zu schließen, hier aber ausdrücklich das Gerade als

Äquivalent des Menschen genommen wird. Doch vgl. dazu den folgenden
Abschnitt, wo sich dasselbe Problem aus Keplers Sicht auch stellt.



198 Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum

III. Die Cusanus-Repeption Keplers

In dem Abschnitt wird die eingangs geäußerte These, Kepler stelle die

Rezeption in den Zusammenhang von Theologie, Wissenschaftstheorie
und Anthropologie, anhand einer zentralen Äußerung belegt. Ferner

wird der Ansatzpunkt der Abgrenzung mit einer zweiten wesentlichen

Stelle dokumentiert.
In seinem Frühwerk Mysterium Cosmographicum (MC)40 stellt Kepler

jenes «Hauptinventum»41 vor, welches Leben und Wissenschaft im
weiteren prägen sollte: die Idee, daß die Abstände der Planeten nach
den fünf platonischen Körpern harmonisch geordnet seien. Aus dem
Bemühen um den Nachweis dieser Idee sind alle drei Keplerschen
Gesetze entstanden. Kepler selbst verstand das Werk als Vorläufer
(.Prodromos wie es im Untertitel heißt) der Harmonice Mundi (HM), dem
wissenschaftstheoretischen Hauptwerk.42

40 Zitiert wird nach KEPLER, Johannes, Gesammelte Werke. Hrsg. i.A. der
Deutschen Forschungsgemeinschaft und der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften. München 1937ff. Bd. I: Mysterium Cosmographicum. De Stella Nova.
Hrsg. von Max CASPAR. 1938. Bd. IV: Kleinere Schriften 1602-1611. Dioptrice.
Hrsg. von Max Caspar und Franz Hammer. 1941. Bd. VI: Harmonice Mundi. Hrsg.
von Max Caspar. 1940. Bd. VII: Epitome Astronomiae Copernicanae. Hrsg. von
Max Caspar. 1953. Bd. XI,2: Calendaria et Prognostica. Astronomica minora.
Somnium. Hrsg. von Volker Bialas und Helmuth Grossing. Bd. XIII: Briefe 1590-
1599. Hrsg. von Max Caspar. 1945.

41 Vgl. W 13, 50: «Demnach der Allmechtig verschinen Sommer nach langwü-
riger ungesparter mühe und vleiß mir ein Hauptinventum in der Astronomia
geoffenbaret.» Vgl. dazu HÜBNER, Jürgen, Naturwissenschaft als Lobpreis des Schöpfers.

Theologische Aspekte der naturwissenschaftlichen Arbeit Keplers. In:
Internationales Kepler-Symposion. Weil der Stadt 1971. Referate und Diskussionen
hrsg. von F. Krafft/K. Meyer/B. Sticker. Hildesheim 1973. 335—356, 337, und
HÜBNER, Jürgen, Johannes Kepler und die theologischen Vorbehalte zum koper-
nikanischen System. In: Kepler-Symposion. Zu Johannes Keplers 350. Todestag.
Bericht. Hrsg. von Rudolf Haase. Linz 1981. 67-74, 69. Ferner Schiffers, Norbert,

Das Verhältnis von Theologie und Naturwissenschaft bei Kepler. In:
Internationales Kepler-Symposion. Weil der Stadt 1971. Referate und Diskussionen
hrsg. von F. Krafft/K. Meyer/B. Sticker. Hildesheim 1973. 321-334, 325: «Das
<Inventum> Keplers ist mehr als eine formallogische erfundene Methode Das
<Inventum> Keplers will eine Kategorienlehre sein, die in der Natur nicht erfunden,

sondern gefunden ist.»
42 Die Bedeutung der Harmonice Mundi wird in der wissenschaftstheoretischen

Diskussion häufig übersehen. So schreibt etwa WEIZSÄCKER, Carl Friedrich
von, Kopernikus, Kepler, Galilei. Zur Entstehung der neuzeitlichen Naturwissenschaft.

In: Einsichten. G. Krüger zum 60. Geburtstag. Ffm 1962. 376-394, 383f.:
«Es ist ein Werk künstlerischer Mathematik, vielleicht Bachs Kunst der Fuge
vergleichbar, aber es ist nicht Naturwissenschaft im modernen Sinn und darum wohl



Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum 199

An die Spitze des metaphysisch-schöpfungstheologischen Beweisganges

stellt Kepler eine Referenz an den Cusaner. Die Bezugnahme
erfolgt also an herausgehobener Stelle und im vollen Bewußtsein um
die Rezeption. Die entscheidende Stelle im Kapitel Primariae Demort-

strationis Delineatio lautet:

«Quantitatem autem Deus ideo ante omnia existere voluit, ut esset curvi
ad Rectum comparatio. Hac enim una re divinus mihi CUSANUS, aliique
videntur: quod Recti, Curvique ad invicem habitudinem tanti fecerunt,
et Curvum Deo Rectum creaturis ausi sint comparare» (MC 44).43

Drei Rezeptionsebenen können an dieser Aussage unterschieden
werden. 1. Der Hauptbezugspunkt ist eine Anthropologie in geometrischer

Form. 2. Der theologische Ort der Anthropologie ist die Schöpfung,
wie z. B. die Ausdrücke «creaturis» oder «Deus existere voluit»
verraten. 3. Die Lösung wird geometrisch versinnbildlicht unter dem

Leitbegriff der Quantitas und soll als Wissenschaftsgrundlage dienen.
Auffallend ist die Formulierung, daß Kepler die Größe des Cusa-

ners nicht allein in dem inhaltlichen Moment sieht, sondern darin,
daß er es gewagt hat, den Vergleich vorzunehmen. Die eigentliche
Leistung besteht nach Kepler in dem methodischen Ansatz, gerade die
Geometrie auf das Unendliche anzuwenden. Die Sonderstellung
derselben beruht nach Kepler auf folgenden Überlegungen: Die Bindung
an Quantität erlaubt es, abgesehen von qualitativen Differenzen des

Krummen und Geraden, nach einem an «Mehr und Weniger» orien-

zu Recht von der heutigen Wissenschaft trotz seiner Schönheit vergessen.» In
diesem Satz wird eine Verabsolutierung des sogenannten modernen Standpunktes
sichtbar, die unangemessen ist: Sicherlich ist die Harmonice Mundi Ausdruck
eines anderen Wissenschaftsverständnisses, aber daraus darf noch keine Berechtigung

des Urteils naturwissenschaftlicher Irrelevanz abgeleitet werden. So ist dem
Urteil von OESER, Erhard, Kepler. Die Entstehung der neuzeitlichen Wissenschaft.

Göttingen u.a. 1971, 101, zuzustimmen: «Gerade diese umstrittenste und
am meisten verkannte Schrift Keplers, die <Harmonice Mundi>, stellt den Schlüssel

für das gesamte, an Einzelergebnissen so reiche Schaffen Keplers dar. Sie ist
weder das Phantasiegebäude absurder Spekulationen aus der Vorgeschichte des
wissenschaftlichen Denkens noch ein unverbindliches, ästhetisches Kunstwerk,
sondern die erste und umfassendste Systematik der neuzeitlichen Wissenschaft.»

43 «Daß die Quantität also vor allem bestand, wollte Gott, damit ein Vergleichen

des Krummen und Geraden wäre. Durch diese eine Ansicht scheinen mir
Cusanus und andere göttlich: daß sie dem Gegensatz von Krumm und Gerade
eine so große Bedeutung zumaßen und wagten, das Krumme mit Gott, das Gerade
mit den Geschöpfen zu vergleichen.» Wen Kepler mit alii im Auge hat, kann nur
vermutet werden. MAHNKE, Sphäre, 142, verweist wahrscheinlich zu Recht auf
Zorzi (vgl. Auch MAHNKE, Sphäre, 107ff., Meier-Oeser, Präsenz, 136f., Schwaet-
ZER, Kepler, 30f.).



200 Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum

tierten Maßstab vorzugehen.44 Kepler setzt sich in dieser Beziehung
bewußt von Aristoteles und dessen qualitativem Konzept ab:

«Primam contrarietatem Aristoteles in Metaphysicis recipit illam, quae
est inter Idem et Aliud; volens supra Geometriam altius et generalius
philosophari. Mihi alteritas, in creatis nulla aliunde esse videtur, quam ex
materia, aut occasione materiae; at ubi materia, ibi Geometria. Itaque
quam Aristoteles dixit primam contrarietatem sine medio, inter Idem
et Aliud; earn ego in Geometricis, philosophice consideratis, invenio
esse primam contrarietatem, sed cum medio, sic quidem, ut quod
Aristoteli fuit aliud, unus terminus, eum nos in plus et minus, duos
terminos dirimamus» (W 4, 15).45

Kepler leitet ein quantitatives Relationsmodell aus dem Gedanken ab,
daß dort, wo Materie vorliegt, Geometrie gilt. Die Grenze des
Quantitativen liegt im qualitativen Gegensatz von Krumm und Gerade. In
der Vermittlung dieser Bereiche hat quantitative Relation keine
Gültigkeit mehr. «In dieser Beschränkung zeigt Kepler seine logische
Meisterschaft» (Cassirer, Erkenntnisproblem I, 367). Damit hat Kepler

das Endliche als quantitativ Faßbares, das Unendliche als qualitativ
der Mathematik Jenseitiges beschrieben.46 Da die Mathematik als

Prinzip des Quantitativen gelten kann, bildet sie den Übergangsbereich

zum Qualitativen. Kepler teilt damit des Cusaners Formalprin-

44 Zum Streit zwischen Algebra und Geometrie, wie er im 16. Jahrhundert
aufkam, vgl. HM 17ff., wo Kepler den Vorrang der Geometrie erweist. Dazu: CASPAR,

Kepler, 232, CASSIRER, Erkenntnisproblem I 130, SCHWAETZER, Kepler, 90f.
45 «Als ersten Gegensatz in der Metaphysik hat Aristoteles jenen angenommen,

der zwischen Demselben und dem Andern ist - in dem Willen über die Geometrie
hinaus höher und umfassender zu philosophieren. Mir scheint bei geschaffenen
Dingen keine Andersheit zu sein als die aus Materie oder durch die Gelegenheit
der Materie. Aber wo Materie ist, da gilt die Geometrie. Deshalb finde ich, daß der
erste Gegensatz, von dem Aristoteles sagt, er sei erster Gegensatz ohne Mittleres
zwischen Demselben und dem Anderen, in einer philosophisch betrachteten
Geometrie erster Gegensatz — aber mit Mittlerem sei; so jedenfalls, daß wir das,
was dem Aristoteles das Andere gewesen ist, eine Grenze, uns in Plus und Minus,
zwei Grenzen, trennen.»

46 Deutlich hat dies auch GOETHE ausgesprochen: «Der Mathematiker ist
angewiesen aufs Quantitative, auf alles, was sich durch Zahl und Maß bestimmen
läßt, und also gewissermaßen auf das äußerlich erkennbare Universum. Betrachten
wir aber dieses, insofern uns Fähigkeit gegeben ist, mit vollem Geiste und aus
vollen Kräften, so erkennen wir, daß Quantität und Qualität als zwei Pole des
erscheinenden Daseins gelten müssen; daher denn auch der Mathematiker seine

Formelsprache so hoch steigert, um, insofern es möglich, in der meßbaren und
zählbaren Welt die unmeßbare mit zu begreifen» (GOETHE, Johann Wolfgang von,
Naturwissenschaftliche Schriften. Mit Einleitungen, Fußnoten und Erläuterungen
im Text hrsg. von R. Steiner. 5 Bde. Dornach 1982, V 406).



Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum 201

zip (A2), da er von ihm den Koinzidenzgedanken von Krumm und
Gerade übernimmt. Offen bleibt hier die spezielle Fassung von B2 -
die Kreiskonstruktion.

Aus diesem Ansatz folgen wesentliche Implikationen für die

Theologie. Ausführlich wird die Schaffung der Quantitäten des Krummen

und Geraden im «Mysterium Cosmographicum» erörtert. Gott
prägt in der Schöpfung der Welt das Bild der Sphäre ein.

«Hanc imaginem, hanc Ideam mundo imprimere voluit, ut is fieret op-
timus atque pulcherrimus» (MC 45) ,47

Die Sphäre gilt Kepler, wie noch gezeigt wird, als das vollkommene
metaphysische Symbol innerhalb der Geometrie. Die Welt ist nach
ihrem Bilde geschaffen, so wie der Mensch nach dem Bilde Gottes.
Grundlage sind für Gott in der Schöpfung die beiden qualitativen
Phänomene des Quantitativen, das Krumme und das Gerade:

«... quantitatesque Sapientissimus conditor excogitavit, quarum omnis,
ut ita dicam, essentia in haec duo discrimina caderet, Rectum et Cur-
vum, ex quibus Curvum nobis duobus illis modo dictis modis Deum re-
praesentaret» (MC 45).48

Das Krumme und das Gerade vereinigen in ihrer Differenz urbildhaft
die Essenz der Schöpfung. Innerhalb der Schöpfung spiegeln sie das

Verhältnis Gottes zur Welt wider. Die direkte Übernahme des

Inhaltsprinzips eines unendlichen Gottes, der als Schöpfer der Quantitäten
jenseits von ihnen steht (AI) und doch durch das Krumme in der
mathematischen Symbolsprache bezeichnet werden kann (Bl), ist
offensichtlich. Analog zu B2 fehlt auch in Bl der Rekurs auf das

Kreismotiv.
Aufgrund ihrer ontologischen Vorrangstellung können die Ur-

quantitäten auch zum Ausgangspunkt aller Erkenntnis werden. So
hieß es an der Stelle, wo Kepler auf Cusanus verweist, die Quantitäten

seien geschaffen,

«ut esset curvi ad Rectum comparatio» (MC 44).

Aus der Denktätigkeit als Vergleich von Krumm und Gerade
entspringt alles Wissen. Die vorgeordnete Schöpfungsontologie ermöglicht

Erkenntnis, indem den seelischen Wesen und der Welt die

47 «Dieses Bild, diese Idee hat er der Welt einprägen wollen, damit diese die
beste und schönste würde.»

48
« und er hat die Quantitäten ersonnen, deren ganze Essenz sozusagen

unter diese beiden Unterschiede fallen soll, das Gerade und das Krumme, von
denen uns das Gekrümmte auf jene zwei gerade genannten Arten Gott repräsentiert.»



202 Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum

Quantitäten unterschiedlich zukommen. Der Welt ist die Idee
eingeprägt.49 Die Welt ist folglich nach geometrisch-harmonischen Strukturen

und deren Methode eingerichtet. Dem Menschen jedoch ist nicht
das Abbild der Geometrie eingeprägt, sondern sie selbst ist als imago

Dei auf ihn übergegangen:

«Geometria ante rerum ortum Menti divinae coaeterna, Deus ipse (quid
enim in Deo, quod non sit Ipse Deus) exempla Deo creandi mundi sup-
peditavit, et cum imagine Dei transivit in hominem» (HM 223).50

Damit ist die erste Rezepitonsebene angesprochen. Der Mensch als

imago Dei ist nach Kepler so bestimmt, daß er die götthche Geometrie
in sich trägt.51 Keplers diesbezüghche Überlegungen lassen sich an
dem Herzstück seines Hauptwerkes Harmonice Mundi ablesen:52

«Est denique et haec summa et decumana ratio, quod quantitatum est
mirabilis quaedam, et plane divina politia, rerumque divinarum et hu-
manarum communis in iis symbolisatio. De sacrosanctae Trinitatis
adumbratione in sphaerico scripsi passim piano vero sectum sphaeri-
cum, Circulum sectione repraesentat, mentis creatae, quae corpori re-
gendo sit praefecta, genuinam imaginem: quae in ea proportione sit ad

sphaericum, ut est mens humana ad divinam inestque pulchre circulus
tarn in piano secante, circumscribens illud, quam in Sphaerico secto,
mutuo utriusque concursu; sicut animus, et in corpore inest, informans

49 MC 45: «Hanc imaginem, hanc Ideam mundo imprimere voluit.»
50 «Die Geometrie, vor allen entstandenen Dingen dem göttlichen Geist

gleichewig, Gott selbst (was nämlich ist in Gott, was nicht selbst Gott ist) hat die
Urbilder zur Schöpfung der Welt Gott zur Verfügung gestellt, und mit dem Bilde
Gottes ist sie auf den Menschen übergegangen.»

51 Mit dieser Anschauung läßt sich die Konzeption aus De coniecturis vergleichen.

Der absoluten Einfaltung in Gott und der Ausfaltung in der Welt entspricht
die Einfaltung beim Menschen (innerhalb der Welt) und die Ausfaltung in seiner

«Mutmaßungswelt», vgl. De coniecturis I, 1 n. 5; 6. Was in der Weltschöpfung ausgefaltet

vorliegt, ist im Menschen eingefaltet, damit er durch Übung seines

Geistvermögens ein «zweiter Gott» werden kann (vgl. De beryllo n. 7).
52 Den erkenntnistheoretischen Mittelpunkt der Harmonice Mundi bilden die

Überlegungen zur Aspektenlehre im vierten Buch. Deren Kern ist die Einführung
der Symbole von Sphäre und Kreis, dem ontologischen und dem erkenntnistheoretischen

Ursymbol. Vgl. dazu zusammenfassend: SCHWAETZER, Harald: «

sintemal Gott mich kheiner anderer Lehrmeister gewürdiget, als meiner Augen, Ohren,

büecher, Vernunfft und natürlicher unfehlbarlicher philosophia.» Keplers
Erdseelengedanke: ein Postulat kritischer Erkenntnistheorie. In: HERBST, August/
SCHWAETZER, Harald (Hgg.), Philosophie ist Kritik. Zur Methodologie von Physik
und Metaphysik. FS U. Hoyer. Regensburg 1998. 91-106.



Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum 203

illud et in Deo sustentatur, veluti quaedam ex vultu divino in corpus
derivata irradiatio, trahens inde nobiliorem naturam» (HM 224).53

In der Sphäre spiegelt sich die Trinität. Der Schnitt des Geraden in
der Ebene erzeugt die Seele. Der Kreis verbindet auf eine bestimmte
Art und Weise das Prinzip des Geraden und des Krummen. Mit der
Definition der Seele als Kreis befinden wir uns in der Mitte der Ke-
plerschen Anthropologie. Die Seele bildet als Kreis eine «Ausstrahlung»

des göttlichen Geistes, dessen ewige Geometrie (als Sphäre) zur
endlichen des Menschen (im Kreis) wird.

Das Mentalprinzip weist bisher nur geringe Übereinstimmungen
mit A3 auf; höchstens signalisiert die Schnittstelle im Kreis die
Berührung des Endlichen und Unendlichen. Der in A/B3 gesetzte
Schwerpunkt auf den Denkvollzug ist noch nicht festzumachen.

Mit der Definition der Seele als Kreis stellt sich die noch
ungeklärte Frage nach der trinitarischen Deutung des Kreises. An ihr wird
in zwei Punkten die Differenz sichtbar. Kepler vollzieht erstens eine
andere trinitarische Zuordnung als Cusanus. Schon im wohl frühesten
Zeugnis heißt es:

«In globo igitur est trinitas, Sphaericum, Centrum, Capacitas. Sic in
mundo quieto: Fixae, Sol, Aura, sive aethra intermedia. Et in trinitate:
Filius, Pater, Spiritus» (W 13, 35).54

Die erste, wesentliche Differenz liegt in der geänderten Zuordnung.
Die Zuordnung von Sohn und Heiligem Geist ist vertauscht. Zu dieser

Abweichung in B1 gesellt sich eine weitere Beobachtung. Was
Cusanus dem Kreis als Ganzem zuerkennt, ist die Symbolisation der Tri-

53 «Und schließlich ist für mich als höchster und oberster Grund maßgebend,
daß die Quantitäten einen wunderbaren und geradezu göttlichen Staat bilden und
das Göttliche und Menschliche in gleicher Weise symbolisch ausdrücken. Uber
das Abbild der hochheiligen Dreifaltigkeit in der Kugel habe ich schon da und
dort geschrieben Schneidet man aber mit der Ebene die Kugel, so entsteht als

Schnitt der Kreis, das genuine Abbild des geschaffenen Geistes, der gesetzt ist, die
Körper zu regieren. Der Kreis verhält sich zur Kugel, wie der menschliche Geist
zum göttlichen Dabei fügt es sich infolge des Zusammenwirkens von Ebene
und Kugel schön, daß der Kreis sowohl auf der schneidenden Ebene liegt, die er
umreißt, als auch auf der geschnittenen Kugel. So ist auch der Geist im Körper
und zugleich in Gott, als eine Ausstrahlung, die sich aus dem Antlitz Gottes in
den Körper ergießt, woraus er seine adeligere Natur erhält.»

54 «In der Kugel ist also eine Dreiheit: Umfang, Mittelpunkt, Inhalt. So auch in
der zur Ruhe gekommenen Welt: Der Fixsternbereich, die Sonne, der Luftkreis
bzw. der Intermedialaether. Und in der Trinität: Sohn, Vater und Geist.»



204 Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum

nität. Diese will Kepler nur der Oberfläche bzw. dem Umfang
zuerkennen. Im Mysterium Cosmographicum vermerkt er ausdrücklich:

«Nam quae CUSANUS circulo, alii forte globo tribuerent, ea ego sob

Sphaericae superficiei arrogo» (MC 44).55

Die geänderte Zuordnung und dieser Widerspruch lassen die Frage
nach der Konstruktion des Kreises entstehen, die den noch offenen
Bestandteil innerhalb von B2 bildet, zumal da Kepler für die Zuordnung

keine direkte Vorlage gehabt haben dürfte.56

Der unmittelbare Rezeptionsbefund weist also im Grundansatz
(AI und A2) weitgehende Übereinstimmungen auf, die auf unmittelbarer

Übernahme beruhen. Doch bleiben in beiden Bereichen
Divergenzen zu B1 und B2, die auf die Bedeutung des Kreises zurückverweisen.

In dieselbe Richtung wies auch der Vergleich auf der Ebene
A/B 3. Keplers Lösung der coincidentia oppositorum hängt, so darf man
vermuten, von seiner Auffassung des Kreises ab.

IV. Keplers Lösung der coincidentia oppositorum

Überblickt man Keplers systematisches Hauptwerk, so fällt die
zentrale Stellung des Kreises sofort auf. Denn er bildet die Basis aller
geometrischen Figuren und ihrer «Wißbarkeit», wie Kepler im ersten
Buch der Harmonice Mundi darlegt. Eine Figur einem Kreis einschreiben

heißt, die Propordon der Seite zum Diameter des Kreises durch
einen geometrischen Akt zu bestimmen, wodurch eine Definition von
Wissen in der Geometrie möglich wird:

«Scire in geometricis, est mensurare per notam mensuram; quae men-
sura nota in hoc negotio inscriptionis Figurarum in circulum, est
diameter circuli» (HM 21).57

Wißbar ist alles, was vom Durchmesser oder seinem Quadrat aus
durch Konstruktion bestimmt werden kann, also meßbar ist — eine
Parallele zu Cusanus58. Der Kreis bildet demnach die Ursprungsevidenz,
aus der alles weitere Wissen abgeleitet werden kann, wobei Kepler

55 «Denn was Cusanus dem Kreis, andere vielleicht der Kugel zuteilen dürften,
dies spreche ich allein der Sphärenoberfläche zu.»

56 Vgl. dazu Schwaetzer, Kepler, 26-31.
57 «Wissen heißt bei geometrischen Dingen messen durch ein bekanntes Maß.

Dieses bekannte Maß ist hier bei der Aufgabe, Figuren einem Kreis einzube-
schreiben, der Kreisdurchmesser.»

58 Ders., Idiota de mente. Der Laie über den Geist. Mit einer Einl. von
G. Santinello neu übers, und mit Anm. hrsg. von R. Steiger. Hamburg 1995. n. 57; 9.



Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum 205

Grade der Wißbarkeit nach der Art der Deduktion unterscheidet. Die
Sicherheit einer mathematischen Konstruktion ruht also auf der
Ursprungsevidenz des Kreises und der lückenlosen Deduktion.

Mit der Frage, wie der Kreis für das wissenschaftliche Denken

gewonnen wird, vollzieht sich ein Wechsel von der Ebene des

Formalprinzips (2) auf die des Mentalprinzips (3). Mit dem Wechsel findet

eine Klärung von Rezeption und Differenz Keplers in dem — wie
sich ergeben hat — wichtigsten Punkt statt.

Kepler verwirft die gewöhnliche Konstruktion; sie kann seiner
Ansicht nach nicht die Grundlage der Wissenschaft bilden. Denn
konstruiert man den Kreis in der bei Cusanus beschriebenen Weise,
so macht man sich einer Inkonsequenz schuldig: Der Kreis, der alles

Gerade messen soll, wird seinerseits durch das Gemessene (die
Gerade des Durchmessers) gewonnen. Man kann hier auf einen
Ausspruch des Cusaners aus de mente verweisen:

«Nam non scitur pars nisi toto scito; totum enim mensurat partem» (De
mente X, n. 127; 86).59

Punkt und Radius sind aber durchaus Teile des Kreises. So ist der
Einwand Keplers gegen diese Konstruktion zu deuten, wenn er sagt,
sie sei «bloß geometrisch oder eher mechanisch»60. In der geänderten
Form der Erzeugung Hegt nicht nur Keplers Lösung des Problems
der Koinzidenz, sondern auch der Ansatzpunkt seines gesamten
Denkgebäudes.

Kepler hebt auf eine besondere Art der Erzeugung ab, die er die

«genuine, metaphysische Art der Erzeugung» nennt. Er bestimmt sie

so:

«Centrum est quasi Origo Sphaerici: nam Superficies inteUigitur a centro
non egredi sed egressa esse lineis rectis numéro infinitis per intermedium

in omnes piagas, nullo sui vestigio relicto in intermedio, puncto se

in hanc amplitudinem communicante ad aequahtatem usque interval-
lorum omnium: quae longe alia ratio Geniturae est, quam ilia quam Geo-
metrae captus causa tradunt» (EAC/ W 7, 51).61

59 «Denn man kennt nicht den Teil, wenn man nicht das Ganze kennt; das

Ganze nämlich mißt den Teil.» (87)
60 W VII 48: «Modus iste creandi Sphaerici tantummodo geometricus est, seu

potius mechanicus.» «Diese Art, die Sphäre zu erschaffen, ist bloß geometrisch,
oder eher mechanisch.»

61 «Das Zentrum ist gewissermaßen der Ursprung der Sphäre. Denn man
erkennt, daß die Oberfläche vom Zentrum nicht ausgeht, sondern ausgegangen ist
durch unendliche viele Geraden im Zwischenraum nach allen Seiten, wobei die



206 Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum

Die Erzeugung der Sphäre ist ein rein geistiger Akt, der sich in
denkender Anschauung vollzieht, indem der Punkt die Sphäre selbst ist.
Aus dem Zentrum fließend, gelangen unendlich viele Geraden zu
unendlich vielen Punkten der Oberfläche, wobei Punkt und Zirkumfe-
renz immer eins sind. Gehen nämlich gleichmäßig und flächendek-
kend Strahlen vom Zentrum aus, die keine Spur hinterlassen, und
verschwindet dadurch der Mittelpunkt ins Unsichtbare, so bleibt der

Anschauung allein die Sphäre. Der Punkt ist so von Anfang an Sphäre,

immer ist nur die Oberfläche sichtbar.
Hieraus erklären sich die beiden strittigen Nebenpunkte (B1 und

B2). Kepler kann nicht Kreis oder Sphäre als Ganzes in seiner
statischen Dreiheit als Symbol des Göttlichen sehen, sondern er sieht den
Punkt im Kreis und umgekehrt, vermittelt (um dies cusanische Wort
zu benutzen) durch den Durchmesser (B2).62 Daß sich dadurch auch
die trinitarische Zuordnung ändert, versteht sich ebenfalls. Wesensgleich

sind Punkt und Oberfläche; die Oberfläche ist eine ewige
Zeugung des Punktes; vermittelt werden Punkt und Oberfläche durch
den Heiligen Geist (Bl).

Da die Differenzen auf den Ebenen Bl und B2 so geklärt sind,
bleibt eine genauere Untersuchung auf der dritten Ebene: Wie stellt
sich Kepler die metaphysische Erzeugung vor? Den erkenntnistheoretisch

relevanten Vorgang der metaphysischen Erzeugung beschreibt
Kepler in einem Satz:

«lila [Mens, Verf.] seipsa lineam rectam, ipsa intervallum aequale ab uno
Puncto intelligit, ipsa per haec sibi circulum imaginatur» (HM 223).63

Geraden keine Spur im Zwischenraum zurücklassen und der Punkt in der
Abstandsentfernung die Gleichheit aller Intervalle bewirkt. Dies ist eine bei weitem
andere Art der Erzeugung als jene, die die Geometer des Verstehens wegen
überliefern.»

62 Daß Kepler die Einheit von Punkt und Umfang anders versteht als Cusanus
den Zusammenfall von kleinstem Punkt und größter Kugel (vgl. De doct. tgn. I, 23,
n. 70; 92) braucht nicht eigens betont zu werden. Die Ursachen und Konsequenzen

werden im Korollar erörtert.
63 «Der Geist denkt aus sich die gerade Linie, er denkt aus sich den gleichen

Abstand von einem Punkt und macht sich daraus ein Bild vom Kreis.» Auf die

Bedeutung dieses Satzes hat SAMSONOW, Elisabeth von, Die Erzeugung des
Sichtbaren. Die philosophische Begründung naturwissenschaftlicher Wahrheit bei
Johannes Kepler, München 1986, hingewiesen. Sie kommentiert ihn 27: «Das Ziel
einer wahren Naturwissenschaft führt den Geist erst einmal zurück auf sich selbst.
Er sucht nach den Bedingungen, unter denen jeweils Wahrnehmung und Erkenntnis

vollzogen werden. Kepler entwirft das Modell der Selbstreflexion des Geistes
als ein geometrisches; es soll die reine Prozessualität des Denkaktes wiedergeben.



Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum 207

Wenn im folgenden anhand des Zitates vier Schritte der metaphysischen

Erzeugung unterschieden werden, so ist vorab darauf
hinzuweisen, daß sie nicht in einem zeithchen Nacheinander gedacht werden

dürfen. So sind z. B. die beiden Tätigkeiten des intellegere (denken)
nicht-sinnliche Voraussetzungen der Kreisimagination, die jedem
Moment der Anschauung notwendig zugrunde hegen.

Durch die Vernachlässigung des Modus der metaphysischen
Erzeugung wird leicht übersehen, daß der Geist «aus sich» die Gerade
erdenkt: Am Beginn der Kreisimagination steht nicht die Gerade,
sondern es wird ein Punkt vorausgesetzt. An diesem Umstand zeigt
sich sich die originäre Verknüpfung der Erkenntnistheorie mit der
Seelenlehre, da dieser Punkt die Seele selbst ist:

«Primum anima puncti rationem sortita est actu circuli figuram pote-
state» (HM 275).64

Der erste, vorausgesetzte Punkt ist als Kreispunkt identisch mit dem

Sphärenmittelpunkt, da der Kreis als Abbild des menschhchen Geistes

aus der Sphäre gewonnen wird. Die Einbeziehung des Punktes
leistet die erkenntnistheoretische Absicherung der Evidenz durch den

ontologischen Rückbezug auf die Seelenlehre. Im Punkt ist die
ursprüngliche Einheit mit der vorgeordneten Sphäre, die götthche wie
menschhche Dinge umfaßt, gegeben. Aus dieser wesenhaften,
geistigpersonalen Einheit resultiert die Möglichkeit gültiger Evidenz.
Aufgrund der Tatsache, daß alle Kreise in der vorausgesetzten Sphäre
liegen, haben alle einen gemeinsamen Mittelpunkt. Die Explikation
eines und desselben Mittelpunktes in der metaphysischen Erzeugung
des Kreises ist aber individuell in einer unendlichen Anzahl von Kreisen.

Den zweiten Schritt der Erzeugung bildet das Erdenken der geraden

Linie. Dieses vollzieht sich in Analogie zum Licht: aus einem
Punkt gerade in alle Richtungen hervorgehend. Dritter Schritt nach
dem vorausgesetzten Punkt und der Geraden ist nun die Bestimmung
des intervallum aequale, des gleichen Abstandes. Als vierter Schritt
erfolgt die eigentliche Kreisimagination. In ihr wird deutlich, daß

Mittelpunkt und Umkreis eins sind. Der Ausgangspunkt ist der Kreis.
Aber der wesentliche Unterschied zwischen beiden liegt darin, daß

Das Programm dieses Modells formuliert er in einem einzigen Satz.» Doch ist mit
dem Programm eher eine Selbstsetzung als eine Selbstreflexion gemeint, vgl.
Schwaetzer, Kepler, 60f., 284ff.

64 «Fürs erste besitzt die Seele aktual die Art des Punktes potentiell die

Figur des Kreises.»



208 Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum

der Ursprungspunkt Mittelpunkt der Sphäre und als solcher gegeben
ist, in seiner Entfaltung als Kreis jedoch durch den menschlichen
Geist und seine Schöpferkraft individualisiert wird. — Die Kreisimagination

ist also Ausdruck der Genese evidenter Erkenntnis, soweit der
Geist ein Imaginierender ist.

Um Keplers Lösung des Koinzidenzproblemes adäquat beschreiben

zu können, ist es notwendig, die vier Schritte oder Ebenen
theologisch zu charakterisieren. Ausgangspunkt ist der Vorausgesetze
Punkt als Werk des Vaters. Dem folgt auf der zweiten Stufe das exire.

Es bildet die eigentliche Stufe des Menschen, der von seinem

Geschöpfcharakter als bloßem Gewordensein sich durch ein desiderium

naturale zu einem Werden, einer Wirksamkeit, erhebt.65 Im dritten
Schritt bildet das intervallum aequale die Offenbarung des Heiligen Geistes.

Viertens schließlich zeigt sich das Wesen des Punktes als Vater im
Sohn als Kreis. Innerhalb der Stufenfolge kommt also der Schöpfung
das Prädikat Werk zu (vgl. oben: der Welt sind die Quanitäten
eingeprägt), dem Menschen die Wirksamkeit (er hat die Quantitäten zur
freien Verfügung).66

Infolgedessen ist die adäquate Lösung des Koinzidenzproblems
auf der Ebene der Wirksamkeit zu suchen. Aus dieser Perspektive wird
Keplers Kritik der gewöhnlichen Kreiserzeugung werkimmanent
verständlich. Nicht die statische, sondern die dynamische Erzeugung ist
nötig.67 So vermittelt die Kreisimagination in der metaphysischen Er-

65 Zum Begriff des desiderium naturale vgl. De doct. ign. I, 1 n. 2. Es gibt eine
natürliche Sehnsucht, die abgestimmt ist auf die gegebenen Möglichkeiten. Insofern

ist der Mensch u.a. zur Erkenntnis geschaffen aufgrund der Sicherheit seines

Denkens (welches nur bei vorgefaßter Meinung Irrtümern verfallt, im Staunen,
d.h. offen und voraussetzungslos, aber wahrheitsfähig ist). Vgl. HaüBST, Streifzüge,

66ff. Zum Sachverhalt bei Kepler vgl. z.B. MG 17: Des Menschen Geist
wächst durch die Erkenntnis wie die Tiere durch Ernährung. Ein Mensch ohne
Verlangen ist einem Toten ähnlicher denn einem Lebenden; ferner HM 363;
Schwaetzer, Kepler, 65-67.

66 Ausführlicher zu den Seins- und Bewußtseinsstufen und ihren theologischen
Implikationen vgl. SCHWAETZER, Kepler, 65ff.

67 Man mißverstehe den Gedanken nicht. Die gewöhnliche Kreiserzeugung,
wie sie auch Nikolaus von Kues verwendet, ist statisch. Keinesfalls aber ist dessen
Koinzidenzmodell statisch. Vgl. Volkmann-Schluck, Cusanus, 13: «Der
Gedanke der Coincidenz geht dort auf, wo der Begriff sich an der Wahrheit vesu-
chend, an ihr vergeht. Aber sein Vergehen ist keine bloße Vernichtung.» Dazu
auch MEFFERT, Nikolaus von Kues, 144ff., besonders 146: «Der Nachvollzug des

cusanischen Koinzidenz-Gedankens als dynamisches Erkenntnisprimpp setzt ein
bewegendes, bewegliches Denken voraus.»



Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum 209

Zeugung, d. h. in der sich bewegenden Weitung des Punktkreises, das
Gerade des Ausgehens mit dem Krummen der Kreis- oder Sphärenform,
wobei sich die Möglichkeit dem durch den Vater geschaffenen Punkt
und der Offenbarung des intervallum aequale verdankt. Da die Koinzidenz

nur in der Bewegung erreicht wird, ist das exire prinzipiell infinit.
Das Unendliche des Ausgehens kann aber vom endlichen Geist nicht
unendlich vollzogen werden; er fällt aus der bewegten Anschauung
heraus. Am unendlichen exire hat der menschliche Geist also nur in
endlicher Form Teilhabe.68 Das Unendliche bleibt so das Unberühr-
bare. Es wird «auf unberührbare Weise» berührt, dadurch daß die
Koinzidenz in der endlichen Bewegung sich ereignet, die qualitativ von der
unendlichen durch ihre Begrenzung (ihre Bindung an ein Mehr und
Weniger z. B. in der Zeit des Imaginierens) geschieden ist.69

So herrscht auch im Punkt A3 zwischen Cusanus und Kepler
grundsätzliche Ubereinstimmung darin, daß die Koinzidenz nur im
bewußten Denkvollzug erfahren werden kann. In der allgemeinen
Form (A3) ist die Forderung nach der Berührung des Unberührbaren
auf unberührbare Weise bei Kepler ebenfalls umgesetzt. Die spezifischen

Lösungen des Cusaners (B3) und Keplers differieren aufgrund
ihres unterschiedlichen Ansatzes in Kreiskonstruktion und
Unendlichkeit. Beide suchen jedoch die Werkebene zu verlassen, auf der
eine Koinzidenz nicht denkbar ist.70

68 Auch hier stimmt Kepler im Ergebnis mit Cusanus überein, vgl. De doct. ign.

I, 17, n. 49; 66 u.ö.
69 Mit dieser Darstellung ergibt sich auch eine neue Perspektive für das kos-

mologische Problem. Meier-Oeser, Präsenz, 289, meint: «Angesichts dieser
symbolischen Implikationen wird deutlich, daß zwischen Keplers Konzeption des
Universums als endlicher Kugel und dem von Cusanus auf das All angewendeten
Modell der unendlichen Sphäre mehr als nur eine quantitative Differenz besteht.
Zwischen endlicher und unendlicher oder unbegrenzter Kugel liegt vielmehr ein
qualitativer Sprung, der beide Konzeptionen in absoluter Unvereinbarkeit einander

gegenüberstehen läßt.» Die Problematik liegt nicht so sehr in der Frage der
Endlichkeit. Zwar ist es richtig, daß Kepler sich ein ungeordnetes All nicht
vorstellen kann und insofern Brunos (und Cusanus) Raumvorstellung ablehnt, aber

man ist nicht berechtigt, darum eine qualitative Differenz anzunehmen. Denn bei
Bruno heißt es: «Das Universum also ist Eins, unendlich und unbeweglich» (Bruno

1986, 131). Was für Kepler nicht zusammengeht, ist die Verbindung des
aristotelischen Relikts der XJnbeweglichkeit mit der Unendlichkeit. Der Keplersche
Raum ist geordnet und gleichzeitig unendlich durch das unendliche Ausgehen —

bzw. aus der Perspektive des Menschen: immer schon ausgegangen sein - Gottes
in der dynamischen, metaphysischen Erzeugung der Sphäre.

70 Was die Einheit von Zentrum, Umfang und Durchmesser angeht, so gelangt
Cusanus auf seinem Wege zu demselben Resultat, vgl. De doct. ign. I, 21 n. 64—66.



210 Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum

Die Möglichkeit einer Wissenschaft bei Kepler beruht also
methodisch auf der metaphysischen Erzeugung, die Krumm und Gerade

vermittelt, ontologisch auf der Sonderstellung des Menschen, dem der
Kreis als einziges Wesen bewußt zur Verfügung steht, indem er Kreis
ist. Die besondere Form der imago Dei ist demnach die metaphysische
Erzeugung des Kreises als Selbsterzeugung oder als Selbstsetttptng?1

V. Korollar:

Ontologische Fundierung der metaphysischen Erzeugung in der Seelengenese

Abschließend sei kurz beschrieben, wie die Keplersche Lösung aus
seiner Konzeption der Aspektenlehre erwächst. Damit soll die Differenz

zwischen Cusanus und Kepler weiter verdeutlicht und die

Bedeutung der Rezeption im Werkganzen Keplers sichtbar gemacht
werden.

Nachdem gezeigt ist, wie Kepler quantitative Erkenntnis theologisch

begründet, ist zu bestimmen, wie die erkennende Seele zu ihrem
«Punkt-» bzw. «Kreis-Sein» kommt. Kepler vertritt einen modifizierten

Piatonismus. Der Kreis ist die einzige angeborene Idee:

«Scilicet genera quidem Mathematica, non sunt aliter in Anima quam
universalia cetera, conceptusque varii, abstracti a sensilibus: at specierum
Mathematicarum ilia, quae circulus dicitur, longe alia ratione inest Ani-

71 Während Cusanus' Lösung für die Entwicklung der Mathematik
zukunftsträchtiger ist, indem sie die Infinitisimalrechnung vorbereitet und Hypothesenbildungen

moderner Art ermöglicht (vgl. GrÜSSER, Otto-Joachim, Ein Erkenntnismodell

des Nikolaus von Kues und der Grad der Bewährung einer wissenschaftlichen

Hypothese. In: Zeitschrift für allgemeine Wissenschaftstheorie 19 [1988] 232—238),
ist Keplers metaphysische Erzeugung bedeutsamer, weil sie über Descartes hinweg auf
den Idealismus und vor allem Goethe verweist. MEFFERT, Nikolaus von Kues,
140, hat allerdings auch für Cusanus einen Bezug zum Idealismus herauszuarbeiten

vermocht: «Von Cusanus aus führt ein verborgener Strom unmittelbar in die
Zukunft des deutschen Idealismus.» Meffert verweist auf Schellings negative
Theologie in der Philosophie der Offenbarung. Die Verbindung zu Fichte bei Kepler
ist gleichfalls nur typologisch gegeben; bei Goethe hingegen liegt eine unmittelbare

Rezeption vor. Goethe äußert in Bezug auf sein Wissenschaftsverständnis:
«Man muß sich doch auch seine Heiligen wählen so habe ich mir so meinen

eigenen gewählt und vor allen anderen den Kepler» (GOETHE, Johann Wolfgang v.,
Goethes Gespräche. Eine Sammlung zeitgenössischer Berichte aus seiner Umgebung

auf Grund der Ausgabe und des Nachlasses von Flodoard Freiherrn Biedermann

ergänzt und hrsg. von Wolfgang HERWIG. Zweiter Band 1805-1817.
Zürich-Stuttgart 1969. 558f.). Vgl. SCHWAETZER, Kepler, passim, und Schwaetzer,
Gott, 102-104.



Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum 211

mae, non tantum ut idea rerum externarum, sed etiam ut forma quae-
dam ipsius animae» (HM 224).72

Hier liegt eine deutliche Parallele zu Cusanus vor, der den Platonis-
mus in derselben Weise korrigiert.73 Kepler, dem die geometrische
Erkenntnis Grund aller Erkenntnis ist, ändert die Vorstellung der
angeborenen Ideen dahingehend, daß nur die Fähigkeit der Geometrie —

das ist die Kreiserzeugung — dem Menschen gegeben ist. Cusanus
formuliert erkenntnistheoretisch allgemeiner: Nicht die Ideen sind
gegeben, sondern das Ideenvermögen. Die Denk- und Unterscheidungskraft

ist angeboren, da der Mensch ohne diese Fähigkeiten nicht
vorankommen könnte, bzw. sich überhaupt nicht in der Welt bewegen

könnte:

«Verum quoniam non potest profïcere, si omni caret iudicio quare
mens nostra habet sibi concreatum iudicium, sine quo proficere nequi-
ret. Haec vis iudicaria est menti naturaliter concreata. Quam vim si
Plato notionem nominavit concreatam, non penitus erravit!» (De mente
IV n. 77; 30ff.)74

Während jedoch Cusanus die Gegebenheit des Vermögens nicht weiter

hinterfragt, konzipiert Kepler eine astrologisch-theologische
Metaphysik, welche die zentrale Bedeutung der metaphysischen Erzeugung
erhellt, indem Kepler in ihr den Erkenntnisakt als rezipropken Vorgang
zum göttlichen Schöpfungsakt — hier zur Geburt des Menschen —

ausweist. Die vier Schritte der metaphysischen Erzeugung, die
Erkenntnis ermöglichen, spiegeln sich nämlich in seiner Konzeption der

72 «Freilich sind zwar die mathematischen Genera nicht anders in der Seele als

die übrigen Universalien und verschiedenen Begriffe, die von den Sinnesdingen
abgezogen sind: aber von den mathematischen Ideen ist jene, die Kreis genannt
wird, auf bei weitem andere Art in der Seele, nicht nur wie eine Idee der äußeren

Dinge, sondern wie die Form der Seele selbst.»
73 KREMER, Klaus, Philosophische Überlegungen des Cusanus zur Unsterblichkeit

der menschlichen Geistseele. In: Unsterblichkeit und Eschatologie im
Werk des Nikolaus von Kues. Akten des Symposions in Trier vom 19. bis 21.
Oktober 1995. Hrsg. von K. Kremer/K. Reinhardt. Trier 1996, 29, bemerkt, daß
Cusanus mit seiner anerschaffenen Urteilskraft auch die aristotelische Vorstellung
des intellectus agens modifiziert, vgl. auch HELANDER, Visio, 76.

74 «Weil unser Geist indessen nicht vorankommen kann, deshalb hat unser
Geist eine ihm anerschaffene Urteilskraft, ohne die er keine Fortschritte machen
könnte. Diese Urteilskraft ist dem Geist anerschaffen. Wenn Plato diese Kraft
den anerschaffenden Begriff genannt hat, hat er nicht völlig geirrt» (31 ff.). Vgl.
CASSIRER, Erkenntnisproblem, 33f.



212 Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum

Seelengenese.75 Für Kepler konfiguriert sich die Seele im Geburtsmoment

aus den Gestirnskonstellationen:

«Dann erstlich mag ich mich dieser Experientz mit Wahrheit rühmen/
daß der Mensch in der ersten Entzündung seines Lebens/ wann er nun
für sich selbst lebt/ unnd nicht mehr in Mutterleib bleiben kan/ einen
Characterem und Abbildung empfahe totius constellationis coelestis, seu
formae confluxus radiorum in terra [der ganzen Himmelskonstellation
oder der Form des Zusammenflusses der Gestirnsstrahlen auf der

Erde], und denselben biß in sein Grube hieneyn behalte» (W 4, 209).76

Die Seele wird also als Punkt aus den Planetenstrahlen geboren:
«Punctum enim est illa, plagis distinctum, seu circulus Zodiacus potentials»

(HM 237).77

Mit der Richtungsdistinktion wird auf den zweiten Schritt zur Genese
der Seele hingewiesen: die einstrahlenden Lichtgeraden der Gestirne.
In einem dritten Schritt formieren diese einen Kreispunkt, dem als

Punkt viertens eine individuelle Verfaßtheit aufgrund der winkelspezifischen

Umkreisstrahlen zukommt.
Schon im Prognosticum auf 1597 hatte Kepler diesen Vorgang in

einem Bild veranschaulicht:

«Und gleich wie ein fliessend Metal die form an sich nimbt/ darein es

laufft: also ein jedes irdisch ding/ so bald es entstehet/ so ist ein
gewisse Vermischung der Liechtstralen/ die von den Sternen herab flies-
sen/ als ein form zugegen/ und von Gott also geordnet/ daß es sich mit
derselben Himmelsform verainigen muß/ so lang es unbeständig ist/
und von seiner aigenen Natur nicht eine stärcke empfahet» (W 11/2 10).

Mit dieser Konzeption ist auch die Bedeutung des Ausdrucks quaedam

ex vultu divino in corpus derivata irradiatio, die den Ausgangspunkt der

Betrachtung bildete, geklärt. Irradiatio — ein Ausdruck, den auch Cu-
sanus kennt78 — ist bei Kepler astrologisch-theologischer Terminus technicus,

75 Sie spiegeln sich auch in der aristotelischen vierstufigen Ontologie, vgl.
Schwaetzer, Kepler, 65-72, und Schwaetzer, Gott 99f.; zu Cusanus vgl. Anm.
17 sowie De mente 4, n. 76, 28ff., sowie Helander, Visio, 54.

76 Ähnlich auch W 4, 185f: «Deß Menschen natürliche Seel ist nit größer denn
ein einziger Punct/ und in diesem Puncten wird die Gestalt und Charakter deß

gantzen Himmels potentialiter eyngedruckt.» Der Gedanke könnte auch Cusanus

vertraut gewesen sein, der Comp. 13, n. 43; 54 von «zodiacum seu circulum
vitale» «Tierkreis oder Lebenskreis» spricht.

77 «Ein Punkt ist jener, der richtungsdistinkt ist, oder ein potentieller
Tierkreis.»

78 Vgl. z.B. De sap. I 17; 26ffi: «Habet igitur spiritus noster intellectualis ab

aeterna sapientia principium sic intellectualiter essendi, quod esse conformius sa-



Johannes Keplers Lösung der coincidentia oppositorum 213

der den Vorgang umschreibt, wie über die Gestirnseinstrahlung im
Geburtsmoment die imago Dei als Schöpfungsgeometrie auf den
Menschen übergeht.

pientiae quam aliud non intellectuale. Hinc irradiatio seu immissio in sanctam
animam est motus desideriosus in excitatione.» «Es hat also unser erkennender
Geist von der ewigen Weisheit her den Ursprung solchen geistigen Seins. Dieses
Sein ist der Weisheit gleichförmiger als anderes, nicht geistiges Sein. Daher ist das

Hineinstrahlen und Sichergießen in die heilige Seele im Erwecken eine
sehnsuchtsvolle Bewegung» (27ff.). Cusanus verwendet den Begriff der irradiatio offenbar

mystisch, nicht astrologisch wie Kepler.


	Coincidentia oppositorum in der metaphysischen Erzeugung des Kreises : Johannes Keplers Lösung eines cusanischen Problems

