Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Coincidentia oppositorum in der metaphysischen Erzeugung des
Kreises : Johannes Keplers Losung eines cusanischen Problems

Autor: Schwaetzer, Harald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761220

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HARALD SCHWAETZER

Coincidentia oppositorum in der
metaphysischen Erzeugung des Kreises

Johannes Keplers Losung eines cusanischen Problems

Die Bedeutung des Nikolaus von Kues, des «ersten modernen Den-
ker[s]», hat Cassirer folgendermaBBen beschrieben: «Vom Gegensatz
zwischen dem Sein ... des Unendlichen und des Endlichen wird auch
hier ausgegangen. Aber dieser Gegensatz wird nun nicht mehr
schlechthin dogmatisch gesetzt, sondern er soll in seiner letzten Tiefe
erfal3t, er soll aus den Bedingungen der menschlichen Erkenntnis be-
griffen werden.»!

Cusanus nihert sich dem Problem des «Nichtwissens» um das
Unendliche mit den mathematischen Losungsversuchen zur coinciden-
tia oppositorum.? Abseits dieser allseits bekannten Losungspfade liegt

! CASSIRER, Ernst, Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renais-
sance. Darmstadt 7., unver. Aufl. 1994, 10. Vgl. dazu z.B. NIKOLAUS VON KUES,
De docta ignorantia. Die belehrte Unwissenheit. Ubers. und mit Einl. und Anm.
hrsg. von H.G. SENGER, Hamburg I 1994, III 1977, 1, 3 n. 9: «Quoniam ex se ma-
nifestum est infiniti ad finitum proportionem non esse, est et ex hoc clarissimum
quod, ubi est reperire excedens et excessum, non deveniri ad maximum simplici-
ter, cum excedentia et excessa finita sint.» «Die Disproportionalitit des Unendli-
chen gegeniiber dem Endlichen ist evident. Mit einleuchtender Klarheit folgt dar-
aus, dal man zu dem schlechthin GroBten nicht zu gelangen vermag, wo immer
auch es ein Uberschreitendes und ein Uberschrittenes gibt, da sowohl das Uber-
schreitende wie das Uberschrittene endliche GroéBen sind» (13). Zu Cassirers Ein-
ordnung ferner CASSIRER, Ernst, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und
der Wissenschaft in der neueren Zeit. 4 Bde. Darmstadt 1994 (= 2. Aufl. 1957).
Band I, 21ff., wo Cassirer betont, die Inhalte seien bei Cusanus traditionell, aber
sie wiirden mit einer «neuen Denkart und Fragestellung» behandelt (21). Ahnlich
HELANDER, Birgit H., Die visio intellectualis als Ertkenntnisweg und -ziel des Nico-
laus Cusanus. Upsala 1988, 17-20, 59f.; MEFFERT, Ekkehard, Nikolaus von Kues.
Sein Lebensgang. Seine Lehre vom Geist. Stuttgart 1982, 131-135.

2 Vgl. z.B. De doct. ign. 1, 11 n. 31; CASSIRER, Erkenntnisproblem, 45ff.;
HELANDER, visio, 15f., 38, 81ff.; MEIER-OESER, Stephan, Die Prisenz des Verges-



Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum 185

eine Rezeptionsspur’, in der dieser Gegensatz ebenfalls «aus den Be-
dingungen der menschlichen Erkenntnis» zu erfassen gesucht wird,
um daraus eine Theologie, Wissenschaftstheorie und Anthropologie
zu entwickeln. Johannes Keplers Losungsvorschlag zur coincidentia oppo-
sitorum werde ich im folgenden vorstellen*, indem ich zunichst kurz

senen. Zur Rezeption der Philosophie des Nicolaus Cusanus vom 15. bis zum 18.
Jahrhundert. Munster 1989. 43ff.

> Das Problem der coincidentia oppositorum ist soweit aufgearbeitet, daB z.B.
BORMANN-KRANZ, Diana, Untersuchung zu NIKOLAUS VON KUES De theologicis
complementis, Stuttgart-Leipzig 1994, in ihrer Dissertation auf eine eigene Erorte-
rung dieses zentralen Feldes verzichten zu kénnen glaubt.

4 CASSIRER, Erkenntnisproblem 32, hat darauf hingewiesen, daB der neue me-
thodische Ansatz des Cusaners die «geschichtliche Wendung des Platonismus, die zu Ke-
pler und Galilei hintiberfihrt», bezeichnet. Unter dieser methodischen Fragestel-
lung soll das Problem behandelt werden. Es steht auBer Frage, dal die Kenntnis
Keplers vom Werk des Cusanus sehr gering, zum Teil auch schlicht falsch war. So
stellt Kepler mehrfach Cusanus’ und Brunos Raumauffassung nebeneinander (vgl.
z.B. W 4, 289 und 317; MEIER-OESER, Prisenz, 231ff.). Meier-Oeser, Prisenz,
wihlt diesen astronomischen Ausgangspunkt zu einer Verhiltnisbestimmung und
kommt dann folgerichtig zu dem SchluB}: «Das in diesem Modell [der sphaera infi-
nita des Cusanus, Verf.] implizierte Paradoxon der Indifferenz von centrum und cir-
cumferentia depraviert, so ihm nicht wie bei Cusanus durch die Identifizierung von
Gott und Zentrum bzw. Umfang wiederum theologische Bedeutung unterlegt
wird, aus der Sicht einer fachbezogenen Kosmologie, und hierzu ist Keplers An-
satz trotz aller theologischen Reflexionen zu zdhlen, zum absurden Widerspruch»
(288). Die Voraussetzung einer fachbezogenen Kosmologie als Grundlage trifft
aber auf Kepler, wie ich nachgewiesen habe (SCHWAETZER, Harald: «Si nulla esset
in Terra Anima.» Johannes Keplers Seelenlehre als Grundlage seines Wissen-
schaftsverstindnisses. Ein Beitrag zum vierten Buch der Harmonice Mundi. Hil-
desheim-Zirich-New York 1997) nicht zu. Durch den Riickgang auf die Us-
springe von Keplers Wissenschaftsverstindnis ergibt sich eine gegenteilige Inter-
pretation. Die folgende Darstellung wird zeigen, dal die sorgfiltige Abgrenzung
der trinitarischen Zuordnung von Cusanus und die Rezeption der Einheit von
Zentrum und Umfang eine positive Aufnahme und Weiterfilhrung des, wie auch
MEIER-OESER, Prisenz, 290, zugesteht, «urspriinglich cusanischen Motivs» dar-
stellen und daB damit die konstitutiven Elemente des Wissenschaftsverstindnisses
aufgezeigt sind. Auf diese Weise findet auch der Infinitheitsgedanke eine Inte-
gration in Keplers Werk durch eine vorgeordnete Ontologie (vgl. Abschnitt 4 so-
wie SCHWAETZER, Kepler, 37). Durch den Nachweis der eigenstindigen Verar-
beitung Keplers erfolgt zugleich eine Rezeptionsdarstellung, die eine unangemes-
sene — philosophisch bedingte — Uberschitzung (MAHNKE, Dietrich, Unendliche
Sphire und Allmittelpunkt. Halle 1937, 144; CASSIRER) ebenso vermeidet wie eine
— kosmologisch bedingte — Unterschitzung (MEIER-OESER). Zunichst scheint
Mahnke Meier-Oesers These zu bestitigen: «Diese Ausfilhrungen Keplers sind si-
cher eine treffende Kritik der metaphysisch begriindeten Kosmologie Brunos vom
niichternen Standpunkt der rein empirischen Naturwissenschafty (MAHNKE, Sphi-
re, 132). Doch raumt Mahnke ein, daBl Kepler nicht auf dieser Grundlage steht:



186 Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum

den bekannten Losungsansatz des Cusaners skizziere (I.), dann den
Sachverhalt anhand der Schriften, die Kepler bekannt gewesen sein
dirften, genauer erlautere (II.), um darauf Keplers Cusanus-Rezep-

tion (III.) und schlieBlich seinen eigenen Losungsversuch vorzustellen
(IV., V.).

I. Coincidentia oppositorum als mathematisch-erkenntnistheoretisches Problem

Eine geeignete Folie fiir die vorliegende Untersuchung bietet der
Dialog Idiota De sapientia®>. Denn er stellt einen erkenntnistheore-
tischen Versuch im von Cassirer angesprochenen Sinn dar; zudem
gipfelt er in der unendlichen Linie, in der alle geometrischen Figuren —
auch der Kreis — zusammenfallen oder «eingefaltet» sind, als Losung
der coincidentia oppositorum. Der gesamte Dialog ist sehr sorgfiltig auf
diese Losung hin komponiert.® Schon das erste Buch des Dialoges
zielt darauf ab: Die SchluB3frage des Redners am Ende des zweiten Bu-
ches greift explizit auf das erste Buch zuriick. Aus seiner Fragestel-
lung ergibt sich, dal3 das erste Buch dem «unendlichen Kreisy», das

«Es ist hiernach ganz unzweifelhaft, daB die geometrische Mystik die metaphysisch-
spekulative Grundlage bildet, auf der nicht nur Keplers philosophische Weltan-
schauung, sondern auch seine bedeutsamsten mathematisch-naturwissenschaftli-
chen Leistungen beruhen» (140). Gegen Mahnke wiederum halte ich die Grund-
lage nicht im eigentlichen Sinne fiir mystisch; ich schlieBe mich hier der Auf-
fassung von HAMMER, Franz, Die Astrologie des Johannes Kepler. In: Sudhoffs Ar-
chiv. Zeitschrift fiir Wissenschaftsgeschichte 55 (1971) 113-135, 113, an, der von einem
«UmschmelzungsprozeB» einer «unvernunftigen Astrologie» durch den «starken
Denker» spricht.

> Zitiert wird nach NIKOLAUS VON KUES, Idiota de sapientia. Der Laie iiber
die Weisheit. Neu tbers. und mit Einl. und Anm. hrsg. von R. STEIGER. Hamburg
1988.

6 DaB mit den Idiota-Dialogen Cusanus seine Meisterschaft in der literarischen
Gestaltung erreicht, darauf hat u.a. schon HAUBST, Rudolf, Streifziige durch die
cusanische Theologie. Miinster 1991, 41, hingewiesen. Die Technik der Manuductio,
die sich z.B. in den gliedernden Fragen des Redners, aber auch im zyklisch-spirali-
gen Aufbau des Dialoges und den symboltrichtigen Bildern zeigt, ist «eine Art
mieutischer Kunst», «die man nicht etwa mit logischer Deduktion verwechseln,
sondern etwa der Metamorphose der Pflanze vergleichen darf» (HAUBST, Streif-
zuge, 41). Vgl. dazu De doct. ign. 1, 2 n. 8. Ferner MEFFERT, Nikolaus von Kues,
126. Auch Kepler, dessen methodische Vorbereitung und Verbindung zu Goethe
ich an anderer Stelle dargelegt habe (SCHWAETZER, Kepler, passim), benutzt diese
Technik, vgl. SCHWAETZER, Kepler, 175ff., besonders 175.



Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum 187

zweite der «unendlichen Linie» gewidmet ist.” In dem scheinbaren Wi-
derspruch zwischen beiden als Urbildern aller Figuren kulminiert die
Erorterung der cozncidentia oppositorum.

Nach den einleitenden Passagen (n. 1-4), in denen der Wert des
Selbstdenkens durch selbstindige Beobachtung — «die Weisheit liegt
auf der StraBBe» (De sap. I n. 3, 5; Spr. 1,20%) — gegeniiber dem Auto-
rititsglauben hervorgehoben wird, wird im ersten Hauptabschnitt des
Dialogs der Gegensatz zwischen Unendlichem und Endlichem aufge-
baut. Der Laie zeigt dem Redner, wie auf dem Markt, wo die beiden
sich befinden, gemessen und gewogen wird; er bestimmt das Grund-
mal als Einheit des Messens. Was diese Grundeinheit sei, das konnne
nicht wieder mit dem MeBbaren ergriindet werden, da das Einfache
nicht durch Zusammengesetztes erreichbar sei. Diesen Sachverhalt
generalisiert der Laie in dem SchluB, daB alles Endliche auf einem
Unendlichen beruhe. Dabei bemerkt er:

«Summa sapientia est haec, ut scias quomodo in similitudine iam dicta

attingitur inattingibile inattingibiliter» (De sap. I, n. 7; 12).7
Die Verwunderung des Redners tiber dieses Paradox, welches die
methodische Losung des Cusaners auf das Problem der Koinzidenz
bildet, aufzulésen, dienen die weiteren Passagen des Dialogs. Die Ant-
wort findet der Redner, da er das Ende des ersten Dialogs nicht ver-
steht, wie oben ausgefiihrt, erst am Ende des zweiten. Die Verwun-
derung selbst ist jedoch nicht verwunderlich, da der Laie selbst sich
bewuBt ist, eine Art von Geheimwissen (occulta) weiterzugeben.!”

" «Orator. ... Solum ostende, quomodo infinita linea est omnium figurarum
praecisio. Dixisti enim pridie circulum infinitum esse ommium figurarum exem-
plar, et non cepi. Hinc nunc de hoc volens clarius informati ad te accessi. Modo
ais lineam infinitam esse praecisionem, quod minus capio» (De sap. II, n. 43; 70ff.).
«Redner. ... Nur zeige noch, daB die unendliche Linie aller Figuren Genauigkeit ist.
Du sagtest nimlich tags zuvor, daBl der unendliche Kreis aller Figuren Urbild ist,
und ich habe es nicht verstanden. Daher bin ich nun, weil ich dariiber deutlicher
unterrichtet werden mochte, zu dir gekommmen. Jetzt sagst du, daB3 die unendli-
che Linie die Genauigkeit ist; das verstehe ich noch weniger» (71ff.).

8 Vgl. NIKOLAUS VON KUES, De apice theoriae. Die hochste Stufe der Be-
trachtung. Ubers. mit Einl., Komm. und Anm. vers. von H.-G. SENGER. Hamburg
1986, n. 5; 8.

? «Die héchste Weisheit ist die, zu wissen, daB in dem vorgetragenen Gleichnis
das Unberiihrbare auf nicht beriihrende Weise beriihrt wird» (13).

10 Dies zeigen die folgenden Zeilen: «Haec est causa, cur occulta non debent
communicari omnibus: quia eis absona videntur, quando patuntum (De sap. I, n. 7,
12). «Das ist der Grund, warum das Verborgene nicht allen mitgeteilt werden darf:
weil es ihnen ungereimt erscheint, wenn es offenbart wird» (13). Vgl. auch die



188 Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum

Der Redner schligt — unter Zustimmung des Laien — vor, die Be-
rihrung mit dem Unendlichen in mystischer Tradition als Schmecken
zu bezeichnen, welches sich von dem bloBen Reden von Wahrheit
darin unterscheidet, da es die Wahrheit erfihrt.!’ Wie es zugehen
kann, das Unendliche als endlicher Mensch zu schmecken, verdeut-
licht der Laie mit einem Bild: Wie das Kind einen gewissen Vorge-
schmack hat, weshalb es zur Milch strebt, so gibt es einen Vorge-
schmack der Weisheit.

«Ex quibus enim sumus, ex illis nutrimur. Sic intellectus habet vitam
suam ab aeterna sapientia et hutus habet aliqualem praegustationem»
(De sap. I, n. 16; 26).12

Hinfiihrungssitze des Laien. Interessant ist die Wendung von der strikten Ableh-
nung der Mitteilung des Geheimwissens (Mysterienverrat) um seiner selbst willen
zu der denkerisch-aufklirerischen Devise des (noch) nicht Verstehens (vgl. dazu
auch De apic. theor. n. 7; 10ff.). Gleichzeitig sind die folgenden Erdrterungen damit
als ein Stick Mystik des Denkens) gekennzeichnet. Steiger, Einleitung zu De sap.
XXXIV, bringt die Schrift mit der Mystik in Zusammenhang aufgrund «der Spra-
che, die deutlich auf de visione dei vorausweist, aufgrund also eines literarkritischen
Befundes.» Da die Dramaturgie des Dialogs an dieser Schlisselstelle eindeutig auf
die Offenlegung von Geheimnissen («secreta detegere») zielt, darf De sapientia
auch aus diesem Grunde als mystische Schrift gewertet werden. So kommt es zu
dem Paradox, daB} eine — fast im modernen Sinne — erkenntnismethodische Schrift
zugleich mystischer Natur ist. Vgl. MEFFERT, Nikolaus von Kues, 126: «Wie sehr
es Cusanus ... um das innere Denkerlebnis geht, zeigt exmplarisch die Gestalt des
Laien aus den Idiota-Dialogen ... Die Gestalt des Laien (Idiota) stellt eine Absage
an das aufgeblihte, erstarrte Schulwissen der Spit-Scholastik dar. Zum anderen
mag man die Gestalt des Gottesfreundes der deutschen Mystik in thm erblicken.»
Einen Akzent auf die Absetzung von der Mystik setzt CASSIRER, Erkenntnispro-
blem 24f., der den naturwissenschaftlichen Grundzug der neuen Denkart stirker
hervorhebt, doch verweist er darauf, daB} in dem Gedanken der wechselseitigen
Bedingtheit von Unendlichem und Endlichen eine Beriihrung mit der Mystik liege
(24). Treffend CASSIRER, Individuum 14; vgl. MAHNKE, Sphire, 141, der die me-
thodische Nihe zu Kepler hervorhebt.

1 Vgl. STEIGER, Einleitung in De sap. XXXf, mit weiterer Literatur.

12 \Denn woraus wir sind, davon ernihren wir uns. So hat der Geist sein Le-
ben von der ewigen Weisheit und hat von dieser irgendeinen Vorgeschmack» (27).
Die angesprochene bedingte Transzendenzfihigkeit des Denkens verdeutlicht eine
Passage aus De doct. ign. 111, 22 n. 259; 92ff.: «Benedictus deus, qui nobis dedit in-
tellectum, qui in tempore satiabilis non est; cuius desiderium cum finem non ca-
piat, se ipsum supra corruptibile tempus immortalem apprehendit ex desiderio tem-
poraliter insatiabili.» «Gepriesen sei Gott, der uns die Vernunft gegeben hat, die
sich im Zeitlichen nicht sittigen 14Bt; da ihr Verlangen keine Grenze findet, erfaBt
sie sich selbst wegen ihres im Zeitlichen unstillbaren Verlangens jenseits der
verganglichen Zeit als unsterblich» (93£f.).



Johannes Keplers Losung der cozncidentia oppositorum 189

Der Redner steuert nach dieser methodischen Klirung auf den
entscheidenden Schritt; es mache einen Unterschied, von dem Schmek-
ken der Weisheit allein zu reden oder sie tatsichlich zu schmecken
(De sap. I, n. 19). Nur die Erfahrung selbst sei entscheidend, pflichtet
ihm der Laie bei.!> Ganz in sokratischer Manier'4 versucht er, dem
Redner eine Erfahrung zu vermitteln. In einer Zwischenerorterung
wird geklart, daB3 die unendliche Einheit trinitarisch zu verstehen ist.
Die Weisheit ist die «Gleichheit des Seins selbst» als zweite Person
der Trinitdt, die Verknipfung der Heilige Geist (De sap. I, n. 22f.).1
Dann folgt eine wesentliche SchluBfolgerung aus dem bisher Ge-
sagten:

«[Sapientia] est enim ut infinita intellectualis forma, forma enim dat
formatum esse rei. Unde infinita forma est actualitas omnium formabi-
lium formarum ac omnium talium praecisissima aequalitas. Sicut enim
infinitus circulus, si foret, omnium figurarum figurabilium verum exem-
plar foret ... sic infinita sapientia est simplicitas omnes forma compli-
cans et omnium adaequatissima mensura» (De sap. I, n. 23; 36ff.).1

Die Weisheit selbst ist die geistige Formgestalt, die allem Formbaren
zugrunde liegt. Der unendliche Kreis wire, wenn es ithn gibe, dem-
nach ihr adiquater Ausdruck.’” Im ersten Buch werden diese Passa-
gen nur noch erliutert, nicht mehr erklart. Thetisch behauptet der
Laie, die Weisheit als absolute Genauigkeit sei zwar jenseits aller Op-
positionen wie aus der Ferne schaubar, doch zugleich in jedem ein-
zelnen Ding, und zwar als dessen Genauigkeit. Er gibt im Riickgriff

3 « ... sed solum ille, qui eam accipit in interno gustund ille perhibet testimo-

nium non des his, quae audivit, sed in ipso experimenta liter gustavit» (De sap. I, n.
19; 32). « ... sondern allein der, der sie in innerem Schmecken aufnimmt. Dieser
legt Zeugnis ab, nicht von dem, was er gehort hat, sondern was er in sich selbst
erfahrungsmifBig geschmeckt hat» (33).

14 Vgl. STEIGER, Einleitung in De sap. XIXff.; ferner WATTS, P. Moffitt, Nico-
laus Cusanus. A fifteenth-century Vision of Man. Leiden 1982, 117ff.

15 Ausfiihslich hat Cusanus den Gedanken schon De doet. ign. 1, 7-9, n. 18-26
entwickelt.

16 «[Die Weisheit] ist nimlich wie eine unendliche geistige Gestalt; die Gestalt
nimlich gibt einem Ding das Gestaltetsein. Daher ist die unendliche Gestalt die
Wirklichkeit aller gestaltbaren Gestalten und aller solcher genaueste Gleichheit.
Wie namlich der unendliche Kreis, wenn es ihm gibe, das wahre Urbild aller dar-
stellbaren Figuren wire ... so ist die unendliche Weisheit die alle Gestalten einfal-
tende Einfachheit und gleichkommendstes MaB» (37ff.).

7 Ich gehe davon aus, daB in der vorstehenden Uberlegung eine Differenzie-
rung von forma und figura fir den von mir eruierten Sachverhalt nicht notwendig
ist, ohne dafB ich damit eine grundsitzliche Identitit von forma und figura behaupte.



190 Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum

auf den Anfang den Hinweis, in der Zwei oder der Zehn die Kraft
der Einheit zu entdecken. Insgesamt bleibt das Gesprich aber mehr
im jubelnden Pathos:

«Et qui se elevat altissimo intellectu super omnem oppositionem, ille
solum hoc verissimum intuetum (De sap. I, n. 24; 38).18

Dann legt es in einer scheinbaren Ablenkung den Grund fir das
zweite Buch: die bedingte Transzendenzfihigkeit der Vernunft, die
das hochste Abbild der Weisheit (imago sapientiae) ist, wird hervorge-
hoben.?

Der Redner macht seine Hausaufgaben und beginnt den Dialog
am folgenden Tag (vgl. Anm. 7) mit der Frage, wie er einen Begriff
von Gott bilden kénne. Der Laie setzt auseinander, dafl Gott jeweils
mit dem in der Frage Vorausgesetzten zu bezeichnen set, also hier
nach dem «Begriff vom Begriff» geforscht werden musse.? Er prizi-
siert die Vorstellung, indem er darauf hinweist, weder Verneinung

8 «Und wer sich in héchster Erkenntnis iiber jeden Gegensatz erhebt, der
schaut allein dieses Wahrste» (39).

¥ Der Grund fiir dies erschleierndes Vorgehen diirfte darin liegen, daB der
Laie den Redner zunichst noch — in guter Mysterientradition — «eifh machen
mochte (vgl. De agpic. theor. n. 6; 10ff.). Denn er verweist auf die hochste Stufe im
Menschen, die ein Abbild der Weisheit ist («imago sapientiae»; De sap. 1, n. 26; 42).
Dazu gliedert er alles Gestalthafte auf in Seinsbereiche: Auf einen wnterminerali-
schem (wohl den Elementen zuzuschreibenden Bereich) folgen der mineralische,
pflanzliche, sinnliche, der vorstellungs-, verstandes- und vernunftmiBige Bereich.
STEIGER, De sap. Anm. z.St. 120, weist daraufhin, dal die Angaben iiber die Seins-
stufen differieren. So verwende Cusanus auch die aristotelische Leiter: elementa-
tiva, vegetativa, sensitiva, rationalis. Die letzte Reihe ist auch spiter in der Renais-
sance noch in Gebrauch, vgl. z.B. Carolus Bovillus’ Liber de sapiente, aber auch Ke-
plers De fundamentis ... (dazu SCHWAETZER, Kepler, 69ff., zu Bovillus’ Stellung zu
Cusanus: CASSIRER, Erkenntnisproblem, 62). Zu der vorliegenden Folge vgl. BRU-
NO, Giordano, Uber die Ursache, das Prinzip und das Eine. Ubers. von Ph. Rip-
pel. Stuttgart 1986, 70.

20 VOLKMANN-SCHLUCK, Karl-Keinz, Nicolaus Cusanus. Die Philosophie im
Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit. Ffm 2. Aufl. 1968, hat mit Bezug auf diese
Passage darauf hingewiesen, «daBl Nikolaus von Cues einen Schritt tut, der ihn
iber die bisherige theologische Metaphysik hinausfiihrt. Auf die Frage: Ist Gott?
erwichst aus dem Erfassen der Fragehinsicht die Antwort: Er ist das Sein» (42).
HAUBST, Streifztge, 60f., sieht in Complementum theologicum eine gedankliche Wei-
terentwicklung dieser Linie. Er versteht die vorliegende Passage so, da schon in
der Frage sich die Urwirklichkeit Gottes reprasentiert (58f.). MEFFERT, Nikolaus
von Kues, 153, hat auf den tragenden Grund der absoluten Voraussetzung hinge-
wiesen, die in De sap. II n. 30 artikuliert wird. CASSIRER, Erkenntnisproblem, 60f.,
erwihnt gleichlautende Gedanken fiir Complementum theologicum 4. Vgl. dazu auch
De coniecturis 1, 5, n. 19£.; 22ff.



Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum 191

noch Bejahung noch deren Verkniipfung wiirden das Gewtinschte
aussagen, sondern dieses liege dariiber. Daraus folgt, dall Gott abso-
lute Richtigkeit, Genauigkeit etc. ist und keinerlei «Mehr oder Weni-
ger zulifit.?! Zu Recht will der Redner wissen, wie bei solcher Ver-
schiedenheit der Dinge es nur ein einziges Urbild geben soll. Der Laie
erwidert mit Hilfe von Vergleichen, daB3 es sich ebenso verhilt wie
mit Begiffen. Der Begriff eines Dreiecks beispielsweise ist in jedem
Dreieck vorhanden und doch nur einer. Dies wiinscht sich der Red-
ner verdeutlicht: Wie kommt der absoluten Richtigkeit und Geradheit
Unendlichkeit zu? (De sap. II, n. 42). Die Verbindung von «Richtig-
keit und Geradheit» darf fast als Hendiadioyn gelesen werden: die in
der unendlichen Geradheit enthaltene absolute Richtigkeit. Damit ist
die erkenntnistheoretische Frage nach der Giltigkeit der Mathematik,
bzw. der Geometrie, gestellt, deren Legitimation der allgemeinen Giil-
tigkeit von Erkenntnis, d. h. der Bildung des Begriffs vom Begriff
dienen soll.?2 Der Laie fihrt daraufhin das experimentum crucis durch.
Der unendliche Kreis wire, wenn es ihn gibe, das Urbild aller gestalt-
baren Figuren, so war oben behauptet. Der unendliche Kreis hitte
aber eine unendliche Linie als Durchmesser. Weil es zwei Unendliche
nicht geben kann, da sie durch Addition ein GroBeres ergiben, mul3
der Umfang der Durchmesser sein, und so fillt das Krumme mit der
geraden Linie zusammen. Dann zeigt der Laie, da3 die unendliche Li-
nie die Genauigkeit aller Figuren ist. Denn in einem unendlichen
Dreieck wiederholt sich der Beweis. Auch hier miissen alle drei Seiten
zu einer zusammenfallen. Da die unendliche Seite aber jenseits von
«Mehr und Wenigen ist, vermag sie jedem Dreieck zugrunde zu liegen.

Ich fasse die Charakteristika, die fir das Verstindnis der Rezep-
tion Keplers von Bedeutung sind, unter den drei in der These formu-
lierten Gesichtspunkten zusammen: Theologisches Inhaltsprinzip ist
der unendliche Geist als Begriff vom Begriff, die Form der Formen

21 (In his igitur, quae recipiunt magis et minus, non est de deo conceptus for-
mandus» (De sap. 11 38; 62). «In dem also, was Mehr und Weniger aufnimmt, darf
man keinen Begriff von Gott bilden» (63). Vgl. dazu De doct. ign. 1, 3 n. 9f.

2 Vgl. dazu De doct. ign. 1, 11 n. 32; 44: « ... dicimus, cum ad divina non nisi
per symbola accedendi nobis via pateat, quod tunc mathematicalibus signis prop-
ter ipsorum incorruptibilem certitudinem convenientibus uti poterimus.» « ... er-
kliren auch wir: Da uns zu den goéttlichen Dingen nur der Zugang durch Symbole
als Weg offensteht, so ist es recht passend, wenn wir uns wegen ihrer unverriick-
baren Sicherheit mathematischer Symbole bedienen» (45). Vgl. MEFFERT, Nikolaus
von Kues, 142ff. Zu den mathematischen Symbolen ferner MEFFERT, Nikolaus
von Kues, 189ff.



192 Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum

jenseits quantitativer Verhaltnisse von Mehr und Weniger (A1). Das
naturwissenschaftliche Formalprinzip, mit dem eine Auseinanderset-
zung moglich wird, ist die mathematisch-sinnbildliche Methode der
Koinzidenz der Gegensitze, deren Durchfiihrbarkeit angenommen
und in der unendlichen Linie als Einheit von Krumm und Gerade
(jenseits des quantitativen Mehr und Weniger) verwirklicht wird (A2).
Das zugrunde liegende anthropologische Mentalprinzip fu3t auf dem
Vorgang des Schmeckens der Weisheit, einer sich im Denkvollzug er-

eignenden Berilhrung des Unberiihrbaren auf unberiihrbare Weise
(A3).

I1. Coincidentia oppositorum in den Kepler bekannten Werken des Cusanus

Welche Werke des Nikolaus von Kues Kepler gekannt haben mag, ist
zwar nicht eindeutig, aber doch mit einer gewissen Wahrscheinlich-
keit zu kliren. Das Wesentliche hierzu hat schon Mahnke erortert. Er
weist nach, dal} Kepler, der Cusanus ausdriicklich nur mit dem Kreis-
Symbol, aber nicht mit dem Kugel-Symbol verbindet (vgl. den folgen-
den Abschnitt), aufgrund dieser Tatsache Schriften wie Docta ignoran-
tia nicht gekannt hat (Mahnke, Sphire, 129f.). Er macht plausibel, da3
Kepler wahrscheinlich De mathematica perfectione und Complementum theo-
logicum vertraut gewesen sind (141-143).

De mathematica perfectione beginnt mit dem gingigen Hinweis, dal}
die mathematischen Einsichten «zum beinahe absolut Gottlichen und
Ewigen» fithren (MS 160). Ihr Programm faB3t Cusanus in dem be-

kannten Satz zusammen:

«Intentio est ex oppositorum coincidentia mathematicam venari perfec-
tionem. Et quia perfectio illa plerumque consistit in rectae curvaeque
quantitatis adaequatione, propono habitudinem duarum rectarum line-
arum se ut corda ad suum arcum habentium investigare» (math. perf. 2;
Wilpert IT 698).23

B Die Schrift De mathematica perfectione wird zitiert nach NIKOLAUS VON KUES,
Werke. Hrsg. von P. Wilpert. 2 Bde. Berlin u.a. 1962. «Ziel ist es, aus dem Zu-
sammenfallen der Gegensitze die mathematische Vollkommenheit zu erjagen.
Und weil jene Vollkommenheit zumeist in der Angleichung von Krumm und Ge-
rade besteht, nehme ich mir vor, das Verhiltnis zweier gerader Linien, die sich wie
eine Saite zu threm Bogen verhalten, aufzuspiiren.»



Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum 193

Weniger die konkrete mathematische Umsetzung als vielmehr ihr An-
satz ist fiir die vorliegende Untersuchung interessant.* Die Anglei-
chung einer Sehne an den Bogen, einer gekrimmten an eine gerade
Linie, brauche die Kenntnis des Verhiltnisses beider zueinander. Die-
ses sei aber in Zahlen nicht angebbar. So miisse man auf den visus in-
tellectualis oder, wie es an einer spateren Stelle heil3t, die visio intellectua-
lis zuriickgreifen. Damit wird eine Wendung der Mathematik vom
Verstand zur Vernunft vollzogen (Cassirer, Erkenntnisproblem I, 49).
Cusanus verweist darauf, daBl bei kiirzeren Sehnen der «Pfeil» zwi-
schen Bogen und Sehne immer geringer wird. Bei der kleinsten —
freilich nicht gegebenen — Sehne wiirden Bogen und Sehne zusam-
menfallen, da der Pfeil verschwunden ware:

«Minima igitur corda, qua minor dari non posset si signabilis foret non
haberet sagittam, et ita etiam non foret minor arcu suo, coincideret igi-
tur corda et arcus si ad minimam quantitatem in talibus deveniretum
(Math. perf. 3; Wilpert II 699).

Der vorliegende Versuch zur Koinzidenz bewegt sich, so lat sich
feststellen, auf der gedanklichen Ebene, die auch in De sapientia ange-
sprochen ist. Freilich wird aufgrund des primir mathematischen Hin-
tergrundes die Koinzidenz in De mathematica perfectione als Mitte der
Geometrie ausgewiesen, deren metaphysische Implikationen von die-

sem Standpunkt angegangen werden. Diesen Ansatzpunkt wird Kep-
ler aufgreifen.?

24 Dieser programmatische Ansatz bestand auch schon in der Vorform des
Dialogs, vgl. die Eingangspassagen desselben (REINHARDT, Klaus, Eine bisher un-
bekannte Handschrift mit Werken des Nikolaus von Kues in der Kapitelsbiblio-
thek von Toledo. In: MFCG 17 [1986] 96-141, 134).

3 (Die kleinste Sehne, zu der sich keine kleinere angeben lieBe, hitte, wenn
man sie zeichnen kénnte, keinen zugehorigen Pfeil und wire also auch nicht klei-
ner als ihr Bogen. Wenn man also bei derartigen Betrachtungen bis zur kleinsten
GroBe gelangen wiirde, wiirden dort Sehne und Bogen zusammenfallen» (DERS.,
Die mathematischen Schriften. Ubers. und mit einer Einf. und Anm. vers. von
J.E. HOFMANN. Hamburg 2. Aufl. 1980, 162).

26 Vgl. MAHNKE, Sphire, 141: «In der letzten Schrift, die sich ausdriicklich be-
titelt: (De mathematica perfectionn, werden ebenso wie bei Kepler beide Seiten der
geometrischen Mystik eng verbunden nebeneinander gestellt: die transzendent-
theologische, die mit Hilfe mathematischer Symbole der unendlich fernen Gott-
heit so nahe wie méglich zu kommen sucht, und die exakt-wissenschaftliche, die
mit Hilfe der iibersinnlichen Schau des Zusammenfallens der Gegensitze (z.B. des
Geraden und Krummen) im Unendlichen genaue infinitesimalgeometrische Be-
rechnungen zu ermoéglichen strebt. Hier findet sich auch der Satz, daB die ma-
thematische Vollendung zumeist in der Vergleichung der geraden und der krum-
men Quantitit oder der Erforschung ihres gegenseitigen Verhiltnisses (habitudo)



194 Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum

Noch deutlicher werden die Bezlige, wenn man das Complementum
theologicum hinzunimmt?’, eine nach neueren Forschungsergebnissen
offenbar in seiner Bedeutung fiir das Gesamtwerk des Cusaners nicht
zu unterschitzende Schrift.?®

Im Spiegel der Mathematik, so beginnt die Schrift, sieht man die
Wahrheit in allergroBter Niahe.?” Denn in der Mathematik ist der
Geist von allen Sinneseindriicken abgezogen. In der Mathematik wird
et damit zur Form aller Formen:

«Est igitur mens a sensibili materia libera et habet se ad figuras mathe-
maticas quasi forma. Si enim dixeris figuras illas formas esse, erit mens
forma formarumy» (Compl. theol. n. 2, 19ff.; 7).%

Aus geometrischer Perspektive kann der Geist als Urform aller Figu-
ren gedacht werden. Verkniipft man dies mit dem Gedanken aus De

besteht, den Kepler bei seiner ersten Berufung auf den Kusaner z.T. wortlich an-
fuhrt.»

21 Zitiert wird nach NICOLAI DE CUSA, Opera omnia. X, 2a. De complementis
theologicis. Hamburg 1994.

2 Vgl. vor allem BORMANN-KRANZ, Untersuchung,, die das Programm der
Schrift darin sieht, «daB Cusanus in De theologicis complementis den Standpunkt
der Docta ignorantia in Einklang mit seiner mystischen Theologie bringt» (15).
Schon DUPRE, Wilhelm, Marginalien zu den Schriften des III. Bandes der Wiener
Cusanusedition. MFCG 7 (1969) 103-119, 114, hielt Complementum theologicum fir
«eine der bedeutendsten, wenn auch bisher kaum beachteten Schriften.» Auch
Cassirer — ein Hinweis, der bei Bormann-Kranz fehlt — hat die Schrift mehrfach
benutzt, u.a. zum Nachweis eines zentralen Gedankens bei Cusanus: «Eine andere
Richtung und ein neuer Orientierungspunkt muBl daher gefunden werden ... Der
Geist darf sein Ziel nicht mehr jenseits seiner eigenen Grenzen suchen, sondern
er muB in sich selbst den Mittelpunkt der GewiB3heit finden» (Erkenntnisproblem
I, 38). CASSIRER verweist auf Compl. theol. 2.

? Dem Motiv des Spiegelcharakters menschlicher Erkenntnis liegt das Pau-
luswort aus 1Kor 13,12 zugrunde: «Jetzt schauen wir wie im Spiegel und sehen nur
ritselhafte Umrisse, dann aber schauen wir von Angesicht zu Angesicht.» Vgl
BORMANN-KRANZ, Untersuchung, 16. MEFFERT, Nikolaus von Kues, 195: «Immer
wieder spricht Cusanus davon, daB der menschliche Geist den gottlichen Geist wi-
derspiegelt, dal er eine Art Abbild Gottes, eine imago Des ist. Es ist dieses Bild des
Widerspiege/ns des Unendlichen im Endlichen eine Grundaussage der cusanischen
Philosophie ... Diese Aussage verdichtet sich bei Cusanus ... zu dem Symbo/ des
Geistes als lebendigem Spiegel» Vgl. de mente 5 n. 85f. Fortgefiihrt hat den Gedanken
Bovillus, dem das Ich zum Spiegel des Alls wird, vgl. CASSIRER, Erkenntnispro-
blem, 63.

30 «Darum ist der Geist frei von sinnlicher Materie und verhilt sich zu den
mathematischen Figuren gleichsam als Form. Sagt man namlich, daB jene Figuren
Formen sind, so ist der Geist die Form der Formen» (NIKOLAUS VON KUES, Phi-
losophisch-theologische Schriften. 3 Bde. Hrsg. und eingef. von L. Gabriel, Gbers.
von D. und W. Dupré. Wien. 2. Aufl. 1989, III 651).



Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum 195

sapientia, daB3 der Kreis die Urform aller darstellbaren Figuren sei,
dann lieBe sich hieraus schlieBen — allerdings nur schlieBen —, dal3
dem endlichen Geist die Form des Kreises zukommt. Er ist dann selbst
das Vermogen, welches er betitigt.3! Angelegt ist also eine — um den
Fichteschen Ausdruck zu gebrauchen — Selbstsetzung des Geistes.

Der Stirkung dieses Vermogens mul3, so Cusanus, alle Kraft gel-
ten, denn, wie man zwar vermittels des Sonnenlichtes, aber nicht es
selbst sieht®?, so sieht man auch nicht die Wahrheit, aber das Auge
des Geistes mul} gelibt werden, um alles moglichst gewi3 1im Spzege/
der Wahrheit zu erblicken (I. c. n. 2, 37ff.; 8f.). Die Bewegung, die der
Geist dabei vollzieht, beschreibt Cusanus als Riickgang vom schlich-
ten «DaB-Sein» zum «Was-Sein», also mit jener Wendung, die schon
in De sapientia als Riuckwendung auf die Begriffe selbst begegnete.??
An dieser Stelle deutet Cusanus die Erkenntnismethodik selbst nicht in
threm unterschiedlichen Wegen einer negativen oder affirmativen
Theologie, sondern im einheitlichen Vollzug als Ausdruck der Ko-
inzidenz:

«Est autem motus mentis quasi per lineam rectam pariter et circularem.
... hanc enim coincidentiam quaerit, ubi principium motus et finis coin-
cidunt; et hic motus est circularis. Unde mens speculativa rectissimo
motu pergit ad coincidentiam maxime distantium» (1. c. n. 2, 70£f,; 11£.).34

31 Zur Dialektik des Problems vgl. De mente IX, n. 123: «Nam mens est viva
mensura, quae mensurando alia sui capacitatem attingit. Omnia enim agit, ut se
cognoscat. Sed sui mensuram in omnibus quaerens non invenit, nisi sunt omnia
unum.» «Denn der Geist ist ein lebendige MaB, das, indem es anderes miBt, sein
eigenes Fasssungsvermégen erreicht. Denn alles tut er, um sich zu erkennen. Aber
sein eigenes MaB, das er in allem sucht, findet er nur dort, wo alles eins ist» (83).

3 Zum Bild des Geistes als lebendiges Licht vgl. MEFFERT, Nikolaus von
Kues, 197ff., der die entsprechenden Aussagen aus De guaerendo Deo und De visione
Dei u.a. systematisch zusammenfalt. Vgl. auch NIKOLAUS VON KUES, Compen-
dium. Kompendium. Ubers. und mit Einl. und Anm. hrsg. von B. Decker und
K. Bormann. Hamburg 1970 n. 2, 2ff.; ferner REINHARDT, Klaus, «Anthropologie
im Umbruch vom Mittelalter zur Neuzeit. Der Mensch als Schopfer und Geschopf
bei Nikolaus von Kues.» In: L’homme — machine? Anthropologie im Umbruch.
Ein interdisziplinires Symposion. Hrsg. von H. Schwaetzer und H. Stahl-Schwaet-
zer. Hildesheim u.a. 1998. 219-228, zum Gedanken des Menschen als lebendige
imago dei.

3 Vgl.: «... et est speculatio motus mentis de quia est versus quid» (Compl. theol.
n. 2, 65f; 11). «Die Betrachtung ist die Bewegung des Geistes vom DaB-ist zum
Was-ist» (DUPRE III 655).

3 «Die Bewegung des Geistes findet aber gewissermafBen in einer geraden und
kreisformigen Linie zugleich statt. ... Sie erstrebt nimlich jene Koinzidenz, wo
Ursprung und Ende der Bewegung koinzidieren. Und diese Bewegung ist kreis-



196 Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum

Bezuglich des Mentalprinzips wird hier also erstens noch deutlicher
auf die Koinzidenz im Denkvollzug selbst hingewiesen.

Im sechsten Kapitel erortert Nikolaus von Kues, wie der Kreis
entsteht und was man daraus fur Schlisse ziehen konne. Die Kreis-
konstruktion denkt er sich folgendermalen:

«Nam centrum primo ponis punctale, deinde extendis in lineam illum
punctum. Deinde circumducis lineam super puncto, et sic ex puncto et
linea recta oritur linea circularis» (l. c. n. 6, 1ff; 29).%

Diese mathematisch-mechanische Konstruktion des Kreises verdient
zweitens als Formalprinzip festgehalten zu werden. Denn sie zeitigt
fir den vorliegenden Vergleich zwischen Kepler und Cusanus we-
sentliche theologisch-inhaltliche Konsequenzen.

Cusanus gibt eine vor dem Hintergrund des an De sapientia eror-
terten Trinititsverstindnisses zu lesende Deutung. Der Punkt symbo-
lisiert den Vatergott, der aus sich in ewiger Zeugung die Linie hervor-
gehen 1aBt — den Sohn. Die Einheit und Gleichheit beider ist der Hei-
lige Geist als Verkniipfung:

«Ab aeterno est igitur centrum, linea et circumferentia. ... Centrum igitur
in aeternitate est aeternaliter generans seu explicans de sua virtute com-
plicante genitum consubstantiale, lineam; et centrum cum linea est ae-
ternaliter explicans nexum seu circumferentiamy» (1. c. n. 6, 14ff.; 30).%

Aus dieser trinitarischen Perspektive der Gleichsetzung von Punkt
und Vatergott, Linie und Sohnesgott sowie Umfang und Heiligem
Geist ergibt sich auch ein weiterer Grund fiir die Koinzidenz des
Krummen und Geraden im Denkvollzug. Denn da Gott darin — wenn
auch als Unberthrbares auf unberihrbare Weise — berthrt wird, fin-

formig. Daher dringt der Geist in gradliniger Bewegung zur Koinzidenz dessen
vor, das am meisten voneinander absteht» (DUPRE III 655).

35 «Zunichst setzt man das punkthafte Zentrum. Dann erweitert man die Linie
iber den Punkt hinaus. Und so entsteht aus Punkt und gerader Linie die Kreisli-
nie» (DUPRE III 669). Ahnlich auch Compl. theol. n. 3, 32ff.; 16: «Si igitur respici-
mus, qua descriptione constituitur circulus, reperimus punctum prioriter et ex
puncto lineam explicari et ex puncto et linea circulum.» «Wenn wir darauf achten,
wie ein Kreis aufgezeichnet und gebildet wird, finden wir, daB der Punkt zuerst
kommt, daBl aus ihm die Linie und aus Punkt und Linie der Kreis entfaltet wird»
(DupreE III 659).

3 «Mittelpunkt, Linie und Umfang stammen also vom Ewigen. ... Der Mittel-
punkt in der Ewigkeit zeugt und entfaltet darum nach der Weise der Ewigkeit die
aus seiner eingefalteten Kraft gezeugte gleichbestandliche Linie. Und mit der Linie
zusammen ist er die ewig entfaltende Verknipfung oder der Umfangy (DUPRE III
671).



Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum 197

det ein Zusammenfallen von Gott und Mensch statt.” Da das
Krumme, der Kreis, als das Vollkommene mit Gott analogisiert war,
liegt es nahe, das Gerade mit dem Geschopflichen, dem Menschen,
zu identifizieren:

«ta in theologicis circulum infinitum unitrinum reperimus, si ad polygo-
nias seu terminatas respicimus creaturas» (I. c. n. 3, 54ff; 17£.).%8

Drittens ergibt sich ein mathematisch-theologischer Inhalt, in dem
Gott und Mensch mit Krumme und Gerade analogisiert werden und
der Kreis seiner Konstruktionsabfolge nach trinitarisch gedeutet wird.*

Durch die Schrift Complementum theologicum werden also die zuvor
eruierten drei Prinzipien bestatigt und konkretisiert. Theologisch wird
der unendliche Gott als Begriff des Begriffs, Form der Form (A1) in
seiner Unendlichkeit durch die Analogie von Krumm und Gerade fiir
Gott und Mensch sowie die trinitarische Kreisdeutung niher erliutert
(B1). Die mathematische Methode der Koinzidenz (A2) wird durch
die Kreiskonstruktion erginzt (B2). Die Beriihrung im Denkvollzug
(A3) wird durch den ausdriicklichen Bezug auf die mathematische
Koinzidenz von Krumm und Gerade poinitiert und formal-metho-
disch auf die Mathematik bezogen (B3).

3 Dieser geometrischen Vorstellung korrespondiert des Cusaners Riickgriff
auf das Diktum des Hermes Trismegistos, der Mensch sei ein zweiter Gott. Vgl.
NIKOLAUS VON KUES, Opera omnia XI, 1. De beryllo. Hamburg 1988; n. 7; dazu
REINHARDT, Anthropolgie, RUFNER, Vinzenz, Homo secundus Deus. Eine gei-
steswissenschaftliche Studie zum menschlichen Schopfertum. In: Philosophisches
Jahrbuch 63 (1955) 248-291.

38 «Ebenso finden wir in der Theologie den dreieinigen unendlichen Kreis,
wenn wir auf die Vielecke oder die begrenzten Geschopfe schauen» (DUPRE III
661). Habe ich ein beliebiges Polygon von gleicher Kantenlinge, so kann ich ihm
einen Kreis einschreiben und umschreiben und erhalte so — zusammen mit den
Polygonecken — drei unterschiedliche Umfangsformen. Im Kreis fallen alle drei in
eins zusammen. Ohne Kenntnis des Polygons, des Geraden, wiilte ich um diesen
Sachverhalt beim Kreis nicht einmal. So fihrt die Perspektive des Geraden zur
Erkenntnis der Dreieinigkeit des Krummen (Vgl. dazu auch BORMANN-KRANZ,
Untersuchung, 22f.). Zum Vergleich des Geraden mit dem Menschen, des Krum-
men mit Gott vgl. auch De doct. ign. 111, 4 n. 206; 30: «Quasi ut si polygonia circulo
inscripta natura foret humana, et circulus divina ...» «Nehmen wir etwa folgenden
Verleich: Das dem Kreis einbeschriebene Vieleck sei die menschliche Natur und
der Kreis die gottliche Natur ...» (31).

3 Es scheint ein Widerspruch darin zu liegen, daBB oben versucht wurde, auf
die Kreisnatur des Geistes zu schlieBen, hier aber ausdriicklich das Gerade als
Aquivalent des Menschen genommen wird. Doch vgl. dazu den folgenden Ab-
schnitt, wo sich dasselbe Problem aus Keplers Sicht auch stellt.



198 Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum

II1. Die Cusanus-Rezgeption Keplers

In dem Abschnitt wird die eingangs geauBerte These, Kepler stelle die
Rezeption in den Zusammenhang von Theologie, Wissenschaftstheo-
rie und Anthropologie, anhand einer zentralen AuBerung belegt. Fer-
ner wird der Ansatzpunkt der Abgrenzung mit einer zweiten wesent-
lichen Stelle dokumentiert.

In seinem Frithwerk Mysterium Cosmographicum (MC)¥ stellt Kepler
jenes «Hauptinventum»*! vor, welches Leben und Wissenschaft im
weiteren prigen sollte: die Idee, dafl die Abstinde der Planeten nach
den finf platonischen Korpern harmonisch geordnet seien. Aus dem
Bemithen um den Nachweis dieser Idee sind alle drei Keplerschen
Gesetze entstanden. Kepler selbst verstand das Werk als Vorlidufer
(Prodromos wie es im Untertitel heil3t) der Harmonice Mundi (HM), dem
wissenschaftstheoretischen Hauptwerk.4?

40 Zitiert wird nach KEPLER, Johannes, Gesammelte Werke. Hrsg. i.A. der
Deutschen Forschungsgemeinschaft und der Bayerischen Akademie der Wissen-
schaften. Miinchen 1937ff. Bd. I: Mysterium Cosmographicum. De Stella Nova.
Hrsg. von Max CASPAR. 1938. Bd. IV: Kleinere Schriften 1602-1611. Dioptrice.
Hrsg. von Max Caspar und Franz Hammer. 1941. Bd. VI: Harmonice Mundi. Hrsg.
von Max Caspar. 1940. Bd. VII: Epitome Astronomiae Copernicanae. Hrsg. von
Max Caspar. 1953. Bd. XI,2: Calendaria et Prognostica. Astronomica minora.
Somnium. Hrsg. von Volker Bialas und Helmuth Gréssing. Bd. XIII: Briefe 1590-
1599. Hrsg. von Max Caspar. 1945.

# Vgl. W 13, 50: «Demnach der Allmechtig verschinen Sommer nach langwii-
riger ungesparter mithe und vleiB mir ein Hauptinventum in der Astronomia geof-
fenbaret.» Vgl. dazu HUBNER, Jirgen, Naturwissenschaft als Lobpreis des Schép-
fers. Theologische Aspekte der naturwissenschaftlichen Arbeit Keplers. In: Inter-
nationales Kepler-Symposion. Weil der Stadt 1971. Referate und Diskussionen
hrsg. von F. Krafft/K. Meyer/B. Sticker. Hildesheim 1973. 335-356, 337, und
HUBNER, Jiirgen, Johannes Kepler und die theologischen Vorbehalte zum koper-
nikanischen System. In: Kepler-Symposion. Zu Johannes Keplers 350. Todestag.
Bericht. Hrsg. von Rudolf Haase. Linz 1981. 67-74, 69. Ferner SCHIFFERS, Nor-
bert, Das Verhiltnis von Theologie und Naturwissenschaft bei Kepler. In: Inter-
nationales Kepler-Symposion. Weil der Stadt 1971. Referate und Diskussionen
hrsg. von F. Krafft/K. Meyer/B. Sticker. Hildesheim 1973. 321-334, 325: «Das
dnventumy Keplers ist mehr als eine formallogische erfundene Methode ... Das
dnventumy Keplers will eine Kategorienlehre sein, die in der Natur nicht erfun-
den, sondern gefunden ist.»

42 Die Bedeutung der Harmonice Mundi wird in der wissenschaftstheoreti-
schen Diskussion hiufig ibersehen. So schreibt etwa WEIZSACKER, Carl Friedrich
von, Kopernikus, Kepler, Galilei. Zur Entstehung der neuzeitlichen Naturwissen-
schaft. In: Einsichten. G. Kriiger zum 60. Geburtstag. Ffm 1962. 376-394, 383f..
«Es ist ein Werk kiinstlerischer Mathematik, vielleicht Bachs Kunst der Fuge ver-
gleichbar, aber es ist nicht Naturwissenschaft im modernen Sinn und darum wohl



Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum 199

An die Spitze des metaphysisch-schopfungstheologischen Beweis-
ganges stellt Kepler eine Referenz an den Cusaner. Die Bezughahme
erfolgt also an herausgehobener Stelle und im vollen Bewuf3tsein um
die Rezeption. Die entscheidende Stelle im Kapitel Primariae Demon-
strationis Delineatio lautet:

«Quantitatem autem Deus ideo ante omnia existere voluit, ut esset curvi
ad Rectum comparatio. Hac enim una re divinus mihi CUSANUS, aliique
videntur: quod Recti, Curvique ad invicem habitudinem tanti fecerunt,
et Curvum Deo Rectum creaturis ausi sint comparare» (MC 44).4

Dre1 Rezeptionsebenen konnen an dieser Aussage unterschieden
werden. 1. Der Hauptbezugspunkt ist eine Anthropologie in geometri-
scher Form. 2. Der theologische Ort der Anthropologie ist die Schipfung,
wie z. B. die Ausdriicke «creaturis» oder «Deus ... existere voluit» ver-
raten. 3. Die Losung wird geometrisch versinnbildlicht unter dem
Leitbegriff der Quantitas und soll als Wissenschaftsgrundlage dienen.
Auffallend ist die Formulierung, daB3 Kepler die GroBe des Cusa-
ners nicht allein in dem inhaltlichen Moment sieht, sondern darin,
daB er es gewagt hat, den Vergleich vorzunehmen. Die eigentliche Lei-
stung besteht nach Kepler in dem methodischen Ansatz, gerade die
Geometrie auf das Unendliche anzuwenden. Die Sonderstellung der-
selben beruht nach Kepler auf folgenden Uberlegungen: Die Bindung
an Quantitit erlaubt es, abgesehen von qualitativen Differenzen des
Krummen und Geraden, nach einem an «Mehr und Weniger» orien-

zu Recht von der heutigen Wissenschaft trotz seiner Schonheit vergessen.» In die-
sem Satz wird eine Verabsolutierung des sogenannten modernen Standpunktes
sichtbar, die unangemessen ist: Sicherlich ist die Harmonice Mundi Ausdruck ei-
nes anderen Wissenschaftsverstindnisses, aber daraus darf noch keine Berechti-
gung des Urteils naturwissenschaftlicher Irrelevanz abgeleitet werden. So ist dem
Urteil von OESER, Erhard, Kepler. Die Entstehung der neuzeitlichen Wissen-
schaft. Gottingen u.a. 1971, 101, zuzustimmen: «Gerade diese umstrittenste und
am meisten verkannte Schrift Keplers, die ... (Harmonice Mundb, stellt den Schlis-
sel fiir das gesamte, an Einzelergebnissen so reiche Schaffen Keplers dar. Sie ist
weder das Phantasiegebdude absurder Spekulationen aus der Vorgeschichte des
wissenschaftlichen Denkens noch ein unverbindliches, dsthetisches Kunstwerk,
sondern die erste und umfassendste Systematik der neuzeitlichen Wissenschaft.»

B «DaB die Quantitit also vor allem bestand, wollte Gott, damit ein Verglei-
chen des Krummen und Geraden wire. Durch diese eine Ansicht scheinen mir
Cusanus und andere géttlich: daB sie dem Gegensatz von Krumm und Gerade
eine so groBe Bedeutung zumaBen und wagten, das Krumme mit Gott, das Gerade
mit den Geschopfen zu vergleichen.» Wen Kepler mit 4/i7 im Auge hat, kann nur
vermutet werden. MAHNKE, Sphire, 142, verweist wahrscheinlich zu Recht auf
Zorzi (vgl. Auch MAHNKE, Sphire, 107ff., MEIER-OESER, Prisenz, 136f.; SCHWAET-
ZER, Kepler, 30f.).



200 Johannes Keplers Losung der coincidentia appositorum

tierten Mal3stab vorzugehen.* Kepler setzt sich in dieser Beziehung
bewuBt von Aristoteles und dessen qualitativem Konzept ab:

«Primam contrarietatem ARISTOTELES in Metaphysicis recipit illam, quae
est inter Idem et Aliud; volens supra Geometriam altius et generalius
philosophari. Mihi alteritas, in creatis nulla aliunde esse videtur, quam ex
materia, aut occasione materiae; at ubi materia, ibi Geometria. Itaque
quam ARISTOTELES dixit primam contrarietatem sine medio, inter Idem
et Aliud; eam ego in Geometricis, philosophice consideratis, invenio
esse primam contrarietatem, sed cum medio, sic quidem, ut quod
ARISTOTELI fuit ALIUD, unus terminus, eum nos in PLUS et MINUS, duos
terminos dirimamus» (W 4, 15).4

Kepler leitet ein quantitatives Relationsmodell aus dem Gedanken ab,
daB dort, wo Materie vorliegt, Geometrie gilt. Die Grenze des Quan-
titativen liegt im qualitativen Gegensatz von Krumm und Gerade. In
der Vermittlung dieser Bereiche hat quantitative Relation keine Giil-
tigkeit mehr. «In dieser Beschrinkung zeigt Kepler seine logische
Meisterschaft» (Cassirer, Erkenntnisproblem I, 367). Damit hat Kep-
ler das Endliche als quantitativ FaBbares, das Unendliche als qualitativ
der Mathematik Jenseitiges beschrieben.* Da die Mathematik als
Prinzip des Quantitativen gelten kann, bildet sie den Ubergangsbe-
reich zum Qualitativen. Kepler teilt damit des Cusaners Formalprin-

# Zum Streit zwischen Algebra und Geometrie, wie er im 16. Jahrhundert
aufkam, vgl. HM 17ff., wo Kepler den Vorrang der Geometrie erweist. Dazu: CAS-
PAR, Kepler, 232, CASSIRER, Erkenntnisproblem I 130, SCHWAETZER, Kepler, 90f.

4 «Als ersten Gegensatz in der Metaphysik hat Aristoteles jenen angenommen,
der zwischen Demselben und dem Andern ist — in dem Willen iber die Geometrie
hinaus héher und umfassender zu philosophieren. Mir scheint bei geschaffenen
Dingen keine Andersheit zu sein als die aus Materie oder durch die Gelegenheit
der Materie. Aber wo Materie ist, da gilt die Geometrie. Deshalb finde ich, daf} der
erste Gegensatz, von dem Aristoteles sagt, er sei erster Gegensatz ohne Mittleres
zwischen Demselben und dem Anderen, in einer philosophisch betrachteten
Geometrie erster Gegensatz — aber mit Mittlerem sei; so jedenfalls, daB wir das,
was dem Aristoteles das Andere gewesen ist, eine Grenze, uns in Plus und Minus,
zwei Grenzen, trennen.»

46 Deutlich hat dies auch GOETHE ausgesprochen: «Der Mathematiker ist an-
gewiesen aufs Quantitative, auf alles, was sich durch Zahl und MaBl bestimmen
1aBt, und also gewissermaBen auf das duBerlich erkennbare Universum. Betrachten
wir aber dieses, insofern uns Fihigkeit gegeben ist, mit vollem Geiste und aus
vollen Kriften, so erkennen wir, daB Qwantitit und Qualitit als zwei Pole des er-
scheinenden Daseins gelten miissen; daher denn auch der Mathematiker seine
Formelsprache so hoch steigert, um, insofern es moglich, in der meBbaren und
zihlbaren Welt die unmeBbare mit zu begreifen» (GOETHE, Johann Wolfgang von,
Naturwissenschaftliche Schriften. Mit Einleitungen, FuBnoten und Erlduterungen
im Text hrsg. von R. Steiner. 5 Bde. Dornach 1982, V 406).



Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum 201

zip (A2), da er von ihm den Koinzidenzgedanken von Krumm und
Gerade ubernimmt. Offen bleibt hier die spezielle Fassung von B2 —
die Kreiskonstruktion.

Aus diesem Ansatz folgen wesentliche Implikationen fir die
Theologie. Ausfiihrlich wird die Schaffung der Quantititen des Krum-
men und Geraden im «Mysterium Cosmographicum» erortert. Gott
pragt in der Schopfung der Welt das Bild der Sphiire ein.

«Hanc imaginem, hanc Ideam mundo imprimere voluit, ut is fieret op-
timus atque pulcherrimus» (MC 45).47

Die Sphire gilt Kepler, wie noch gezeigt wird, als das vollkommene
metaphysische Symbol innerhalb der Geometrie. Die Welt ist nach
threm Bilde geschaffen, so wie der Mensch nach dem Bilde Gottes.
Grundlage sind fiir Gott in der Schopfung die beiden qualitativen
Phinomene des Quantitativen, das Krumme und das Gerade:
«.. quantitatesque Sapientissimus conditor excogitavit, quarum omnis,
ut ita dicam, essentia in haec duo discrimina caderet, Rectum et Cur-

vum, ex quibus Curvum nobis duobus illis modo dictis modis Deum re-
praesentarety (MC 45).48

Das Krumme und das Gerade vereinigen in ihrer Differenz urbildhaft
die Essenz der Schopfung. Innerhalb der Schopfung spiegeln sie das
Verhiltnis Gottes zur Welt wider. Die direkte Ubernahme des Inhalt-
sprinzips etnes unendlichen Gottes, der als Schopfer der Quantititen
jenseits von ithnen steht (Al) und doch durch das Krumme in der
mathematischen Symbolsprache bezeichnet werden kann (B1), ist of-
fensichtlich. Analog zu B2 fehlt auch in B1 der Rekurs auf das
Kreismotiv.

Aufgrund ihrer ontologischen Vorrangstellung kénnen die Ur-
quantititen auch zum Ausgangspunkt aller Erkenntnis werden. So
hie} es an der Stelle, wo Kepler auf Cusanus verweist, die Quantiti-
ten seien geschaffen,

«ut esset curvi ad Rectum comparatio» (MC 44).

Aus der Denktitigkeit als Vergleich von Krumm und Gerade ent-
springt alles Wissen. Die vorgeordnete Schépfungsontologie ermdg-
licht Erkenntnis, indem den seelischen Wesen und der Welt die

4 «Dieses Bild, diese Idee hat er der Welt einprigen wollen, damit diese die
beste und schonste wiirde.»

# « ... und er hat die Quantititen ersonnen, deren ganze Essenz sozusagen
unter diese beiden Unterschiede fallen soll, das Gerade und das Krumme, von de-
nen uns das Gekriimmte auf jene zwei gerade genannten Arten Gott reprisentiert.»



202 Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum

Quantititen unterschiedlich zukommen. Der Welt ist die Idee esnge-
prigr.®¥ Die Welt ist folglich nach geometrisch-harmonischen Struktu-
ren und deren Methode eingerichtet. Dem Menschen jedoch ist nicht
das Abbild der Geometrie eingeprigt, sondern sie selbst ist als zzago
Dei auf ihn ibergegangen:

«Geometria ante rerum ortum Menti divinae coaeterna, Deus ipse (quid
enim in Deo, quod non sit Ipse Deus) exempla Deo creandi mundi sup-
peditavit, et cum imagine Dei transivit in hominem» (HM 223).50

Damit ist die erste Rezepitonsebene angesprochen. Der Mensch als
imago Dei 1st nach Kepler so bestimmt, dal3 er die gottliche Geometrie
in sich trigt.5! Keplers diesbeziigliche Uberlegungen lassen sich an
dem Herzstiick seines Hauptwerkes Harmonice Mundi ablesen:>

«Est denique et haec summa et decumana ratio, quod quantitatum est
mirabilis quaedam, et plane divina politia, rerumque divinarum et hu-
manarum communis in iis symbolisatio. De sacrosanctae Trinitatis
adumbratione in sphaerico scripsi passim ... plano vero sectum sphaeri-
cum, Circulum sectione repraesentat, mentis creatae, quae corpori re-
gendo sit praefecta, genuinam imaginem: quae in ea proportione sit ad
sphaericum, ut est mens humana ad divinam ... inestque pulchre circulus
tam in plano secante, circumscribens illud, quam in Sphaerico secto,
mutuo utriusque concursu; sicut animus, et in corpore inest, informans

4 MC 45: «Hanc imaginem, hanc Ideam mundo imprimere voluit.»

0 «Die Geometrie, vor allen entstandenen Dingen dem géttlichen Geist glei-
chewig, Gott selbst (was nimlich ist in Gott, was nicht selbst Gott ist) hat die Ur-
bilder zur Schopfung der Welt Gott zur Verfiigung gestellt, und mit dem Bilde
Gottes ist sie auf den Menschen iibergegangen.»

1 Mit dieser Anschauung 1iBt sich die Konzeption aus De coniecturis verglei-
chen. Der absoluten Einfaltung in Gott und der Ausfaltung in der Welt entspricht
die Einfaltung beim Menschen (innerhalb der Welt) und die Ausfaltung in seiner
«MutmaBungswelt», vgl. De coniecturis 1, 1 n. 5; 6. Was in der Weltschopfung ausge-
faltet vorliegt, ist im Menschen eingefaltet, damit er durch Ubung seines Geist-
vermogens ein «zweiter Gott» werden kann (vgl. De beryllo n. 7).

2 Den erkenntnistheoretischen Mittelpunkt der Harmonice Mundi bilden die
Uberlegungen zur Aspektenlehre im vierten Buch. Deren Kern ist die Einfithrung
der Symbole von Sphire und Kreis, dem ontologischen und dem erkenntnistheo-
retischen Ursymbol. Vgl. dazu zusammenfassend: SCHWAETZER, Harald: « ... sin-
temal Gott mich kheiner anderer Lehrmeister gewiirdiget, als meiner Augen, Oh-
ren, buecher, Vernunfft und natiirlicher unfehlbarlicher philosophia.» Keplers
Erdseelengedanke: ein Postulat kritischer Erkenntnistheorie. In: HERBST, August/
SCHWAETZER, Harald (Hgg.), Philosophie ist Kritik. Zur Methodologie von Physik
und Metaphysik. FS U. Hoyer. Regensburg 1998. 91-106.



Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum 203

illud ... et in Deo sustentatur, veluti quaedam ex vultu divino in corpus
derivata irradiatio, trahens inde nobiliorem naturam» (HM 224).33

In der Sphire spiegelt sich die Trinitit. Der Schnitt des Geraden in
der Ebene erzeugt die Seele. Der Kreis verbindet auf eine bestimmte
Art und Weise das Prinzip des Geraden und des Krummen. Mit der
Definition der Seele als Kreis befinden wir uns in der Mitte der Ke-
plerschen Anthropologie. Die Seele bildet als Kreis eine «Ausstrah-
lung» des gottlichen Geistes, dessen ewige Geometrie (als Sphire) zur
endlichen des Menschen (im Kreis) wird.

Das Mentalprinzip weist bisher nur geringe Ubereinstimmungen
mit A3 auf; hochstens signalisiert die Schnittstelle im Kreis die Be-
rihrung des Endlichen und Unendlichen. Der in A/B3 gesetzte
Schwerpunkt auf den Denkvollzug ist noch nicht festzumachen.

Mit der Definition der Seele als Kreis stellt sich die noch unge-
klirte Frage nach der trinitarischen Deutung des Kreises. An ithr wird
in zwei Punkten die Differenz sichtbar. Kepler vollzieht erstens eine
andere trinitarische Zuordnung als Cusanus. Schon im wobhl frithesten
Zeugnis heillt es:

«In globo igitur est trinitas, Sphaericum, Centrum, Capacitas. Sic in
mundo quieto: Fixae, Sol, Aura, sive aethra intermedia. Et in trinitate:
Filius, Pater, Spiritus» (W 13, 35).34

Die erste, wesentliche Differenz liegt in der geinderten Zuordnung.
Die Zuordnung von Sohn und Heiligem Geist ist vertauscht. Zu die-
ser Abweichung in B1 gesellt sich eine weitere Beobachtung. Was Cu-
sanus dem Kreis als Ganzem zuerkennt, ist die Symbolisation der Tri-

33 «Und schlieBlich ist fiir mich als héchster und oberster Grund maBgebend,
daf} die Quantititen einen wunderbaren und geradezu goéttlichen Staat bilden und
das Géttliche und Menschliche in gleicher Weise symbolisch ausdriicken. Uber
das Abbild der hochheiligen Dreifaltigkeit in der Kugel habe ich schon da und
dort geschrieben ... Schneidet man aber mit der Ebene die Kugel, so entsteht als
Schnitt der Kreis, das genuine Abbild des geschaffenen Geistes, der gesetzt ist, die
Korper zu regieren. Der Kreis verhilt sich zur Kugel, wie der menschliche Geist
zum goéttlichen ... Dabei fiigt es sich infolge des Zusammenwirkens von Ebene
und Kugel schon, daBl der Kreis sowohl auf der schneidenden Ebene liegt, die er
umreiBt, als auch auf der geschnittenen Kugel. So ist auch der Geist im Korper ...
und zugleich in Gott, als eine Ausstrahlung, die sich aus dem Antlitz Gottes in
den Koérper ergieit, woraus er seine adeligere Natur erhilt.»

54 (In der Kugel ist also eine Dreiheit: Umfang, Mittelpunkt, Inhalt. So auch in
der zur Ruhe gekommenen Welt: Der Fixsternbereich, die Sonne, der Luftkreis
bzw. der Intermedialaether. Und in der Trinitit: Sohn, Vater und Geist.»



204 Johannes Keplers Losung der cozncidentia oppb.rz'torum

nitit. Diese will Kepler nur der Oberfliche bzw. dem Umfang zu-
erkennen. Im Mysterium Cosmagraphicum vermerkt er ausdriicklich:

«Nam quae CUSANUS circulo, alii forte globo tribuerent, ea ego soli
Sphaericae superficiei arrogo» (MC 44).%

Die geinderte Zuordnung und dieser Widerspruch lassen die Frage
nach der Konstruktion des Kreises entstehen, die den noch offenen
Bestandteil innerhalb von B2 bildet, zumal da Kepler fiir die Zuord-
nung keine direkte Vorlage gehabt haben diirfte.>

Der unmittelbare Rezeptionsbefund weist also im Grundansatz
(A1 und A2) weitgehende Ubereinstimmungen auf, die auf unmittel-
barer Ubernahme beruhen. Doch bleiben in beiden Bereichen Diver-
genzen zu Bl und B2, die auf die Bedeutung des Kreises zuriickver-
weisen. In dieselbe Richtung wies auch der Vergleich auf der Ebene
A/B 3. Keplers Losung der coincidentia oppositorum hingt, so darf man
vermuten, von seiner Auffassung des Kreises ab.

IV. qu/er.r Lisung der coincidentia oppositorum

Uberblickt man Keplers systematisches Hauptwerk, so fillt die zen-
trale Stellung des Kreises sofort auf. Denn er bildet die Basis aller
geometrischen Figuren und ihrer «Wilbarkeit», wie Kepler im ersten
Buch der Harmonice Mundi darlegt. Eine Figur einem Kreis einschrei-
ben heiBt, die Proportion der Seite zum Diameter des Kreises durch
einen geometrischen Akt zu bestimmen, wodurch eine Definition von
Wissen in der Geometrie moglich wird:

«Scire in geometricis, est mensurare per notam mensuram; quae men-

sura nota in hoc negotio inscriptionis Figurarum in circulum, est dia-
meter circuli» (HM 21).%7

WiBbar ist alles, was vom Durchmesser oder seinem Quadrat aus
durch Konstruktion bestimmt werden kann, also m¢fbar ist — eine Pa-
rallele zu Cusanus®®. Der Kreis bildet demnach die Ursprungsevidenz,
aus der alles weitere Wissen abgeleitet werden kann, wobei Kepler

35 «(Denn was Cusanus dem Kreis, andere vielleicht der Kugel zuteilen diirften,
dies spreche ich allein der Spharenoberfliche zu.»

56 Vgl. dazu SCHWAETZER, Kepler, 26-31.

57 «Wissen heiBt bei geometrischen Dingen messen durch ein bekanntes MaB.
Dieses bekannte MaB ist hier bei der Aufgabe, Figuren einem Kreis einzube-
schreiben, der Kreisdurchmesser.»

3 DERs., Idiota de mente. Der Laie iber den Geist. Mit einer Einl. von
G. Santinello neu ibers. und mit Anm. hrsg. von R. Steiger. Hamburg 1995. n. 57; 9.



Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum 205

Grade der WiBbarkeit nach der Art der Deduktion unterscheidet. Die
Sicherheit einer mathematischen Konstruktion ruht also auf der Utr-
sprungsevidenz des Kreises und der liickenlosen Deduktion.

Mit der Frage, wie der Kreis fir das wissenschaftliche Denken
gewonnen wird, vollzieht sich ein Wechsel von der Ebene des For-
malprinzips (2) auf die des Mentalprinzips (3). Mit dem Wechsel fin-
det eine Klirung von Rezeption und Differenz Keplers in dem — wie
sich ergeben hat — wichtigsten Punkt statt.

Kepler verwirft die gewohnliche Konstruktion; sie kann seiner
Ansicht nach nicht die Grundlage der Wissenschaft bilden. Denn
konstruiert man den Kreis in der bei Cusanus beschriebenen Weise,
so macht man sich einer Inkonsequenz schuldig: Der Kreis, der alles
Gerade messen soll, wird seinerseits durch das Gemessene (die Ge-
rade des Durchmessers) gewonnen. Man kann hier auf einen Aus-
spruch des Cusaners aus de mente verweisen:

«Nam non scitur pars nisi toto scito; totum enim mensurat partem» (De
mente X, n. 127; 86).%° .

Punkt und Radius sind aber durchaus Teile des Kreises. So ist der
Einwand Keplers gegen diese Konstruktion zu deuten, wenn er sagt,
sie sei «blof3 geometrisch oder eher mechanisch»®. In der geinderten
Form der Erzeugung liegt nicht nur Keplers Losung des Problems
der Koinzidenz, sondern auch der Ansatzpunkt seines gesamten
Denkgebiudes.

Kepler hebt auf eine besondere Art der Erzeugung ab, die er die
«genuine, metaphysische Art der Erzeugung» nennt. Er bestimmt sie
so:

«Centrum est quasi Origo Sphaerici: nam Superficies intelligitur a centro
non egredi sed egressa esse lineis rectis numero infinitis per interme-
dium in omnes plagas, nullo sui vestigio relicto in intermedio, puncto se
in hanc amplitudinem communicante ad aequalitatem usque interval-
lorum omnium: quae longe alia ratio Geniturae est, quam illa quam Geo-
metrae captus causa tradunt» (EAC/ W 7, 51).6!

3 «Denn man kennt nicht den Teil, wenn man nicht das Ganze kennt; das
Ganze nimlich miBt den Teil.» (87)

60 W VII 48: «Modus iste creandi Sphaerici tantummodo geometricus est, seu
potius mechanicus.» «Diese Art, die Sphire zu erschaffen, ist bloB geometrisch,
oder eher mechanisch.»

61 (Das Zentrum ist gewissermaBen der Ursprung der Sphire. Denn man er-
kennt, dal die Oberfliche vom Zentrum nicht ausgeht, sondern ausgegangen ist
durch unendliche viele Geraden im Zwischenraum nach allen Seiten, wobei die



206 Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum

Die Erzeugung der Sphire ist ein rein geistiger Akt, der sich in den-
kender Anschauung vollzieht, indem der Punkt die Sphire selbst ist.
Aus dem Zentrum flieBend, gelangen unendlich viele Geraden zu un-
endlich vielen Punkten der Oberfliche, wobei Punkt und Zirkumfe-
renz immer eins sind. Gehen nimlich gleichmiBig und flichendek-
kend Strahlen vom Zentrum aus, die keine Spur hinterlassen, und
verschwindet dadurch der Mittelpunkt ins Unsichtbare, so bleibt der
Anschauung allein die Sphire. Der Punkt ist so von Anfang an Sphia-
re, immer ist nur die Oberfliche sichtbar.

Hieraus erkliren sich die beiden strittigen Nebenpunkte (B1 und
B2). Kepler kann nicht Kreis oder Sphire als Ganzes in seiner stati-
schen Dreiheit als Symbol des Gottlichen sehen, sondern er sieht den
Punkt im Kreis und umgekehrt, vermittelt (um dies cusanische Wort
zu benutzen) durch den Durchmesser (B2).52 DaB sich dadurch auch
die trinitarische'Zuordnung andert, versteht sich ebenfalls. Wesens-
gleich sind Punkt und Oberfliche; die Oberfliche ist eine ewige Zeu-
gung des Punktes; vermittelt werden Punkt und Oberfliche durch
den Heiligen Geist (B1).

Da die Differenzen auf den Ebenen B1 und B2 so geklirt sind,
bleibt eine genauere Untersuchung auf der dritten Ebene: Wie stellt
sich Kepler die metaphysische Erzeugung vor? Den erkenntnistheo-
retisch relevanten Vorgang der metaphysischen Erzeugung beschreibt
Kepler in einem Satz:

«Illa [Mens, Verf.] seipsa lineam rectam, ipsa intervallum aequale ab uno

Puncto intelligit, ipsa per haec sibi circulum imaginatur» (HM 223).63

Geraden keine Spur im Zwischenraum zuriicklassen und der Punkt in der Ab-
standsentfernung die Gleichheit aller Intervalle bewirkt. Dies ist eine bei weitem
andere Art der Erzeugung als jene, die die Geometer des Verstehens wegen iber-
liefern.» :

62 DaB Kepler die Einheit von Punkt und Umfang anders versteht als Cusanus
den Zusammenfall von kleinstem Punkt und gréBter Kugel (vgl. De doct. ign. 1, 23,
n. 70; 92) braucht nicht eigens betont zu werden. Die Ursachen und Konsequen-
zen werden im Korollar erortert.

63 «Der Geist denkt aus sich die gerade Linie, er denkt aus sich den gleichen
Abstand von einem Punkt und macht sich daraus ein Bild vom Kreis.» Auf die
Bedeutung dieses Satzes hat SAMSONOW, Elisabeth von, Die Erzeugung des Sicht-
baren. Die philosophische Begriindung naturwissenschaftlicher Wahrheit bei Jo-
hannes Kepler, Minchen 1986, hingewiesen. Sie kommentiert thn 27: «Das Ziel
einer wahren Naturwissenschaft fithrt den Geist erst einmal zuriick auf sich selbst.
Er sucht nach den Bedingungen, unter denen jeweils Wahrnehmung und Erkennt-
nis vollzogen werden. Kepler entwirft das Modell der Selbstreflexion des Geistes
als ein geometrisches; es soll die reine Prozessualitit des Denkaktes wiedergeben.



Johannes Keplers Losung der cozncidentia oppositorum 207

Wenn im folgenden anhand des Zitates vier Schritte der metaphysi-
schen Erzeugung unterschieden werden, so ist vorab darauf hinzu-
weisen, daf} sie nicht in einem zeitlichen Nacheinander gedacht wer-
den diirfen. So sind z. B. die beiden Titigkeiten des 7nze/legere (denken)
nicht-sinnliche Voraussetzungen der Kreisimagination, die jedem Mo-
ment der Anschauung notwendig zugrunde liegen.

Durch die Vernachlissigung des Modus der metaphysischen Er-
zeugung wird leicht Ubersehen, dal der Geist «aus sich» die Gerade
erdenkt: Am Beginn der Kreisimagination steht nicht die Gerade,
sondern es wird ein Punkt vorausgesetzt. An diesem Umstand zeigt
sich sich die originire Verknipfung der Erkenntnistheorie mit der
Seelenlehre, da dieser Punkt die Seele selbst ist:

«Primum anima puncti rationem sortita est actu ..., circuli figuram pote-
state» (HM 275).64

Der erste, vorausgesetzte Punkt ist als Kreispunkt identisch mit dem
Sphirenmittelpunkt, da der Kreis als Abbild des menschlichen Gei-
stes aus der Sphire gewonnen wird. Die Einbeziehung des Punktes
leistet die erkenntnistheoretische Absicherung der Evidenz durch den
ontologischen Riickbezug auf die Seelenlehre. Im Punkt ist die ur-
springliche Einheit mit der vorgeordneten Sphire, die gottliche wie
menschliche Dinge umfalt, gegeben. Aus dieser wesenhaften, geistig-
personalen Einheit resultiert die Moglichkeit gultiger Evidenz. Auf-
grund der Tatsache, daB alle Kreise in der vorausgesetzten Sphire lie-
gen, haben alle einen gemeinsamen Mittelpunkt. Die Explikation ei-
nes und desselben Mittelpunktes in der metaphysischen Erzeugung
des Kreises ist aber individuell in einer unendlichen Anzahl von Krei-
sen.

Den zweiten Schritt der Erzeugung bildet das Erdenken der gera-
den Linie. Dieses vollzieht sich in Analogie zum Licht: aus einem
Punkt gerade in alle Richtungen hervorgehend. Dritter Schritt nach
dem vorausgesetzten Punkt und der Geraden ist nun die Bestimmung
des intervallum aequale, des gleichen Abstandes. Als vierter Schritt er-
folgt die eigentliche Kreisimagination. In ihr wird deutlich, daB Mit-
telpunkt und Umkreis eins sind. Der Ausgangspunkt 77 der Kreis.
Aber der wesentliche Unterschied zwischen beiden liegt darin, daf

Das Programm dieses Modells formuliert er in einem einzigen Satz.» Doch ist mit
dem Programm eher eine Selbstsetzung als eine Selbstreflexion gemeint, vgl.
SCHWAETZER, Kepler, 60f., 284ff.

64 «Fiirs erste besitzt die Seele aktual die Art des Punktes ... potentiell die Fi-
gur des Kreises.»



208 Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum

der Ursprungspunkt Mittelpunkt der Sphire und als solcher gegeben
ist, in seiner Entfaltung als Kreis jedoch durch den menschlichen
Geist und seine Schopferkraft individualisiert wird. — Die Kreisimagi-
nation ist also Ausdruck der Genese evidenter Erkenntnis, soweit der
Geist ein Imaginierender ist.

Um Keplers Losung des Koinzidenzproblemes adiquat beschrei-
ben zu koénnen, ist es notwendig, die vier Schritte oder Ebenen theo-
logisch zu charakterisieren. Ausgangspunkt ist der vorausgesetze
Punkt als Werk des Vaters. Dem folgt auf der zweiten Stufe das exire.
Es bildet die eigentliche Stufe des Menschen, der von seinem Ge-
schopfcharakter als bloBem Gewordensein sich durch ein desiderium
naturale zu einem Werden, einer Wirksamkeit, erhebt.> Im dritten
Schritt bildet das intervallum aequale die Offenbarung des Heiligen Gei-
stes. Viertens schlieBlich zeigt sich das Wesen des Punktes als Vater im
Sohn als Kreis. Innerhalb der Stufenfolge kommt also der Schépfung
das Pridikat Werk zu (vgl. oben: der Welt sind die Quanititen einge-
pragt), dem Menschen die Wirksamkeit (er hat die Quantititen zur
freien Verfiigung).5

Infolgedessen ist die adiquate Losung des Koinzidenzproblems
auf der Ebene der Wirksam#keit zu suchen. Aus dieser Perspektive wird
Keplers Kritik der gewohnlichen Kreiserzeugung werkimmanent ver-
stindlich. Nicht die statische, sondern die dynamische Erzeugung ist
no6tig.” So vermittelt die Kreisimagination in der metaphysischen Er-

5 Zum Begriff des desiderium naturale vgl. De doct. ign. 1, 1 n. 2. Es gibt eine
natirliche Sehnsucht, die abgestimmt ist auf die gegebenen Moglichkeiten. Inso-
fern ist der Mensch u.a. zur Erkenntnis geschaffen aufgrund der Sicherheit seines
Denkens (welches nur bei vorgefaBter Meinung Irrtimern verfillt, im Staunen,
d.h. offen und voraussetzungslos, aber wahrheitsfahig ist). Vgl. HAUBST, Streif-
ziige, 66ff. Zum Sachverhalt bei Kepler vgl. z.B. MC 17: Des Menschen Geist
wichst durch die Erkenntnis wie die Tiere durch Ernihrung. Ein Mensch ohne
Verlangen ist einem Toten dhnlicher denn einem Lebenden; ferner HM 363;
SCHWAETZER, Kepler, 65-67.

6 Ausfiihrlicher zu den Seins- und BewuBtseinsstufen und ihren theologischen
Implikationen vgl. SCHWAETZER, Kepler, 65ff.

67 Man miBverstehe den Gedanken nicht. Die gewohnliche Kreiserzeugung,
wie sie auch Nikolaus von Kues verwendet, ist statisch. Keinesfalls aber ist dessen
Koinzidenzmodell statisch. Vgl. VOLKMANN-SCHLUCK, Cusanus, 13: «Der Ge-
danke der Coincidenz geht dort auf, wo der Begriff sich an der Wahrheit vesu-
chend, an ihr vergeht. Aber sein Vergehen ist keine bloBe Vernichtung.» Dazu
auch MEFFERT, Nikolaus von Kues, 144ff., besonders 146: «<Der Nachvollzug des
cusanischen Koinzidenz-Gedankens als dynamisches Erkenntnisprinzip setzt ein be-
wegendes, bewegliches Denken voraus.»



Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum 209

zeugung, d. h. in der sich bewegenden Weitung des Punktkreises, das Ge-
rade des Ausgehens mit dem Krummen der Kreis- oder Sphirenform,
wobet sich die Moéglichkeit dem durch den Vater geschaffenen Punkt
und der Offenbarung des intervallum aequale verdankt. Da die Koinzi-
denz nur in der Bewegung erreicht wird, ist das exire prinzipiell infinit.
Das Unendliche des Ausgehens kann aber vom endlichen Geist nicht
unendlich vollzogen werden; er fillt aus der bewegten Anschauung
heraus. Am wunendlichen exire hat der menschliche Geist also nur in
endlicher Form Teilhabe.® Das Unendliche bleibt so das Unberiiht-
bare. Es wird «auf unbertihrbare Weise» beriihrt, dadurch daB3 die Ko-
inzidenz in der endlichen Bewegung sich ereignet, die qualitativ von der
unendlichen durch ihre Begrenzung (ihre Bindung an ein Mehr und
Weniger z. B. in der Zeit des Imaginierens) geschieden ist.%

So herrscht auch im Punkt A3 zwischen Cusanus und Kepler
grundsitzliche Ubereinstimmung darin, daB die Koinzidenz nur im
bewuBten Denkvollzug erfahren werden kann. In der allgemeinen
Form (A3) 1st die Forderung nach der Berithrung des Unberiihrbaren
auf unberihrbare Weise bei Kepler ebenfalls umgesetzt. Die spezifi-
schen Losungen des Cusaners (B3) und Keplers differieren aufgrund
thres unterschiedlichen Ansatzes in Kreiskonstruktion und Unend-
lichkeit. Beide suchen jedoch die Werkebene zu verlassen, auf der
eine Koinzidenz nicht denkbar 1st.”

68 Auch hier stimmt Kepler im Ergebnis mit Cusanus tiberein, vgl. De doct. ign.
I, 17, n. 49; 66 u.6.

 Mit dieser Darstellung ergibt sich auch eine neue Perspektive fiir das kos-
mologische Problem. MEIER-OESER, Prisenz, 289, meint: «Angesichts dieser sym-
bolischen Implikationen wird deutlich, daB zwischen Keplers Konzeption des
Universums als endlicher Kugel und dem von Cusanus auf das All angewendeten
Modell der unendlichen Sphire mehr als nur eine quantitative Differenz besteht.
Zwischen endlicher und unendlicher oder unbegrenzter Kugel liegt vielmehr ein
qualitativer Sprung, der beide Konzeptionen in absoluter Unvereinbarkeit einan-
der gegeniberstehen 1iBt.» Die Problematik liegt nicht so sehr in der Frage der
Endlichkeit. Zwar ist es richtig, daB Kepler sich ein ungeordnetes All nicht vor-
stellen kann und insofern Brunos (und Cusanus) Raumvorstellung ablehnt, aber
man ist nicht berechtigt, darum eine qualitative Differenz anzunehmen. Denn bei
Bruno heiBt es: «Das Universum also ist Eins, unendlich und unbeweglich» (BRU-
NO 1986, 131). Was fiir Kepler nicht zusammengeht, ist die Verbindung des aris-
totelischen Relikts der Unbeweglichkeit mit der Unendlichkeit. Der Keplersche
Raum ist geordnet und gleichzeitig unendlich durch das unendliche Ausgehen —
bzw. aus der Perspektive des Menschen: immer schon ausgegangen sein — Gottes
in der dynamischen, metaphysischen Erzeugung der Sphire.

0 Was die Einheit von Zentrum, Umfang und Durchmesser angeht, so gelangt
Cusanus auf seinem Wege zu demselben Resultat, vgl. De doct. ign. 1, 21 n. 64—66.



210 Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum

Die Moglichkeit einer Wissenschaft bei Kepler beruht also me-
thodisch auf der metaphysischen Erzeugung, die Krumm und Gerade
vermittelt, ontologisch auf der Sonderstellung des Menschen, dem der
Kreis als einziges Wesen bewult zur Verfiigung steht, indem er Kreis
ist. Die besondere Form der imago De: ist demnach die metaphysische
Erzeugung des Kreises als Selbsterzeugung oder als Se/bstsetzung.™

V. Korollar:
Ontologische Fundierung der metaphysischen Ergeugung in der Seelengenese

AbschlieBend sei kurz beschrieben, wie die Keplersche Losung aus
seiner Konzeption der Aspektenlehre erwichst. Damit soll die Diffe-
renz zwischen Cusanus und Kepler weiter verdeutlicht und die Be-
deutung der Rezeption im Werkganzen Keplers sichtbar gemacht
werden.

Nachdem gezeigt ist, wie Kepler quantitative Erkenntnis theolo-
gisch begrindet, ist zu bestimmen, wie die erkennende Seele zu threm
«Punkt-» bzw. «Kreis-Sein» kommt. Kepler vertritt einen modifizier-
ten Platonismus. Der Kreis ist die einzige angeborene Idee:

«Scilicet GENERA quidem Mathematica, non sunt aliter in Anima quam
universalia cetera, conceptusque varii, abstracti a sensilibus: at SPECIERUM
Mathematicarum illa, quae circulus dicitur, longe alia ratione inest Ani-

" Wihrend Cusanus’ Losung fiir die Entwicklung der Mathematik zukunfts-
trachtiger ist, indem sie die Infinitisimalrechnung vorbereitet und Hypothesenbil-
dungen moderner Art erméglicht (vgl. GRUSSER, Otto-Joachim, Ein Erkenntnis-
modell des Nikolaus von Kues und der Grad der Bewihrung einer wissenschaftli-
chen Hypothese. In: Zeitschrift fiir allgemeine Wissenschaftstheorie 19 [1988] 232-238),
ist Keplers metaphysische Ergengung bedeutsamer, weil sie iiber Descartes hinweg auf
den Idealismus und vor allem Goethe verweist. MEFFERT, Nikolaus von Kues,
140, hat allerdings auch fiir Cusanus einen Bezug zum Idealismus herauszuarbei-
ten vermocht: «Von Cusanus aus fithrt ein verborgener Strom unmittelbar in die
Zukunft des deutschen Idealismus.» Meffert verweist auf Schellings negative
Theologie in der Philosophie der Offenbarung. Die Verbindung zu Fichte bei Kepler
ist gleichfalls nur typologisch gegeben; bei Goethe hingegen liegt eine unmittel-
bare Rezeption vor. Goethe duBlert in Bezug auf sein Wissenschaftsverstindnis:
«Man muB sich doch auch seine Heiligen wihlen ... so habe ich mir so meinen ei-
genen gewihlt und vor allen anderen den Kepler» (GOETHE, Johann Wolfgang v.,
Goethes Gespriche. Eine Sammlung zeitgendssischer Berichte aus seiner Umge-
bung auf Grund der Ausgabe und des Nachlasses von Flodoard Freiherrn Bieder-
mann erginzt und hrsg. von Wolfgang HERWIG. Zweiter Band 1805-1817. Zi-
rich-Stuttgart 1969. 558f.). Vgl. SCHWAETZER, Kepler, passim, und SCHWAETZER,
Gott, 102-104.



Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum 211

mae, non tantum ut idea rerum externarum, sed etiam ut forma quae-
dam ipsius animae» (HM 224).72

Hier liegt eine deutliche Parallele zu Cusanus vor, der den Platonis-
mus in derselben Weise korrigiert.” Kepler, dem die geometrische
Erkenntnis Grund aller Erkenntnis ist, indert die Vorstellung der an-
geborenen Ideen dahingehend, dal3 nur die Fahigkeit der Geometrie —
das ist die Kreiserzeugung — dem Menschen gegeben ist. Cusanus
formuliert erkenntnistheoretisch allgemeiner: Nicht die Ideen sind ge-
geben, sondern das Ideenvermégen. Die Denk- und Unterschei-
dungskraft ist angeboren, da der Mensch ohne diese Fihigkeiten nicht
vorankommen konnte, bzw. sich tberhaupt nicht in der Welt bewe-
gen konnte:

«Verum quoniam non potest proficere, si omni caret iudicio ... quare
mens nostra habet sibi concreatum iudicium, sine quo proficere nequi-
ret. Haec vis iudicaria est menti naturaliter concreata. ... Quam vim si
Plato notionem nominavit concreatam, non penitus erravitly (De mente
IV n. 77; 30££.)7

Wihrend jedoch Cusanus die Gegebenheit des Vermogens nicht wei-
ter hinterfragt, konzipiert Kepler eine astrologisch-theologische Meta-
physik, welche die zentrale Bedeutung der metaphysischen Ergeugung ex-
hellt, indem Kepler in ihr den Erkenntnisakt als rezipropken Vorgang
zum gottlichen Schopfungsakt — hier zur Geburt des Menschen —
ausweist. Die vier Schritte der metaphysischen Erzeugung, die Er-
kenntnis erméglichen, spiegeln sich namlich in seiner Konzeption der

2 (Freilich sind zwar die mathematischen Genera nicht anders in der Seele als
die tbrigen Universalien und verschiedenen Begriffe, die von den Sinnesdingen
abgezogen sind: aber von den mathematischen Ideen ist jene, die Kreis genannt
wird, auf bei weitem andere Art in der Seele, nicht nur wie eine Idee der auBeren
Dinge, sondern wie die Form der Seele selbst.»

> KREMER, Klaus, Philosophische Uberlegungen des Cusanus zur Unsterb-
lichkeit der menschlichen Geistseele. In: Unsterblichkeit und Eschatologie im
Werk des Nikolaus von Kues. Akten des Symposions in Trier vom 19. bis 21.
Oktober 1995. Hrsg. von K. Kremer/K. Reinhardt. Trier 1996, 29, bemerkt, dal
Cusanus mit seiner anerschaffenen Urteilskraft auch die aristotelische Vorstellung
des intellectus agens modifiziert, vgl. auch HELANDER, Visio, 76.

74 «Weil unser Geist indessen nicht vorankommen kann, ... deshalb hat unser
Geist eine ihm anerschaffene Urteilskraft, ohne die er keine Fortschritte machen
konnte. Diese Urteilskraft ist dem Geist anerschaffen. ... Wenn Plato diese Kraft
den anerschaffenden Begriff genannt hat, hat er nicht vollig geirrt» (31f£.). Vgl.
CASSIRER, Erkenntnisproblem, 33f.



212 Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum

Seelengenese.” Fur Kepler konfiguriert sich die Seele im Geburts-
moment aus den Gestirnskonstellationen:

«Dann erstlich mag ich mich dieser Experientz mit Wahrheit rithmen/
daB der Mensch in der ersten Entziindung seines Lebens/ wann er nun
fiir sich selbst lebt/ unnd nicht mehr in Mutterleib bleiben kan/ einen
Characterem und Abbildung empfahe totius constellationis coelestis, seu
formae confluxus radiorum in terra [der ganzen Himmelskonstellation
oder der Form des Zusammenflusses der Gestirnsstrahlen auf der
Erde], und denselben bif} in sein Grube hieneyn behalte» (W 4, 209).76

Die Seele wird also als Punkt aus den Planetenstrahlen geboren:

«Punctum enim est illa, plagis distinctum, seu circulus Zodiacus poten-

tialis» (HM 237).77
Mit der Richtungsdistinktion wird auf den zweiten Schritt zur Genese
der Seele hingewiesen: die einstrahlenden Lichtgeraden der Gestirne.
In einem dritten Schritt formieren diese einen Kreispunkt, dem als
Punkt viertens eine individuelle Verfa3theit aufgrund der winkelspezi-
fischen Umkreisstrahlen zukommt.

Schon im Prognosticam auf 1597 hatte Kepler diesen Vorgang in
einem Bild veranschaulicht:

«Und gleich wie ein fliessend Metal die form an sich nimbt/ datein es
laufft: also ein jedes irdisch ding/ so bald es entstehet/ so ist ein ge-
wisse vermischung der Liechtstralen/ die von den Sternen herab flies-
sen/ als ein form zugegen/ und von Gott also geordnet/ daB es sich mit
derselben Himmelsform verainigen muB3/ so lang es unbestindig ist/
und von seiner aigenen Natur nicht eine stircke empfahet» (W 11/2 10).

Mit dieser Konzeption ist auch die Bedeutung des Ausdrucks guaedam
ex vultu divino in corpus derivata irradiatio, die den Ausgangspunkt der
Betrachtung bildete, geklirt. Irradiatio — ein Ausdruck, den auch Cu-
sanus kennt”™ — ist bei Kepler astrologisch-theologischer Terminus technicus,

5> Sie spiegeln sich auch in der aristotelischen vierstufigen Ontologie, vgl.
SCHWAETZER, Kepler, 65-72, und SCHWAETZER, Gott 99f.; zu Cusanus vgl. Anm.
17 sowie De mente 4, n. 76, 28ff., sowie HELANDER, Visio, 54.

76 Ahnlich auch W 4, 185f: «DeB Menschen natiirliche Seel ist nit groBer denn
ein einziger Punct/ und in diesem Puncten wird die Gestalt und Charakter deB
gantzen Himmels ... potentialiter eyngedruckt.» Der Gedanke konnte auch Cusa-
nus vertraut gewesen sein, der Comp. 13, n. 43; 54 von «zodiacum seu circulum
vitale» «Tierkreis oder Lebenskreis» spricht.

T «Ein Punkt ist jener, der richtungsdistinkt ist, oder ein potentieller Tier-
kreis.»

™ Vgl. z.B. De sap. 1 17; 26ff.: «Habet igitur spiritus noster intellectualis ab
aeterna sapientia principium sic intellectualiter essendi, quod esse conformius sa-



Johannes Keplers Losung der coincidentia oppositorum 213

der den Vorgang umschreibt, wie iiber die Gestirnseinstrahlung im

Geburtsmoment die izago Dei als Schopfungsgeometrie auf den Men-
schen tbergeht.

pientiae quam aliud non intellectuale. Hinc irradiatio seu immissio in sanctam
animam est motus desideriosus in excitatione.» «Es hat also unser erkennender
Geist von der ewigen Weisheit her den Ursprung solchen geistigen Seins. Dieses
Sein ist der Weisheit gleichformiger als anderes, nicht geistiges Sein. Daher ist das
Hineinstrahlen und SichergieBen in die heilige Seele im Erwecken eine sehn-
suchtsvolle Bewegung» (27ff.). Cusanus verwendet den Begriff der irradiatio offen-
bar mystisch, nicht astrologisch wie Kepler.



	Coincidentia oppositorum in der metaphysischen Erzeugung des Kreises : Johannes Keplers Lösung eines cusanischen Problems

