
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform : Girolamo Savonarola
und Thomas von Aquin

Autor: Bendel-Maidl, Lydia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761219

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lydia Bendel-Maidl

Gotteserfahrung im Gebet und
Kirchenreform

Girolamo Savonarola und Thomas von Aquin *

Nicht nur in der Gegenwart, sondern durch alle Jahrhunderte
hindurch oszillierte das Bild Girolamo Savonarolas. Von den einen schon

zu Lebzeiten als Prophet und heiligmäßiger Mann verehrt, gab er
anderen durch seine heftige Kritik an weltlichen und kirchlichen
Würdenträgern wie durch seine Konzeption und Durchsetzung eines «Neuen

Jerusalem» in Florenz nach Vertreibung der Medici (1494) zahllose
Anlässe für Feindschaften. Ein Bereich, der unverdächtig, ja auch von
den Gegnern — wenn auch unter Neid — anerkannt werden mußte,
war sein tiefes Gebetsleben. Sowohl in Predigten und Briefen wie auch
in kleinen Traktaten sucht Savonarola andere zu diesem ihm
fundamentalen Akt, der sowohl als Weg wie als Ziel von allen Menschen zu
erstreben sei, anzuleiten, darin ganz dem Ordensideal folgend: con-

templata aliis trädere} In seiner Hochschätzung für den großen Lehrer
und Heiligen seines Ordens, Thomas von Aquin, die bereits in der
Jugend von seinem Großvater geweckt wurde und bis zum Lebensende

prägend ist2, bildet die thomanische Gebetstheologie die Grundlage
für die eigenen Ausführungen. Ein Vergleich soll den Blick schärfen
für die Eigenart beider Konzeptionen: Welche Aussagen des Thomas

* Für Professor Dr. Ulrich Horst O.P. zum 65. Geburtstag.
1 Zur Bedeutung dieses von Thomas formulierten Grundsatzes für Savonarola

vgl. SCALTRITI, Giacinto O.P., II Tomismo del Savonarola, in: Aquinas 7 (1964)
345-383, hier 345; 365.

2 Vgl. SCHNITZER, Joseph, Savonarola. Ein Kulturbild aus der Zeit der Renaissance,

München 1924, 2 Bde., 10. An verschiedenen zentralen erscheinenden Themen

(apologetisches Moment, dogmatische Entwicklung, politisches Moment, Themen

der Quaestiones disputatae) sucht Giacinto M. SCALTRITI die Bedeutung des
Thomas für Savonarola aufzuzeigen. Er markiert dabei die deutlichen Parallelen
und bewußten Übernahmen; inwiefern dabei durch Akzentsetzungen, Auslassungen,

andere Kontexte usw. aber auch Veränderungen erfolgten, wird nicht deutlich.



154 Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform

haben für Savonarola bleibende Aktuahtät? Nimmt der Frate andere

Akzentuierungen vor? Läßt sich dabei ein Zusammenhang mit
Hauptanliegen seines Wirkens erkennen? Erweist sich also die Gebetstheologie

als Focus des Menschen-, Welt- und Gottesbildes eines Denkers?
Die Untersuchung will, ausgehend von den Aussagen in den

ausschließlich dem Gebet gewidmeten Werken Savonarolas, wesentliche
Aspekte, die Größe und Grenze beider Theologien spiegeln,
herausarbeiten.

I. Kur^e Vorstellung der einzelnen Schriften Savonarolas über das Gebet

Von den ausschließlich dem Gebet gewidmeten Schriften bilden die
zentralen das Fundament dieser Untersuchung:

Der Sermone dell'orafone wurde zum ersten Mal in Florenz am 20.

Oktober 1492 in Florendner Volkssprache veröffentlich, doch
beschäftigte er Savonarola bereits länger; ein Entwurf findet sich in
einer Handschrift aus dem Jahr 1483. Umstritten ist, an wen er adressiert

ist. Wer ist die angesprochene «Madonna»? Wer verbirgt sich
hinter den Siglen «M.A.d.S.», die Savonarola im Vorwort verwendet?
In der jüngsten Publikation zum Thema stellt Tito Sante Centi die
These auf, daß Savonarola diese Gedanken über das Gebet zunächst
einer religiösen Frauengemeinschaft in Ferrara mündlich vortrug,
wohl noch in der Zeit vor seinem Wechsel nach Florenz (ca. 1479—

1482). Die angesprochene M.A.d.S. sei aber nicht, wie bisher vermutet,

eine Nonne, die Vorsteherin der Gemeinschaft, sondern, wie er
mit textinternen und -externen Zeugnissen aufzeigt, Maria Angela
degli Sforza, die Braut des Herzog Ercole d'Esté von Ferrara; es sei

durchaus möglich gewesen, daß diese fromme Frau im Kloster die
Predigten hörte und Savonarola um eine schriftliche Ausarbeitung bat.3

In denselben Jahren entstand eine Auslegung des Vaterunsers —

ein erster Entwurf im Lauf des Jahres 1484, eine Überarbeitung mit
Erweiterung des Materials und Strukturierung nach dem alten mystischen

Stufenschema von lectio-meditatio-oratio-contemplatio im Jahr 1493.
Gewidmet ist das Werk Filippo Valori, dem Botschafter der Florenti-

3 Vgl. Centi, P. Tito Sante, O.P. (Hg.), Girolamo Savonarola, Itinerario spiri-
tuale, in: Sacra Doctrina, Nuova Serie, 38 (1993) 313-614, hier 328-330. Er gibt
auch eine Übertragung des Textes in modernes Italienisch (ebd. 494—524). Eine
kritische Ausgabe, nach der im folgenden zitiert wird, erstellte FERRARA, Mario in:
Girolamo Savonarola, Operette spirituali, Vol. I, (Edizione nazionale delle opere
di Girolamo Savonarola), Rom 1976, 187—224.



Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform 155

ner Signoria am Römischen Hof, der sich sehr um die Trennung des

Konvents von San Marco von der Lombardischen Kongregation
bemühte. Die ursprüngliche Fassung ist in Latein, bereits 1494 erfolgte
eine Übersetzung ins volgarefiorentino.A

Einen eigenen Traktat widmet Savonarola der Verteidigung und
Empfehlung des mentalen Gebetes (Trattato in defensione et com-
mendazione dell'orazione mentale). Ausgangspunkt ist ihm, wie er
selbst vorausschickt, die Erfahrung, daß sich unter unerfahrenen und
ungebildeten Laien hartnäckig die Meinung ausbreite, mentales Beten
komme nur den Mönchen zu, ihnen selbst allein das mündliche Gebet.

Die Klarstellung, die ihm durch vielfache Versuche in seinen
Predigten nicht gelungen sei, unternimmt er nun in schriftlicher Form,
und zwar betont in vulgare geschrieben, damit jeder interessierte
Mensch sich selbst unterweisen könne.5 Zur Datierung sind nur
Hypothesen möglich; der vorhegende Text wurde — innere und äußere
Gründe sprechen dafür — vor dem Traktat über das Gebet verfaßt
und wohl ebenfalls im Jahr 1492 zum ersten Mal veröffentlicht.6

II. «Oportet semper orare» (LÀ 18,1)

In Orientierung an dieser Weisung Jesu wählt Savonarola für seine
systematische Darstellung des Gebetes im Traktat über das Gebet einen
Aufbau in drei Teilen: Notwendigkeit (oportet), Beständigkeit (semper)

und Beschaffenheit (orare) des Gebetes. Diese Vorgehensweise
zeugt bereits von den Prioritäten Savonarolas: So hoch er Thomas
von Aquin schätzt, übergeordnet ist das Zeugnis der heiligen Schrift.7

4 Vgl. CENTI, Itinerario 331 f. (s. Anm. 3). Der Text ist in modernem Italienisch

veröffentlicht ebd., 525—569. Eine kritische Ausgabe, nach der im folgenden
zitiert wird, erstellte FERRARA, Mario in: Girolamo Savonarola, Operette spirituali,
Vol. I, (Edizione nazionale delle opere di Girolamo Savonarola), Rom 1976, 225—

277.
5 Eine kritische Ausgabe wurde erstellt von FERRARA, Mario: Girolamo

Savonarola, Operette Spirituali, Vol. I, Rom 1976, 157-185, hier: 159f.
6 Vgl. CENTI, Itinerario, 388 (s. Anm. 3).
7 Vgl. dazu aus einer Predigt, die Savonarola am 7. März 1498 zum Fest des hl.

Thomas hält: «Cominciamo oggi noi a fare orazione, che è S. Tommaso Io gli
volsi sempre gran bene, e lo ebbi in riverenza fin dal secolo Egli ebbe grandis-
sima dottrina e grande giudizio, e dice sempre: dicendum est sie, cio'e egli è da dire cost,
dando giudizio saldo di ogni cosa. Io non so nulla, pure quel poco che so, io l'ho
perché sono stato sempre nella sua dottrina. Lui fu veramente profondo; e quando
io voglio diventare piccolino, lo leggo, e parmi che lui sia un gigante e io nulla.
Scrisse tanti libri e tanti ne vide, che è una cosa grande Sappiate dunque che è



156 Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform

Hinzu kommt, daß Savonarola auf gute Einprägsamkeit bedacht ist;8
die transparente dreiteilige Struktur eignet sich für die Vermittlung
besser als der differenzierte Aufbau bei Thomas in siebzehn
Artikeln.9 In dieser Dreiteilung trennt Savonarola aber keineswegs klar
zwischen den einzelnen Aspekten, sondern seine Kernanliegen bringt
er in jedem Kapitel zur Sprache, formal um eine klare Struktur
bemüht, inhaltlich eher narrativ. Thomas unterscheidet dagegen begrifflich

exakter: Er spricht nicht von der Notwendigkeit des Gebetes,
sondern im Nachdenken über die Vorsehung Gottes und das Tun des

Menschen könne der Mensch nur Einsicht in die Konvenienz
erlangen;10 davon getrennt behandelt er die Wirkungen des Gebetes.11
Inhaltlich finden sich bei Savonarola immer wieder Anklänge an Thomas;

er hat dabei neben der Summa theologiae besonders Thomas'
Predigten zum Vaterunser vor Augen. Die besonders deutliche und
einprägsame Strukturierung, auf die es Thomas in diesen Predigten
ankam, geht verloren zugunsten eines meditativen Eindringens, wechselnd

in der Darstellungsform (zwischen Auslegung und Gebet) und
in der Perspektive (vom Anfänger im geistüchen Leben bis hin zum
vir sanctus).

1. Warum ist es notwendig %u beten?

Welche Bedeutung kommt dem Gebet angesichts der unfehlbaren
und sicheren Vorsehung Gottes und seinem unwandelbaren Willen
zu? Diese theologisch grundlegende Frage nimmt Savonarola zu Be¬

ta sua dottrina che vi ha illuminati; prima, dico, quella dette Sacre Scritture, e poi
la sua; e benchè io non ve l'abbia citata cosi ogni volta, o è stato perché al
momenta non mi ricordavo il punto, o per non perdere tempo nell'allegare. Ma vi dico
che è stata la sua.» (Prediche sull'Esodo, in: Opera Omnia. Edizione Nazionale
XI, ed. Belar-DETTI, Rom 1955, 316f.).

8 Savonarolas große pädagogische Fähigkeiten zeigen sich in seinem bedeutenden

Wirken als Erzieher der Jugend; er vermochte die Jugendlichen Roms so sehr

zu begeistern, daß sie zu einer Säule seiner Reformbewegungen wurden; vgl. SCAL-

TRITI O.P., II Tomismo, 357 (s. Anm. 1).
9 Vgl. Summa Theologiae (STh) II-II 83. Für die Grundstruktur der thomani-

schen Gebetstheologie sei verwiesen auf Maidl, Lydia, Desiderii interpres.
Genese und Grundstruktur der Gebetstheologie des Thomas von Aquin, Paderborn
1994 (VGI, NF Bd. 38). Auch in den Auslegungen zum Vaterunser beschreitet
Savonarola mit dem Stufenschema «lectio-meditatio-oratio-contemplatio» - bei Thomas

gewinnt dieses nirgends konstitutive Bedeutung — den pädagogischen Weg
der Anleitung zu einem tiefen christlichen Leben.

10 Vgl. STh II-II 83,2.
11 STh II-II 83,15 und 16.



Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform 157

ginn des Vorwortes zu seinem Traktat über das Gebet vorweg.12
Deutlich orientiert an Thomas' Ausführungen in STh II-II 83,2 lautet
seine Antwort, Gott habe die vernunftbegabte Kreatur nicht nur auf
ein höchstes Ziel hin ausgerichtet, auf die Schau und Freude am
göttlichen Wesen, sondern auch das Mittel zur Erreichung dieses letzten
Glücks vorherbestimmt: nämlich das gute Handeln des Menschen.
Beides, Ziel und Mittel, kann der Mensch nicht von sich aus erreichen.

Nur das Gebet kann ihm weiter helfen. Voll Demut vor der
Hoheit Gottes muß der Mensch nicht nur die unaussprechliche
Glückseligkeit erbitten, sondern ebenso Gnade und Liebe, um verdienstvoll
handeln und dadurch diese erreichen zu können.13

Mit der eindringlichen Mahnung, daß das Gebet umso inständiger
und unablässiger sein müsse, je größer die Gefahr sei, das Erbarmen
Gottes zu verlieren, stellt Savonarola den Bezug zur Gegenwart und
seiner Adressatin her: In einer Zeit, in der das Böse immer mehr
zunehme, der Glaube völlig verschwinde und selbst in der Kirche nur
mehr Frevel und geheuchelte Heiligkeit zu finden sei, ja in der Gutes
zu tun als Sünde und eine Sünde als ein gutes Werk gelte, sei das

kontinuierliche Gebet um das eigene Heil und das der anderen von
absoluter Dringlichkeit.14

Unter dem Einfluß der Ausführungen des Aquinaten — dieser

Bezug wird aber noch nicht erwähnt15 — betont Savonarola im Vorwort
nicht so sehr die unmittelbare Ausrichtung des Gebetes auf die letzte
Glückseligkeit des Menschen, sondern seine Notwendigkeit für die

Gestaltung des Lebens, für das gute Handeln des Menschen: Ohne
Ausrichtung an Gott kann der Mensch weder erkennen, was das Gute
ist, noch es in die Tat umsetzen.

Savonarolas eigenes intensives Bemühen um ein gutes Leben, um
die Verwirklichung des dominikanischen Ideals in einem Leben
radikaler Armut, des Studiums und der Verkündigung des Evangeliums
auf der Basis intensiven Gebetes bildet den Hintergrund, der seinen

12 Die Vorstellung der Aussagen Savonarolas folgt im groben seinem Vorgehen

im Traktat über das Gebet, doch werden einzelne Aspekte systematisierend
gebündelt und nur die zentralen Charakteristika herausgearbeitet.

13 Sermone dell'orazione, 189f. (Ed. Ferrara, s. Anm. 3).
14 Ebd., 190f.
15 Vgl. dazu Savonarolas persönlichen Hinweis auf seine «Nachlässigkeit» in

der Angabe seiner großen Quelle, Thomas von Aquin (s.o. Anm. 7).



158 Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform

Aussagen besonderes Gewicht und Glaubwürdigkeit verleiht16, wenngleich

er der Adressatin gegenüber — in Demut und gemäß einem
alten Topos — seine Unwürdigkeit für eine so bedeutsame Unterweisung

betont, fehlten ihm doch geistliche Erfahrung und Eloquenz.17
Der eigentliche Lehrer des Gebetes sei der Heilige Geist.18

Als erstes Argument für die Notwendigkeit des Gebetes führt
Savonarola ins Feld, daß es ein Gebot Gottes sei. Eine gänzliche
Vernachlässigung des Gebetes sei daher immer eine Todsünde, eine
weniger gravierende Vernachlässigung auf jeden Fall eine läßliche Sünde.19

Auch bei dieser formal-juridischen Argumentation denkt
Savonarola — wie im Vorwort — von Gott her, von Gottes Geboten und
seiner Vorsehung für den Menschen, an denen dieser sich ausrichten
muß. Das Gebot Gottes ist von eminenter Bedeutung, weil es den
Menschen Gottes Willen zeigt; es ist daher fest und unveränderlich.20
Doch versucht er sofort das Motiv für dieses Gebot einsichtig zu
machen: Jeder ist verpflichtet, das eigene Heil zu suchen, das er nur bei
Gott über das Gebet finden kann. Ebenso groß ist die Verpflichtung,
sich nach Kräften um das Heil des anderen zu bemühen; für Sünder,
die sich in der äußersten geistlichen Not befinden, kann dies nur über
das Fürbittgebet geschehen.21 Obwohl Savonarola auch hier mit
keinem Wort Thomas erwähnt, erinnern Passagen der Argumentation an

Aussagen des Aquinaten in seinem Sentenzenkommentar, die er in
der Summa theologiae nicht mehr wiederholt: Begrifflich exakt
unterscheidet Thomas zwischen einer festgelegten Verpflichtung zum Gebet,

die die ministri Ecclesiae mit ihrem Amt als Mittler zwischen
Gott und Menschen betrifft, und einer nicht determinierten Ver-

16 Savonarolas heiligmäßiges Ordensleben zog viele Menschen an; so schnellte
in den sieben Jahren seines Priorats in San Marco die Zahl der Eintritte auf 130

hoch; im Jahrzehnt vorher waren es nicht mehr als 18; nach seinem Tod wurden
es auch rapide weniger; 1500: 3; 1501: 8; 1502: 2; vgl. SCHNITZER, Savonarola, 368

(s. Anm. 2).
17 Sermone dell'orazione, 192 (Ed. Ferrara, s. Anm. 3). Mit Thomas

unterscheidet Savonarola zwei Weisen der Erkenntnis, zum einen aufgrund des Studiums,

zum anderen aus der Erfahrung; vgl. SCALTRITI, Il Tomismo, 365f. (s. Anm. 1).
Gerade für das Gebet ist ihm eine Unterweisung, die nicht nur aus dem Studium
stammt, wichtig.

18 Sermone dell'orazione, 192.
19 Ebd., 193.
20 Zur Bedeutung des Gesetzes für Savonarola in Orientierung an der thoma-

nischen Lehre vgl. SCALTRITI, II Tomismo, 368-370 (s. Anm. 1).
21 Sermone dell'orazione, 193f. (Ed. Ferrara, s. Anm. 3).



Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform 159

pflichtung, die jeden Menschen aus der notwendigen Sorge um die

geistlichen Güter trifft.22 Savonarola beschränkt sich auf die zweite

Bedeutung — ein interner Hinweis, daß die Adressatin nicht durch ein
Gelübde zu bestimmten Gebeten, dem Hl. Officium, verpflichtet ist.

Wenngleich Verpflichtung, sucht Savonarola deuflieh zu machen,
daß es eine höchst angenehme Pflicht, ein süßes Band der Liebe sei.

Denn als Akt der vernunftbegabten Kreatur sei Beten das Bemühen,
mit dem eigenen Schöpfer sich zu unterhalten, die eigenen Bedrängnisse

seufzend und weinend zu erzählen und voll Hoffnung um Gnaden

zu bitten.23 Gebet ist für Savonarola ein Akt der Vereinigung: Es

vereinigen sich der eigene Intellekt mit dem unvergleichlichen göttlichen

Licht und der eigene Affekt mit der unermeßlichen göttlichen
Güte, und zwar durch das süße Band der Liebe; der Geist (mens)
erhebt sich über alles Geschaffene und wird letztlich eine Einheit mit
Gott, seinem Schöpfer. In auffallender Weise spricht Savonarola hier
vom Dialog mit Gott, dem Schöpfer; das anschließende Gebet, das er
in seine Erörterungen einbaut, ist aber, wie meistens, an Jesus
gerichtet.24 Im Hintergrund stehen wiederum thomanische Aussagen.
Nach Thomas ist das Gebet ein religiöser Grundakt des Menschen
gegenüber Gott, seinem Schöpfer. Betend, und das heißt für Thomas
primär bittend, unterwirft der Mensch sich Gott und bekennt ihn als

Urheber all seiner Güter.25 Während Thomas den Schwerpunkt auf
den rationalen Akt des Bittens legt, betont Savonarola die Vereinigung

von Intellekt und Affekt im Gebetsakt selbst mit Gott. Thomas
spricht vorsichtiger, indem er eine Aussage des Johannes von Damaskus

aufgreift, vom Aufsteigen des Intellektes zu Gott, von der
Annäherung, die sich im Gebet vollzieht, während ihm die Unio das letzte
Ziel ist, das der Mensch als endgültige Vollendung, auf Erden aber

nur durch eine besondere Gnade erreicht.26 Der Charakter
vertrauensvollen persönlichen Umgangs mit Gott im Gebet ist auch Thomas
wichtig; die Formulierung Savonarolas klingt an das Chrysostomus-
Zitat bei Thomas an27, doch betont der Aquinate stärker, daß dieses

22 4 Sent 15,4,1 qla 3 c.
23 Das von Savonarola verwendete Verbum confabulare verweist deutlich auf ein

Chrysostomus-Zitat, das Thomas heranzieht; vgl. STh II-II 83,2 ad 3; vgl.
Sermone dell'orazione, 194f. (Ed. Ferrara, s. Anm. 3).

24 Semone dell'orazione, 194f.
25 STh II-II 83,3
26 STh II-II 83,1 ad 2.
27 STh II-II 83,2 ad 3.



160 Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform

Vertrauen erst durch immer neue Gebetserfahrungen wachsen muß,
daß genau dieses Hineinwachsen in das Vertrauen zu Gott Ziel des

Betens sei.28 Savonarola erwähnt diesen Aspekt später noch einmal
mit derselben Akzentverschiebung gegenüber Thomas: Unter Verweis
auf das Beispiel des Mose zeigt er als Gipfel eines häufigen Gebetes
das Sprechen mit Gott von Angesicht zu Angesicht. Er betont dies

wiederum nicht als besondere Gnade, sondern als durchaus mögliche
Erfahrung bei intensivem Gebetsleben. Diese Vertrautheit mit Gott
sei aber nicht nur für die Beter selbst erfüllend, sondern führe andere
Kreaturen dazu, daß sie diesen so eng mit Gott verbundenen
Menschen Verehrung erweisen oder auch gehorchen; Savonarola spielt,
ohne den Namen zu nennen29, darauf an, daß einige Heilige der
Vergangenheit durch ihr Gebet den Gehorsam von unvernünftigen Kreaturen

erlangten.30
Das Elend (miseria), und zwar das Elend der Sünde, das jeden

Menschen hindert, Gott zu schauen und dadurch in seinem unersättlichen

Sehnen sein Glück zu erlangen, ist für den Frate eine zweite

Notwendigkeit, um zu beten. Nicht der schöpfungstheologische
Aspekt, der unermeßliche Abstand zwischen Schöpfer und Geschöpf ist
Fundament, wie Thomas unterstrich, sondern die Beleidigung Gottes,
die als Strafe den ewigen Tod verdient.31 Wichtig ist Savonarola daher
die Frage, ob ein Mensch wissen könne, ob er in der Gnade Gottes

28 Compendium Theologiae (CTh) 11,2. STh II-II 83,2 ad 3; 9 ad 5.
29 Vielleicht klingt hier die Konkurrenz zu den Minoritenbrüdern nach.
30 Sermone dell'orazione, 204f. (Ed. Ferrara, s. Anm. 3).
31 Ebd., 195f. Ähnlich ist auch die Differnz zwischen beiden in der Auslegung

zum Vaterunser: Zur Anrede «Vater» unterstreicht Thomas, welche Würde,
Auszeichnung und Nähe zu Gott dem Menschen durch Gott selbst geschenkt ist; eine
Gnade, die ihn freilich auch zu Verehrung, Nachahmung, Gehorsam und Geduld
gegenüber Gott verpflichtet (vgl. In Orat Dom nr. 1028-1032, zit. nach Ed. R.A.
VERARDO, Thomas von Aquin, Opuscula Theologica, 2 Bände, Turin-Rom 1954,
Bd. 2, 219-235). Viele dieser Aspekte greift Savonarola auf (vgl. Expositio Ora-
tionis Dominicae 230f., 239f., 254—256, 269f., Ed. Ferrara, s. Anm. 4), setzt aber
gerade in seinen Ausführungen auf der Stufe der oratio Schwerpunkte anders:

Nicht, daß Gott den Menschen bereits bei der Erschaffung mit der besonderen
Würde der Gottebenbildlichkeit auszeichnete, arbeitet er wie Thomas heraus,
sondern den unendlichen Abstand zwischen Schöpfer und Geschöpf: geschaffen aus
dem Nichts, Staub und Asche ist der Mensch, er kann kein einziges Haar weiß
machen; wie ein Toter lebt er in den Dunkelheiten der Unwissenheit, voller Sünden,

wie ein Wurm und Dreck vor Gott, der unzählige große, wunderbare, uner-
forschliche Werke vollbringt. Dieser Gott läßt sich in seiner Güte und Liebe von
den sündigen Menschen Vater nennen. (Vgl. Expositio Orationis Dominicae, 255).



Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform 161

sei oder nicht. Mit der Argumentation des Aquinaten — er handelte
darüber in einem anderen Kontext32 — antwortet Savonarola: Da kein
Mensch, wenn nicht durch eine besondere Offenbarung, dies mit
Sicherheit wissen könne, müsse er ständig in Furcht sein und beten,
damit der Schmerz über die Sünden, wenn er es schon nicht in der
Vergangenheit war, zumindest in der Gegenwart ausreichend für die
Versöhnung mit Gott sei.33 Als wichtige Komponente des Gebetes wird
also sein satisfaktorischer Wert gesehen, ein Aspekt, der in der Tradition

von großer Bedeutung war, zusammenhängend mit der Trias Fa-
sten-Beten-Almosen als den Werken der Buße; in diesem Kontext
wurde das Gebet auch in den Sentenzen des Petrus Lombardus
behandelt; Thomas versuchte, diesen Aspekt stärker zurückzudrängen
und den Blick für die grundlegend anthropologische Bedeutung des

Gebetes zu schärfen.34

In Einklang mit dem Grundanhegen des Aquinaten sieht
Savonarola aber auch für Menschen, die sich gewiß sind, in der Gnade
Gottes zu stehen, die Notwendigkeit zum Gebet, denn «Wer glaubt
zu stehen, sehe zu, daß er nicht falle» (IKor 10,12). Kein Mensch wisse,

ob er in der Gnade verharren könne — mit zwei auch der Adressatin

bekannten Beispielen sucht er dies zu erhärten. Voll Furcht müsse

der Mensch also Gott bitten, in seinem Plerzen zu wohnen und ihn
nicht zu verlassen.35

Als notwendig und nützlich betont Savonarola auch das Fürbittgebet

für andere — Thomas hingegen unterstreicht gerade für das

Fürbittgebet, daß es weniger den Charakter der Notwendigkeit als den
der Liebe trage und daher Gott besonders angenehm sei.36 Kurz
erwähnt Savonarola die Notwendigkeit, für das körperliche Wohl
anderer zu beten, vorausgehend müsse der Mensch aber nach Kräften
selbst zu helfen versuchen; übersteige dies seine Grenzen müsse er
Gott bitten, Hilfe zu schicken und ihnen Geduld in ihren Bedrängnissen

zu schenken.37 An erster Stelle muß aber das Gebet für deren

geistliche Not stehen.
In der Gegenwart sei diese Not, wie bereits im Vorwort unterstrichen,

besonders groß, sie reiche bis hinein in die Kirche selbst, bis

32 STh I—II 112,5c. Vgl. MAIDL, Desiderii, 188-190 (s. Anm. 9).
33 Sermone dell'orazione, 196. (Ed. Ferrara, s. Anm. 3).
34 Maidl, Desiderii, 125-140 (s. Anm. 9).
35 Sermone, 197 (Ed. Ferrara, s. Anm. 3).
36 STh II-II 83,7.
37 Sermone dell'orazione, 198f.



162 Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform

hin zu denen, die selbst Vorbilder eines heiligen Lebens sein sollten.
Ja, die Verderbnis des Klerus sei der Grund für die gegenwärtigen
Anfechtungen und Unruhen.38 Savonarola stellte eigens zehn Regeln
für die rechte Art des Betens in Zeiten der Bedrängnis zusammen, die

er in seinen Fastenpredigten in San Lorenzo in Florenz wohl 1494
und noch einmal 1497 darlegte.39 Gerade in schwierigen Zeiten
bedürfe das Volk der besten Führer und Hirten, die zu trösten, ermutigen

und stärken verstehen. Denn angesichts einer großen Drangsal
führten Schwachheit und Mangel an natürlichem und übernatürlichem

Licht, dessen Kraft im Laufe anhaltender Not zudem
geschwächt werde oder ganz verloren gehe, leicht zum Abfall vom Guten.

Es reichen daher den geistlich schwächeren Menschen das eigene
Licht oder die in der Vergangenheit gehörten Worte nicht aus,
sondern sie bedürfen der aktuellen Hilfe von außen.40 Die Bitte muß sich
daher auf die Führer und Hirten richten, daß Gott sie zu Reue und
Umkehr führe, aber auch auf die Beter selbst, die inmitten einer Vielzahl

von bösen Menschen in besonderer Gefahr seien. Gott möge auf
dem Weg der Drangsale Gutes bewirken.41 Ganz im Geist der thoma-
nischen Gnadenlehre unterstreicht Savonarola, daß neben der äußeren

Hilfe auch die innere Hilfe durch die Gnade und die Gaben des

Heiligen Geistes nötig sei. Zu bitten ist daher um den Geist der
Unterscheidung, d. h. um Lebendigkeit und Scharfsinn der Urteilskraft,
um die wirklich guten von den schlechten Menschen unterscheiden
zu können; das apokalyptische Gepräge der Aussagen wird bestärkt
durch die Berufung auf Christi Wort von den Pseudopropheten (Mt
24,11).42 Ausdrücklich arbeitet Savonarola die grundlegende Bedeutung

des Gebetes für die heilige Mutter Kirche heraus, denn von
deren Heil hänge unser geistliches Wohl ab.43 Diese Mahnung gewinnt
besonderes Gewicht vor dem Hintergrund von Savonarolas persönli-

38 Compendium revelationum, ed. CRUCITTI, Angela, Rom 1974, 1—245 (in
Volgare und Latein), hier 142 (Edizione nazionale delle opere die Girolamo
Savonarola).

39 Zu den literarkritischen Fragen s. Girolamo Savonarola, Operette spirituali
Vol. II, Ed. FERRARA, Mario, Rom 1976, 313—317 (Edizione nazionale delle opere
die Girolamo Savonarola). Hier findet sich auch eine kritische Edition des Textes
der Dieci Regole, 173-176.

40 Ebd., 173.
41 Sermone dell'orazione, 197. Vgl. auch Dieci regole, 175f. (Ed. Ferrara, s.

Anm. 39).
42 Dieci regole, 173f. (Ed. Ferrara, s. Anm. 39).
43 Sermone, 197f. (Ed. Ferrara, s. Anm. 3).



Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform 163

chem Engagement, seinem radikalen Einsatz für eine Erneuerung der
Kirche, mit der Vision, daß es ausgehend von der Erneuerung in
Florenz zu einer Erneuerung der ganzen Kirche kommen könnte.44 Der
Impuls dazu muß durch die Umkehr des einzelnen gegeben werden.

Den grundlegenden Nutzen des Gebetes für den Menschen sieht
Savonarola darin, daß ihm die Erfahrung der Vereinigung mit Gott,
der Gegenwart seines Schöpfers, den er hebt, eine Glut der Liebe und
eine Fülle von Tugenden schenke: Indem sich dem Menschen durch
diese Präsenz Herz und Sinn weitet, um Gott immer mehr zu kosten,
indem er so überfließt in glühender Liebe, richtet sich sein Sorgen
immer mehr auf die göttlichen Dinge, auf die Befolgung der göttlichen
Gebote. Wie der, der das Gebet vernachläßigt, unvermeidlich vielen
Sünden verfällt, so wird ein dem Gebet hingegebener Mensch reich
an Tugenden.45 Was er als weitere Vorteile — die Zahl sieben verweist
auf den Symbolcharakter der Reihung — vorträgt, sind erläuternde
Weiterführungen dieses Kerngedankens.46

Die Glut der Liebe ist nach Meinung Savonarolas von großem
Nutzen für eine Beständigkeit im geistlichen Leben, und zwar in
mehrfacher Hinsicht: Zum einen halte sie den Versucher fern, denn
er befürchte, gegen diese Glut der Liebe nicht ankämpfen zu
können.47 Sie führe andererseits zu einem Leben in größerer Reinheit,
denn sie sensiblisiere auch für die Kleinigkeiten, für die läßlichen
Sünden, die den Menschen für schwerere, auch für Todsünden
disponieren. Die Fülle der durch das Gebet erlangten Liebe zu Gott
zeige sich schließlich in äußeren Handlungen, die ein Mensch mit
grosßem Engagement und fröhlichem Gesicht ausführe, wie auch in
Worten, die voll der Liebe zu Jesus Christus seien. Diese Taten
entflammten auch andere Menschen, gut zu handeln, mehr als dies

Worte, seien sie auch noch so eloquent gesetzt, vermögen.
Auf dem Hintergrund seiner eifrigen Studien der Bücher der

Propheten wie auch des Schicksals Jesu und eigener Erfahrungen betont
Savonarola aber auch, daß Menschen, je glühender sie Gutes tun und
reden, umso heftiger von bösen Menschen geschmäht und verfolgt
werden.48 Auch hier hilft das Gebt weiter: In der vom Gebet genähr-

44 Vgl. dazu Scaltriti, Il Tomismo, 348f (s. Anm. 1).
45 Sermone, 199 (Ed. Ferrara, s. Anm. 3).
46 Ebd., 199-206.
47 Ebd., 202. Diesen Gedanken wiederholt Savonarola häufig; vgl. auch Expo-

sitio orationis Dominicae, 275 (Ed. Ferrara, s. Anm. 4).
48 Sermone dell'orazione, 200-203 (Ed. Ferrara, s. Anm. 3).



164 Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform

ten Freude auf das ewige Leben könne der Mensch das gegenwärtige
Leiden, wie Paulus sagte (Rom 8,18), nicht nur geduldig, sondern
sogar mit Freude ertragen.49

Mit aufrichtigem und heiterem Herz könne ein betender Mensch
Jesus Christus dienen, denn die durch das Gebet wachsende Liebe
mache alles angenehm. Für einen in solcher Weise Liebenden gewinne

auch das Schwere, das er aus Liebe tut, höchste Süßigkeit.50
Die Erfahrung zeige, daß diese Fröhlichkeit von Menschen, die

sich dem Gebet widmen, eine fortwährende sei. Savonarola führt dies
zurück auf die gleichsam kontinuierliche Gegenwart ihres gehebten
Schöpfers und auf die feste Hoffnung auf die Verheißung Gottes, daß

er dem, der bittet, alles gebe, worum er bitte. Diese Hoffnung erzeuge
Freude, und die Freude schenke sowohl dem geistlichen wie leiblichen

Leben des Menschen Frische und Jugend.51 Hier gibt Savonarola
zunächst keinen Hinweis auf Erfahrungen der Ferne, der dunklen
Nacht. Erst später bezieht er ein, daß Menschen, die sich dem Gebet
hingeben, nicht immer diese Freude empfinden. Er gibt dafür
folgende Erklärung: Die Erfahrung dieser geistlichen Freude komme
häufig vor; manchmal verberge Gott aber diese Süßigkeit entweder

wegen irgendeiner Nachlässigkeit oder eines Mangels in der körperlichen

oder geistigen Disposition des Beters oder um ihn in der Demut
zu üben. Daher schärft der Frate ein, daß das Gebet immer aus tiefster

Demut kommen müsse, aus dem Bewußtsein, daß der Mensch
völlig unwürdig sei, diesen Geschmack wie jede andere Gnade zu
erlangen. Nach Kräften müsse sich der Mensch bemühen, den Geist zu
Gott erhoben zu halten, Gott als gegenwärtig zu betrachten, alle
irdischen Tröstungen zu meiden. Häufig solle er Inkarnation und Passion

Jesu Christi wie die Verherrlichung der Heiligen betrachten. Die
Erfahrung der geistlichen Tröstung im Gebet hält Savonarola für
notwendig, denn nur so könne sich der Mensch ganz von den Äußerlichkeiten

der irdischen Dinge losreißen und sich Gott annähern und
dadurch vollkommen werden.52

Persönlich wird Savonarola nach vielen Erfahrungen der innigen
Verbindung mit Gott im Gebet im Kerker Qualen innerer Trocken-

49 Ebd., 204.
50 Ebd., 203.
51 Ebd., 204.
52 Ebd., 206f.



Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform 165

heit und Gottverlassenheit erleben, auf dem letzten Gang aber wieder
Tröstungen erfahren.53

Letzter Grund für Notwendigkeit und Nützlichkeit des Gebetes
ist nach Savonarola also, daß es Geschmack an den göttlichen Dingen
schenke, einen Wohlgeschmack, den alle irdischen Vergnügungen
nicht geben können; die Gegenwart des höchsten Gutes sei für den,
der dieses über alles hebt, eine unaussprechliche Freude.54 Gebet und
Betrachtung der göttlichen Dinge gelten dem Frate als die vollkommensten

Übungen, die ein Mensch auf Erden vollbringen kann, denn
sie geben ihm Anteil an einem Funken des ewigen Lebens (scintilla
della vita eterna). Wenn sich in diesem Leben einer selig nennen darf,
so sicherlich nur ein Mensch, der dem Gebet und der Kontemplation
hingegeben, der in Jesus verhebt ist. Der größte Teil unseres Lebens
muß daher dafür aufgewendet werden.55 In seiner Verteidigung des

mentalen Gebetes ist Savonarola noch deuthcher: Das Gebet schenkt
dem Menschen bereits Wandel im Himmel. Der Mensch darf daher
zwar nicht hauptsächhch (principalmente) die geistlichen Freuden
ersehnen oder erbitten — an erster Stelle müssen die Ehre Gottes, das

Heil seiner Seele und das Heil seiner Nächsten stehen —, doch darf er
dies, um Gott noch inniger dienen zu können. Aus dem Kosten des

Himmels kann auch der Einsatz für Gott in der Welt, in den guten
Handlungen von besonderer Liebesglut durchdrungen sein.56

Entgegen der augustinisch-franziskanischen Linie des ekstatischen
Verständnisses der Gotteshebe folgt Savonarola dem physischen
Verständnis des Aquinaten.57 Die Caritas ist Freundschaft mit Gott. Ebenso

wie es nicht gegen eine wahre Freundschaft sei, wenn der Mensch
an erster Stelle das Wohl seines Freundes ersehne und an zweiter Stelle

bitte, mit ihm in Freude und Liebe zu leben, so könne der Mensch
auch bitten, mit Gott in Freude vereint zu werden und am Leben
seiner geistlichen Güter teilzuhaben, weil er dabei nichts will, als in all
seinen Akten zur Ehre und zum Ruhm Gottes beizutragen.58

53 Vgl. SCHNITZER, Savonarola, 631 (s. Anm. 2).
54 Sermone dell'orazione, 206 (Ed. Ferrara, s. Anm. 3).
55 Ebd., 207.
56 Orazione mentale, 173—175 (Ed. Ferrara, s. Anm. 5).
57 Zur Unterscheidung vgl. PESCH, Otto Hermann, Liebe, in: Eicher, Peter

(Hg.), Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe, München 1991, Bd.3, 220-
239, bes. 225-230.

58 Orazione mentale, 175 (Ed. Ferrara, s. Anm. 5).



166 Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform

2. Immerwährendes Beten

In enger Orientierung an Thomas von Aquin entwickelt Savonarola
seine Aussagen über die Beständigkeit, das Fortwähren des Gebetes.
Daß er sich hierbei auch eingangs explizit — zum ersten Mal — auf
Thomas beruft, hängt wohl damit zusammen, daß er einen Gedanken
referiert, der ihm als originär und originell thomanisch erscheint:
Selbstverständlich könne ein Mensch nicht fortwährend beten, da er
sich auch um anderes kümmern müsse. Die Forderung Jesu, immerfort

zu beten, beziehe sich auf das Sehnen der Liebe, das den
Menschen dazu treibe, immer wieder zu beten; dieses Liebessehnen müsse
andauern, zwar nicht dem Akt, aber der Kraft nach, was bei allem
Handeln, das aus der Liebe (caritas) heraus geschehe, gegeben sei.59

Daß dem Frate dieser Gedanke zum Herzstück seines
Gebetsverständnisses geworden ist, ist bereits aus dem ersten Kapitel
offenkundig.

Als Erklärung für das Fortwähren des Gebetes — für Thomas ist
dabei der eben zitierte Gedanke zentral — stellt Savonarola, ohne eine

Wertung vorzunehmen, noch andere Deutungsmöglichkeiten vor, die
der Aquinate eher beiläufig erwähnt.60 Auch das gute Handeln bringt
Savonarola nicht in inneren Zusammenhang mit dem Sehnen der
Liebe wie Thomas, sondern als eine weitere Deutungsmöglichkeit.61
Ohne die exakte begriffliche Zuordnung des Aquinaten, aber unter
Rückgriff auf die von diesem im Sentenzenkommentar angegebene
Quelle62 führt er eine Konkretion dieses guten Handelns an: Wenn
der Beter einem anderen Almosen oder andere Wohltaten erweist, so
werden diese Akte des Mitleids und der Frömmigkeit für ihn beten —

Thomas spricht von der Wirkung, die das eigene Tun hat: Der
Empfänger wird für den Geber beten; so setzt sich dessen Gebet fort,
auch wenn dieser gerade ruht.63 Savonarola unterstreicht diesen
Aspekt, seinem Grundanhegen einer moralischen Umkehr und Erneuerung

entsprechend, mit Nachdruck; er nennt dabei die klassischen

Anliegen alttestamentlicher Propheten, seine reichen Vorbilder, die in

59 Sermone dell'orazione, 208 (Ed. Ferrara, s. Anm. 3). Vgl. STh II-II 83,14 c.
60 STh II-II 83,14 ad 4. Savonarola betont, daß fortwährend bete, wer immer

zu den angemessenen Zeiten bete, seien sie von den Statuten der Kirche festgelegt,

wie das Stundengebet, oder durch ein Gelübde einer Person oder durch eine

Notlage (vgl. Sermone dell'orazione, 208, Ed. Ferrara, s. Anm. 3).
61 Ebd., 209.
62 Vgl. 4 Sent 15,4,2,3 ad 2: Vitas Patrum.
63 STh II-II 83, 14 ad 4.



Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform 167

Form der sieben Werke der Barmherzigkeit, wie auch die Kunstgeschichte

bezeugt, nahegelegt wurden: Almosen geben, Witwen und
Waisen verteidigen, die Traurigen trösten, die von bösen Menschen
Unterdrückten nach Kräften aufrichten; all dies geschehe zur Ehre
Gottes.64

Als weiteren zu dieser Thematik gehörigen Aspekt behandelt
Savonarola wie Thomas — ihm auch explizit folgend — die Frage, wie
lange der eigentliche Gebetsakt sein solle: Thomas' Aussage, daß, da
die Länge im Verhältnis zum erstrebten Ziel stehen müsse, ein Gebet
nur so lange andauern solle, als es nützlich ist, um die Glut des inneren

Sehnens zu entfachen65, wird zur Kernaussage für Savonarola in
der Wesensbestimmung des Gebetes. Ein Fortführen des Gebetes,
auch wenn sich bereits Widerwillen einstelle, sieht er als höchst
gefährlich an: Da der Mensch im Gebet keinen inneren Trost mehr finde,

suche er später äußeren, sinnlichen Trost; dies führe häufig zu
Zerstreuung.66 Umgekehrt weist er in der Verteidigung des mentalen
Gebetes darauf hin, daß es keine Entschuldigung sei, wenn Laien betonten,

sie könnten wegen ihrer Sorge um weltliche Dinge die Sammlung
für das innere Gebet nicht finden. Grund dafür sei ihre zu große
Verstrickung, ihre zu große Liebe zu den weldichen Dingen. Jesu Forderung,

immerfort zu beten, gelte auch den Laien, auch sie können zu
gewissen Zeiten ihren Geist vor Gott sammeln und beten, sowohl vokal

wie mental.67

Nach einer guten Vorbereitung — Savonarola gibt hierzu vielfache
Ratschläge68 — müsse der Mensch, wenn er merke, daß sein Geist
aufgerüttelt sei, unter Seufzern und Tränen oder auch mit innerer Freude
— ganz wie der Geist ihn lenke — sein Gebet verrichten, aber nur so-

64 Sermone dell'orazione, 209f. (Ed. Ferrara, s. Anm. 3).
65 STh II-II 83,14 c.
66 Sermone dell'orazione, 210f. (Ed. Ferrara, s. Anm. 3).
67 Orazione mentale, 127f. (Ed. Ferrara, s. Anm. 5).
68 Notwendig sei zum einen die vollkommene Lösung von allen irdischen Dingen

(vgl. Sermone dell'orazione, 220 (Ed. Ferrara, s. Anm. 3). Auch Thomas
betont, daß die zeidichen Güter nur sekundär erstrebt werden dürfen, insofern sie

auf dem Weg zum Heil dienlich sind. Er arbeitet dabei aber stärker den positiven
Wert der irdischen Güter heraus: Die temporalia sind uns gegeben für den Unterhalt

unseres leiblichen Lebens und als organische Grundlage für unsere Tugendakte;

Gott sorgt auch für sie vor; ihre Gewährung kann unser Vertrauen in Gottes
Vorsehung stärken (vgl. MAIDL, Desiderii 239-243, s. Anm. 9). Außerdem helfe
die möglichst fortwährende Betrachtung von Leben und Leiden Christi wie auch
der Werke der Schöpfung oder auch der heftigen Strafen der Hölle (vgl.
Sermone, 206, 211, 221, s. Anm. 3).



168 Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform

lange diese Glut (fervor) andauere. Dann solle er sich erheben und
andere gute Taten vollbringen und schließlich wieder zum Gebet
zurückkehren.69 Auf diese Weise werde allmählich beim Beten und guten

Handeln die Glut andauern und das Herz des Menschen in kurzer
Zeit voll Frieden und Heiligem Geist sein.70 Wenn man im Gebet im
Herzen angerührt werde, solle man sich dieser Empfindung, wenn
keine andere Verpflichtung bestehe, hingeben, solange sie andauere,
denn man könne sicher sein, daß dies die Präsenz des Bräudgams
Jesu sei. Savonarola gibt aber dann doch den Rat, sich einem geistlich
erfahrenen Begleiter anzuvertrauen, daß nicht doch der Teufel,
verkleidet in eine Lichtgestalt, den Menschen in sein Netz fangen könne.

Der Frate ist der Uberzeugung, daß ein auf diese Weise beständig
vollzogenes Gebet den Menschen in kurzer Zeit zu einer solchen
Hebevollen (süßen) Empfindung im Herzen führe, daß das Gebet nicht
mehr eine Unterhaltung auf Erden, sondern ein fortwährendes
Gespräch im Himmel mit dem geliebten Bräudgam Jesus sein werde.71

Die Empfindungen, die Erfahrungen von Trost, Freude oder Tränen
der Reue sind ihm entscheidend. Er bewegt sich also mehr in dem
Bereich, den Thomas der devotio und auch der contemplatio zuweist.72

Ganz Savonarolas persönhchem Zeugnis entsprechend folgen
einige Hinweise aus seiner persönhchen Erfahrung. Gegenüber
vorgeformten Gebeten oder Psalmen, die bereits die Länge des Gebetes

vorgeben, bevorzugt er die im Dominikanerorden geübte Gebetsweise

des breviter et succincte und der orationes furtivae73, die selbst in
Kniebeugen bestehen können.74

3. Qualität und Wirkung des Gebetes

Im dritten Teil - über Quahtät und Wirkung - des Gebetes greift
Savonarola viele Aspekte auf, die Thomas in der STh entfaltet, ohne
sich jedoch auf ihn zu beziehen. Als drei Hauptfrüchte des Gebetes
arbeitet er wie Thomas heraus, daß es verdienstlich sein, die Gewäh-

69 Wie Thomas verweist Savonarola mit einem Zitat aus Augustins Brief an
Proba über das Gebet auf das Beispiel der ägyptischen Mönche, die jeweils kurz,
aber häufig beteten. Bei andauernder Aufmerksamkeit solle es aber nicht schnell
abgebrochen werden. Vgl. Maidl, Desiderii, 21 lf (s. Anm. 9).

70 Sermone dell'orazione, 211 (s. Anm. 3); Orazione mentale, 172f. (s. Anm. 5).
71 Ebd., 213f.
72 Vgl. STh II-II 82,4; 180,7.
73 Vgl. dazu Maidl, Desiderii, 275 (s. Anm. 9).
74 Sermone 213 (Ed. Ferrara, s. Anm. 3). §



Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform 169

rung des Erbetenen erlangen und geistliche Süße und Trost bringen
könne.75 Den Aspekt des Verdienstes behandelt Savonarola sehr kurz:
Je mehr ein Gebet der Liebe entspringe, umso verdienstvoller ist es.

Am verdienstvollsten ist es daher, für den Feind zu beten, denn dies

zeugt von einer vollkommenen Liebe76 — auf diesen Hinweis reduziert
Savonarola die Problematik dieser ethischen Hochforderung Jesu, die
Thomas differenziert darlegt.77

Tiefste Demut als Grundhaltung betont Savonarola als

Voraussetzung, soll das Erbetene gewährt werden, denn von sich aus könne
der Mensch nichts, sei er reiner Sünder, unwürdig aller Wohltaten
Gottes; von Gott allein kommt das Gute, all unsere guten Taten kommen

von ihm, er wirkt sie durch uns, wir sind wie ein Werkzeug in
der Hand Gottes. Daher haben wir keinen Grund uns zu rühmen,
sondern schulden Gott unseren Dank.78 Das Bild vom Werkzeug (in-
strumentum) in der Hand Gottes ist eine von Thomas häufig und in
verschiedenen Kontexten gebrauchte Metapher.79 In Hinsicht auf den
Menschen als ein beseeltes Instrument Gottes (instrumentum anima-
tum) betont der Aquinate immer, daß er nicht nur wie ein unbeseeltes

Werkzeug bewegt wird, sondern kraft seines freien Willens sich auch
selbst bewege, frei handle.80 Die extreme Formulierung Savonarolas,
daß Gott alle guten Taten durch uns wie durch ein Werkzeug in seiner

Hand wirke, ohne auch auf das Mitwirken des Menschen
hinzuweisen, erinnert sehr an ein Gebet, das Thomas zugeschrieben wurde,
wohl aber nicht von seiner Hand stammt.81

Als weitere Bedingungen für die Erhörung des Gebetes
beschreibt Savonarola die von Thomas im Sentenzenkommentar und in
der STh aufgeführten Bedingungen ad salutem, pro se — denn der
andere kann auch unwürdig sein —, perseveranter — denn Gott wartet auf
den geeigneten Zeitpunkt, um zu gewähren; oft will er durch ein
Hinausschieben den Menschen dazu führen, im Guten gefestigt und noch

75 Vgl. STh II-II 83,15 mit Sermone dell'orazione, 214 (s. Anm. 3).
76 Sermone, 214 (s. Anm. 3).
77 STh II-II 83,8.
78 Sermone, 215 (s. Anm. 3).
79 Von besonderer Bedeutung dabei die Bestimmung der Sakramente als instrumenta

salutis/gratiae und der humanitas Christi als instrumentum coniunctum mit seiner
divinitas (STh III 62,5c).

80 Vgl. STh I—II 68,3 ad 2; III 64, 8 ad 1.
81 So im Gebet des Sehnens nach dem Himmel. Vgl. dazu Maidl, Lydia, Gebet

eröffnet Geschichte. Thomas von Aquin und Johann Michael Sailer zum Beten
des Menschen, in: MThZ 45 (1994) 577-588, hier 586.



170 Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform

demütiger zu werden. Halte der Mensch diese Bedingungen ein und
bitte voll Vertrauen, dürfe er der Erhörung gewiß sein.82 Hier schiebt
der Frate einige Differenzierungen — sie lassen nicht die konkreten
Probleme anklingen, die Thomas anspricht83 — zur vorausgehenden
generellen Konstatierung nach, daß der Mensch gemäß Jesu Verheis-

sung (Mt 7,7f.) alles, worum er bitte, empfangen werde.84

Die dritte Frucht, das Empfangen von geistlichem Trost im Gebet,

stellt einen besonderen Anspruch: Der Beter muß durchgehend
konzentriert sein; es reicht nicht — wie bei den beiden anderen Früchten

— die Kraft der ersten Konzentration aus.85 Daß Savonarola

gerade dieser Aspekt besonders wichtig ist, ist aus den vorausgehenden

Ausführungen bereits klar. Hier zeigt er es, indem er mit der
Empfehlung verschiedener Gebetsweisen, die die Heiligen pflegten,
praktische Hilfestellung zu geben sucht. Er denkt dabei sicher insbesondere

an seinen Ordensvater Dominikus, von dem neun Weisen des

Gebetes überliefert wurden;86 zwei davon erwähnt Savonarola: sich
auf die Erde niederwerfen und in Kreuzform stehend beten. Als
weiteren Ansporn erwähnt er das Singen eines Psalms. Zugleich ermutigt
er aber jeden, seine Gebetsweise zu finden; alles, was einem
Menschen zu Hingabe und Betrachtung verhilft, kann angewendet
werden.87

4. Verinnerlichung der Frömmigkeit: der innere Kult des einzelnen Christen

Ein besonderes Anliegen ist Savonarola die Problematik des lauten
und leisen Betens. Aus dem eigenen Traktat zu diesem Thema ist
deutlich, daß der Frate dabei gegen Mißverständnisse und Fehlformen
in seiner Zeit ankämpfen will: Beim Gottesdienst beschränke sich das

Volk darauf, laut zu singen oder zu sprechen; inneres Beten wird
allein den Mönchen zugewiesen. Argumente für das vokale Gebet werden

ganz verschiedene vorgebracht: Es sei das Gebet nach dem Vor-

82 Vgl. STh II-II 83,15 ad 2; Sermone dell'orazione, 215f. (s. Anm. 3).
83 Vgl. Maidl, Desiderii, 233-245 (s. Anm. 9).
84 Sermone, 205f. (s. Anm. 3).
85 Savonarola greift dabei ein Bild auf, das Thomas im Sentenzenkommentar,

nicht in der STh, zur Veranschaulichung für das Immerwähren des Gebetes
gebrauchte: Wer einen Stein wirft, gibt den ersten Anstoß, im Flug verbleibt dem
Stein die Kraft des Wurfes; vgl 4 Sent 15,4,3,4c. Sermone, 217 (s. Anm. 3)

86 Vgl. TaüRISANO, Ignazio, Quomodo Sanctus patriarcha Dominicus orabat,
in: ASOPXV (1922) 93-106.

87 Sermone, 217 (s. Anm. 3)



Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform 171

bild Christi und der Lehre der Heiligen Schrift; es bringe mehr Früchte,

da es dem Menschen selbst und auch anderen hilfreich sei. Das
mentale Gebet komme den Engeln zu, nicht den Menschen; da in
ihm der Mensch leicht ins Phantasieren komme, habe der Teufel gute
Angriffspunkte; im mentalen Gebet finde der Mensch oft zu
geistlichem Trost und besonderen Gefühlsregungen, die er auf Erden, der
Zeit des Kampfes und der Buße, noch nicht suchen dürfe.88 Savonarola

weist diese Einwände in beiden Schriften mit ähnlicher
Argumentation, in den Grundgedanken orientiert an Thomas, entschieden
zurück, mit dem Ziel, besonders zum mentalen Gebet zu ermutigen.
Dabei hat er grundlegend das persönliche Einzelgebet im Blick: Als
innerer Akt der Gottesverehrung ist jedes laute Gebet nur dann Gebet,

wenn es mit innerem Beten verbunden ist; zumindest zu Beginn
muß durch den inneren Akt ein erster Impuls gegeben werden.
Umgekehrt muß das innere Gebet nicht immer mit stimmlichem
Ausdruck verbunden sein, denn der Geist kann sich auch ohne Worte zu
Gott erheben, und auch die Bitte muß nicht laut ausgesprochen werden,

sondern es reicht das Sehnen des Geistes.89 Wenn ein Mensch
also nicht durch ein Gelübde oder ein kirchliches Gebot zum lauten
Gebet — das Stundengebet mußte laut gebetet werden — verpflichtet
sei, stehe es ihm frei, auch nur leise zu beten. Savonarola sieht unter
Berufung auf Augustinus und Thomas den Sinn von lautem Vortrag
und anderen körperlichen Gesten darin, daß sie Hilfen, Werkzeuge
sein können, um den Geist zu Gott zu erheben.90 Im Sinne dieser In-
strumentalität sollte beim lauten Sprechen von vorgegebenen Gebeten

die Aufmerksamkeit nicht mehr auf die Aussprache der Worte
oder das Herausfinden ihres Sinnes gerichtet sein als auf Gott selbst.91

Wenn der Geist zu Gott erhoben sei und die lauten Worte hinderten,
müsse sie der Beter weglassen, um ganz mit Gott vereint sein zu
können. Dazu rät Savonarola sogar denjenigen, die zum lauten Gebet

verpflichtet seien; sie sollten es abbrechen und zu einem anderen
Zeitpunkt wiederaufnehmen, denn, wenn das Ziel erreicht sei, sei das Mittel

zum Ziel überflüssig.92

88 Vgl. Orazione mentale, 161—164 (s. Anm. 5).
89 Ebd., 168.
90 Ebd., 168f. Vgl. STh II-II 83,12. Dazu Maidl, Desiderii, 268-271 (s. Anm. 9).
91 Orazione mentale, 167 (s. Anm. 5); vgl. STh II-II 83, 13c.
92 Orazione, 168f. (s. Anm. 5); Sermone, 217f. (s. Anm. 3) Vgl. dazu STh II-II

83,12c.



172 Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform

Während Thomas bei den äußeren Zeichen stärker den Charakter
der Hilfe betont, unterstreicht Savonarola den Aspekt des Hinderlichen.

Den Hintergrund benennt er klar: Es gäbe in der Gegenwart
viele Männer und Frauen, die sich jahrelang dem lauten Gebet und
Zeremonien hingegeben haben und trotzdem die gleichen geblieben
sind; ohne Geist und Geschmack für das Göttliche sind sie weiterhin
Liebhaber des Irdischen, zeigen keine Reue, sondern Neid, Stolz und
Hartherzigkeit. Die Diagnose Savonarolas: Ritualisierung, Veräußerli-
chung verhinderten, daß sie von Gott erleuchtet wurden und innere
Freude erhielten; daher zerstreuen sie sich mit äußerlichen Tröstungen.93

Die Mahnung Savonarolas gilt daher jedem Christen, egal
welchen Standes: Im Bemühen, sich durch Reue und Beichte von den Sünden

zu reinigen, die Sorge um die irdischen Dinge zu lassen und in
Glaube und Liebe gute Werke zu tun, hilft die Hingabe an das wahre
Gebet, d. h. das mentale Gebet, das, so wie es der heilige Geist jedem
eingibt, durch das vokale Gebet unterstützt werden soll: Es führt den
Beter immer mehr von der Liebe zum Irdischen weg und läßt ihn die
Liebe Christi erlangen.94

Bisweilen folge daraus eine so starke geistige Erhebung, daß die
Seele alles Irdische vergißt, ja nicht einmal mehr weiß, wo sie sich
befindet, völlig außer sich ist. Mit Thomas betont Savonarola, daß eine
solch intensive geistige Erfahrung oft wiederum körperlichen
Ausdruck suche, in Ausrufen der Freude oder anderen Akten95 — von
Savonarola selbst wird dieses berichtet.96 Gott werde es bei wirklichen
Erfahrungen seiner Gegenwart nicht zulassen, daß dieses, wenn es in
der Öffentlichkeit geschieht, sich zum Ärgernis, sondern zur Erbauung

anderer auswirke.97

Einen anderen Aspekt, den Thomas im selben Kontext erwähnt,
läßt der Frate aber außer Acht, was besonders verwundert, da er auf
die Reinigung von der Sünde besonderen Wert legt: Zum inneren Beten

kann das stimmliche hinzukommen als eine Art Erstattung des

Geschuldeten, indem der Mensch mit allem, was er von Gott
empfangen hat, Gott dient, d.h. nicht nur mit dem Geist, sondern auch
mit dem Leib; besonders bei satisfaktorischen Gebeten sei dies ange-

93 Orazione, 183-185 (s. Anm. 3).
94 Ebd., 184f.
95 Sermone dell'orazione, 218-220 (s. Anm. 3). Vgl. STh II-II 83,12c.
96 Vgl. SCHNITZER, Savonarola, 615 (s. Anm. 2).
97 Orazione mentale, 181 f. (s. Anm. 3).



Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform 173

messen.98 Savonarola stellt wiederholt das Beten der Engel als Ideal

vor Augen: Das mentale Gebet ist die Art, in der auch Engel beten,
und daher denen eigen, die schon beginnen, das Unterpfand des ewigen

Lebens zu kosten.99 Den Engeln müssen wir ähnlich werden in
der Reinheit, der Liebe und der Kontemplation in diesem Leben,
damit wir dann fähiger sind, die ewige Seligkeit zu empfangen, denn wir
werden an derselben Herrlichkeit teilhaben wie die Engel.100 Daneben
betont er durchaus, daß das Überfließen der inneren Freude auf den

Leib, so daß auch dieser eine ungewohnte Süßigkeit verspüre, eine
Teilhabe an dem ewigen Leben nach der Auferstehung sei, weil die

Herrlichkeit der Seele dann auf den Leib überströmen werde und
beide sich im lebendigen Gott freuen werden.101 Das Streben des
Menschen muß also nach engelgleicher Reinheit und Liebe Gottes gehen;
die leiblichen Akte sind notwendige Hilfen, weil der Geist des
Menschen oft schwach ist, Hilfen, die aber bei zunehmender geistlicher
Vollkommenheit immer mehr wegfallen werden. Die vollkommene
Seligkeit des Menschen ist freilich wiederum eine leiblich-seelische.

Die notwendige Zusammengehörigkeit aller inneren Akte der

Gottesverehrung exemplifiziert der Frate in seiner Auslegung des

Vaterunsers, in der er ein altes vierstufiges Schema aus der monastischen
Tradition aufgreift102: legere, meditari, orare und contemplari seien die
inneren Akte des Kultes, auf die alle äußeren Zeremonien hingeordnet
sein müssen.103 Nicht als den spezifischen geistlichen Weg eines
höheren Standes sieht er diese Akte, sondern als notwendiges Bemühen
für jeden Christen. Denn durch diese Akte des Intellekts können
Hoffnung, Liebe, Hingabe und andere affektive Akte entfacht werden,

so daß der Mensch Gott mit allen seinen Kräften, Intellekt und
Affekt, preise und in der Erkenntnis und Liebe Gottes wie auch des

Nächsten vollkommen werde. Um zu diesem Gipfel des geistlichen

98 Vgl. STh II-II 83,12c. Maidl, Desiderii interpres, 269f (s. Anm. 9).
99 Sermone dell'orazione, 219 (s. Anm. 3).
100 Orazione mentale, 178f. (s. Anm. 3).
101 Sermone, 220. (s. Anm. 3).
102 Zum monastischen Hintergrund vgl. Maidl, Desiderii, 113f (s. Anm. 9).
103 In der lectio wird versucht, den Literalsinn der Heiligen Schrift zu ergründen;

doch soll dies nicht so sehr durch das Studium von Kommentaren geschehen,

als vielmehr mit Hilfe des übernatürlichen Lichtes, um das der Mensch Gott
zu Beginn bittet, und aus der eigenen Erfahrung. Der Meditierende forscht nach
den verborgenen mystischen Sinngehalten des Textes. Wer zu dieser geistlichen
Einsicht gelangt ist, will das Erkannte in die Tat umsetzen, so daß er im Gebet
Gott bittet, ihn durch seine Gnade zur Liebe und zum Handeln zu führen.



174 Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform

Lebens zu gelangen, bedarf es aber einer beständigen Übung.104 Später

nimmt er diese euphorische Bejahung zurück: Nur wenige gelangen

zur Kontemplation, da sie große innere Reinheit und Ruhe
verlange, die sich erst allmählich auf dem aufgezeigten Stufenweg
einstellten.105 Was die sancti viri auf dieser höchsten Stufe kosten und
sehen, sei individuell sehr unterschiedlich. Auch könne es nicht in Worten

ausgedrückt, sondern nur angedeutet werden, um die noch
Unerfahrenen in der Sehnsucht danach anzustacheln, dies nicht zu wissen,

sondern auch selbst zu erfahren.106

Diese vier Schritte des Eindringens in die Worte der Heiligen
Schrift und des Fruchtbarmachens für das eigene Leben wendet
Savonarola exemplarisch am Vaterunser an. Das Gebet des Herrn wählt
er zum einen, weil es allen vertraut sei, zum anderen, weil er es als

Schlüssel zum Verständnis der anderen biblischen Texte betrachtet.107

Bei zahlreichen inhaltlichen Parallelen108 und bereits erwähnten
Differenzen ist ein markanter Unterschied zu ergänzen: Thomas gibt
in der Auslegung der Bitte «Adveniat regnum tuum » für das «Reich
Gottes» zwei Deutungsmöglichkeiten: Christi Herrschaft über die

ganze Welt möge sich durchsetzen, indem alle ihm unterworfen werden;

vollendet werde dies erst am Ende der Zeit sein. Es könne aber
auch das Reich des Paradieses gemeint sein, wohin wir zu gelangen
bitten.109 Savonarola setzt das Reich Gottes mit dem ewigen Leben
gleich und kontrastiert dieses mit unserem irdischen Dasein als Pilger
im Tal des Elends (in hac valle miseriae); die Bitte ziele darauf, daß

wir dieser Welt schnell entrissen werden.110 Während der Aquinate in
der Bitte auch die eschatologische Vollendung der Schöpfung, und
zwar in der universalen Weite, eingefangen sieht, beschränkt sich
Savonarola auf die Perspektive des einzelnen mit seinem Streben nach
dem persönlichen Heil, das er im Entfliehen aus dem immer notwen-

104 Expositio Orationis Dominicae, 227-230 (Ed. Ferrara, S. Anm 4).
105 Ebd., 266.
106 Ebd., 268f.
107 Ebd., 229.
108 Vgl. z.B. die Auslegung zu Vater noster bei Savonarola, Expositio Orationis

Dominicae, 239f. (meditatio), und Thomas, In Orat Dom (nr. 1029—1032) (s. Anm.
31).

109 In Orat Dom (nr. 1052-1054) (s. Anm. 31).
110 Expositio Orationis Dominicae, 259f. (s. Anm. 4).



Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform 175

dig leidvollen irdischen Zustand findet.111 Auf derselben Linie einer

Verschiebung in der Wertung liegt es, wenn Savonarola zur vierten
Bitte zwar wie Thomas hinweist, daß mit dem Brot sowohl das geistliche

Brot von Wort und Sakrament Gottes wie auch der leibliche
Unterhalt gemeint seien112, aber auf keiner der Stufen auf einen von
Thomas unterstrichen Aspekt eingeht: Wenn wir um etwas bitten dürfen,

das uns im irdischen Leben vollkommen gewährt werden kann,
so soll uns daraus das Vertrauen erwachsen, daß Gott auch die ersten
drei Bitten, deren Anbrechen wir im Irdischen nur erfahren können,
einst vollkommen erfüllen wird.113

III. Zusammenfassende Wertung und Ausblick

Stilistisch unterscheiden sich beide Denker eminent: Thomas ist
bemüht um begriffliche Schärfe, Kürze, klare und stringente Argumentation.

Savonarola schreibt sehr leidenschaftlich und engagiert; immer
wieder geht die Darstellung über in ein persönliches Gebet. Ständig
versucht er den Bezug auf die Situation seiner Adressaten und seiner
Zeit herzustellen.

In der Terminologie zeigt er sich geschult an jener des Thomas,
übernimmt dabei aber nicht alle Feinheiten der Unterscheidung. Im
Aufbau bemüht er sich generell um Einprägsamkeit; die pädagogische
Vermittlung ist ihm wichtiger als eine klare systematische Scheidung;
so kommt es oft zu logischen Unklarheiten, Doppelungen, variierenden

Wiederholungen, um eine Sache mit möglichst vielen Facetten
einzuprägen.

Inhaltlich beruft sich Savonarola zwar in den erwähnten Schriften
nur wenige Male direkt auf Thomas — besonders dort, wo ihm ein
Gedanke als besonders originell erscheint —, die Grundgedanken hat
er ihm aber entlehnt. Dabei zeigt er sich nicht nur mit der Summa

theologiae vertraut, sondern auch mit dem Sentenzenkommentar und
mit Thomas' Predigten über das Vaterunser.114 Im einzelnen zeigen

111 Vgl. ähnlich auch die Aussagen zur dritten Bitte; vgl. Savonarolas Expositio
Orationis Dominicae, 260f., 273 (s. Anm. 4) mit Thomas, In Orat Dom (nr. 1060-
1069) (s. Anm. 31).

112 Expositio Orationis Dominicae, 234f., 244-246, 261 f., 274; In Orat Dom
(nr. 1070-1079).

113 In Orat Dom (nr. 1071).
114 Zu seiner umfassenden Thomaskenntnis vgl. SCALTRITI, II Tomismo, 363

(s. Anm. 1).



176 Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform

sich deutlich verschiedene Akzentuierungen, die sich auf folgende
Grunddifferenzen zurückführen lassen:

Thomas setzt das Gebet in wesentlichen Zusammenhang mit der

Tugend der Hoffnung: Im Gebet spricht der Mensch sein Sehnen und
seine Hoffnung vor Gott aus, er soll wachsen im Vertrauen auf diesen.

Dadurch wird er gestärkt auf seinem Weg des Lebens, wird er
fähig, gegen die Schwierigkeiten anzukämpfen, sich all dem Harten zu
stellen, immer wieder neu Kräfte für die Gestaltung seines Lebens
aufzuwenden, im Vertrauen, daß er zum letzten Ziel, zur vollen
Erfüllung all seiner Sehnsüchte gelangen wird, zum letzten Glück bei
Gott. Von Bedeutung ist ihm daher die Ausrichtung des Gebetes als

eines Aktes der praktischen Vernunft auf die konkrete Lebensgestaltung;

es ist primär Bitte, Bitte um den rechten Lebensweg und im
letzten Bitte um die Vereinigung mit Gott; im Irdischen wird diese

Unio dem Menschen nur durch außergewöhnliche Gnade zuteil. Was

ihn vielmehr stärkt in der Hoffnung und im Vertrauen, daß auf Gott
ganz und gar Verlaß ist, ist die Erfahrung, daß er einzelne irdische
Güter, um die er gemäß den Bitten des Vaterunsers auch bitten darf,
von Gott in vollkommener Weise erlangt: Der Gott, der dies schenkt,
wird auch in den himmlischen Gütern in der Ewigkeit vollkommene
Erfüllung schenken.

Hingegen unterstreicht Savonarola den Zusammenhang des
Gebetes mit der Caritas — für Thomas ist das Sehnen der Liebe als causa

des Gebetes von Bedeutung, er ordnet dies direkt - und hier ist er
begrifflich differenzierter — der devotio als dem willentlichen Akt der
Gottesverehrung zu. Durch diese andere Zuordnung betont Savonarola

stärker das Ziel als den Weg, stärker den Menschen, der im Gebet

bereits einen Vorgeschmack des Himmels findet, als den
Menschen, der darin in seinem Unterwegssein, als homo viator in allen
Beschwerlichkeiten gestärkt wird. Der Mensch wird für Savonarola
fähig, diese Nöte zu bewältigen, weil alle Akte aus der Erfahrung der

Süßigkeit Gottes ebenfalls eine Süßigkeit gewinnen; weil der Mensch
sie aus Liebe zu Gott tut. Dabei betont Savonarola noch stärker als

Thomas die unendliche Distanz zwischen dem sündigen Menschen
und Gott, während der Aquinate die geschöpfliche relatio des
Menschen zu Gott als Fundament für sein Beten aufweist. Völlige Lösung
vom Irdischen mit all seinen Verlockungen, Konzentration auf das

innere religiöse Leben fordert daher der Frate, damit die totale
Hingabe an Gott möglich sei. Im Vergleich mit der Rigorosität Savona-



Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform 177

rolas mißt Thomas den zeitlichen Gütern und der Leiblichkeit des

Menschen stärkeres Gewicht bei.
In der eschatologischen Spannung setzen beide deutlich andere

Akzente. Zu beachten sind dabei der unterschiedliche zeitgeschichtliche

Hintergrund und die unterschiedlichen Intentionen mit den Werken.

Thomas entwickelt seine Aussagen primär in Werken, in denen
es ihm um die systematische Darlegung von theologischen Problemen
geht, die die Thematik involviert. Savonarola hat praktisch-pädagogische

Intentionen mit einem dezidiert politischen Interesse.
Thomas unterstreicht zugleich die Vorläufigkeit alles Irdischen

wie dessen Bedeutung für die noch ausstehende ewige Vollendung.
Der Schwerpunkt liegt auf der Tugend der Hoffnung als zentralem
Ausdruck für das Dasein des Menschen als homo viator. Ontologische
Kategorien bilden die Basis der Überlegungen.

Bei Savonarola läßt sich eine Spannung ausmachen: Für die geistliche

Erfahrung betont er, daß der Mensch durch ein intensives christliches

Leben sich bereits auf Erden vom Irdischen lösen und mit Gott
wie im Himmel verkehren könne. Die Tugend der Caritas, das

Verkosten der Liebe Gottes steht als Leitbild im Mittelpunkt. Dieses
liebende Gott-Anhangen kontrastiert er mit der Anhänglichkeit des
Menschen an das Irdische. In Radikalität fordert er daher die Abkehr vom
Irdischen, betont er die Welt als Jammertal. Dieser Ansatz führt zu
einer spannungsvollen Konsequenz: Der Vergänglichkeit der Welt
korrespondiert zum einen ein Reich Gottes, das als jenseitige Größe
gedacht wird. Zum anderen bewegen ihn die persönliche Erfahrung der
Nähe Gottes und die Überzeugung, daß dieselbe jedem zuteil werden
kann, zu radikalen aszetischen, ethischen und politischen Forderungen,

die zum Aufbau des Reiches Gottes bereits auf Erden führen
sollen. Während der Gedanke einer jenseitigen Endgestalt wohl
primär aus der Kontrastierung, aber auch als bleibender Trost und
Verheißung bei allem irdischen Scheitern zu sehen ist, bestimmt der
letztere sein persönliches Agieren: Er übt eine mit den Schrek-
kensbildern der Apokalyptik angereicherte scharfe Kritik am gelebten
Christentum seiner Zeit, die sowohl kirchliche Würdenträger, Mönche

und sonstige Religiösen wie auch alle Laien betrifft. Sein
Hauptvorwurf ist, daß sie zu große Liebe zur Welt und zu wenig Liebe zu
Gott zeigten. Immer wieder findet sich daher die Mahnung, sich vom
Irdischen, vom Streben nach Ruhm, Reichtum und Vergnügen in dieser

Welt zu lösen, einfach, arm, sittlich gut zu leben, auf Ausgleich



178 Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform

der großen sozialen Unterschiede zu sinnen.115 Mit dieser prophetischen

Kridk hatte er Erfolge: Die Reform des Klosterlebens in San

Marco in Orientierung an der ganzen Strenge der Regel zog eine

überwältigende Anzahl von Novizen an; aus einer allgemein verbreiteten
Furcht vor dem Weltende und dem strengen Zorngericht Gottes kam
es in Florenz zu einem Sittenwandel; nach der Vertreibung der Medici
versuchte Savonarola eine politisch-gesellschaftliche Gestaltung im
Dienst des Evangeliums: der einzelne solle seine Fähigkeiten und
Tugenden zum Wohl aller einsetzen, es solle Ausgleich, Gerechtigkeit im
Staat geschaffen werden, ein Reich mit Christus an der Spitze.116 Starke

millenaristische Hoffnungen, konzentriert auf Florenz, dominieren
in dieser Zeit Savonarolas Schriften und Predigten117: Gottes Reich
auf Erden sollte von Florenz aus anbrechen.118

Als Weg zur Reform ist ihm das Gebet von großer Bedeutung:
Wie gegenwärtig Gebet und Gottesdienst praktiziert werden, seien
sie völlig unfruchtbar; sie führten die Menschen nicht zu einer
Veränderung, zu einem Sinneswandel, denn sie würden nur mit den

Lippen, nur äußerlich, nur im Bemühen um möglichst prunkvolle
Meßgewänder und Zeremonien ausgeführt, während die innere Beteiligung

fehle — ein Mißstand, den Savonarola bereits bei den alttesta-
mentüchen Propheten eindringlich angeprangert fand. Daher komme
es nicht zu einer Abwendung von der Welt, vom Irdischen und zu
einer Hinwendung und Liebe zu Gott, sondern es entstehe gerade
umgekehrt immer mehr Ekel vor dem Gebet, man mache dabei ja keine
inneren, spirituellen Erfahrungen. Aufgrund dieser inneren Leere
suchte der Mensch immer mehr Zerstreuung in den irdischen Dingen

115 Zur damaligen wirtschaftlichen und sozialen Situation s. ANTONETTI,
Pierre, Histoire de Florence, Paris 1976, bes. 106—111, 130f. ; MÜLLER, Achatz Frhr.
von, Uberregionale Identität und rituelle Integration im Florentiner Quattrocento,
in: SEIBT, Ferdinand/EBERHARD, Winfried (Hgg.), Europa 1500. Integrationsprozesse

im Widerstreit: Staaten, Regionen, Personenverbände, Christenheit, Stuttgart
1987, 279-291.

116 Zur Bedeutung thomanischer Gedanken, vor allem seiner Schrift «De regi-
mine principum» für Savonarolas politisches Konzept s. SCALTRITI, II Tomismo,
354—357 (s. Anm. 1). Vgl. auch PREISER, Werner, Girolamo Savonarola als Staatsmann

und politischer Denker, in: Mitteilungen des Österreichischen Staatsarchivs 25 (1972)
549-564.

117 Vgl. dazu WEINSTEIN, Donald, Savonarola and Florence. Prophecy and
Patriotism in the Renaissance, Princeton 1970.

118 Vgl. dazu Savonarolas Schrift Compendium revelationum von 1495, eine

Mischung von Apologie und Vision, die tiefen Einblick in Savonarolas Spiritualität ermöglicht

(s. Anm. 38).



Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform 179

und Freuden. Savonarola scheint es daher zentral, dem Menschen
wieder Geschmack am Gebet gewinnen zu lassen. Dies ist der primäre

Sinn des Betens: Der Mensch soll dazu gelangen, daß Gott wirklich

gegenwärtig wird, daß er Christi Gegenwart spürt durch die Süs-

sigkeit, die Tröstungen, die sich einstellen, oder auch die Reue und
Trauer über seine Sünden, die er empfindet, u.a. mehr. Diese Erfahrung

muß der Mensch suchen, denn nur dann wird ihn das Gebet
verwandeln können, wird er immer mehr von der Liebe zu den
irdischen Dingen weggezogen werden, wird er immer lieber das Gebet
suchen, wird er immer mehr Gott und Gott allein heben. Aus dieser
Leidenschaft für Gott wird er auch in seinem Leben, in all seinen
Taten ein zündendes Beispiel seines Glaubens und seiner Liebe ablegen.

Seine ganze Kraft wendet Savonarola also dafür auf aufzuzeigen,
daß es dem Menschen möglich ist, das Ziel der Unio mit Gott zu
erreichen — nicht nur ausnahmsweise, wie es bei Thomas erscheint. Die
eigene Erfahrung steht dahinter119, die Savonarola nicht für besondere
Gnade hält, sondern für etwas, das Gott allen schenken will, wenn sie

sich wirklich darum bemühen. Es ist ihm daher ein AnHegen, seinen
Mitmenschen praktische Hinweise für diesen Aufstieg zu geben. Dabei

erweckt er den ermutigenden Eindruck, daß es sich bei beständiger

Übung um einen kontinuierlichen Aufstieg handelt. Nur nebenbei
läßt er anklingen, daß Gott, wenn es dem Menschen zum Heil ist,
etwa um ihn nicht stolz werden zu lassen, die geistlichen Tröstungen
auch wieder vorenthalten kann.

In einer Zeit gesteigerter individueller Frömmigkeit120 setzt
Savonarola stärker als Thomas den Akzent auf das Individuum: Das
gemeinschaftliche Beten wird nicht als eine Hilfe dargelegt. Es entsteht
vielmehr der Eindruck, daß die Gemeinschaft anderer dem eigentlichen

Ziel, der Vereinigung mit Gott, die der einzelne auf seinem
spezifischen Weg erlangen kann, eher hinderlich sei, denn sie drängt dazu,

laut zu beten, sich also festzulegen und nicht mehr frei empfänglich

für das persönliche Wirken und die Dynmik des Heiligen Geistes

zu sein. Savonarola beschäftigt sich in der Verteidigung des mentalen
Gebetes ausdrücklich mit dem Gebet des einzelnen. Doch auch im

119 Die zahlreichen Dichtungen Savonarolas sind ein Widerhall seiner persönlichen

Gottesliebe; mehr als die Hälfte seiner Gedichte hat sie zum Gegenstand;
vgl. SCHNITZER, Savonarola, 617 (s. Anm. 2).

120 Vgl. HEIMANN, Heinz-Dieter, Europa 1500: «Ordnung schaffen» und «Sich-
Einordnenlassen» als Koordinaten eines Strukturprofils, in: SEIBT, Europa 1500,
526-563, hier 548 (s. Anm. 115).



180 Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform

Traktat über das Gebet nimmt er das gemeinschaftliche Gebet nicht
in den Blick. Als Ansatzpunkt für eine Reform scheint es ihm nicht
geeignet; der Impuls muß durch das persönliche Gebet kommen;
dann kann auch das gemeinschaftliche Gebet wieder von innen heraus

neue Kraft gewinnen; in San Marco hat er es als Ausstrahlung
seiner eigenen Spiritualität erfahren.

Aus den Aussagen Savonarolas spricht ein großes Vertrauen in
den einzelnen Gläubigen. Zwar hebt er die Vorbildfunktion der
kirchlichen Würdenträger heraus, doch beklagt er zugleich, daß die Kleriker

seiner Zeit dieser Aufgabe in keiner Weise gerecht werden: Je höher

der geistliche Rang, umso verdorbener seien die Sitten.121 Daher
setzt er nicht auf den Klerus als Träger der Reform, sondern richtet
sich an die Laien; von unten her wollte er eine Erneuerung
bewirken.122 Alle Christen haben den Heiligen Geist empfangen; alle sollen
sich von ihm leiten, sich bewegen lassen von der Sehnsucht nach der

Vereinigung mit Gott, die den Menschen seit der Inkarnation noch
intensiver bedränge.123 Nicht möglichst strenge Regelung des

religiösen Lebens und Kontrolle von außen fordert der Frate, sondern er
vertraut auf das Mühen des einzelnen. Nur von innen her, aus der
inneren mystischen Erfahrung Gottes im Gebet könne wieder Gottesliebe

aufbrechen, die das Leben zu wandeln vermag. Alle Christen
sollen sich daher bei allem, was sie tun, egal wo sie sind, um ein
Leben in Betrachtung der göttlichen Dinge bemühen; das ganze
Leben soll sakralisiert werden. Grundlegend ist die Unmittelbarkeit des

einzelnen zu Gott.
Hatte Joachim von Fiore, dessen Ideen die westliche Apokalyptik

der folgenden Jahrhunderte nachhaltig beeinflußten, als eine Kraft zur
Durchsetzung des Guten im Kampf gegen den Antichrist das

Auftreten von vin spirituelles, die er in den beiden Bettelorden erkannte,
prophezeit, spielen diese bei Savonarola keine Rolle, trotz seines
Bemühens um Erneuerung des eigenen Ordens. Der Frate setzt
vielmehr einen in die Zukunft weisenden neuen Akzent: Ein ganzer po-
pulus, und zwar der populus Fiorentinus, eine Gemeinschaft von Laien

121 Vgl. dazu BuCKSTEEG, Josef, Savonarola (1452—1498), in: Wort und Antwort
37 (1996) 39-44, hier 43.

122 Adressaten waren wohl wie auch bei seinen politischen Plänen besonders
das untere und mittlere Bürgertum; vor allem suchte er und gelang es ihm, die
Kinder und Jugendlichen zu gewinnen. Vgl. AnTONETTI, Histoire de Florence,
127, 132f. (s. Anm. 115).

123 Vgl. Scaltriti, II Tomismo, 358f., 361f., 372 (s. Anm. 1).



Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform 181

und Klerikern, die ein sittlich gutes christliches Leben führen, kann
Vorbote und Träger der neuen Zeit der Herrschaft Gottes sein.124

Das persönliche Gebet und die religiösen Erfahrungen des
einzelnen haben immer ekklesiologische Relevanz: Sie müssen ausgerichtet

sein auf des Heil der anderen, auf das Heil der gesamten Kirche,
denn ihr verdankt sich der einzelne Gläubige. Er lebt als Teil des

corpus Christi mysticum sein Leben mit Christus und wirkt daher an der

Auferbauung der Kirche mit.125 Die Frömmigkeit des einzelnen wird
zum Weg für die Reform der Kirche. In seinem prophetischen
Sendungsbewußtsein, aber auch entsprechend dem politischen florentini-
schen Selbstbewußtsein in dieser Zeit mißt Savonarola der religiösen
und moralischen Erneuerung von Florenz eine exemplarische Funktion

zu; durch sie werde es zur Reform der gesamten Kirche
kommen.126 So bedeute die Notwendigkeit, für das Heil der Universalkirche
zu beten, speziell für die florentinische Kirche und Stadt zu beten.127

Besonders Gewicht erhalten diese Ausführungen dadurch, daß sie

eminente politische Bedeutung erlangen. Savonarola stellt zwar nicht
wie Thomas auf der theoretischen Ebene den Bezug des Gebetes auf
die konkrete Lebensgestaltung heraus, doch wenn er es als Weg zur
und Raum der Erfahrung Gottes beschreibt, ist es für ihn selbstverständlich,

daß ein Mensch, der Gottes Liebe erfahren hat, sich für
diesen Gott und seine Botschaft einsetzen, nach Gottes Geboten
leben und dadurch zu einer Erneuerung des gemeinschaftlichen Lebens
in Kirche und Staat beitragen wird. So kann das endzeitliche Reich
Gottes in dieser Welt anbrechen.

Unterschiede, zu denen Savonarola in den Aussagen zum Gebet
gerade bei seiner Kenntnis und Hochachtung für Thomas kommt,

124 Zu diesem persönlichen Akzent Savonarolas in den apokalyptischen
Vorstellungen seiner Zeit s. McGinn, Bernard, Apocalyptic Spirituality. Treatises and
Letters of Lactantius, Adso of Meontier-en-Der, Joachim of Fiore, the Franciscan
Spirituales, Savonarola, New York u.a. 1979, 182-275, bes. 190f.

125 Zur Nähe dieses Konzepts zu Thomas s. SCALTRITI, Il Tomismo, 362f (s.

Anm. 1).
126 Vgl. dazu Antonetti, Pierre, Savonarola. Ketzer oder Prophet. Eine

Biographie, Zürich 1992, 127. In dieser Zeit wird wiederholt von Florentinern die

verpflichtende geschichtliche Beziehung zwischen Florenz und Rom unterstrichen.

Im Zuge des Konflikts mit Mailand wird dieser als Entscheidung über Freiheit

und Tyrannis für ganz Italien propagiert. Vgl. dazu: MÜLLER, Uberregionale
Identität, 280 (s. Anm. 115). Savonarola verquickt politisches und moralisches
Sendungsbewußtsein.

127 Vgl. Discreto e ordinato modo di vivere in religione, in: Operette spirituali,
Ed. M. FERRARA, vol.II, Rom 1976, 149—155, hier 154.



182 Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform

spiegeln nicht nur unterschiedliche Zeiten und Intentionen, sondern
auch die Verschiedenheit in den Charakteren. Wird für Thomas
gewöhnlich konstatiert, daß sein nüchterner Stil wenig bis keine
Rückschlüsse auf die Persönlichkeit 2ulasse, werden Stil und Positionen
gerade im Vergleich mit Savonarola durchaus sprechend: Gegenüber
Savonarolas Tendenzen zu Extremen, zu Radikalität und Rigorismus
zeigt sich Thomas als ausgeglichener, gemäßigter Denker, der die

Schöpfungswirklichkeit sehr ernst nimmt: der irdische Weg, der dem
Menschen aufgegeben ist, den er ohne die Tugend der Hoffnung nicht
bewältigen kann; die Notwendigkeit auch der weltlichen Güter auf
diesem Weg. Er hütet sich vor extremen Einschätzungen des einzelnen

(in bezug auf die Möglichkeiten der Erfahrung Gottes in der Weise

einer unio) wie auch der Zeit (im Vergleich mit der apokalyptischen
Erwartung des Frate).

Mit der Individualisierung und Verinnerlichung intensiviert
Savonarola Tendenzen, die sich bereits bei Thomas finden; ein anderer
Akzent ist hingegen die betonte Verankerung der Frömmigkeit in der

mystischen Erfahrung des einzelnen — geistliche Traditionen, wie sie

vor und auch teils neben Thomas durchaus lebendig waren128, kommen

dadurch neu zum Tragen. Ist dies eine Reaktion auf eine zu kühl
und nüchtern empfundene Gebetstheologie des Aquinaten? Interessant

wäre es, ausgehend von diesen Differenzen, breiter in den Werken

beider Denker zu untersuchen, ob Savonarola mit seinen

Neuakzentuierungen auf «Defizite» in der Theologie des Aquinaten
hinweist, zumindest insofern man diese als Antwort auf Fragen eines

Menschen im ausgehenden 15. Jahrhundert verstanden wissen will.
Eventuell könnte eine Untersuchung des Triumphus crucis von Savonarola,

in der dieser auf Thomas' Summa contra gentiles zurückgreift,
weiterhelfen; dieses Werk fand zur Zeit Savonarolas und in der
unmittelbaren Folgezeit sehr großen Anklang, traf also die Fragen und
Anliegen der Zeit.129

Vielleicht hat Thomas bei seinem Verstummen nach dem Erlebnis

vom Nikolaustag 1273 nicht nur die Grenzen des theologischen
Redens von Gott generell gespürt, sondern auch spezifisch die

Unzulänglichkeit seiner Art des Redens von Gott; vielleicht spürte er,

128 Vgl. Maidl, Desiderii, 106-122 (s. Anm. 9).
129 Vgl. SCALTRITI, II Tomismo, 351—353 (s. Anm. 1).



Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform 183

daß sich bereits Neues anbahnte.130 War dieses Neue eine erneute
Betonung der subjektiven Erfahrung, wie sie in der Folgezeit etwa bei
den deutschen Mystikern deutlich wird?

Zusammenfassung

In Savonarolas Kampf gegen Mißstände in der Kirche, die er gerade
auch in den Reihen des Klerus beklagt, erweist sich das Gebet als

möglicher «Raum» einer inneren Erneuerung für alle Christen als

wichtiger Ansatzpunkt seiner Reformbestrebungen. Wenngleich er in
Grundgedanken dem großen Dominikanertheologen Thomas von
Aquin folgt, setzt er gemäß der veränderten Zeitsituation und dem
entschieden protreptischen Charakter seiner Schriften andere Akzente.
Hatte Thomas das Gebet in spezifischer Zuordnung zum Wegcharakter

christlichen Lebens als Dolmetsch der Hoffnung (spei interpre-
tativa) bestimmt, unterstreicht Savonarola die mystische Dimension:
Die tröstende Erfahrung der Gegenwart Christi, der Vorgeschmack
des Himmels im Gebet als Frucht kontinuierlicher Übung ist ihm
Ermutigung in der Situation dieser Welt, in diesem «Jammertal». In
dieser gegenüber dem Aquinaten stärkeren Betonung des spirituellen
«Schon» des Kostens der Gegenwart Gottes drängt er voll Radikalität
den Wert der Leiblichkeit und materiellen Güter für den Menschen
zurück.

130 Vgl. Baumann, Urs, «Mit Zungen der Menschenl» In: Wils, Jean-Pierre
(Hg.), Warum denn Theologie? Versuche wider die Resignation, Tübingen 1996,
9-50, hier lOf.


	Gotteserfahrung im Gebet und Kirchenreform : Girolamo Savonarola und Thomas von Aquin

