
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Ideen der Individuen und intentio naturae : Duns Scotus im Dialog mit
Thomas von Aquin und Heinrich von Gent

Autor: Hoffmann, Tobias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761218

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tobias Hoffmann

Ideen der Individuen und intentio naturae

Duns Scotus im Dialog mit
Thomas von Aquin und Heinrich von Gent

Durch die Bestimmung des Individuationsprinzips als positive Enti-
tät, die der Artnatur hinzugefügt wird und diese nicht eigentlich
einschränkt, sondern gleichsam bereichert, wird deutlich, daß Duns Scotus

dem Individuum einen höheren Wert beimißt als der noch
unbestimmten Artnatur. Noch klarer tritt die Höherbewertung des

Individuums gegenüber der Artnatur aus einer anderen Perspeküve
zutage, nämlich im Zusammenhang mit der Frage, ob in Gott Ideen für
die Individuen anzunehmen sind. In diesem Kontext vertritt Scotus
die Annahme, die intentio naturae erstrecke sich auf die Individuen; die
Individuen seien also nicht allein um der Erhaltung der Arten willen
da. Sicherlich bedingen sich beide Problemkreise gegenseitig, und es

ist schwer, zu erkennen, welcher bei Duns Scotus die Leitfunktion
für den anderen übernimmt: Muß er in Gott Ideen für die Individuen

annehmen, weil sie gegenüber der Artnatur durch eine positive
Entität ausgezeichnet sind, oder ist Scotus vielmehr umgekehrt dazu

motiviert, ein positives Individuadonsprinzip zu vertreten, weil er
Gott eigene Ideen für die Individuen zuschreibt? Diese Frage kann
hier nicht beantwortet werden. In jedem Fall wirft aber die
Auseinandersetzung mit den göttlichen Ideen der Individuen neues Licht
auf das Problem der Individuation.

Scotus kann auf eine gewisse Tradition von Autoren zurückgreifen,

die bereits vor ihm Ideen von Individuen angenommen haben.
Während Piaton den Individuen offenbar keine Ideen zugeordnet hat,
ist bereits bei Aristoteles die Form nicht mehr eindeutig auf der Seite
des Allgemeinen anzusiedeln, sondern es finden sich bei ihm gewisse

Stellen, die auf die Annahme individueller Formen hindeuten.1

1 Für einen kurzen Abriß dieser Frage bei Piaton und Aristoteles mit Hinweisen

auf neuere Literatur zur Diskussion von individuellen Formen bei Aristoteles



Ideen der Individuen und intentio naturae 139

Deutlicher spricht sich Plotin für Ideen von Individuen aus.2 Augustinus

äußert sich zu dieser Frage, wenngleich zögernd, so doch
ablehnend.3 Diese Meinung Augustinus' wird in die Diskussion des
13. Jahrhunderts mit einfließen.4 Zu den Autoren, die zu dieser Zeit
Ideen von Individuen annehmen, gehören insbesondere franziskanische

Denker.5
Im folgenden sollen die Lösungen von Thomas von Aquin und

Heinrich von Gent, die der scotischen Kritik ausgesetzt waren,
untersucht werden. Daraufhin wird die Diskussion dieser Positionen
durch den Doctor Subtilis und dessen eigene Lösung thematisiert
werden. Es soll gezeigt werden, daß Scotus entgegen Heinrich und
auf konsequentere Weise als Thomas das Individuum gegenüber der
Artnatur aufwertet. Es beinhalte nämlich, so Scotus, einerseits ein
Mehr an Sein und Erkennbarkeit, und darüber hinaus erstrecke sich
die Intention der Natur6 über die Artnatur hinaus bis auf das Individuelle.

cf. KALLIGAS, P., Forms of Individuals in Plotinus: A Re-Examination, in: Phrone-
sis 42 (1997) 206-227, hier 206-207.

2 Zu der Frage, ob Plotin in dieser Frage schwankt oder über sein Gesamtwerk

hinweg eindeutig zu den Ideen von Individuen steht, wird seit längerem
eine Debatte geführt. Cf. BLUMENTHAL, H.J., Did Plotinus believe in Ideas of
Individuals?, in: Phronesis 11 (1966) 61-80; Rist, J.M., Ideas of Individuals in
Plotinus. A Reply to Dr Blumenthal, in: Revue Internationale de Philosophie 24 (1970)
298-303; Kalugas, Forms of Individuals in Plotinus, op. cit. (Anm. 1).

3 AUGUSTINUS, Epistola XIV, 4 (Ad Nebridium); CSEL 34, 34—35.
4 Heinrich von Gent bezieht sich auf Augustinus zur Bestätigung seiner

Auffassung, cf. Quodl. VII q. 1-2 arg. 1 in opp.; Opera omnia XI, 4; bei Bonaventura
erscheint der Brief an Nebridius in einem Einwand, cf. In Sent. I d. 35 q. 4 arg. 1

in opp.; Opera omnia, ed. Quaracchi 1882-1902, I, 610a.
5 Cf. BONAVENTURA, In Sent. I d. 35 q. 4; Opera omnia I, 609a—610^;

Richard von Mediavilla, In Sent. I d. 36 a. 2 q. 4 in corp.; ed. Brixiae 1591,
316a. Cf. auch WOOD, R., Distinct Ideas and Perfect Solicitude. Alexander of
Hales, Richard Rufus, and Odo Rigaldus, in: Franciscan Studies 53 (1993) 7—46.

6 Der Begriff der «Intention der Natur» ist dem griechischen Denken
entlehnt; in christlicher Deutung könnte man wohl in diesem Zusammenhang von
dem «Ziel der Schöpfung» sprechen, cf. Thomas VON AQUIN, S.Th. I q. 98 a. 1 in

corp.; Leon. Editio Leonina, Rom 1882ff.) V, 436ab; DUNS SCOTUS, Ord. II
d. 3 p. 1 q. 7 n. 251; Vat. Editio Vaticana, Rom 1950ff.) VII, 514.



140 Ideen der Individuen und intentio naturae

I. Thomas von Aquin

Thomas von Aquin stellt in Summa Theologiae I q. 15 a. 3 die Frage,
ob alles, was Gott erkennt, eine eigene Idee hat.7 Bezüglich der Ideen
für Individuen gibt Thomas die Auffassung Piatons wieder, wonach
die Individuen keine eigenen Ideen haben. Dies sei einerseits der
Fall, da die Einzeldinge durch Materie individuiert werden, und
andererseits, weil sich die Intention der Natur auf die Arten richte, während

die Individuen nur zur Erhaltung der Arten produziert würden.8
Der Text der Summa selbst läßt nicht erkennen, ob Thomas hier

Piaton zustimmt. Zwar macht Thomas geltend, daß sich nach christlicher

Lehre die Vorsehung auch auf das Singuläre bezieht, jedoch
bemerkt er an dieser Stelle nicht ausdrücklich, daß damit Piaton
widerlegt ist. Tatsächlich wird in der Folge — etwa von Duns Scotus —

diese Passage so interpretiert werden, als wolle Thomas hier Piaton
zustimmen.9 Liest man diese Stelle jedoch vor dem Hintergrund
früherer Texte, wird die Intention des Thomas deutlicher. In De veritate

q. 3 a. 8 konstruiert Thomas den gleichen Gedankengang wie in der
Summa und verteidigt ausdrücklich gegen Piaton die göttlichen Ideen
der Individuen. Als Christ nimmt Thomas nämlich an, Gott sei auch

7 «Videtur quod non omnium quae cognoscit Deus sint ideae in ipso.» S.Th. I
q. 15 a. 3; Leon. IV, 204a. Cf. hierzu Boland, V., Ideas in God according to
Saint Thomas Aquinas. Sources and Synthesis, Leiden-New York-Köln: Brill
1996, 226-227 (Studies in the History of Christian Thought 69); WlPPEL, J.F.,
Thomas Aquinas on the Divine Ideas, Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval
Studies 1993, 40-42 (The Etienne Gilson Series 16).

8 «Individua vero, secundum Platonem, non habebant aliam ideam quam ide-
am speciei: tum quia singularia individuantur per materiam, quam ponebat esse

increatam, ut quidam dicunt, et concausam ideae; turn quia intentio naturae
consist« in speciebus, nec particularia producit, nisi ut in eis species salventur.»
S.Th. I q. 15 a. 3 ad 4; Leon. IV, 204b. Cf. PLATON, Phaidon lOOr-lOlr. In diesem
Text werden die Individuen als Teilhabe an den Ideen verstanden, was Thomas
als Individuation durch Materie interpretiert, cf. In Metaph. I lect. 10; ed. Parmae
XX (1856), 21Ak «Individuum autem est homo per partecipationem, inquantum
natura speciei in hac materia designata participatum.» 274L-275a: «Socrates vero
vel Plato, quia habet praeter naturam speciei principium individuans quod est
materia signata, ideo dicitur secundum Platonem participate speciem.» Cf. auch
Timaios 29a, 51 a, 51 d. Auch nach Aristoteles richtet sich die Naturabsicht auf die
Artnatur, cf. De anima B 4, 415a 26—415h 7.

9 Cf. Anm. 41. Noch in der Ratio Studiorum der Jesuiten von 1586 wird Thomas

unterstellt, er leugne in diesem Text die Ideen der Individuen. Cf. PACHTLER,

G.M. (ed.), Ratio Studiorum et Institutiones Scholasticae Societatis Jesu, Berlin:
Hoffmann & Comp. 1887, 32.



Ideen der Individuen und intentio naturae 141

die Ursache des Singulären, und zwar hinsichtlich der Form und des

Stoffes. Hier weist er ebenfalls auf die Vorsehung hin, aber an dieser
Stelle mit der klaren Schlußfolgerung, daß in Gott durchaus Ideen
des Singulären anzunehmen sind.10 Auch nach dem Quodlibet beziehen

sich die göttlichen Ideen auf die Individuen, wenngleich nur
zweitrangig.11

Trotz der Kritik an Piaton teilt Thomas zwei Grundsätze mit
seiner Auslegung Piatons: die Individuation durch Materie und das Stehen

der Naturabsicht bei der Artnatur.12
Für Thomas ist dabei die Auffassung, die Materie fungiere als In-

dividuationsprinzip, kein Hindernis für die Annahme göttlicher Ideen
der Individuen. Sofern Gott der Ursprung auch der Materie sei,
erkenne er sie auf vollkommene Weise, und folglich auch die durch sie

individuierten Einzeldinge.13
Besondere Aufmerksamkeit verdient hingegen die Tatsache, daß

Thomas mehrfach betont, die Absicht der Natur mache bei der
Artnatur halt. Zwei Aspekte zeichnen sein Verständnis der Naturabsicht
aus: 1. Das, worauf sich die Naturabsicht richtet, muß etwas Bestän-

10 De veritatel q. 3 a. 8 in corp.; Leon. XXII, 115è-116a: «Dicendum quod
Plato non posuit ideas singularium sed specierum tantum, cuius duplex fuit ratio:
una quia secundum ipsum, ideae non erant factivae materiae sed formae tantum
in his inferioribus, singularitatis autem principium est materia, secundum formam
vero unumquodque singulare collocatur in specie, et ideo idea non respondet
singulari in quantum singulare est sed ratione speciei tantum; alia ratio esse po-
tuit quia idea non est nisi eorum quae per se sunt intenta, ut ex dictis patet,
intentio autem naturae est principaliter ad speciem conservandam, unde quamvis
generatio terminetur ad hune hominem, tarnen intentio naturae est quod generet
hominem Nos autem ponimus Deum causam esse singularis et quantum ad

formam et quantum ad materiam, ponimus etiam quod per divinam providentiam
diffiniuntur omnia singularia, et ideo oportet nos etiam singularium ponere ideas.»
Cf. In Sent. I d. 36 q. 1 a. 1 in corp.; ed. Mandonnet, vol. I, Paris: Lethielleux
1929, 832.

11 Cf. Quodl VIII q. 1 a. 2 in corp; Leon. XXV, 54a-55a.
12 Cf. S. c. Gent. III c. 59; Leon. XIV, 164ab: «De perfectione autem naturalis

esse sunt naturae specierum, et earum proprietates et virtutes: ad naturas enim
specierum intentio naturae fertur; individua enim sunt propter speciem.» S.Th. I
q. 85 a. 3 ad 4; Leon. V, iilb: «Sed natura generis comparatur ad naturam speciei
magis per modum materialis principii, quia natura generis sumitur ab eo quod est
materiale in re, ratio vero speciei ab eo quod est formale; sicut ratio animalis a

sensitivo, ratio vero hominis ab intellectivo. Et inde est quod ultima naturae
intentio est ad speciem, non autem ad individuum, neque ad genus, quia forma est
finis generationis, materia vero est propter formam.»

13 Cf. In Sent. I d. 36 q. 1 a. 1 in corp.; loc. cit. (Anm. 10); Quodl. VIII q. 1

a. 2 in corp; Leon. XXV, 54ab.



142 Ideen der Individuen und intentio naturae

diges sein.14 2. Die Naturabsicht ist letztlich Ausdruck der Absicht
des Schöpfers15, und Gott lenkt die Dinge zur Erfüllung der
Naturabsicht.16 Was die Naturabsicht hinsichtlich des Menschen betrifft,
so lehrt der späte Thomas, sie richte sich hier aufgrund seiner
unsterblichen Geistseele vorrangig auf die Individuen.17

II. Heinrich von Gent

Anders als Thomas nimmt Heinrich von Gent wiederholt zur
Annahme von Ideen der Individuen ablehnend Stellung.18

Bereits in Quodlibet II q. 1 behauptet Heinrich, Gott habe nur
von den Wesenheiten eigene Ideen. Dieselbe Idee einer Wesenheit
bzw. Artnatur beziehe sich auf deren verschiedene Supposita bzw.
Individuen, und nur so erreichten die Ideen die Individuen. Wenngleich

es nur von der Wesenheit Ideen gebe, habe doch jede Idee
mehrere «Ideenbezüge» auf die verschiedenen Supposita, «gleichsam
als eine vervielfältigte Idee.» 19

14 S.Th. I q. 98 a. 1 in corp.; Leon. V, 436ab\ «Id enim per se videtur esse de

intentione naturae, quod est semper et perpetuum.» Cf. De potentia q. 5 a. 9 ad 3;

Quaestiones Disputatae, II, Turin: Marietti 1965, 1544.
15 S.Th. I q. 98 a. 1 in corp.; Leon. V, 436£: « per se intenta a natura, vel

potius a naturae Auetore, qui solus est humanarum animarum creator.»
16 De potentia q. 5 a. 9 arg. 3; ed. cit. (Anm. 14), 152k «Praeterea, impossibile

est quod intentio naturae frustretur, cum naturae intentio sit ex hoc quod natura
a Deo in finem dirigitur.»

17 S.Th. I q. 98 a. 1 in corp.; Leon. V, 436b: «Sic igitur homini ex parte corporis,

quod corruptibile est secundum naturam suam, competit generatio. Ex parte
vero animae, quae incorruptibilis est, competit ei quod multitudo individuorum
sit per se intenta a natura, vel potius a naturae auetore, qui solus est humanarum
animarum creator.» Im entgegengesetzten Sinn äußerte sich Thomas noch in
Quodl. VIII q. 1 a. 2 in corp; Leon. XXV, SAh.

18 Cf. PAULUS, J., Henri de Gand. Essai sur les tendances de sa métaphysique,
Paris: Vrin 1938, 370-376 (Études de philosophie médiévale 25).

19Quodl. II q. 1 in corp.; Opera omnia VI, 5: « sicut ipsa essentia rei una
est in se et plures in relatione ad supposita, sic ipsa idea eiusdem essentiae una
est ut respicit ipsam essentiam absolute, plures est in quantum respicit ipsa
supposita sub identitate essentiae.» Ibid., 6: « una idea essentiae unius sub diversis
respectibus idealibus eiusdem essentiae ad diversa supposita eius non est diversae
ideae, sed una tantum habens plures respectus ideales ad diversa supposita eiusdem

essentiae quasi una idea plurificata.»



Ideen der Individuen und intentio naturae 143

In Quodlibet V q. 3 fragt Heinrich, «ob in Gott eine unendliche
Anzahl von Ideen oder erkannten Dingen anzunehmen ist.»20 Diese
Frage beantwortet er verneinend. Er sieht die Gefahr gegeben, eine
unendliche Anzahl an Ideen könnte mit der Unendlichkeit der
Wesenheit Gottes in Konkurrenz treten. Jeder Idee entspreche ein
bestimmter Grad an Vollkommenheit; die Vollkommenheit Gottes wäre

dann nicht größer als die mit unzählig vielen Ideen gegebene
Vollkommenheit der Gesamtheit der Geschöpfe, denn nach Aristoteles
könne ein Unendliches nicht größer oder kleiner als ein anderes
sein.21

Eigene Ideen der Individuen lehnt Heinrich wiederum ab; allein
die Artnaturen hätten in Gott je eine Idee.22 Nachdem also die Ideen
der Individuen ausgeschieden sind, würde die Annahme unendlich
vieler Ideen eine unendliche Anzahl von Arten implizieren. Nun
bringt Heinrich diese Problematik mit Fragen der Individuation in
Zusammenhang. Die Vervielfältigung der Individuen geschehe «durch
Materie oder durch ein materiales Prinzip»23, weshalb einer unend-

20Quodl. V q. 3; ed. Badius, Parisii, 1518; I, 155rN: « utrum in Deo sit po-
nere aliquam infinitatem idearum vel cognitorum.»

21 Quodl. V q. 3 arg. 1 in opp.; I, 155p N: «Contra. Si in Deo essent infinitae
ideae, et per illas infinita secundum species <cognoscerentur> [ed. Badius: co-
gnoscerent], cum cuilibet ideae respondeat gradus determinatus perfectionis in
creatura, ergo licet essentia cuiuslibet creaturae secundum speciem esset finitae
perfectionis, tarnen totalitas, sive universitas essentiarum perfectionis omnium
creaturarum, simul infinitatem quandam perfectionis importaret. Et secundum
Philosophum primo Caeli et Mundi, infinitum infinito neque maius sit, neque
minus; ergo perfectio Dei non erit maior perfectione universitatis creaturarum,
neque ista minor ilia, quod est absurdum.» Cf. ARISTOTELES, De caelo A 6, 274«
7-8. Die Argumentation bei Heinrich ist eine Konsequenz aus seiner Annahme
eines esse essentiae, das ihm zufolge den Ideen bereits vor der Schöpfung
zukommt, cf. Summa a. 21 q. 4 in corp.; ed. Badius, Parisii, 1520; I, 127rO—127? P;
cf. PAULUS, Henri de Gand, op. cit. (Anm. 18), 21-43. Für das Gegenargument
von Scotus cf. Rep. I A d. 36 q. 3-4 n. 82; ed. NOONE, T., in: Medioevo 24 (1998)
359-453. Die Annahme der begrenzten Anzahl der möglichen Arten vertritt
Heinrich außer in Quodl. V q. 3 auch in Quodl. VIII q. 8. In Quodl. XI q. 11

schwächt er diese Auffassung ab. Cf. PORRO, P., Ponere statum. Idee divine, perfe-
zioni creaturali e ordine del mondo in Enrico di Gand, in: Mediaevalia, Textos e

Estudios, 3 (1993) 109-159.
22Quodl V q. 3 in corp.; I, 155p O; ibid., 155p Q: «Nihü enim habet ideam in

Deo, aut imitabilitatem, aut cognoscibilitatem per quam res ipsa cognoscibilis est
a Deo, nisi sit natura aut essentia specifica in esse quiditativo.»

23 Die Materie ist für Heinrich freilich kein universales Individuationsprinzip,
cf. Quodl II q. 8 in corp.; Opera omnia VI, 47: «Patet igitur clarissime quod
materia et quantitas non possunt dici praecisa ratio et causa individuationis et di-



144 Ideen der Individuen und intentio naturae

liehen Zahl von Individuen nichts entgegenstehe.24 Die Vermehrung
der Arten hingegen geschehe durch die Form; hier könne es kein
Fortschreiten ins Unendliche geben.25 Heinrich wird noch deutlicher:
Die Materie sei ein Prinzip der Verringerung, die Form hingegen der
Hinzufügung.26 Weil bei der Individuation folgheh eine Verringerung
stattfinde, bei der Vermehrung der Arten hingegen eine Hinzufügung
(die nicht ins Unendliche fortschreiten könne)27, hat Heinrich keine
Bedenken, eine unendliche Zahl von Individuen anzunehmen, neigt
aber dazu, eine unendhehe Zahl von Arten und damit von Ideen
abzulehnen.28

In Quodlibet VII q. 1—2 tritt der Zusammenhang zwischen den
Ideen der Individuen und dem Individuationsprinzip noch deutlicher
hervor. Hier geht es um die Frage, ob jegliches eine eigene Idee in

stinetionis individuorum eiusdem speciei, licet sunt causa eius in rebus materiali-
bus et corporalibus.» Die geistigen Substanzen werden nach Heinrich durch ihre
Subsistenz individuiert, cf. ibid., 50. Die Geistseele werde jedoch durch den Leib
individuiert, cf. ibid., 52-53. In späteren Texten ist überwiegend von der Negation

als Individuationsprinzip die Rede, cf. unten, Anm. 35. Zur Individuation
bei Heinrich von Gent cf. BROWN, St.F., «Henry of Ghent», in: Gracia, J.J.E.
(ed.), Individuation in Scholasticism. The Later Middle Ages and the Counter-
Reformation, 1150-1650, New York: State University of New York Press 1994,
195-219 Suny Series in Philosophy); Aertsen, J.A., «Die Thesen zur
Individuation in der Verurteilung von 1277, Heinrich von Gent und Thomas von
Aquin», in: IDEM/SPEER, A., (eds.), Individuum und Individualität im Mittelalter,
Berlin-New York: Walter de Gruyter 1996, 249-265 (Miscellanea Mediaevalia 24).

24 Quodl. V q. 3 in corp.; I, 155 p R: «Unde quia generatio hominum et univer-
saliter multiplicatio individuorum per materiam est aut modo materiali sub specie,

sicut et divisio continui, ideo absque omni inconvenienti potest procedere in
infinitum, nec oportet dare processum huiusmodi aliquando finiri secundum
actum.»

25 Quodl. V q. 3 in corp.; I, 155p S-156r S: «E converso autem multiplicatio
specierum secundum gradus perfectionis est per formam <secundum> determi-
nationem Philosophi non potest propter naturam formae augmentum procedere
in infinitum, quia necesse esset dare possibilitatem essendi aliquod corpus
infinitum.»

26Quodl. V q. 3 in corp.; I, 156rT: « diminutio est in re ad nihil, cuius
causa est materia, et additio est ad esse, cuius causa est forma. Et infinitas inest
penitus per materiam, sicut finitas per formam.»

21 Quodl. V q. 3 ad 1; I, 157r A: « processus addendo ad formam non potest
procedere in infinitum.» Cf. Quodl. V q. 3 in corp.; I, 156r S.

28 Quodl. V q. 3 in corp.; I, 156p V: «Quantum ergo ad infinitatem idearum in
Deo, vel ad cognita circa essentias creaturarum, non video quomodo potest in
Deo poni infinitas. Quod tarnen propter rei profunditatem et eius elongationem a

nostro intellectu negare non audeo, nec contrarium assero, sed tantum ingénia
studiosorum ad tarn abditorum investigationem excito.»



Ideen der Individuen und intentio naturae 145

Gott hat.29 Erneut schließt Heinrich aus, daß den Individuen eigene
Ideen zuzusprechen sind. Die Begründung lautet, daß die Individuen
der Artnatur nichts Reales (nihil rei) hinzufügen.30 Da ein Individuum
keinen anderen Seinsgehalt aufweise als seine Artnatur, seien den
Individuen in Gott auch keine Ideen zuzusprechen, die von denjenigen
der jeweiligen Artnatur verschieden wären.31

Der Grund für die Ablehnung der göttlichen Ideen der Individuen

ist in der Bestimmung des Individuationsprinzips als Negation
zu suchen. Heinrich erwähnt im Zusammenhang mit den Ideen der
Individuen ausdrücklich den negativen Charakter der Individuation.
Er sieht eine Analogie zwischen der Individuation der Artnatur und
der Einteilung eines Kontinuum in diskrete Teile gegeben.32 Diese
Einteilung geschehe durch Negation. Negationen hätten jedoch keine
eigenen Ideen in Gott33, und folglich auch nicht die diskreten Teile
gegenüber dem Kontinuum oder die Individuen gegenüber der
Artnatur. Anderswo stellte Heinrich bereits den negativen Charakter der
Teilung eines Kontinuum in diskrete Teile dar: Sie geschehe durch
Trennung, wie auch bei der Individuation geistiger Substanzen durch
deren Subsistenz die Individuen voneinander getrennt würden.34

29Quodl VII q. 1-2; Opera omnia XI, 3: « arguebatur quod quaelibet res
habet propriam ideam in Deo.»

30Quodl. VII q. 1-2 in corp.; Opera omnia XI, 8: «Similiter neque individua
sub specie [habent ideam in Deo], eo quod nihil rei addunt super essentiam spe-
ciei ad id quod est reale in ipsa, sive fuerit forma tantum, ut in angelis (non enim
est alia ratio formalis angeli simpliciter et huius angeli, quia non differunt nisi si-
cut indeterminatum et determinatum), sive fuerit compositum ex materia et
forma, ut in corporalibus.»

31 Quodl. VII q. 1-2 in corp.; Opera omnia XI, 9: « non est alia ratio ipsius
speciei et individuorum sub ipsa quare nec alia idea.»

32 Cf. Quodl. VII q. 1-2 in corp.; Opera omnia XI, 11-17. Ausgangspunkt ist
folgende Behauptung Heinrichs: « numeri de praedicamento quantitatis proprie
non habent propriam ideam, sed solum illam quae est formae continuitatis»,
Quodl. VII q. 1—2 in corp.; Opera omnia XI, 9.

33 Quodl. VII q. 1-2 in corp.; Opera omnia XI, 10: « numerus sive discreta
quantitas nihil addit super continuum nisi rationem negationis aut respectus
partium ad invicem. Ex quibus habet aliam rationem mensurandi quam habet quantitas

continua, et est altera species quantitatis quam sit continua. Negationes au-
tem seu privationes non habent proprias ideas in Deo, quia non sunt natae co-
gnosci nisi per ideam habitus.»

34 Qu°dl. II q- 8 in corp.; Opera omnia VI, 50: «Et ita, sicut continuum ex se

est divisibile in partes quantitativas quas continet in se indivisas, et eo solo divi-
ditur secundum eas quod ab invicem separantur, utraque partium recipiente in se

perfectam rationem continui sed partialiter quantitatem molis, sic essentia speciei



146 Ideen der Individuen und intentio naturae

Diese Aussagen stehen mit der Bestimmung des Individuati-
onsprinzips in Quodlibet Y q. 8 als doppelte Negation im Einklang.
Verneint wird so die Möglichkeit der Vervielfältigung des Individuums

und dessen Identität mit anderen Dingen.35
Sofern also Heinrich die Individuation als einen negativen

Vorgang, als Einschränkung, Abgrenzung und Verringerung auffaßt,
spricht er den Individuen keine eigenen Ideen zu.36

III. Duns Scotus

Im Gegensatz zu Heinrich von Gent faßt Duns Scotus die
Individuation bekanntlich als Seinszuwachs auf, und entschieden behauptet
Scotus, daß die Individuen in Gott eigene Ideen haben.

Duns Scotus' Lehre vom Individuationsprinzip als einer positiven

Seiendheit, die der Artnatur hinzukommt37, hat in der Literatur
häufige Beachtung gefunden.38 Ein wenig beachteter Text, der mit
dem Thema der Ideen und der Individuation zusammenhängt, findet
sich in der Keportatio I A d. 36 q. 3—4.39 Scotus fragt dort, ob Gott für

angelicae ex se est divisibilis in partes essentiales quas virtute continet in se
indivisas, et eo solo dividitur secundum eas quod per subsistentiam actualem appo-
sitam separantur ab invicem, utroque eorum recipiente in se perfecte rationem
essentiae.»

35 Quodl. V q. 8 in corp.; I, 166r M; cf. Quodl. XI q. 1 in corp.; II, 438v Q.
36 Diese Auffassung bestätigt Heinrich in einem späteren Text, cf. Quodl. IX

q. 2 in corp.; Opera omnia XIII, 33.
37 Cf. Ord. II d. 3 p. 1 q. 5-6 n. 170; Vat. VII, 475.
38 Für ein Verzeichnis neuerer Literatur zur Individuation bei Scotus cf.

DumONT, St.D., «The Question on Individuation in Scotus' <Quaestiones super
Metaphysicam»), in: SlLEO, L., (ed.), Via scoti. Methodologia ad mentem Joannis
Duns Scoti, Atti del Congresso Scotistico Internazionale Roma 9-11 marzo 1993,
Bd. 1, Rom: Edizioni Antonianum 1995, 193-227, hier 196, Anm. 7. Cf. auch
Noone, T., Individuation in Scotus, in: American Catholic PhilosophicalQuarterly 69

(1995), 527-542; Hoffmann, T., Individuation bei Duns Scotus und bei dem
jungen Leibniz, in: Medioevo 24 (1998) 31-87.

39 Ed. cit. (Anm. 21). Den Text, der in der Edition von Wadding-Vivès als

Keportatio Parisiensis I des Duns Scotus ausgegeben wird, identifizieren die Editoren

der Editio Vaticana mit den Additiones Magnae in I Sent, des Wilhelm von
Alnwick, cf. BaliC, C. et al., Disquisitio historico-critica, 145*. Die Keportatio I A
wird hingegen als von Scotus autorisierte Nachschrift betrachtet, cf. Disquisitio
historico-critica, 125*—126*. Wenngleich der Text der Keportatio I A von den
Additiones Magnae in I Sent, abweicht, ist die Thematik dennoch weitgehend in dem
in der Vivès-Ausgabe gedruckten Text enthalten, cf. I d. 36 q. 3—4; Viv. XXII,
446Ä-46D.



Ideen der Individuen und intentio naturae 147

jegliches von ihm Verschiedene unterschiedliche Ideen hat und ob
Gott unendlich viele Ideen hat.40 Wenngleich Duns Scotus hier auf
Fragen der Individuation nur zweitrangig zu sprechen kommt, so

tritt doch an dieser Stelle besonders deutlich hervor, wie in seiner
Sicht das Individuum gegenüber der Artnatur zu bewerten ist.

Scotus setzt sich in diesem Text mit den erwähnten Lehren von
Thomas von Aquin und Heinrich von Gent auseinander.
Bemerkenswert ist, daß Scotus hier die Ansicht des Thomas von Aquin
fälschlich dahingehend interpretiert, als wolle Thomas eigene Ideen
für Individuen leugnen.41

Die beiden Gründe, die in der Summa Theologiae für die Ablehnung

eigener Ideen der Individuen erscheinen, lehnt Scotus ab:
sowohl die Annahme der Individuation durch Materie, als auch die

Behauptung, die intentio naturae richte sich auf die Artnatur. Bei der
Individuation — entgegnet Scotus — sei nicht allein die Materie beteiligt,
sondern ebenfalls die Form. So, wie das Individuum dem washeitli-
chen Sein der Artnatur eine materielle Bestimmung (condicio materiae)

hinzufüge, so füge es auch eine formelle Bestimmung (condicio formae)
hinzu.42

Besonders aufschlußreich für die Frage der Gewichtung der
Individualität gegenüber der Allgemeinheit ist Scotus' Stellungnahme

40 Rep. I A d. 36 q. 3-4 n. 1; ed. cit.: «Uttum Deus omnium aliorum a se
distincte cognitorum habeat distinctas ideas»; ibid n. 6: « utrum Deus habeat in-
finitas ideas.»

41 Cf. Rep. I A d. 36 q. 3-4 n. 28; ed. cit.: «Quod enim quinto dicit quod indi-
viduum non habet ideam, turn quia individuatio fit per materiam, tum quia indi-
viduum non est de intentione naturae: utrumque est falsum.»

42 Rep. I A d. 36 q. 3-4 n. 29; ed. cit. In der Ordinatio drückt sich Scotus
dahingehend vorsichtiger aus, daß er dort sagt, die individuierende Realität bestehe
in der «letzten Wirklichkeit» der Form. Cf. Ord. II d. 3 p. 1 q. 5-6 n. 180; Vat.
VII, 479; ibid. n. 188; Vat. VII, 483. Im Metaphysikkommentar spricht Scotus
bedenkenlos von einer Individuation durch die Form, cf. In Metaph. VII q. 13

n. 84; OPh (Opera Philosophica, St. Bonaventure, 1997ff.) IV, 246: « natura
est haec per substantiam aliquam quae est forma; et prior hic lapis, et per
formant individualem distinguitur ab alio individuo.» R. Wood hat darauf hingewiesen,

daß Scotus zwei Bedeutungen von Form kennt: einerseits als Washeit (cf.
Lect. II d. 3 p. 1 q. 3 n. 189; Vat. XVIII, 289), andererseits als Akt (cf. Ord. I d. 8

p. 1 q. 3 n. 113—115; Vat. IV, 206-207). Nur in der zweiten Bedeutung kann die
Form als Individuationsprinzip verstanden werden. Cf. WOOD, R., «Individual
Forms. Richard Rufus and John Duns Scotus», in: HONNEFELDER, L./WOOD, R./
DREYER, M. (eds), John Duns Scotus. Metaphysics and Ethics, Leiden-New York-
Köln: Brill 1996, 251-272, hier 267-269 (Studien und Texte zur Geistesgeschichte

des Mittelalters 53).



148 Ideen der Individuen und intentio naturae

zur intentio naturae. Gegen die Behauptung in der Summa Theologiae,

nach der die Individuen nur um des Erhalts der Arten willen daseien,
nimmt Scotus an, die Intenüon der Natur bestehe insbesondere darin,

Individuen zu produzieren.43 Scotus hält die Annahme des Thomas

für widersprüchlich, wonach die Vorsehung Gottes sich vorwiegend

auf die Individuen erstrecke, während dennoch die Naturab-
sicht bei der Artnatur haltmache. Dem entgegnet Scotus, daß Dinge,
die selbst der Erkenntnis entbehren, auf das Ziel der Vorsehung von
einem höheren Prinzip gelenkt werden müssen. Wenn also die (von
Gott geschaffene) Natur Individuen hervorbringt, und wenn zudem
die Vorsehung überwiegend die Individuen betrifft, so könne die
Naturabsicht nicht bei den Arten stehenbleiben.44

Als Beweis dafür, daß dem Individuum gegenüber der Artnatur
ein Mehr an Sein zukommt, macht Scotus ferner geltend, daß man
zweifeln könne, ob der zweiten Substanz (also der Wesensnatur) ein
reales Sein außerhalb des Denkens zukommt; was das Individuum
betrifft, so sei dessen reales Sein hingegen offensichtlich.45

43 Kep. I A d. 36 q. 3-4 n. 30; ed. cit.: «Quod etiam dicit quod individuum
non est de intentione naturae et tarnen quod Providentia divina est primo circa
individua, videntur contradictoria, quia agens propter finem et non cognoscens
ipsum, non agit propter finem nisi in quantum dirigitur ab agente superiori
cognoscente finem. Ergo si natura producit individuum in quantum dirigitur a Deo
et Dei Providentia consistit non solum in speciebus, sed principaliter in indivi-
duis, oportet quod intentio naturae non solum sit circa species, sed principalius
circa individua producenda.»

44 Ibid.
45

Rep. I A d. 36 q. 3-4 n. 31; ed. cit.: «Item, individua et primae substantiae
sunt maxime substantiae, quia quaelibet talis dicit unitatem et entitatem maxime
realem. Substantia autem secunda, quae est species, non est maxime substantia,
quia non est nisi in primis substantiis realiter exsistens. Et ita dubium est sicut de

entitate, ita et de unitate eius, utrum sit realis extra animam vel non. Constat
autem quod unitas et entitas individui est realis extra animam. Ergo cum natura
maxime intendat illud quod est maioris perfectionis et entitatis, mirum esset si

species esset de eius intentione, praetermissis individuis.» Diese Bemerkung zum
realeren Sein des Individuums steht freilich nicht mit der Auffassung des Thomas

von Aquin im Widerspruch. Cf. Thomas VON Aquin, S. c. Gent. I c. 65;
Leon. XIII, 179a; De veritate q. 3 a. 8 arg. 2 in opp.; Leon. XXII, 115b. - Die
Bemerkung, man könne an dem Realitätscharakter der «zweiten Substanz», also der
Wesensnatur bzw. der natura communis zweifeln, widerspricht keineswegs der
scotischen Auffassung, nach der ihr reales Sein zukommt. Vielmehr deutet dies
auf die Notwendigkeit hin, deren Realität erst zu beweisen. Dies unternimmt
Scotus in Ord. II d. 3 p. 1 q. 1 n. 10—28; Vat. VII, 395—402.



Ideen der Individuen und intentio naturae 149

Zur Intention der Natur bemerkt Scotus abschließend: « die
Intention der Natur steht in der Art, sofern sie eine vollkommenere
Natur ist als die Natur der Gattung; und im Individuum steht sie,
sofern es ein vollkommeneres, das heißt realeres Seiendes ist als die
Seiendheit der Art.» 46

Gegen die Auffassung Heinrichs von Gent, die Artnatur allein
habe eigene Ideen, und die Individuen seien von Gott hinreichend
durch die Idee der Artnatur erkennbar, bringt Scotus zwei
Argumente vor. Beiden Argumenten liegt der Gedanke zugrunde, daß das

Individuum ein Mehr gegenüber der Artnatur beinhaltet.
1. Wenn angenommen wird, die Erkenntnis der Artnatur genüge

zur Erkenntnis der Individuen, so wendet Scotus ein, daß auf diese
Weise die Individuen nur konfus, nicht deutlich (distincte) erkannt
werden können.47

2. Sollte hingegen das Individuum auf vollkommene Weise durch
die Idee der Artnatur erkennbar sein, würde das bedeuten, daß jegliches

Positive, was das Individuum enthält, auch in der Artnatur
enthalten ist. Das Individuum würde also der Artnatur nur eine Privation

oder eine Negation hinzufügen, und so wäre das Individuum,
wie Scotus folgert, ein Nichtseiendes. Scotus bemerkt, daß genau
dies der Auffassung Heinrichs von Gent entspricht, die Individuation

geschehe durch doppelte Negation. Dies lehnt der Doctor Sub-
tilis freilich ab.48

46 Rep. I A d. 36 q. 3-4 n. 60; ed. cit.: «Ad aliud de intentione naturae, dico
quod intentio naturae sistit in specie tanquam in natura perfectiori quam sit
natura generis; et in individuo tanquam in ente perfectiori, id est, realiori, quam sit
entitas speciei.» Cf. Ord. II d. 3 p. 1 q. 7 n. 251; Vat. VII, 514: «Et simpliciter in-
dividua intenduntur ab ipso Primo prout ipsum intendit aliquid <aliud a se> non ut
finem, sed ut aliquid aliud ad finem; unde propter bonitatem suam communican-
dam, ut propter suam beatitudinem, plura in eadem specie produxit. In principa-
lissimis autem entibus est a Deo principaliter intentum individuum.»

47 Rep. I A d. 36 q. 3-4 n. 39; ed. cit.: «Contra hoc quod dicit quod individua
non habent distinctas ideas. Quia illud requirit propriam rationem cognoscendi
quod per nullius alterius rationem potest distincte cognosci; sed tale est individuum.

Quia si per alterius rationem posset distincte cognosci, hoc esset per
rationem quiditativam speciei. Sed per illam non potest distincte cognosci, quia
quod solum est commune per praedicationem, nec virtualiter contineat alia nisi in
potentia et confuse, non est ratio distincte cognoscendi contenta sub eo. Tale est
species respectu individuorum. Ergo si debeant cognosci distincte secundum
proprias rationes eorum, hoc erit per proprias et distinctas ideas eorum.»

48 Ibid.: «Item, si perfecte cognosceretur individuum per ideam speciei, ergo
quidquid positivum dicit individuum continetur in natura specifica. Et ita nihil
addet super speciem nisi privationem vel negationem, et ita individuum se-



150 Ideen der Individuen und intentio naturae

Scotus selbst lehrt dementsprechend ausdrücklich, daß den
Individuen in Gott eigene Ideen zuzusprechen sind. Jegliches positive
Seiende außer Gott habe eine eigene Idee.49 Leicht einzusehen ist
diese Lösung, wenn man mit Scotus unter der göttlichen Idee dasjenige

versteht, was jeweils in Gott als Sekundärobjekt Gegenstand
seiner Erkenntnis ist: die Idee als obiectum cognitum.50 Scotus sieht die
Annahme von göttlichen Ideen der Individuen aber auch dann
gefordert, wenn man die Idee wie Thomas und Heinrich als

Erkenntnisprinzip für Gottes Erkenntnis des Geschöpfes und als gedankliche

Relation der Nachahmbarkeit auffaßt. Identifiziert man die Idee
mit dem von Gott erkannten Objekt, so seien Ideen der Individuen
zuzugeben, da jedes Individuum ein distinkt Erkennbares ist.51

Versteht man mit Thomas und Heinrich unter der Idee eine gedankliche
Relation der göttlichen Wesenheit zu den Objekten, so sei ebenfalls
eine Idee für das Individuelle zuzugeben52, denn so, wie der mensch-

cundum se esset non-ens, et per consequens vel in nullo positivo differt species
et individuum, vel si in aliquo différant, et individuum aliquid positivum addat

super quiditatem speciei. Secundum illud non perfecte cognoscetur per ideam
speciei, sed per propriam ideam. Ipse tarnen ponit individuationem fieri per du-
plicem negationem, quod est falsum, quia tunc individuum esset formaliter
duplex negatio.»

49
Kep. I A d. 36 q. 3—4 n. 45; ed. cit.: «Respondeo ergo ad primam quaestio-

nem cum alio doctore antiquo, quod idea, sive accipiatur pro principio cognos-
cendi vel pro principio operandi (quia quaelibet idea - ut credo - utroque modo
potest accipi) ipsa est distincta cuiuslibet positivi alterius a Deo, sive sit factibile
in se sive in alio, sive sit respectivum sive absolutum.»

50 Cf. Ord. I d. 35 q. un. n. 40; Vat. VI, 261: «Secundum autem istam descrip-
tionem videtur quod dapis intellectus> possit dici idea: ipse enim habet omnes
istas condiciones.» Cf. noch deutlicher Kep. I A d. 36 q. 1-2 n. 56; ed. cit.: «Et
sic patet quod idea non est relatio aliqua sed obiectum cognitum in mente divina
in quo sunt creaturae obiective.»

51 Kep. I A d. 36 q. 3-4 n. 46; ed. cit.: «Quod potest persuaderi, sive idea po-
natur obiectum cognitum sive ratio cognoscendi. Si autem idea ponatur obiectum
cognitum — quod credo esse de intentione Augustini, - manifestum est quodlibet
positivum (quomodocumque habeat esse) habere per se propriam et distinctam
ideam in Deo. Quia ex quo est obiectum cognitum, quidquid est obiectum
distincte cognoscibile a Deo habet distinctam ideam. Sed quodlibet dictorum sive
sit in se factibile per se vel in alio sive absolutum sive respectivum, est obiectum
distincte cognoscibile ab intellectu divino, quia perfectionis est in intellectu no-
stro quod potest omnia ilia ut distincta cognoscibilia cognoscere. Ergo omne vel
singulum illorum habet propriam et distinctam ideam.»

52 Kep. I A d. 36 q. 3-4 n. 47; ed. cit.: «Si etiam idea sit quidam respectus ra-
tionis in essentia divina ad obiecta, sive talis respectus sit necessarius ad haben-



Ideen der Individuen und intentio naturae 151

liehe Intellekt die göttliche Wesenheit mit jeglichem Positiven in
(gedankliche) Beziehung bringen kann, so könne das auch der götthehe
Intellekt.53

Das Ergebnis — Gott hat nach Scotus Ideen der Individuen —

kann dem tieferen Verständnis einer anderen Aussage des Scotus
dienen. Bei der Erörterung des Individuationsprinzips in Ordinatio II
d. 3 p. 1 lehnt Scotus die Auffassung ab, nach der die Artnatur durch
die Existenz individuiert werde. Der Grund der Individuadon hegt
nach Scotus nicht erst in der tatsächlichen Existenz des Individuellen.

Vielmehr muß ein Ding bereits gänzheh auf einer vor-existenti-
ellen Ebene bis hin zu seiner Individualität bestimmt sein. Im Begriff
von «diesem Menschen» sei ja noch nicht eingeschlossen, daß er
tatsächlich existiert.54 Diese vor-existentielle Ebene kann wohl als ideelle

Ebene verstanden werden: Bevor «dieser Mensch» zur Existenz
kommt, entspricht ihm bereits als Individuum eine Idee in Gott.55

dam distinetam notitiam de rebus sive non, adhuc dico quod omnium aliorum a

Deo cognitorum distincte sunt distinetae ideae.»
53

Rep. I A d. 36 q. 3-4 n. 48; ed. cit.: «Cuius probatio est ista. Quia ad quae-
cumque et quoteumque obiecta potest intellectus creatus comparare essentiam
divinam, ut imitabilem ab eis — cum hoc sit perfectionis in eo - ad tot potest
intellectus divinis comparare se. Sed intellectus noster potest comparare essentiam
divinam ad omne positivum Sed essentia divina sub ista comparatione vel re-
spectu est idea.» Die Argumentationsstruktur entspricht dem scotischen Nachweis,

daß es in Gott gedankliche Relationen zu den Geschöpfen gibt, wenngleich
sich auch in ihnen - entgegen Thomas von Aquin und Heinrich von Gent — nicht
der Sinngehalt der Idee ausdrückt. Cf. Ord. I d. 35 q. un. n. 32; Vat. VI, 258;
Rep. I A d. 36 q. 1—2 n. 62—63; ed. cit.

54 Cf. Ord. II d. 3 p. 1 q. 3 n. 63; Vat. VII, 419-420: «Et si dicatur quod prae-
supponit omnem aliam distinetionem ab ilia quae est ad individua, sed illam quae
est quasi ad individuum causat, — contra: in coordinatione praedicamentali sunt
omnia quae per se pertinent ad illam coordinationem, circumscripto quocumque
quod nihil est illius coordinationis, quia secundum Philosophum I Posteriorum
<status est in quolibet praedicamento, in sursum et in deorsum>. Igitur sicut inve-
nitur supremum in genere praecise considerando illud sub ratione essentiae, ita
inveniuntur genera intermedia, et species et differentiae; invenitur etiam ibi infi-
mum, scilicet singulare, omnino circumscripta exsistentia actuali, — quod patet
evidenter, quia <hic homo> non plus includit formaliter exsistentiam actualem

quam <homo>.»
55 Generell wurde ja der Existenz keine eigene Idee zugeschrieben. Die

Existenz des jeweiligen Geschöpfes erkennt Gott nach Duns Scotus nicht als Idee
oder in einer Idee. Vielmehr weiß Gott, wie sich sein Wille entscheidet, das eine
Geschöpf zu schaffen und das andere nicht. Cf. Led. I d. 39 q. 1—5 n. 63; Vat.
XVII, 500: « intellectus divinus primo non est practicus, nec apprehendit
primo aliquid ut operandum, sed ostendit voluntati ut neutrum; voluntas autem



152 Ideen der Individuen und intentio naturae

Aus einem anderen Blickwinkel als demjenigen der Individuation
hat sich gezeigt, daß bei Duns Scotus das Individuum gegenüber der
Artnatur einen herausragenden Wert besitzt, der bei seinen Vorgängern

so klar und konsequent noch nicht hervortritt. Jedoch ist auch

offensichtlich, daß Scotus die eigentliche Intention des Thomas von
Aquin nicht richtig erfaßt hat.

Das Individuum bedeutet bei Scotus nicht Einschränkung der
Artnatur, sondern es beinhaltet ein Mehr an Sein, Erkennbarkeit und
damit auch an Wert. Die Unwiederholbarkeit des Individuums, die
sich in dessen Unmitteilbarkeit (incommunicabilitas) ausdrückt und die
im übrigen bei Duns Scotus grundlegend für das Verständnis des

Personbegriffs ist, muß in scotischer Sicht als positive Eigenschaft
des Individuums aufgefaßt werden.56

Zusammenfassung

Die ontologische Dignität, die man Individuen gegenüber der
Artnatur zuspricht, ist eng verwoben mit der Frage, ob es göttliche
Ideen der Individuen gibt. Scotus mißt den Individuen gegenüber
der Art einen höheren Rang bei und behauptet gegen Heinrich von
Gent und konsequenter als Thomas von Aquin, Gott habe eigene
Ideen der Individuen. Zugleich ist er der Auffassung, die intentio naturae

mache nicht bei der Artnatur halt, sondern sie erstrecke sich auf
die Individuen.

déterminât se ad unam partem, ponendo in esse vel non in esse, et tunc intellec-
tus apprehendit veritatem illius.» Cf. dazu SÖDER, J.R., Kontingenz und Wissen.
Die Lehre von den futura contingenta bei Johannes Duns Scotus, Münster: Aschendorff

1999, 166-183 (BGPhMA NF 49).
56 Ich danke R. Wood für hilfreiche Bemerkungen zu diesem Artikel und

T. Noone für die vorzeitige Bereitstellung der Edition von Reportatio I A d. 36.


	Ideen der Individuen und intentio naturae : Duns Scotus im Dialog mit Thomas von Aquin und Heinrich von Gent

