Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: La légitimité de la résistance : deux solutions chez saint Thomas
d'Aquin

Autor: Molnar, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761217

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761217
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PETER MOLNAR

La légitimité de la résistance

Deux solutions chez saint Thomas d’Aquin

I

Tous les auteurs appartenant a I'immense littérature dont 'objectif
potte, du moins partiellement, sur les idées politiques de saint Tho-
mas d’Aquin, sont loin de découvrir en ce domaine un systéme har-
monieux et pout toujours valable. Ils ont mis en lumiére beaucoup de
théses contradictoires dans I'oeuvre politique thomasienne, tout en
proposant des solutions diverses capables d’assurer la cohérence in-
terne de cette derniére. Certes, la divergence essentielle des idées po-
litiques de ce maitre nous frappe de prime abord, si nous tenons a la
cohérence doctrinale, au sens moderne de ce terme!. Premiérement,
on peut mentionner parmi les remarques politiques de Thomas, cel-
les, dans lesquelles une partie non négligeable de chercheurs ne cesse
de voir la préfiguration d’un systéme politique «constitutionnel», et
qui sont d’ailleurs maintes fois citées. Ce sont, avant tout, les deux
passages de la Somme Théologigue dans lesquels Thomas aborde la
question du gouvernement mixte (regimen mixtum)?* et les phrases ou
I'auteur présente la possibilité d’'un réle actif de la multitudo dans le
processus de la législation, ainsi que la mention du regimen politicum
que l'une des interprétations identifie a une «monarchie constitution-
nellen*, et 'idée d’une awuctoritas publica qui aurait le droit, au nom de la

! Voir dans son livre récemment paru, 'idée de Philippe BUC, concernant
«’apparente incapacité des écrits politiques médiévaux a poser des doctrines cohé-
rentes»: L’ambiguité du Livre. Prince, pouvoir et peuple dans les commentaires de
la Bible au Moyen Age [BUC 1994], Paris 1994, pp. 44—48.

2 Somme Théologigue 1-11 95,4 resp. et ibid. I-II 105,1 resp.

3 Thomas situe l’utilisation premiére du regimen mixtum dans ce contexte (voir
note 2). Les autres lieux principaux, relatifs a ce probléme: Somme Théologigue 1-11
90,3 resp. et resp. ad 3; ibid. I-I1 97,3 resp. ad 3.

4 Sententia libri Politicorum 1,1.



116 La légitimité de la résistance

communauté des gouvernés, de procéder contre un roi devenu tyran®.
I1 faut souligner, cependant, que la presque totalité de ces citations se
trouve dans un contexte alternatif ou les autres composantes de la
distinction ont la méme valeur argumentative. Celles-ci sont le pou-
voir exclusif du princeps/rex concernant la législation, le regimen regale,
le principe que le #yrannus ne doit subir que la contrainte de son éven-
tuel superior, et non celle de ses sujets. Ces théses ne sont pas moins
authentiques que les précédentes, bien qu’elles témoignent d’autres
genres de préférences philosophico-politiques. Il en est ainsi, par exem-
ple, pour I'identification du roi-législateur avec le princeps du droit ro-
main®, dans les passages ou saint Thomas d’Aquin affirme la supério-
rité de la monarchie, au sens absolu, parmi les diverses formes du
gouvernement de la classification aristotélicienne’, et les phrases ou il
charge le roi de la plenitudo potestatis®.

L’harmonisation de ces contradictions est d’autant plus difficile,
qu’elles se trouvent dans les mémes oeuvres de Thomas. Faute d’un
décalage chronologique significatif, la question du changement ou de
I’évolution des idées thomasiennes ne se pose pas en ce domaine. On
peut trouver chez notre auteur, cependant, un autre sujet politique ou
ses solutions contradictoires s’expliquent par la périodisation de ses
idées, a savoir la question de la légitimité et de 'opportunité de la ré-
sistance au tyran. Ce point sera le premier sujet de nos investigations
présentes. Dans la deuxieéme partie de notre article, on abordera un
probléme philologique relatif aux origines canoniques de la formule
propter vitandum scandalum/ periculum qui joue un role considérable dans
I’argumentation thomasienne concernant la résistance légitime.

Pour nous, il y a une différence essentielle entre les positions de
saint Thomas d’Aquin, élaborées d’une part dans son Commentaire sur
les Sentences de Pierre Lombard et, d’autre part, dans le De Regno et la
Somme Théologique. La plupart des chercheurs n’ont pas fait état de ce

3 De Regno 1,6.

6 La citation de la /ex Regia de imperio (Dig. 1.4.1; Inst. 1.2.6: «Sed et quod prin-
cipi placuit, legis habet vigorem, cum lege regia populus ei et in eum omne suum
imperium et potestatem concessit», cf. note 29); Somme Théologigue I-11 90,1 ad 3 et
resp. ad 3; la paraphrase thomasienne de la /ex Digna (Cod. 1.14.4) qui ne parle que
de I'auto-limitation du prince: ibid. I-II 96,5 resp.ad 3.

7 Les lieux les plus frappants: Summa contra Gentiles 1,42 et IV,76; De Regno 1,2—
5; Somme Théologigue 1 103,3 resp.

8 Commentaire sur les Sentences 1V,20,1,4/c resp. et ibid. 1V,24,2,1/a ad 3; le ser-
mon Ecce rex tuus et Super ad I Thimoteumn 1,4 (dans ces deux derniers cas Thomas
assimile la plenitudo potestatis a la souveraineté en matiére de législation).



La légitimité de la résistance 117

changement, car ils ont négligé le témoignage du Commentaire sur les
Sentences lors de la reconstruction des idées thomasiennes concernant
le probleme de I'obéissance politique®. Certains auteurs, méme parmi
ceux qui connaissent les trois passages énumérés'’, n’ont trouvé au-
cune contradiction en cette matiére, tandis que d’autres posent de fa-
con différente la problématique interne de ces solutions de Thomas!!.
Voyons d’abord les argumentations de Thomas.

L’une de ces argumentations se trouve dans la premiére oeuvre de
syntheése de saint Thomas d’Aquin, c’est-a-dire dans son Commentaire
sur les Sentences, plus exactement dans I’article dont I’objectif porte sur
le probleme de ’obéissance envers les princes temporels et spéciale-
ment envers les tyrans'% La, dans les arguments 4 et 5 (dans ce der-
nier, par une citation cicéronienne), notre auteur énonce I'idée d’une

? Voir GIERKE O./MAITLAND F.W., Political Theories of the Middle Age,
Cambridge 1900, pp. 143-144 (note 130); CRAHAY E., La politique de saint Tho-
mas d’Aquin, Louvain 1896, pp. 75-80; DEMPF A., Sacrum Imperium. Geschichts-
und Staatsphilosophie des Mittelalters und der politischen Renaissance, Miinchen-
Berlin 1929, pp. 390-393; SABINE G. H., A History of Political Theory, London
1948, pp. 220-221; DUNBABIN J., Aristotle in the Schools, Trends in Medieval
Political Thought (¢éd. par B. Smalley), Oxford 1965, pp. 75-77; CATTO ]J., Ideas
and Experience in the Political Thought of Aquinas, dans: Past and Present 71
(1976) p. 19; BLYTHE ]J.M., Ideal Government and the Mixed Constitution in the
Middle Ages, Princeton 1992, pp. 47-49.

10 Voir ZEILLER J., L’Idée de I’Etat dans saint Thomas d’Aquin, Paris 1910,
pp- 33-51; LAGARDE G. de, La naissance de I’esprit laique au déclin du moyen
age, Vol. IL.: Secteur social de la scolastique, Louvain-Paris 21958, p. 82.

"1 Voir TISCHLEDER J., Ursprung und Triger der Staatsgewalt nach der Lehre
des hl. Thomas und seiner Schule, Ménchengladbach 1923, pp. 103-112;
DUNBABIN J., comme I'un des auteurs de la Cambridge History of Medieval: Political
Thought, c. 350—c. 1450 (éd. par J.H. Burns), Cambridge 1988, p. 494. Quant aux
détails voir note 52.

12 Commentaire sur les Sentences 11,44,2,2 ag 4-5; resp. et resp. ad 4-5. L’édition
citée: Sancti Thomae Aquinatis Opera omnia ... ut sunt in Indice Thomistico [Ind. Thom.]
(éd. par R. Busa §J), Stuttgart-Bad Canstatt 1980, T. L., p. 256. L’édition reprend,
dans le cas du Commentaire sur les Sentences, le texte de Veditio Parmensis (1852-1873)
(T. VI-VI1/1-2). Ce Commentaire est, essentiellement, le fruit des années qu’il a
passées en tant que bachelier sententiaire (1252—1254), mais sa rédaction n’a pas
encore été achevée lors de I'année pendant laquelle Thomas a obtenu le titre du
maitre en théologie (1256). Voir TORRELL ].-P. OP, Initiation a saint Thomas
d’Aquin. Sa personne et son oeuvre, Fribourg/Suisse-Paris 1993 [TORRELL 1993],
pp- 58—69 et 485-486 (les derniéres pages marquent le catalogue des oeuvres tho-
masiennes, établi par G. EMERY OP).



118 La légitimité de la résistance

action violente contre le tyran!®. Apres avoir analysé les formes possi-
bles des praelationes a Deo non esse dans sa réponse générale, il men-
tionne le cas ou la légitimité d’un tel procédé est acquise (rationes 4 et
5). Voyons, en premier lieu, la distinction thomasienne des gouverne-
ments qui ne tirent pas leur origine de Dieu.

En distinguant ces derniers, Thomas définit deux groupes diffé-
rents: I'un est composé des gouvernements qui sont éloignés du Créa-
teur quant a Pacquisition du pouvoir (guantum ad modum acquirend: po-
testatem), tandis que l'autre implique ceux qui se différencient de Lui
quant a ’usage de ce pouvoir (quantum ad usum potestatis). Apres cette
distinction, il signale I’existence des deux configurations subordon-
nées aux deux éléments respectifs de la distinction précédente; il énu-
mere ainsi quatre formes de gouvernement. La premiére de ces for-
mes est celle de I'un indignus qui s’empare du pouvoir: dans ce cas,
Thomas exclut la légitimité d’un procédé quelconque de la part des
sujets!4. Mais dans le cas d’un wsurpator (c’est le deuxiéme élément de
la distinction guantum ad modum acquirend: potestatem), il propose une
solution bien différente:

«Sed secundus defectus impedit jus praelationis: qui enim per violentiam
dominium surripit non efficitur vere praelatus vel dominus; et ideo cum
facultas adest potest aliquis tale dominium repellere: nisi forte postmo-

13 «ag 4 Praeterea, quilibet potest licite resumere, cum facultas adest, quod sibi
injuste ablatum est. Sed multi saeculares principes tyrannice terrarum dominia in-
vaserunt. Ergo cum facultas rebellandi illis conceditur, non tenetur illis obedire.

ag 5 Praeterea, nullus tenetur ei obedire quem licite, immo laudabiliter po-
test interficere. Sed Tullius in libro De officiis salvat eos qui Julium Caesarem in-
terfecerunt, quamvis amicum et familiarem, qui quasi tyrannus jura imperii usur-
paverat. Ergo talibus nullus tenetur obedire.» Aprés la mort de César, ce jugement
est formulé a plusieurs reprises dans des textes de Cicéron. Cependant, dans De
officits (111, 6 §32), ’auteur ne parle que de maniére générale de la légitimité du ty-
rannicide sans mentionner le cas de César.

4 Linterprétation par le droit canonique de la conception rex inutilis - rex indi-
gnus a subi un changement significatif dans les années quarante du XIII® siecle. La
position ancienne des canonistes, fondée sur un passage d’une lettre de Grégoire
VII (dans le Déerer: C.15.6.3 Alius item), avait accepté la déposition comme solu-
tion adéquate a cette situation. La décrétale Grandi d’Innocent IV (plus tard, dans
le Liber Sextus: 1.8.2), au contraire, a laissé la regalis dignitas au prince incompétent,
tout en désignant un cxrator pour gérer les affaires du royaume. La position de
Thomas, en excluant la possibilité de n’importe quelle action, a tenu compte des
besoins du pouvoir séculier concernant la stabilité gouvernementale bien au-dela
de la position officielle du droit canonique. Voir PETERS E., The Shadow King.
Rex inutilis in Medieval Law and Literature, 715-1327, New Haven-London 1970,
pp- 135-169.



La légitimité de la résistance 119

dum dominus verus effectus sit vel per consensum subditorum, vel per
auctoritatem superioris.»

Quant aux deux types de gouvernements éloignés de Dieu a cause de
P’abus du pouvoir légalement acquis, le premier est celui ou le gou-
vernant ordonne des actes contraires a la raison d’étre de la praelatio
(c’est-a-dire a la vie vertueuse): dans cette situation, les gouvernés
doivent, selon Thomas, refuser 'obéissance. Cela ne veut pas dire, ce-
pendant, que la résistance active soit tolérée, voire ordonnée. Pour
éclairer cette situation, ’auteur cite le cas des martyrs, dont ’exemple
nous suggere plutot un refus d’obéissance passif qu’une révolte. Le
dernier élément de cette distinction quadripartite est le cas ou le gou-
vernement transgresse les limites de ses compétences. La solution que
choisit Thomas peut nous paraitre assez laconique et vague: les sujets
ne doivent ni obéir aux ordres problématiques, ni refuser de les ac-
complir®>,

Apres la réponse générale, saint Thomas d’Aquin termine cet arti-
cle par la solution de la proposition pseudo-cicéronienne. Confor-
mément a son argumentation précédente il n’accepte la légitimité
d’une résistance active que dans le seul cas de I'usurpation: «.. tunc
enim qui ad liberationem patriae tyrannum occidit, laudatur, et prae-
mium accipit.»!®

15 (Dictum est autem, quod praelatio potest a Deo non esse dupliciter: vel
quantum ad modum acquirendi praelationem, vel quantum ad usum praelationis.
Quantum ad primum contingit dupliciter: aut propter defectum personae, quia in-
dignus est; aut propter defectum in ipso modo acquirendi, quia scilicet per violen-
tiam vel per simoniam, vel aliquo illicito modo acquirit. Ex primo defectu non
impeditur quin jus praelationis ei acquiratur; et quoniam praelatio secundum suam
formam semper a Deo est (quod debitum obedientiae causat); ideo talibus praela-
tis, quamvis indignis, obedire tenentur subditi. Sed secundus defectus impedit jus prae-
lationis: qui enim per violentiam dominium surripit non efficitur vere praelatus vel dominus; et
ideo cum facultas adest potest aliquis tale dominium repellere: nisi forte postmodum dominus ve-
rus effectus sit vel per consensum subditorum, vel per auctoritatem superioris. Abusus autem
praelationis potest esse dupliciter: vel ex eo quod est praeceptum a praelato, con-
trarium ejus ad quod praelatio ordinata est, ut si praecipiat actum peccati contra-
rium virtuti ad quam inducendam et conservandam praelatio ordinantur; et tunc
aliquis praelato non solum non tenetur obedire, sed etiam tenetur non obedire, si-
cut et sancti martyres mortem passi sunt, ne impiis jussis tyrannorum obedirent:
vel quia cogunt ad hoc ad quod ordo praelationis non se extendit; ut si dominus
exigat tributa quae servus non tenentur dare, vel aliquid hujusmodi; et tunc sub-
ditus non tenetur obedire, nec etiam tenetur non obedire.»

16 «ra4 Ad quartum dicendum, quod qui per violentiam praelationem accipiunt,
non sunt veri praelati; unde nec eis obedire tenentur subditi nisi sicut dictum est.



120 La légitimité de la résistance

On peut considérer que c’est justement la derniere des quatre for-
mes mentionnées qui constitue 'objet primordial de cet article de Tho-
mas; la longeur et la profondeur de son traitement peuvent le mettre
en relief. Apres avoir examiné le cas de I'usurpation, on peut résumer
la proposition du Commentaire sur les Sentences concernant la question
de la résistance politique. On peut ainsi constater qu’il s’agit ict d’une
rétorsion ultérieure dont 'exécution passe par une action individuelle.
Cette derniere n’est limitée que par deux arguments proprement juri-
diques: le respect des compétences d’un superior éventuel du tyran et la
reproduction, du moins tacite, du transfert du pouvoir!’ décrite dans
la /ex Regia («..dominus verus effectus sit vel per consensum sub-
ditorum, vel per auctoritatem superioris»)'s.

Mais dans un groupe postérieur d’oeuvres de saint Thomas
d’Aquin, nous trouvons une approche substantiellement différente
par rapport a celle du Commentaire sur les Sentences. Cette conception,
dans sa forme la plus approfondie, se trouve dans le De Regno, dans le
chapitre ou I'auteur envisage les possibilités de la prévention de la ty-
rannie'®. Au début de ce chapitre, Thomas énumere, comme dans une

ra5 Ad quintum dicendum, quod Tullius loquitur in casu illo quando aliquis
dominium sibi per violentiam surripit, nolentibus subditis, vel etiam ad consensum
coactis, et quando non est recursus ad superiorem, per quem judicium de invasore
possit fieri: tunc enim qui ad liberationem patriae tyrannum occidit, landatur, et praeminm
acciprt.n

17 Cf. les notes 6 et 29.

1811 est important que Thomas propose ici une solution originale par rapport a
celle de son maitre, Albert le Grand OP (11280). Chez Albert on ne trouve ni la
trace de I’idée du tyrannicide, ni celle du systéme de classification des praelationes a
Deo non esse. Voir B. Alberti Magni ... Opera omnia ... (éd. par St.C.A. BORGNET),
Vol. XXVII: Commentarii in 11 Sententiarum, Paris 1894, 44,7 sol., p. 694. Le schéma
¢laboré dans la réponse générale s’est répandu, quelques décennies plus tard, dans
la littérature politique italienne. Cf. chez Bartole la distinction ex parte exercitii — ex
defectu tituli des gouvernements tyranniques: cette derniére est trés proche de la
classification de Thomas, cf. BARTOLE, «Tractatus de tyranno», cc. 5-8, dans
QUAGLIONI D., Politica e diritto nel trecento italiano.Il De tyranno di Bartolo da
sasso ferrato (1314-1357), Citta di Castello 1983 [QUAGLIONI 1983], p. 48., les
chapitres concernés: pp. 184-202.

9 De Regno ad regem Cypri (éd. par H.-F. DONDAINE OP) 1,6, dans Sancti Thomae
Aguinatis Opera omnia iussu Leonis XIII p. M. edita [Ed. Leon.], T. XLII, Roma 1979,
pp- 455-456. La datation de cette oeuvre fait partie des questions les plus
discutées sur Thomas. L’idée récente de Christoph Flieler qui propose la période
entre 1271 et décembre 1273 pour la rédaction du De Regno, nous parait convain-
cante, bien que sa conclusion se fonde exclusivement sur les phases successives de
la réception thomasienne de la Politigue aristotélicienne. Voir FLUELER Ch., Re-



La légitimité de la résistance 121

table des matieres, trois sujets a traiter, qui sont les suivants: d’abord,
pour éviter la tyrannie, il faut confier 'office royal a un personnage,
qui, vraisemblablement, ne deviendra pas tyran®. Ensuite, en limitant
le pouvoir royal, on doit empécher que le prince régnant ne devienne
tyran?!. Et enfin ’auteur pose la question d’un procédé éventuel con-
tre un roi déja devenu tyran?. Dans ce chapitre, cependant, Thomas
n’a pas développé les deux premiers sujets, il s’est limité a développer
le troisiéme.

En abordant la question de la résistance contre le tyran, c’est
avant tout 'opportunité de ce procédé que saint Thomas d’Aquin met
en évidence. Ce n’est quaprés qu’il se penche sur le probléme de la
question de la légitimité d’un tel procédé. Notre auteur commence ce
passage par ’argumentation suivante:

«Et quidem si non fuerit excessus tyrannidis, utilius est remissam tyran-
nidem tolerare ad tempus, quam contra tyrannum agendo multis impli-
cari periculis que sunt graviora ipsa tyrannide.»

Quant au recours a une action violente contre le tyran, 'auteur énu-
meére les éventuelles conséquences non désirables: aprés I’échec d’une
tentative de révolte, le poids du gouvernement tyrannique deviendrait
plus lourd, ou cette révolte pourrait conduire a une guerre civile («pro-
veniunt gravissime dissensiones in populo»), voire a une nouvelle

tyrannie®.

zeption und Interpretation der Aristotelischen Politica im spiten Mittelalter,
Amsterdam-Philadelphia 1992, T. I, p. 28.

20 «Primum autem est necessarium ut talis condicionis homo, ab illis ad hoc
spectat officium, promoveatur in regem, quem non sit probabile in tyrannidem
declinare», p. 455.

2l «Deinde sic disponenda est regni gubernatio ut regi iam instituto tyrannidis
subtrahatur occasio. Simul etiam sic eius temperetur potestas ut in -tyrannidem de
facili declinare non possit; que quidem modo fiant, in sequentibus considerandum
erity, ibid.

2 (Demum vero curandum est, si rex in tyrannum diverteret, qualiter posset
occurri», ibid.

B «Et quidem si non fuerit excessus tyrannidis, utilius est remissam tyrannidem tolerare
ad tempus, quam contre tyrannum agendo multis implicari periculis que sunt graviora ipsa ly-
rannide. Potest enim contingere ut qui contra tyrannum agunt prevalere non pos-
sint, et sic provocatus tyrannus magis deseviat. Quod si prevalere quis possit ad-
versum tyrannum, ex hoc multotiens proveniunt gravissime dissensiones in po-
pulo, sive dum in tyrannum insurgitur, sive post deiectionem tyranni dum erga os-
dinationem regiminis multitudo separatur in partes. Contingit etiam interdum ut,
dum alicuius auxilio multitudo expellit tyrannum, ille potestate accepta tyrannidem
arripit, et timens pati ab alio quod ipse in alium fecit, graviori servitute subditos
opprimit. Sic enim in tyrannide solet contingere ut posterior gravior fiat quam



122 ' La légitimité de la résistance

Ainsi, Paction manu militari n’est-t-elle opportune que dans les cir-
constances les plus graves. Et, méme dans une telle situation, on doit
éviter les actions arbitraires des particuliers, et avant tout le tyranni-
cide. Il parait que Thomas veut exclure catégoriquement la possibilité
d’un procédé individuel en s’appuyant sur I'autorité de I’apotre Pierre
(1Pierre 2,18-19) et sur un argument de circonstance: ’'approbation
de cette sorte de révolte ou de tyrannicide ouvrirait la voie, égale-
ment, aux assassins éventuels d’un roi juste?®. De cet argument, Tho-
mas tire la conclusion suivante:

«Videtur autem magis contra tyrannorum sevitiam non privata pre-
sumptione aliquorum, sed auctoritate publica procedendum. Primo qui-
dem, si ad 1us alicuius multitudinis pertineat sibi providere de rege, non
iniuste ab eadem rex institutus potest destitui, vel refrenari etus potestas,
s1 potestate regia tyrannice abutatur. Nec putanda est talis multitudo in-
fideliter agere tyrannum destituens, etiam si ei se in perpetuum ante su-
biecerat; quia hoc ipse meruit in multitudinis regimine se non fideliter
gerens ut exigit regis officium, quod ei pactum a subditis non serve-
tur.»®

Il faut admettre que Thomas n’omette pas de mentionner 'autre in-
terprétation possible de cette auctoritas publica: ici, comme dans son
Commentaire sur les Sentences?s, il note le cas ou ce n’est que le superior
qui puisse déterminer la personne du roi*. Enfin, notre auteur fait

precedens, dum precedentia gravamina non deserit et etiam ipse ex sui cordis ma-
litia non excogitaty», ibid.

24 (Et si sit intolerabilis excessus tyrannidis, quibusdam visum fuit ut ad for-
tium virorum virtutem pertineat tyrannum interimere, seque pro liberatione mul-
titudinis exponere periculis mortis... Sed hoc apostolice doctrine non congruit.
Docet enim nos Petrus ton solum bonis et modestis, verum etiam dyscolis domi-
nis reverenter subditos esse: hec est enim gratia, si propter conscientiam Dei sus-
tineat quis tristitias patiens iniuste. ... Esset autem hoc multitudini periculosum et
eius rectoribus, si privata presumptione aliqui attemptarent presidentium necem,
etiam tyrannorum: plerumque enim huiusmodi periculis magis exponunt se mali
quam boni; malis autem solet esse grave dominium non minus regum quam tyran-
norum, quia, secundum sententiam Salomonis, «dissipat impios rex sapiens) [Prov.
20,26]. Magis igitur ex huiusmodi presumptione immineret periculum multitudini
de ammissione boni regis, quam remedium de subtractione tyranni», ibid. Il est a
noter que, par la suite, I'auteur ne citera pas ce passage de I’apotre Pierre dans
I’argumentation dans lequel il tolére I’action de la communauté contre le prince
devenu tyran.

2 Ibid. p. 456.

% Voir note 15.

27 «Si vero ad ius alicuius superioris pertineat multitudini providere de rege,
expetendum est ab eo remedium contra tyranni nequitiam», ibid.



La légitimité de la résistance 123

état de la possibilité d’un pouvoir absolu du prince. Dans ce cas, pour
obtenir quelque remede, il n’y a d’autre moyen que la priere, pourvu
que le tyran n’exerce pas son gouvernement en fonction d’une sanc-
tion de Dieu®.

Ces remarques du De Regno contredisent trois points principaux,
déja examinés, du Commentaire sur les Sentences, malgré quelques simili-
tudes de détails. Premierement, c’est I'idée d’une prévention de la ty-
rannie qui fait son apparition dans les phrases récemment citées du
De Regno, bien qu’elle ne soit pas développée d’une fagon approfon-
die. Deuxiémement, on peut mentionner le passage ou Thomas déli-
bere sur I'opportunité du renversement violent du tyran. Dans son
Commentaire sur les Sentences, il ne pose que les conditions juridiques
concernant la légitimité d’une révolte, voire d’un tyrannicide. Ici, dans
le De Regno, en revanche Thomas (pour sauver la stabilité gouverne-
mentale) exclut la possibilité d’une vengeance anarchique et indivi-
duelle, et, en plus, il s’appuie sur une argumentation purement politi-
que. Dans ce cas, il ne s’agit pas simplement de la satisfaction des be-
soins théoriques du pouvoir monarchique émergent. Lorsque notre
auteur abandonne sa théorie ancienne, élaborée dans son Commentaire
sur les Sentences, il investit le représentant de la communitas (du moins
dans le cas d'une communauté politique szb7 de rege providens), du droit
de résistance. Cet élément constitue en effet le dernier parmi les trois
points principaux qui s’opposent a I’ancienne solution thomasienne
en matiere d’obéissance et de résistance?®. Il faut noter, de plus, que
meéme cette résistance institutionnelle n’exerce sa force contraignante
que dans la mesure ou la situation I’exige: dans le De Regno il n’y a pas
de question du tyrannicide; outre la déposition, cette solution impli-

2 «Quod si omnino contra tyrannum auxilium humanum haberi non possit,
recurrendum est ad regem omnium Deum qui est «adiutor in opportunitatibus, in
tribulatione> [Ps. 9,10]. ... Sed ut hoc beneficium populus a Deo consequi merea-
tur, debet a peccatis cessare, quia in ultionem peccati divina permissione impii ac-
cipiunt principatum ... Tollenda est igitur culpa ut cesset tyrannorum plaga», ibid.

® D’apres les termes thomasiens du cas multitudo sibi de rege providens ((Nec pu-
tanda est talis multitudo infideliter agere tyrannum destituens, etiam si ei se in
perpetuum ante subiecerat»), I'auteur semble partager 'opinion de certains doc-
teurs des deux droits (comme Hugolinus, Azo, Laurentius Hispanus), selon les-
quels le transfert du pouvoir signalé dans la /ex Regia (cf. note 6) n’a été ni incon-
ditionnel ni irréversible. Concernant la position de Hugolinus et d’Azo voir:
CaLAssO F., I glossatori e la teoria della sovranita, Milano 1957, p. 91, quant a la
position de Laurentius Hispanus: MOCHI ONORY S., Fonti canonistiche dell’idea
moderna dello stato, Milano 1951, p. 256 note 1.



124 La légitimité de la résistance

que la possibilité d’une limitation du pouvoir princier («potest ... re-
frenari eius potestas»), sans le renversement du tyrannus*®.

Ces trois nouveautés du De Regno en ce domaine ne sont pas uni-
ques dans Poeuvre politique de saint Thomas d’Aquin. Les dévelop-
pements qui visent a la prévention de la tyrannie, a la sanction du ty-
ran régnant ou a la limitation des effets malheureux de son gouver-
nement, trouvent leurs correspondants dans d’autres argumentations
thomasiennes, déja mentionnées au début de cet article’!, dont ’ob-
jectif porte sur le regimen mixtum et le regimen politicarn. Quant aux
remarques «tempérantes» a vocation politique, concernant 'oppurtu-
nité des actions contre n’importe quelle injustice, et spécialement,
contre les tyrans, nous trouvons certains parallélismes intéressants
dans quelques questions de la Somme Tbeologzqae’z

Dans le deuxieme article de la question ou Thomas s’occupe du
vice de la sédition, notre auteur confronte, presque littéralement, sa
citation cicéronienne insérée au Commentaire sur les Sentences®?, avec la
solution ci-mentionnée du De Regno:

«Ad tertium dicendum quod regimen tyrannicum non est iustum: quia
non ordinatur ad bonum commune, sed ad bonum privatum regentis, ut
patet per Philosophum, in III [,7] Polit. et in VIII [,12] Ethic. Et ideo
perturbatio huius regiminis non habet rationem seditionis: #isi forte
quando sic inordinate perturbatur tyranni regimen quod multitudo subiecta maius
detrimentum patitur ex perturbatione consequenti quam ex tyranni regimine. Magis
autem tyrannus seditiosus est, qui in populo sibi subiecto discordias et
seditiones nutrit, ut tutius dominari possit. Hoc enim tyrannicum est:
cum sit ordinatum ad bonum proprium praesidentts cum multitudinis
nocumento.»’*

30 Cf. note 14.

31 Voir les notes 2 et 4.

32 Thomas a rédigé la deuxiéme partie de la Somme Théologigue pendant les an-
nées 1271-1272. Voir TORRELL 1993, pp. 207-232 et pp. 487-488 (EMERY). On
cite ici ’édition des Editiones Paulinae |Ed. Paul): Sancti Thomae de Aquino Summa
Theologiae, Milano 1988.

33 1I-1I 42,2 ad 3: «Praeterea, laudantur qui multitudinem a potestate tyrannica
liberant. Sed hoc non de facili potest fieri sine aliqua dissensione multitudinis,
dum una pars multitudinis nititur retinere tyrannum, alia vero nititur eum abiicere.
Ergo seditio potest fieri sine peccato», Ed. Paxl. p. 1272.

3 Ibid. Il est considérable que Bartolus n’ait pas retenu cette argumentation
«tempéranten, quoiqu’il ait cité littéralement ce passage de Thomas. Ce fameux ju-
riste a mis 1’accent sur la légitimité d’une action contre le tyran: malgré les incon-
vénients inhérents a une révolte, cette action est saluée par Bartolus. Voir Tractatus
de guelphis et gebellinis c. 3., QUAGLIONI 1983 p. 129.



La légitimité de la résistance 125

En traitant un probléme bien plus conventionnel, celui de I'obéis-
sance envers le roi régnant en justice, Thomas réaffirme cette con-
clusion:

« ... principibus saecularibus intantum homo obedire tenetur, inquantum
ordo iustitiae requirit. Et ideo si non habeant iustum principatum sed
usurpatum, vel si iniusta praecipiant; non tenentur eis subditi obedire:
nisi forte per accidens, propter vitandum scandalum vel periculum»*

Meéme si cette remarque est moins développée par rapport aux précé-
dentes, elle a, néanmoins, une particularité: I’auteur soutient ici sa
thése par un argument fixé et maintes fois répété dans son oeuvre
(propter vitandum scandalum/ periculum). On le retrouve aussi dans les pas-
sages de la Somme Théologigue ou Thomas définit sa position a propos
des lois terrestres injustes:

«Et hutusmodi magis sunt violentiae quam leges: quia, sicut Augustinus
dicit, in libro de Lib. Arb. [I,5], dex esse non videtur, quae iusta non
fuerit, Unde tales leges non obligant in foro conscientiae: nisi forte propter
vitandum scandalum vel turbationem, propter quod etiam homo iuri suo de-
bet cedere, secundum illud Matth. 5 [40-41].»*

Il utilise le méme argument en abordant la question de la désobéis-
sance éventuelle d'un condamné qui devrait subir injustement la peine
capitale:

«Et tale iudicium simile est violentiae latronum secundum illud Ezech.
22 [,27]: Principes eius in medio eius quasi lupi rapientes praedam ad
effundendum sanguinem. Et ideo sicut licet resistere latronibus, ita licet
resistere in tali casu malis principibus: #isi forte propter scandalum vitandum,
cum ex hoc aligua gravis turbatio timeretur»’

35 I1-11I 104,6 resp. ad 3, Ed. Paul. p. 1525.

36 1-1I 96,4 resp. Ed. Paul. p. 965.; cf. resp. ad 3: « ...quod ratio illa procedit de
lege quae infert gravamen iniustum subditis: ad quod etiam ordo potestatis divi-
nitus concessus non se extendit. Unde nec in talibus homo obligatur ut obediat
legi, si sine scandalo vel maiori detrimento resisitere possit», ibid. En délibérant sur
Iinvalidité des lois terrestres per contrarietatem ad bonum humanum, Thomas donne,
dans deux (ex fine, ex auctore) des trois cas énumérés de sa réponse générale, une
définition tres proche de la branche qwantum ad modum potestatis de la classification
des praelationes a Deo non esse de son Commentaire sur les Sentences: « ... vel ex fine, si-
cut cum aliquis praesidens leges imponit onerosas subditis non pertinentes ad uti-
litatem communem, sed magis ad propriam cupiditatem vel gloriam; vel etiam ex
auctore, sicut cum aliquis legem fert ultra sibi commissam potestatem; vel etiam
ex forma, puta cum inaequaliter onera multitudini dispensantur, etiam si ordinen-
tur ad bonum communey, ibid.; cf. note 15.

37 1111 69,4 resp., Ed. Paul. p. 1384.



126 La légitimité de la résistance

Il est vrai que l'argumentation politique qui vise le maintien de la
tranquillité interne de la communauté des gouvernants et des gouver-
nés, ne se trouve pas exclusivement aux endroits ou notre auteur
traite de la question de la résistance contre le tyran ou n’importe quelle
injustice®, Mais c’est exactement dans ces endroits que Thomas ['uti-
lise d’'une maniere répétée et sous la forme d’une formule fixée. Il
faut noter que la plus développée de ces remarques, celle du De Regno,
est indissolublement liée a I'idée du controle institutionnel (auctoritas
publica) qui délimite le pouvoir devenu tyrannique du monarche. Et
toute la problématique des znjustae leges, y compris la question de la ré-
sistance, se range au coté de l'une des deux investigations thoma-
siennes concernant le regimen mixtum, ou 'auteur (dans le contexte de
la définition de la loi) considere ce dernier comme le meilleur des ré-
gimes politiques®.

Certains auteurs qui ont remarqué la contradiction en ce domaine
entre les positions respectives du Commentaire sur les Sentences et celles
du De Regno et de la Somme Théologigue, ne 'ont pas trouvée significa-
tive du point de vue de ’ensemble de ’oeuvre politique de saint Tho-
mas d’Aquin. Selon d’autres, quelques éléments de ces solutions ne
caractérisent que tres partiellement la pensée thomasienne. Ainsi, tout
en constatant que dans 'oeuvre de Thomas se trouvent, en méme
temps, la justification et la réfutation du tyrannicide, Alexander Pas-
serin d’Entreves® a mis I'accent sur le fait que Thomas formule I'idée
du droit de la résistance. Selon lui, cette conception marque un tour-
nant décisif dans la pensée chrétienne sur le plan de I’évaluation du

38 Voir De sortibus c. 5: «Et quia terrene dignitatis officium ad temporalia dis-
pensanda ordinatur, potest etiam licite ad huiusmodi sortes haberi recursus, si ali-
ter electio concors esse non posset; quamvis enim rector querendus sit non sorte
sed industria prudens, tollerabilius tamen est sorte secularem rectorem querere quam popu-
lum dissentionibus laboraren, Ed. Leon. T. XLIII. (Roma 1976), p. 238. Thomas a écrit
ce traité a la demande de Jacobus de Tonengo, chapelain du pape, pendant sa der-
niere période parisienne (été 1270 ou 1271). Voir TORRELL 1993, pp. 315-316 et
515 (EMERY). Dans la littérature juridique et dans la philosophie morale de
I’époque, on trouve plusieurs autres exemples de 'argumentation per accidens.
Quant a la position thomasienne sur le juste prix et sur la prostitution voir:
AUBERT J.-M., Le droit romain dans I'oeuvre de saint Thomas, Paris 1955, pp. 67—
69.

3 Voir les notes 2 et 3.

%0 The medieval contribution to political thought. Thomas Aquinas. Marsilius
of Padova. Richard Hooker, New York 1959, pp. 33-35.



La légitimité de la résistance 127

pouvoir politique. Peter Meinhold* distingue les trois positions, celle
du Commentaire sur les Sentences, celle du De Regno, et celle de la Somme
Théologigue. 11 ajoute, cependant, que dans les deux derniers cas, la
possibilité du tyrannicide est exclue, et que le bonum commune exige plu-
sieurs garanties dans le cas d’une révolte, tandis que le premier pro-
pose une solution tout a fait différente. Le passage analysé du Com-
mentaire sur les Sentences n’est autre, selon Meinhold, qu’un simple em-
prunt de Thomas a Cicéron. Ainsi, faute d’arguments proprement
thomasiens en faveur du tyrannicide, ce passage ne représente guere
la position de notre auteur en ce domaine. D’aprés la monographie
des freres Carlyle*’, cette citation cicéronienne peut étre considérée
comme une remarque authentique de Thomas, car elle n’a pas été ré-
futée par lui. Il reste, selon les Carlyle, que ce sont les solutions du De
Regno et de la Somme Théologique, et non pas celle du Commentaire sur les
Sentences, qui représentent la position définitive de l'auteur, en parti-
culier, les phrases qui esquissent le systéme visant la prévention de la
tyrannie. C’est avant tout le décalage chronologique entre I’élabo-
ration des deux solutions différentes, qui suggere la possibilité dun
changement d’idée ou d’une prise de conscience de la stabilité gou-
vernementale. Nous pouvons accepter, globalement, la position de
ces chercheurs, méme si, a cause des problémes mentionnés au début
de cet article, nous ne pouvons partager leurs idées sur la cohérence
substantielle des considérations politiques de Thomas dans la période
de sa maturité.

Il reste 2 examiner une autre interprétation assez répandue de la
conception thomasienne de la résistance. En acceptant la cohérence
substantielle de cette conception, Otto Schilling®?, et apres lui, Frie-
drich Schoenstedt** (qui en donne une analyse plus approfondie) ont
essayé de l'interpréter dans le contexte de la typologie thomasienne
des formes de la tyrannie, élaborée dans le Commentaire sur les Sentences.
Ils ont mis en relief le fait que cette solution ne tolérait le tyrannicide,
et, d’'une fagon générale, la résistance anarchique (formloser Widerstand)

1 Revolution im Namen Christi, dans: Saeculum 10 (1959) pp. 380-405, surtout
pp- 391-393.

#2 CARLYLE A.J./CARLYLE R.W., A History of Mediaeval Political Theory in
the West, Vol. V.: The Political Theory of the XIIIth Century, Edinburgh-London
1928, pp. 91-94.

# Die Staats- und Soziallehre des hl. Thomas von Aquin, Paderborn 1923, pp.
95-98.

# Der Tyrannenmord im Spitmittelalter, Berlin 1938, pp. 36—46.



128 La légitimité de la résistance

que contre usurpator. Selon eux, ce sont les mesures contre la tyran-
nie d’un roi d’origine légitime (et leurs limites d’opportunité) qui font
I'objet proprement dit du De Regno, et de la question sur la sédition de
la Somme Théologigue. Les solutions en apparence contradictoires de
Thomas sont, ainsi, plutét complémentaires. En y ajoutant quelques
détails, Richard Regan® apporte la méme conclusion, peut-étre indé-
pendemment de Schilling et de Schoenstedt. Il a souligné, entre au-
tres, que les propositions du De Regno et de la question mentionnée de
la Somme Théologigne concernant les dangers potentiels de la révolte,
établissent les limites d’une vengeance individuelle, non seulement
dans les cas de la tyrannie ex parte exercitii, mais aussi dans ceux d’un
régime déplorable ex defectu tituli de son chef. Partant, la solution du
Commentaire sur les Sentences concernant Uusurpator cesse d’étre valable
dans les oeuvres postérieures de saint Thomas d’Aquin®. Cette der-
niére réflexion que nous ne pouvons que partager, nous fait entrer
dans la critique des éléments essentiels de I'interprétation de Schilling
et de Schoenstedt.

En effet, on voit mal comment nous pourrions accepter le sys-
téme des praelationes a Deo non esse du Commentaire sur les Sentences
comme valable pour tout 'oeuvre politique de Thomas. Il faut ad-
mettre que 'article de la Somme Théologigue qui traite de la question des
injustae leges donne, du moins partiellement, une conception assez pro-
che de celle du Commentaire sur les Sentences*’. Cependant, comme
Schoenstedt et Regan eux-mémes l'affirment, dans les oeuvres de sa
derniére période parisienne, Thomas n’a utilisé que la définition d’ori-
gine aristotélicienne du tyran (fyrannus: qui ne vise pas au bonum com-
mune lors de son régne, mais seulement a son propre bien), c’est-a-
dire une conception substantiellement différente de celle du Commen-
taire sur les Sentences. De plus, on ne peut pas admettre que les argu-
ments du De Regno et de la Somme Théologigue ne font que compléter
(avec leurs solutions des cas ex parte exercitii) la théorie de la résistance
(valable uniquement pour le cas de Vwsurpator) du Commentaire sur les
Sentences. Le systeme de ce Commentaire, est, en effet, complet; ses élé-

# Aquinas on Political Obedience and Disobedience, Thoxght 56 (1981) 82-85.

4 Apreés tout, REGAN a distingué trés clairement la position de la seditio-ques-
tion de la Somme Théologigue et la solution du De Regno. Selon lui, dans le premier
cas, Thomas recommande de maintenir ’obéissance, méme dans une situation ou
le controle institutionnel fonctionne, tandis que dans le De Regno, il accepte la pos-
sibilité de la déposition par I'intermédiaire d™une auctoritas publica.

# Voir les notes 15 et 36.



La légitimité de la résistance 129

ments ex parte exercitii sont bien différents de ceux des deux autres
oeuvres de Thomas. Et c’est justement ce probléme, a savoir, la limi-
tation de la validité des arguments examinés du De Regno, qui nous
empéche d’accepter cette interprétation. Sur ce point, notre auteur
n’accepte I’action des représentants de la communauté contre le tyran
que dans le cas ou le droit de désigner la personne du monarque re-
leve de cette méme communauté. Toujours est-il qu’il n’y a aucune
trace dans cette oeuvre prouvant que cette communauté ne pourrait
effectuer son droit de résistance que dans le cas d’un roi investi d’une
facon légitime*. Partant, nous ne partageons que les opinions des
chercheurs (comme Bertrand Roland-Gosselin OP#) qui constatent
simplement I’incohérence des lieux thomasiens, ou de ceux (comme
les Carlyle®® et Thomas Gilby OP5') qui mettent en relief le décalage
chronologique qui sépare ’élaboration successive de ces solutions’2.

II

Comme autre sujet de nos investigations présentes, nous nous propo-
sons, d’abord, d’examiner les origines canoniques de la formule proprer

* Voir plus haut

# La doctrine politique de saint Thomas d’Aquin, Paris 1928, pp. 140-144,

0 Voir note 42.

31 The Political Thought of Thomas Aquinas, Chicago 1958, pp. 289-291.

32 Josef TISCHLEDER propose une solution assez particuliére en ce domaine.
Selon lui, la seditio-question de la Somme Théologigue étend la théorie de la résistance
du Commentaire sur les Sentences concernant I'usurpateur sur tous les princes qui
exercent leur fonction au détriment du bien commun. La position du De Regno se-
rait, ainsi, contraire a cette solution. En effet, dans le De Regno Thomas ne tolére
la résistance que dans le cas ou le droit de désigner la personne du prince releve
des gouvernés. Partant, Tischleder met en doute I'authenticité du De Regno. Il faut
souligner, cependant, qu’on trouve plus de traits communs entre le Commentaire sur
les Sentences et le De Regno (voir: la mention du superior), ou entre ce dernier et la
Somme Théologigue (voir: les arguments «tempérantsy»), qu’entre le Commentaire sur les
Sentences et la Somme Théologigue. Jean DUNBABIN, en tant que 'un des auteurs de
Cambridge History of Medieval Political Thought, a mis en oeuvre une distinction assez
proche de celle de Tischleder. Il a confronté la seditio-question de la Somme Théolo-
gique (qui, selon lui, représenterait la justification des coups d’état), avec le passage
du De Regno ou Thomas, dans 'un des trois cas énumérés, ne conseille que la sup-
plication au superior éventuel du tyran. Ce n’est pas par hasard que Dunbabin,
aprés cette argumentation, ne mette pas en considération le témoignage du Com-
mentaire sur les Sentences dans lequel la possibilité légale de la résistance anarchique
et celle du devoir de la supplication au superior apparaissent ensemble. Pour les ré-
férences, voir note 11.



130 La légitimité de la résistance

vitandum scandalum/ periculum laquelle, comme on a pu le voir, joue un
role considérable dans 'argumentation thomasienne concernant la ré-
sistance légitime. Ensuite, nous allons essayer de comparer 'utilisa-
tion de cette expression chez certains juristes du droit canonique et
chez saint Thomas d’Aquin. Vu l'utilisation variée de cette formule,
nous nous limitons ici au domaine du rapport entre gouverneurs et
gouvernés et a 'affirmation de la cohésion sociale®. On a vu précé-
demment que cette formule peut justifier la dispense par rapport a
une régle générale. Néanmoins, a la différence de quelques normes
comme Vutilitas publica, le bonum commune, la necessitas ou le status regni>,
qui peuvent ouvrir la voie a une dispense dans toutes les circonstan-
ces ou on s’y référe, la formule propter vitandum scandalum/periculum
n’est valable que dans certains cas. Par cette formule, la tradition du
droit canonique interpréte ’enseignement du Nouveau Testament qui
conseille des procédés différents concernant le scandalum. D’une part,
le Christ (Matth. 17,26 et 18,6-9), tout comme ’apotre Paul (1Cor.
8,13), recommande d’éviter 'occasion qui pourrait produire le scan-
dale d’autrui; d’autre part, si la vérité de la fot est en jeu, c’est le com-
portement de ceux qui se scandalisent de cette vérité, qui mérite
d’étre condamné (Matth. 15,14). Comme I’a remarqué Ludwig Buis-
son>, cette tradition a lié I'interprétation de ces passages scripturaires
a trois aspects principaux du droit canonique. D’abord, en vertu du
commandement de la charité, les chrétiens doivent s’abstenir des ac-
tes et des paroles qui pourraient susciter le scandale, sauf si la vérité

5% En essayant de découvrir la source principale de Thomas dans les oeuvres
de ces juristes, nous avons examiné une trentaine d’articles du Décres, avec les glo-
ses de Huguccio (11210) et celles de la glose ordinaire de Jean le Teutonique OP
(t1245), remaniées par Bartholomaeus Brixiensis (11258) apres la publication du
Liber Extra. Par la suite, nous avons relu plusieurs chapitres du Liber Extra, avec
les lieux de la glose ordinaire de ce dernier, écrite par Bernard de Parme (11266).
L’examen de ces lieux nous a convaincu que cette formule mériterait une étude
approfondie a son droit.

3% Concernant I'utilisation de ces termes dans la littérature juridique du Moyen
Age, voir: POST G., Studies in Medieval Legal Thought: Public Law and the State,
1100-1322, Princeton 1964, surtout: «Ratio publice utilitatis, ratio status and Rea-
son of Statew, 1100-1300, pp. 241-309.

35 Potestas und Caritas. Die papstliche Gewalt im Spitmittelalter, K6ln-Graz
1958, pp. 125-165. Dans ce chapitre (Die plenitudo potestatis und das scandalum),
’auteur examine dans quelle mesure le commandement de la charité détermine,
selon les canonistes, 'exercice de 'activité juridique du pape, Vicarius Christi, dé-
tenteur du plenitudo potestatis, si un scandale met en danger 'unité du peuple de
Dieu.



La légitimité de la résistance 131

de la foi ou le salut de ’ame sont en danger. Ensuite, en se confor-
mant a I’exemple du Christ, les prélats dotvent veiller particulierement
a ce que leur comportement privé ou ’exercice de leur fonction n’en-
trainent pas le scandale du peuple de Dieu. Finalement, c’est le cas de
la correctio multitudinis ou les prélats doivent tenir compte du probleme
du scandale.

Pour ce qui est du troisieme aspect de cette problématique, on
trouve déja la formule propter vitandum scandalum/ periculum dans les glo-
ses de Huguccio®. On doit cependant énumérer d’abord certains arti-
cles du Décret qui, méme s’ils ne mentionnent pas directement la ques-
tion du scandale, ont été Pobjet de gloses traitant du scandalum. Ela-
botés, soit a 'aide de quelques phrases tirées de I'oeuvre de saint
Augustin®, soit d’aprés d’autres autorités®®, ces raisonnements décon-
seillent I’application des peines normales dans les cas ou ces mesures
de pénitence entraineraient des turbulences ou des dissensions au sein
de la communauté. Chez Huguccio deux de ses gloses sur ces articles
ont servi a élaborer la doctrine magistrale de ce canoniste, concernant
le probléme du scandalum®, tandis que dans deux autres gloses il s’est
contenté de faire allusion a un scandale éventuel®. On peut trouver
cette derniére interprétation dans plusieurs gloses a ce sujet de la
glose ordinaire, élaborée par Jean le Teutonique OP®!. La conjonction
de I'idée d’une sanction modérée lors d’un procédé correctionnel des
collectivités et de la formule propter vitandum scandalum/ periculum, qui
visent le maintien de la stabilité et de la paix interne de la commu-
nauté, ne cesse de s’affirmer dans les articles du Liber Extra et dans sa

% C’est une citation de sa glose sur D. 40,6 57 papa, qui a attiré notre attention
sur les origines canoniques de cette formule. Voir I’excellent livre de Brian
TIERNEY, Foundations of the Conciliar Theory. The Contribution of the Medieval
Canonists from Gratian to the Great Schism, Cambridge 1955, pp. 58-60 et
pp- 249-250. L’auteur publie le texte de cette glose d’aprés le manuscrit du Pem-
broke College, Cambridge 72, fol. 147va—b. Cf. note 67.

5T Epistola Bonifacio c. 45: «Verum in hujusmodi causis ubi per graves dissen-
sionum scissuras non hujus aut illius hominis est periculum, sed populorum stra-
ges jacent, detrahendum est aliquid severitati, ut majoribus malis sanandis charitas
sincera subveniaty, PL 33,813. Ce chapitre a été intégralement repris par Gratian:
D. 50,25 Ut constitueretur, et cité partiellement dans le Décrer. C. 9,1,5 Ordinationes,
C. 23,4,24 Ipsa pietas. Voir aussi D. 44,1 Commessationes, C. 23,4,32 Non potest.

8 C. 1,7,14 Quociens.

3 Glo. ad D. 44,1 Commessationes et glo. ad D. 50,25 Ut constitueretur.

% Glo. ad C. 1,7,14 Quociens et glo. ad C. 23,4,32 Non potest.

1 Glo. ord. ad D. 44,1 Commessationes, glo. ord. ad C. 1,7,14 Quociens, glo. ord.
ad C. 23,4,24 Ipsa pietas.



132 La légitimité de la résistance

glose ordinaire’2. Raymond de Pefnafort OP (}1275), dans ses sommes
juridiques, trés populaires méme en dehors des milieux des canonis-
tes, a repris la méme idée: dans le cas ou le scandalum d’une multitude
risque d’étre imminent, la dispense concernant les sanctions discipli-
naires est obligatoire®.

En traitant des questions disciplinaires, saint Thomas d’Aquin
utilise, lui aussi, cette formule a maintes reprises. Il reprend Iidée se-
lon laquelle les peines sont souvent adoucies pour éviter le scandale
d’autrui®. Néanmoins, il se distingue des canonistes de I’époque sous
deux angles: en utilisant cette formule, il s’occupe de la correction in-
dividuelle, et il consacre une attention particuliere a la question de
Voceultatio peccati®. En abordant ce probléme, il prend position contre
les sanctions publiques prononcées dans les affaires pénitentiaires des
prélats. Ces derniers, selon lui, ne peuvent étre punis que de fagon se-
créte, bien sur, pour éviter le scandale®. Cette position est diamétra-
lement opposée a celle des canonistes qui conseillent, pour la méme
raison (propter vitandum scandalum/ periculum), de punir (et non: de voi-
ler) les crimes des prélats®’.

62 Voir, entre autres, glo. ord. ad X. 5,27,4 Latores § multitudinem et glo. ord. ad
X. 5,322 Quum ex iniuncto § pro vitando scandalo dimittenda.

63 Summa de iure canonico 11,27,7 et Summa de Paenitentia 111,29 8.

4 Somme Théologique 11-11 43,7 ad 3: « ... correctio fraterna ... interdum ex cari-
tate dimittitur, ad vitandum scandalum aliorumm, Ed. Paul. p. 1276. Dans le domaine
de la correctio multitudinis et du scandalum, Thomas suit la position des canonistes de
I’époque, méme jusqu’aux détails de leurs raisonnements. Voir ibid. II-II 108,1
resp. ad 5. Sur I’analyse de la position thomasienne voir aussi le livre de Ludwig
BuUISSON, mentionné précédemment, note 55.

% Voir surtout: Commentaire sur les Sentences 1V,16,4,1/a resp. ad 2, ibid.
1V,21,3,2 resp., ibid. IV,21,3,3 ad 4 et resp., resp. ad 4.

6 Commentaire sur les Sentences TV 46,22 /b resp ad 5: «Aaron autem punitus fuit,
quamvis non poena manifesta, sicut et populus, in signum quod praelati non de-
bent puniri manifeste, sed occulte propter scandalum vitandum.» Ind. Thom. T. 1.
p- 664. Il est remarquable que Thomas, dans la méme oeuvre, n’utilise pas cette
formule concernant la question de I’obéissance. Voir les notes 13 et 15-16.

7 Voir D. 50,34 De his vero: «In quibus, ut mihi videtur, hec distancia esse de-
bet, ut hi, qui deprehensi vel capti fuerint publice in periurio, furto atque fornica-
tione et ceteris huiusmodi criminibus, secundum sacrorum canonum instituta a
proprio gradu decidant, quia scandalum est populo Dei tales personas superposi-
tas habere, quas ultra modum vitiosas esse constat.» Corpus furis canonici, éd. par
E. FRIEDBERG, Lipsiae 1879, T. I. col. 193.; C. 2,5,13 Presbiter: «Presbiter si a plebe
sibi commissa mala opinione infamatus fuerit, et episcopus legitimus testibus
adprobare non potuerit, suspendatur usque ad dignam satisfactionem, ne populus
fidelium in eo scandalum patiatum, ibid. col. 459.; glo. Huguccionis ad D. 40,6 57
papa § nisi deprebendatur a fide devius: « ... Generale enim et regulare erat, quod cri-



La légitimité de la résistance 133

Outre cette différence de vues doctrinales il y a plusieurs autres
éléments qui marquent I'autonomie des theses thomasiennes en ce
domaine, par rapport a la tradition du droit canonique de I’époque.
Quant au rapport entre les prélats et le peuple des fideles, les cano-
nistes mentionnés utilisent maintes fois la formule propter vitandum
scandalum/ periculum dans les cas ou saint Thomas d’Aquin ne le fait pas.
Et pourtant, ces cas, comme le rapport entre les prélats et le peuple
fidele en général®®, I’élection des prélats®, ou la consuetndo™ sont des
questions dont la plupart n’échappent pas, dans d’autres contextes, 2a
I’attention de Thomas. D’un autre coté, il étend lutilisation de cette
formule au-dela de son champ d’application habituel chez les cano-
nistes. Sur ce point, on peut renvoyer le lecteur aux articles déja cités
de la Somme Théologigue concernant les lois injustes, les jugements in-
justes, et 'obéissance envers un pouvoir illégitime’’. En abordant la
question de I’aliénation des biens terrestres, Thomas utilise cette for-
mule de fagon novatrice par rapport a la tradition des canonistes.
Selon lui, la régle générale (qui conseille I’abandon de ces biens pour
éviter le scandale, méme s’il s’agit d’'une possession légitime), n’est
valable que dans le cas ou la personne concernée dispose de ses pro-
pres biens; tandis que les curateurs qui gérent les biens des autres,
voire ceux d’une collectivité, ne peuvent pas les aliéner au préjudice
des possesseurs légitimes. En élaborant cette position, saint Thomas
d’Aquin déplace certaines normes spirituelles, comme la vérité, la
justice, la paix (qui ne peuvent pas subir une dispense selon Igpznio
communis des canonistes) dans le contexte du gouvernement terrestre.
Cet élargissement de sens que subit la formule rehausse considéra-
blement le szatus du gouvernement terrestre. Ainsi, ces normes fonc-

mina punirentur in quolibet, ergo et in papa. Sed illam generalitatem circa papam
restringit consuetudo privilegium. Non posset accusari de quolibet crimine, sed
propter periculum ecclesie vitandum et propter confusionem generalis ecclesie vitandum, noluit
per illud privilegium removere heresim, vel notorium crimen.» Bibliothéque Na-
tionale de France, Paris, ms. lat. 15396, fol. 44va—b. Cf. note 56.

6 Voir glo. Huguccionis ad C. 10,3,7 Cavendum.

% Voir glo. Huguccionis ad D. 62,1 Nu//a ratio et ad D. 62,2 Docendus, idem ad
D. 63,36 S7 forte, idem ad D. 79,8 7 duo forte; glo. ord. ad D. 63,36 57 forte.

" Voir D. 12,11 I/la autem avec la glose relative de Huguccio et la glose ordi-
naire; glo. ord. ad X. 4,11,3 Super eo.

" Voir plus haut. On peut y joindre la II-1I 43,8 ad 5: «Preterea, inter omnia
temporalia minus videntur dimittenda quae sunt spiritualibus annexa. Sed ista sunt
propter scandalum dimittenda ...; et ex simili causa Ecclesia in aliquibus terris non
exigit decimas, propter scandalum vitandunm, Ed. Paul. p. 1278.



134 La légitimité de la résistance

tionnent comme une sorte de clef de voute dans la stabilité politique
du systéme thomasien.

Vu cette autonomie considérable avec laquelle saint Thomas
d’Aquin utilise la formule propter vitandum scandalum/ periculum™, on n’a
pas pu retrouver les sources directes de 'auteur dans les oeuvres des
canonistes que nous avons étudiées. Il nous parait certain, cependant,
que Nicolas de Gorran OP (1+1295) figure parmi les premiers auteurs
qui ont repris 'utilisation thomasienne de cette formule. Ce domini-
cain qui a exercé son activité pendant les décennies suivant la mort de
Thomas, a inséré cette formule dans sa glose (récemment éditée par

"2 Voir le Commentaire sur les Sentences IV ,38,2.4/c resp.: «Quia quandoque non
potest dare sine peccato ... quia non potest dare rem temporalem uni sine praeju-
dicio alterius; sicut si illi qui gerunt alicujus communitatis curam, dent aliqua ex
quorum subtractione fiat pejor conditio illius communitatis; et tunc non debet
dare temporalem rem propter scandalum vitandum, quia hoc esset facere contra veri-
tatem justitiae aut vitae. ... Quia quandoque non potest dimittere quin repetat sine
praejudicio alterius, ut cum quis gerit curam rei alienae, sive communitatis, sive
alicujus privatae personae; et tunc peccaret desistendo a petitione, nisi de con-
sensu illius cujus curam gerere debet, aut nisi timeret majus periculum imminere
quam sit damnum illius rei» Ind. Tho. T. I. p. 617.; ibid. resp. ad 7: «Ad septimum
dicendum, quod quamvis salva triplici veritate [scil. vitae, doctrinae, justitiae], in
hoc particulari posset quis sua quandoque non repetere propter vitandum scandalum,
tamen non posset esse sine praejudicio verifatis publicae, si non liceret repetere; quia
pax et justitia periret», ibid. Cf. Somme Théologigue 11-11 43,8 resp.: «Et ideo non
sunt [bona Ecclesiae/reipublicae] propter scandalum dimittenda; sicut nec alia quae
sunt de necessitate saluti;, Ed. Paul. p. 1278. C’est ’assimilation de la vérité et de la
justice terrestre et spirituelle, tout comme 'utilisation de la formule propter vitan-
dum scandalum/ periculum, qui représentent ici les véritables nouveautés. Quant a
I’histoire médiévale de I'inaliénabilité des biens publiques, voir RIESENBERG, P.,
Inalienability of Sovereignty in Medieval Political Thought, New York 1956. Con-
cernant d’autres arguments thomasiens en faveur de la stabilité d’une communauté
politique voir les notes 76-—78.

3 Quant a I’ensemble des passages ou Thomas utilise cette formule, on peut
réaffirmer cette conclusion. Méme s’il reprend les éléments fondamentaux de
I'interprétation des canonistes, il y insére quelques solutions et accents nouveaux,
comme il le fait 4 propos des problémes «politiques» déja mentionnés. En ce do-
maine, on a trouvé peu d’emprunts directs. Ainsi, dans son Commentaire sur les Sen-
tences (IV, 14,1,5/a resp ad 3), Thomas parait reprendre les termes de Raymond de
Penafort OP (Summa de Paenitentia 111,15,1) concernant I'interdiction de la promo-
tion d’un clerc qui a dd subir une sanction publique. D’aprés le Liber Extra (3,3,7),
il accepte que les clercs mariés n’aient pas besoin de la tonsure (Commentaire sur les
Sentences IV,27,3,3 exp. textus). Dans son Commentaire sur les Sentences, il suit régu-
lierement la distinction caractéristique de Raymond de Pefiafort OP (Swmma de
Paenitentia 111,30,2) concernant les trois types de vérité (celle de la foi, de la vie et
de la doctrine catholique).



La légitimité de la résistance 135

Philippe Buc) sur le fameux passage biblique «Rendez au César ..»
(Luc 20,25-26):

«Ad hoc dicendum quod potestas sive spiritualis que est in spiritualibus
sive secularis que est in temporalibus, duplex est, quedam potestas
usurpata que non prestat auctoritatem, et huic non tenemur obedire 75
propter maius malum vitandum, quedam legitima que prestat auctoritatem,
et huic tenemur obedire, secundum modum et mensuram potestatis, se-
culari sclilicet in temporalibus quibus preest, spirituali in spiritualibus»™.

I

L’argumentation «tempérante» (apparue dans les oeuvres de la der-
nic¢re période parisienne de saint Thomas d’Aquin et exprimée parfois
par la formule propter vitandum scandalum/ periculum), marque un chan-
gement essentiel par rapport a la solution du Commentaire sur les Senten-
ces concernant la possibilité de la résistance légitime. Il n’est pas im-
possible que Michel Senellart ait raison en interprétant cette argumen-
tation comme un tournant du discours politique médiéval. Selon lui,
la position «tempérante» de saint Thomas d’Aquin est plus proche de
la pensée de Machiavel que de celle de Vincent de Beauvais OP
(11264), 'un des comtemporains de Thomas™. Cette argumentation
qui permet de délibérer sur 'opportunité d’une révolte contre le ty-
ran, a abouti a ’analyse politique plus complexe que celle des auteurs

" Buc 1994, p. 306, note 199 (d’aprés le manuscrit de la Bibliothéque Natio-
nale de France, Paris, ms. lat. 14264, fol. 242va); voir aussi: STEGMULLER F., Re-
pertorium Biblicum Medii Aevi T. IV (Madrid 1954), p. 40. Il parait que cette citation
reprend la solution de la Somme Théologigue 11-11 104,6 resp. ad 3. Cf. plus loin
dans cet article. Un autre exemple de ['utilisation de la formule de Thomas
(postérieur de quelques décennies au texte de Nicolas de Gorran): Augustinus
Triumphus (de Ancona) Oesa (11328), Summa de potestate ecclesiastica 45,2: «Quare
autem ecclesia non utitur temporalium administratione nisi in partibus Italiae
mediante quem elegit, et non in aliis regnis quae sunt in occidentali imperio? Hoc
est non propter carentiam auctoritatis, sed propter nutriendum in suis filiis
vinculum pacis et unitatis, quia ex quo imperium fuit divisum et a diversis partibus
diversimode et fyrannice usurpatum, ecclesia propter vitandum scandalum et schisma
temporalium administrationem in regnis illis dimisit», dans: WILKS, M., The
Problem of Sovereignty in the Later Middle Ages, Cambridge 1963, p. 439, note 2
(d’aprés I’éditon de Rome, 1584, p. 248). Dans le livre de Wilks, on peut trouver
plusieurs autres exemples pour I'utilisation de cette formule (XIV* siecle): voir
p- 319, note 4, et p. 485, note 2.

7> SENELLART M., Les arts du gouverner. Du regimen médiéval au concept du
gouvernement, Paris 1995, pp. 169-176, le chapitre entier consacré Thomas:
pp. 158-197. (Ce chapitre ne parle que du De Regno parmi les oeuvres de Thomas.)



136 La légitimité de la résistance

des traités politico-moralistes, de Jean de Salisbury (11180) a Vincent
de Beauvais OP. Dans les traités de ces derniers (a savoir, les Miroirs
des princes de la deuxieme moitié du XII¢ et de la premiére moitié du
XIII¢ siecle), tout comme dans le Commentaire sur les Sentences de Tho-
mas, le refus de la tyrannie s’accompagne d’une alternative impliquant
la soumission passive ou la révolte, tandis que dans le De Regno et
dans la Somme Théologique, 1a position de saint Thomas d’Aquin permet
de delibérer d’une fagcon complexe sur les formes diverses de I’action
politique.

Il faut ajouter que cette argumentation «tempérante» ne se lie pas
inévitablement a ’idée de la limitation du pouvoir qui fait son appari-
tion pendant la méme période de 'oeuvre thomasien. Cette argu-
mentation est compatible avec une tendance permanente des idées
politiques de notre auteur. Dans le cadre de celle-ci, la tranquillité et
la cohérence interne de la communauté politique, et le maintien de la
paix entre gouverneurs et gouvernés sont considérés comme des nor-
mes fondamentales’. Ces normes se font valoir autant dans le cadre
du regimen mixctum’’ qu’au sein d’un gouvernement exclusivement mo-

76 Ainsi, il définit la création de amicitia au sein de la communauté politique
comme le but de la législation terrestre: Sententia libri Politicorum 11,3 «Omnis enim
communiter putamus quod amicitia sit maximum bonum in civitatibus; quia si sit
amicitia inter cives minime facient seditiones, et ad hoc intendunt omnes legislato-
res ut civitas sit sine seditionibus: unde omnes qui ponunt rectas leges ad hoc ten-
dunt ut sit amicitia inter omnes cives.» Ed. Leon. T. XLVIII, Roma 1971, p. A128.
(I1 faut admettre, cependant, que Thomas ne donne ici qu'une paraphrase du texte
de Moerbeke. La contribution de Thomas est la remarque concernant les législa-
teurs. Voir ibid. p. A127.) Cf. Somme Théologique 1-11 99,1 resp. ad 2, ibid. I-1I 99,2
resp., Summa contra Gentiles 111,117.

1 Somme Théologique 1-11 105,1 resp.: «Respondeo dicendum quod circa bonam
ordinationem principum in aliqua civitate vel gente, duo sunt attendenda. Quorum
unum est ut omnes aliquam partem habeant in principatu: per hoc enim conser-
vatur pax populiv, Ed. Paul. p. 1026. Voir Sententia libri Politicorum 11,7: «Dicit ergo
primo quod quidam dicunt quod optimum regimen civitatis est quod est quasi
commixtum ex omnibus predictis regiminibus. Et huius ratio est quia unum regi-
men temperatur ex ammixtione alterius; et minus datur seditionis materia si omnes
habeant partem in principatu civitatis, puta si in aliquo dominetur populus, in ali-
quo potentes, in aliquo rex», Ed. Leon. T. XLVIII, Roma 1971, p. A145. Thomas
donne ici une interprétation originale du texte de Moerbeke. Voir ibid. p. A144.
La formule guidam dicunt signale, en général, qu’il s’agit d’une opinion que 'auteur
en question ne partage pas forcément. Mais d’aprés le passage ci-mentionné de la
Somme Théologique, on peut supposer que le passage cité de son Commentaiere sur les
Sentences refléte la position de Thomas.



La légitimité de la résistance 137

narchique™. Dans le cas du regimen mixtum, I’argumentation «tem-
pérante» se range a cOté du contrdle institutionnel du pouvoir et
amene, ainsi, une solution plus adéquate quant a ’ensemble des nor-
mes thomasiennes que la solution du Commentaire sur les Sentences qui
tolere la révolte anarchique contre I'usurpateur. Le changement entre
ces deux solutions semble témoigner d’une certaine économie. Con-
formément a celle-ci, la combinaison du controle institutionnel et
'1llégitimité d’une vengeance individuelle s’est substituée dans 'oeu-
vre de saint Thomas d’Aquin au duo de I’absence du controle institu-
tionnel et de la justification de la vengeance individuelle”.

"8 De Regno 1,5: «Ex monarchia autem, si in tyrannidem convertatur, minus
malum sequitur quam ex regimine plurium optimatum quando corrumpitur. Dis-
sensio enim que plerumque sequitur ex regimine plurium contrariatur bono pacis,
quod est precipuum in multitudine sociali; quod quidem bonum per tyrannidem
non tollitur», Ed. Leon. T. XLII p. 454.

7 Nous n’avons pu prendre connaissance d’une étude de Mark Jordan
qu’apres avoir rédigé l'article présent. Nous voulons y revenir dans un autre tra-
vail. Cette étude est la suivante: JORDAN M.D., De Regno and the Place of Political
Thinking in Thomas Aquinas, Medioevo. Rivista filosofica medievale 18 (1992) 151-
168.



	La légitimité de la résistance : deux solutions chez saint Thomas d'Aquin

