
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: La légitimité de la résistance : deux solutions chez saint Thomas
d'Aquin

Autor: Molnar, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761217

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761217
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Molnar

La légitimité de la résistance

Deux solutions chez saint Thomas d'Aquin

I
Tous les auteurs appartenant à l'immense littérature dont l'objectif
porte, du moins partiellement, sur les idées politiques de saint Thomas

d'Aquin, sont loin de découvrir en ce domaine un système
harmonieux et pour toujours valable. Ils ont mis en lumière beaucoup de

thèses contradictoires dans l'oeuvre politique thomasienne, tout en

proposant des solutions diverses capables d'assurer la cohérence
interne de cette dernière. Certes, la divergence essentielle des idées

politiques de ce maître nous frappe de prime abord, si nous tenons à la
cohérence doctrinale, au sens moderne de ce terme1. Premièrement,
on peut mentionner parmi les remarques politiques de Thomas, celles,

dans lesquelles une partie non négligeable de chercheurs ne cesse
de voir la préfiguration d'un système politique «constitutionnel», et

qui sont d'ailleurs maintes fois citées. Ce sont, avant tout, les deux

passages de la Somme Théologique dans lesquels Thomas aborde la

question du gouvernement mixte (regimen mixtum)2 et les phrases où
l'auteur présente la possibilité d'un rôle actif de la multitudo dans le

processus de la législation3, ainsi que la mention du regimen politicum

que l'une des interprétations identifie à une «monarchie constitutionnelle»4,

et l'idée d'une auctoritas publica qui aurait le droit, au nom de la

1 Voir dans son livre récemment paru, l'idée de Philippe BuC, concernant
«l'apparente incapacité des écrits politiques médiévaux à poser des doctrines
cohérentes»: L'ambiguïté du Livre. Prince, pouvoir et peuple dans les commentaires de

la Bible au Moyen Age [Bue 1994], Paris 1994, pp. 44-48.
2 Somme Théologique I—II 95,4 resp. et ibid. I—II 105,1 resp.
3 Thomas situe l'utilisation première du regimen mixtum dans ce contexte (voir

note 2). Les autres lieux principaux, relatifs à ce problème: Somme Théologique I—II

90,3 resp. et resp. ad 3; ibid. I—II 97,3 resp. ad 3.
4 Sententia libri Politicorum 1,1.



116 La légitimité de la résistance

communauté des gouvernés, de procéder contre un roi devenu tyran5.
Il faut souligner, cependant, que la presque totalité de ces citations se

trouve dans un contexte alternatif où les autres composantes de la

distinction ont la même valeur argumentative. Celles-ci sont le pouvoir

exclusif du princeps/rex concernant la législation, le regimen regale,

le principe que le tyrannus ne doit subir que la contrainte de son éventuel

superior, et non celle de ses sujets. Ces thèses ne sont pas moins
authentiques que les précédentes, bien qu'elles témoignent d'autres

genres de préférences philosophico-politiques. Il en est ainsi, par exemple,

pour l'identification du roi-législateur avec le princeps du droit
romain6, dans les passages où saint Thomas d'Aquin affirme la supériorité

de la monarchie, au sens absolu, parmi les diverses formes du

gouvernement de la classification aristotélicienne7, et les phrases où il
charge le roi de la plenitudo potestatis8.

L'harmonisation de ces contradictions est d'autant plus difficile,
qu'elles se trouvent dans les mêmes oeuvres de Thomas. Faute d'un
décalage chronologique significatif, la question du changement ou de

l'évolution des idées thomasiennes ne se pose pas en ce domaine. On

peut trouver chez notre auteur, cependant, un autre sujet politique où
ses solutions contradictoires s'expliquent par la périodisation de ses

idées, à savoir la question de la légitimité et de l'opportunité de la
résistance au tyran. Ce point sera le premier sujet de nos investigations
présentes. Dans la deuxième partie de notre article, on abordera un
problème philologique relatif aux origines canoniques de la formule
propter vitandum scandalum/periculum qui joue un rôle considérable dans

l'argumentation thomasienne concernant la résistance légitime.
Pour nous, il y a une différence essentielle entre les positions de

saint Thomas d'Aquin, élaborées d'une part dans son Commentaire sur
les Sentences de Pierre Lombard et, d'autre part, dans le De Regno et la
Somme Théologique. La plupart des chercheurs n'ont pas fait état de ce

5 De Regno 1,6.
6 La citation de la lex Regia de imperio (Dig. 1.4.1; Inst. 1.2.6: «Sed et quod prin-

cipi placuit, legis habet vigorem, cum lege regia populus ei et in eum omne suum
imperium et potestatem concessit», cf. note 29); Somme Théologique I—II 90,1 ad 3 et

resp. ad 3; la paraphrase thomasienne de la lex Digna (Cod. 1.14.4) qui ne parle que
de l'auto-limitation du prince: ibid. I—II 96,5 resp.ad 3.

7 Les lieux les plus frappants: Summa contra Gentiles 1,42 et IV,76; De Regno 1,2-
5; Somme Théologique I 103,3 resp.

8 Commentaire sur les Sentences IV,20,l,4/c resp. et ibid. IV,24,2,1/a ad 3; le
sermon Ecce rex tuus et Super ad I Thimoteum 1,4 (dans ces deux derniers cas Thomas
assimile la plenitudo potestatis à la souveraineté en matière de législation).



La légitimité de la résistance 117

changement, car ils ont négligé le témoignage du Commentaire sur les

Sentences lors de la reconstruction des idées thomasiennes concernant
le problème de l'obéissance politique9. Certains auteurs, même parmi
ceux qui connaissent les trois passages énumérés10, n'ont trouvé
aucune contradiction en cette matière, tandis que d'autres posent de

façon différente la problématique interne de ces solutions de Thomas11.

Voyons d'abord les argumentations de Thomas.
L'une de ces argumentations se trouve dans la première oeuvre de

synthèse de saint Thomas d'Aquin, c'est-à-dire dans son Commentaire

sur les Sentences, plus exactement dans l'article dont l'objectif porte sur
le problème de l'obéissance envers les princes temporels et spécialement

envers les tyrans12. Là, dans les arguments 4 et 5 (dans ce
dernier, par une citation cicéronienne), notre auteur énonce l'idée d'une

9 Voir Gierke O./Maitland F.W., Political Theories of the Middle Age,
Cambridge 1900, pp. 143-144 (note 130); CRAHAY É., La politique de saint Thomas

d'Aquin, Louvain 1896, pp. 75-80; Dempf A., Sacrum Imperium. Geschichtsund

Staatsphilosophie des Mittelalters und der politischen Renaissance, München-
Berlin 1929, pp. 390—393; SABINE G. H., A History of Political Theory, London
1948, pp. 220-221; Dunbabin J., Aristotle in the Schools, Trends in Medieval
Political Thought (éd. par B. Smalley), Oxford 1965, pp. 75-77; CATTO J., Ideas
and Experience in the Political Thought of Aquinas, dans: Past and Present 71

(1976) p. 19; BLYTHE J.M., Ideal Government and the Mixed Constitution in the
Middle Ages, Princeton 1992, pp. 47-49.

10 Voir ZEILLER J., L'Idée de l'État dans saint Thomas d'Aquin, Paris 1910,

pp. 33—51; LAGARDE G. de, La naissance de l'esprit laïque au déclin du moyen
âge, Vol. II.; Secteur social de la scolastique, Louvain-Paris 21958, p. 82.

11 Voir TlSCHLEDER J., Ursprung und Träger der Staatsgewalt nach der Lehre
des hl. Thomas und seiner Schule, Mönchengladbach 1923, pp. 103-112;
Dunbabin J., comme l'un des auteurs de la Cambridge History of Medieval-. Political
Thought, c. 350-c. 1450 (éd. par J.H. Burns), Cambridge 1988, p. 494. Quant aux
détails voir note 52.

12 Commentaire sur les Sentences 11,44,2,2 ag 4—5; resp. et resp. ad 4—5. L'édition
citée: Sancti Thomae Aquinatis Opera omnia ut sunt in Indice Thomistico [Ind. Thom.]
(éd. par R. Busa SJ), Stuttgart-Bad Canstatt 1980, T. I., p. 256. L'édition reprend,
dans le cas du Commentaire sur les Sentences, le texte de l'editio Parmensis (1852—1873)
(T. VI-VII/1-2). Ce Commentaire est, essentiellement, le fruit des années qu'il a

passées en tant que bachelier sententiaire (1252—1254), mais sa rédaction n'a pas
encore été achevée lors de l'année pendant laquelle Thomas a obtenu le titre du
maître en théologie (1256). Voir Torrell J.-P. OP, Initiation à saint Thomas
d'Aquin. Sa personne et son oeuvre, Fribourg/Suisse-Paris 1993 [TORRELL 1993],
pp. 58-69 et 485-486 (les dernières pages marquent le catalogue des oeuvres
thomasiennes, établi par G. Emery OP).



118 La légitimité de la résistance

action violente contre le tyran13. Après avoir analysé les formes possibles

des praelationes a Deo non esse dans sa réponse générale, il
mentionne le cas où la légitimité d'un tel procédé est acquise (rationes 4 et
5). Voyons, en premier lieu, la distinction thomasienne des gouvernements

qui ne tirent pas leur origine de Dieu.
En distinguant ces derniers, Thomas définit deux groupes

différents: l'un est composé des gouvernements qui sont éloignés du Créateur

quant à l'acquisition du pouvoir (<quantum ad modum acquirendi po-
testatenî), tandis que l'autre implique ceux qui se différencient de Lui
quant à l'usage de ce pouvoir [quantum ad usum potestatis). Après cette
distinction, il signale l'existence des deux configurations subordonnées

aux deux éléments respectifs de la distinction précédente; il énu-
mère ainsi quatre formes de gouvernement. La première de ces
formes est celle de l'un indignus qui s'empare du pouvoir: dans ce cas,
Thomas exclut la légitimité d'un procédé quelconque de la part des

sujets14. Mais dans le cas d'un Usurpator (c'est le deuxième élément de

la distinction quantum ad modum acquirendi potestatem), il propose une
solution bien différente:

«Sed secundus defectus impedit jus praelationis: qui enim per violentiam
dominium surripit non effïcitur vere praelatus vel dominus; et ideo cum
facultas adest potest aliquis tale dominium repellere: nisi forte postmo-

13
«ag 4 Praeterea, quilibet potest licite resumere, cum facultas adest, quod sibi

injuste ablatum est. Sed multi saeculares principes tyrannice terrarum dominia in-
vaserunt. Ergo cum facultas rebellandi illis conceditur, non tenetur illis obedire.

ag 5 Praeterea, nullus tenetur ei obedire quem licite, immo laudabiliter
potest interfïcere. Sed Tullius in libro De offïciis salvat eos qui Julium Caesarem in-
terfecerunt, quamvis amicum et familiärem, qui quasi tyrannus jura imperii usur-
paverat. Ergo talibus nullus tenetur obedire.» Après la mort de César, ce jugement
est formulé à plusieurs reprises dans des textes de Cicéron. Cependant, dans De

officiis (III, 6 §32), l'auteur ne parle que de manière générale de la légitimité du
tyrannicide sans mentionner le cas de César.

14 L'interprétation par le droit canonique de la conception rex inutilis - rex
indignus a subi un changement significatif dans les années quarante du XIIIe siècle. La
position ancienne des canonistes, fondée sur un passage d'une lettre de Grégoire
VII (dans le Décret C. 15.6.3 Alius item), avait accepté la déposition comme solution

adéquate à cette situation. La décrétale Grandi d'Innocent IV (plus tard, dans
le Uber Sextur. 1.8.2), au contraire, a laissé la regalis dignitas au prince incompétent,
tout en désignant un curator pour gérer les affaires du royaume. La position de

Thomas, en excluant la possibilité de n'importe quelle action, a tenu compte des

besoins du pouvoir séculier concernant la stabilité gouvernementale bien au-delà
de la position officielle du droit canonique. Voir PETERS E., The Shadow King.
Rex inutilis in Medieval Law and Literature, 715-1327, New Haven-London 1970,

pp. 135-169.



La légitimité de la résistance 119

dum dominus verus effectus sit vel per consensum subditorum, vel per
auctoritatem superioris.»

Quant aux deux types de gouvernements éloignés de Dieu à cause de
l'abus du pouvoir légalement acquis, le premier est celui où le

gouvernant ordonne des actes contraires à la raison d'être de la praelatio
(c'est-à-dire à la vie vertueuse): dans cette situation, les gouvernés
doivent, selon Thomas, refuser l'obéissance. Cela ne veut pas dire,
cependant, que la résistance acdve soit tolérée, voire ordonnée. Pour
éclairer cette situation, l'auteur cite le cas des martyrs, dont l'exemple
nous suggère plutôt un refus d'obéissance passif qu'une révolte. Le
dernier élément de cette distinction quadripartite est le cas où le
gouvernement transgresse les limites de ses compétences. La solution que
choisit Thomas peut nous paraître assez laconique et vague: les sujets
ne doivent ni obéir aux ordres problématiques, ni refuser de les

accomplir15.

Après la réponse générale, saint Thomas d'Aquin termine cet article

par la solution de la proposition pseudo-cicéronienne.
Conformément à son argumentation précédente il n'accepte la légitimité
d'une résistance active que dans le seul cas de l'usurpation: «... tune
enim qui ad liberationem patriae tyrannum occidit, laudatur, et prae-
mium accipit.»16

15 «Dictum est autem, quod praelatio potest a Deo non esse dupliciter: vel

quantum ad modum acquirendi praelationem, vel quantum ad usum praelationis.
Quantum ad primum contingit dupliciter: aut propter defectum personae, quia in-
dignus est; aut propter defectum in ipso modo acquirendi, quia scilicet per violen-
tiam vel per simoniam, vel aliquo illicito modo acquirit. Ex primo defectu non
impeditur quin jus praelationis ei acquiratur; et quoniam praelatio secundum suam
formam semper a Deo est (quod debitum obedientiae causat); ideo talibus praela-
tis, quamvis indignis, obedire tenentur subditi. Sed secundus defectus impedit jus
praelationis: qui enim per violentiam dominium surripit non ejficitur vere praelatus vel dominus; et

ideo cum facultas adestpotest aliquis tale dominium repellere: nisi forte postmodum dominus

verus effectus sit vel per consensum subditorum, velper auctoritatem superioris. Abusus autem
praelationis potest esse dupliciter: vel ex eo quod est praeceptum a praelato, con-
trarium ejus ad quod praelatio ordinata est, ut si praecipiat actum peccati contra-
rium virtuti ad quam inducendam et conservandam praelatio ordinantur; et tunc
aliquis praelato non solum non tenetur obedire, sed etiam tenetur non obedire, si-
cut et sancti martyres mortem passi sunt, ne impiis jussis tyrannorum obedirent:
vel quia cogunt ad hoc ad quod ordo praelationis non se extendit; ut si dominus
exigat tributa quae servus non tenentur dare, vel aliquid hujusmodi; et tunc sub-
ditus non tenetur obedire, nec etiam tenetur non obedire.»

16 «ra4 Ad quartum dicendum, quod qui per violentiam praelationem accipiunt,
non sunt veri praelati; unde nec eis obedire tenentur subditi nisi sicut dictum est.



120 La légitimité de la résistance

On peut considérer que c'est justement la dernière des quatre
formes mentionnées qui constitue l'objet primordial de cet article de Thomas;

la longeur et la profondeur de son traitement peuvent le mettre
en relief. Après avoir examiné le cas de l'usurpation, on peut résumer
la proposition du Commentaire sur les Sentences concernant la question
de la résistance politique. On peut ainsi constater qu'il s'agit ici d'une
rétorsion ultérieure dont l'exécution passe par une action individuelle.
Cette dernière n'est limitée que par deux arguments proprement
juridiques: le respect des compétences d'un superior éventuel du tyran et la

reproduction, du moins tacite, du transfert du pouvoir17 décrite dans
la lex Regia («...dominus verus effectus sit vel per consensum sub-

ditorum, vel per auctoritatem superioris»)18.
Mais dans un groupe postérieur d'oeuvres de saint Thomas

d'Aquin, nous trouvons une approche substantiellement différente

par rapport à celle du Commentaire sur les Sentences. Cette conception,
dans sa forme la plus approfondie, se trouve dans le De Regno, dans le

chapitre où l'auteur envisage les possibilités de la prévention de la
tyrannie19. Au début de ce chapitre, Thomas énumère, comme dans une

ra5 Ad quintum dicendum, quod Tullius loquitur in casu illo quando aliquis
dominium sibi per violentiam surripit, nolentibus subditis, vel etiam ad consensum
coactis, et quando non est recursus ad superiorem, per quem judicium de invasore
possit fieri: tunc enim qui ad liberationem patriae tyrannum occidit, laudatur, et praemium
accipit.»

17 Cf. les notes 6 et 29.
18 II est important que Thomas propose ici une solution originale par rapport à

celle de son maître, Albert le Grand OP (fl280). Chez Albert on ne trouve ni la

trace de l'idée du tyrannicide, ni celle du système de classification des praelationes a

Deo non esse. Voir B. Alberti Magni Opera omnia (éd. par St.C.A. BORGNET),
Vol. XXVII: Commentarii in II Sententiarum, Paris 1894, 44,7 sol., p. 694. Le schéma
élaboré dans la réponse générale s'est répandu, quelques décennies plus tard, dans
la littérature politique italienne. Cf. chez Bartole la distinction ex parte exercitii — ex
defectu tituli des gouvernements tyranniques: cette dernière est très proche de la
classification de Thomas, cf. BARTOLE, «Tractatus de tyranno», cc. 5-8, dans
QUAGLIONI D., Politica e diritto nel trecento italiano.il De tyranno di Bartolo da

sasso ferrato (1314—1357), Città di Castello 1983 [QUAGLIONI 1983], p. 48., les

chapitres concernés: pp. 184—202.
19 De Regno ad regem Cypri (éd. par H.-F. Dondaine OP) 1,6, dans Sancti Thomae

Aquinatis Opera omnia iussu Leonis XIIIp. M. édita [Ed. Leon.], T. XLII, Roma 1979,

pp. 455-456. La datation de cette oeuvre fait partie des questions les plus
discutées sur Thomas. L'idée récente de Christoph Flüeler qui propose la période
entre 1271 et décembre 1273 pour la rédaction du De Regno, nous paraît convaincante,

bien que sa conclusion se fonde exclusivement sur les phases successives de
la réception thomasienne de la Politique aristotélicienne. Voir Flüeler Ch., Re-



La légitimité de la résistance 121

table des matières, trois sujets à traiter, qui sont les suivants: d'abord,
pour éviter la tyrannie, il faut confier l'office royal à un personnage,
qui, vraisemblablement, ne deviendra pas tyran20. Ensuite, en limitant
le pouvoir royal, on doit empêcher que le prince régnant ne devienne
tyran21. Et enfin l'auteur pose la question d'un procédé éventuel contre

un roi déjà devenu tyran22. Dans ce chapitre, cependant, Thomas
n'a pas développé les deux premiers sujets, il s'est limité à développer
le troisième.

En abordant la question de la résistance contre le tyran, c'est
avant tout l'opportunité de ce procédé que saint Thomas d'Aquin met
en évidence. Ce n'est qu'après qu'il se penche sur le problème de la

question de la légitimité d'un tel procédé. Notre auteur commence ce

passage par l'argumentation suivante:

«Et quidem si non fuerit excessus tyrannidis, utilius est remissam tyran-
nidem tolerare ad tempus, quam contra tyrannum agendo multis impli-
cari periculis que sunt graviora ipsa tyrannide.»

Quant au recours à une action violente contre le tyran, l'auteur énu-
mère les éventuelles conséquences non désirables: après l'échec d'une
tentative de révolte, le poids du gouvernement tyrannique deviendrait
plus lourd, ou cette révolte pourrait conduire à une guerre civile («pro-
veniunt gravissime dissensiones in populo»), voire à une nouvelle
tyrannie23.

zeption und Interpretation der Aristotelischen Politica im späten Mittelalter,
Amsterdam-Philadelphia 1992, T. I, p. 28.

20 «Primum autem est necessarium ut talis condicionis homo, ab illis ad hoc
spectat officium, promoveatur in regem, quem non sit probabile in tyrannidem
declinare», p. 455.

21 «Deinde sie disponenda est regni gubernatio ut regi iam instituto tyrannidis
subtrahatur occasio. Simul etiam sie eius temperetur potestas ut in tyrannidem de

facili declinare non possit; que quidem modo fiant, in sequentibus considerandum
erit», ibid.

22 «Demum vero curandum est, si rex in tyrannum diverteret, qualiter posset
occurri», ibid.

23 «Et quidem si non fuerit excessus tyrannidis, utilius est remissam tyrannidem tolerare

ad tempus, quam contre tyrannum agendo multis implicari periculis que sunt graviora ipsa
tyrannide. Potest enim contingere ut qui contra tyrannum agunt prevalere non pos-
sint, et sic provocatus tyrannus magis deseviat. Quod si prevalere quis possit ad-

versum tyrannum, ex hoc multotiens proveniunt gravissime dissensiones in
populo, sive dum in tyrannum insurgitur, sive post deiectionem tyranni dum erga or-
dinationem regiminis multitudo separatur in partes. Contingit etiam interdum ut,
dum alieuius auxilio multitudo expellit tyrannum, ille potestate accepta tyrannidem
arripit, et timens pati ab alio quod ipse in alium fecit, graviori Servitute subditos
opprimit. Sic enim in tyrannide solet contingere ut posterior gravior fiat quam



122 La légitimité de la résistance

Ainsi, l'action manu militari n'est-t-elle opportune que dans les

circonstances les plus graves. Et, même dans une telle situation, on doit
éviter les actions arbitraires des particuliers, et avant tout le tyrannicide.

Il paraît que Thomas veut exclure catégoriquement la possibilité
d'un procédé individuel en s'appuyant sur l'autorité de l'apôtre Pierre
(lPierre 2,18—19) et sur un argument de circonstance: l'approbation
de cette sorte de révolte ou de tyrannicide ouvrirait la voie,
également, aux assassins éventuels d'un roi juste24. De cet argument, Thomas

tire la conclusion suivante:

«Videtur autem magis contra tyrannorum sevitiam non privata pre-
sumptione aliquorum, sed auctoritate publica procedendum. Primo qui-
dem, si ad ius alicuius multitudinis pertineat sibi providere de rege, non
iniuste ab eadem rex institutus potest destitui, vel refrenari eius potestas,
si potestate regia tyrannice abutatur. Nec putanda est talis multitudo
infidélité! agere tyrannum destituens, etiam si ei se in perpetuum ante su-
biecerat; quia hoc ipse meruit in multitudinis regimine se non fïdeliter
gerens ut exigit regis officium, quod ei pactum a subditis non serve-
tur.»25

Il faut admettre que Thomas n'omette pas de mentionner l'autre
interprétation possible de cette auctoritas publica', ici, comme dans son
Commentaire sur les Sentences26, il note le cas où ce n'est que le superior

qui puisse déterminer la personne du roi27. Enfin, notre auteur fait

precedens, dum precedentia gravamina non deserit et etiam ipse ex sui cordis ma-
litia non excogitat», ibid.

24 «Et si sit intolerabilis excessus tyrannidis, quibusdam visum fuit ut ad for-
tium virorum virtutem pertineat tyrannum interimere, seque pro liberatione
multitudinis exponere periculis mortis... Sed hoc apostolice doctrine non congruit.
Docet enim nos Petrus <non solum bonis et modestis, verum etiam dyscolis domi-
nis reverenter subditos esse: hec est enim gratia, si propter conscientiam Dei sus-
tineat quis tristitias patiens iniuste.) Esset autem hoc multitudini periculosum et
eius rectoribus, si privata presumptione aliqui attemptarent presidentium necem,
etiam tyrannorum: plerumque enim huiusmodi periculis magis exponunt se mali

quam boni; malis autem solet esse grave dominium non minus regum quam
tyrannorum, quia, secundum sententiam Salomonis, (dissipât impios rex sapiens) [Prov.
20,26]. Magis igitur ex huiusmodi presumptione immineret periculum multitudini
de ammissione boni regis, quam remedium de subtractione tyranni», ibid. Il est à

noter que, par la suite, l'auteur ne citera pas ce passage de l'apôtre Pierre dans

l'argumentation dans lequel il tolère l'action de la communauté contre le prince
devenu tyran.

25 Ibid. p. 456.
26 Voir note 15.
27 «Si vero ad ius alicuius superioris pertineat multitudini providere de rege,

expetendum est ab eo remedium contra tyranni nequitiam», ibid.



La légitimité de la résistance 123

état de la possibilité d'un pouvoir absolu du prince. Dans ce cas, pour
obtenir quelque remède, il n'y a d'autre moyen que la prière, pourvu
que le tyran n'exerce pas son gouvernement en fonction d'une sanction

de Dieu28.

Ces remarques du De Regno contredisent trois points principaux,
déjà examinés, du Commentaire sur les Sentences, malgré quelques similitudes

de détails. Premièrement, c'est l'idée d'une prévention de la
tyrannie qui fait son apparition dans les phrases récemment citées du
De Regno, bien qu'elle ne soit pas développée d'une façon approfondie.

Deuxièmement, on peut mentionner le passage où Thomas
délibère sur l'opportunité du renversement violent du tyran. Dans son
Commentaire sur les Sentences, il ne pose que les conditions juridiques
concernant la légitimité d'une révolte, voire d'un tyrannicide. Ici, dans
le De Regno, en revanche Thomas (pour sauver la stabilité gouvernementale)

exclut la possibilité d'une vengeance anarchique et individuelle,

et, en plus, il s'appuie sur une argumentation purement politique.

Dans ce cas, il ne s'agit pas simplement de la satisfaction des
besoins théoriques du pouvoir monarchique émergent. Lorsque notre
auteur abandonne sa théorie ancienne, élaborée dans son Commentaire

sur les Sentences, il investit le représentant de la communitas (du moins
dans le cas d'une communauté politique sibi de rege providens), du droit
de résistance. Cet élément constitue en effet le dernier parmi les trois
points principaux qui s'opposent à l'ancienne solution thomasienne
en matière d'obéissance et de résistance29. Il faut noter, de plus, que
même cette résistance institutionnelle n'exerce sa force contraignante
que dans la mesure où la situation l'exige: dans le De Regno il n'y a pas
de question du tyrannicide; outre la déposition, cette solution impli-

28 «Quod si omnino contra tyrannum auxilium humanum haberi non possit,
recurrendum est ad regem omnium Deum qui est <adiutor in opportunitatibus, in
tribulatione) [Ps. 9,10]. Sed ut hoc beneficium populus a Deo consequi merea-
tur, debet a peccatis cessare, quia in ultionem peccati divina permissione impii ac-
cipiunt principatum Tollenda est igitur culpa ut cesset tyrannorum plaga», ibid.

29 D'après les termes thomasiens du cas multitudo sibi de rege providens («Nec pu-
tanda est talis multitudo infideliter agere tyrannum destituens, etiam si ei se in
perpetuum ante subiecerat»), l'auteur semble partager l'opinion de certains
docteurs des deux droits (comme Hugolinus, Azo, Laurentius Hispanus), selon
lesquels le transfert du pouvoir signalé dans la lex Regia (cf. note 6) n'a été ni
inconditionnel ni irréversible. Concernant la position de Hugolinus et d'Azo voir:
CALASSO F., I glossatori e la teoria délia sovranità, Milano 1957, p. 91, quant à la

position de Laurentius Hispanus: MOCHI Onory S., Fonti canonistiche dell'idea
moderna dello stato, Milano 1951, p. 256 note 1.



124 La légitimité de la résistance

que la possibilité d'une limitation du pouvoir princier («potest re-
frenari eius potestas»), sans le renversement du tyrannus30.

Ces trois nouveautés du De Regno en ce domaine ne sont pas
uniques dans l'oeuvre politique de saint Thomas d'Aquin. Les développements

qui visent à la prévention de la tyrannie, à la sanction du
tyran régnant ou à la limitation des effets malheureux de son
gouvernement, trouvent leurs correspondants dans d'autres argumentations
thomasiennes, déjà mentionnées au début de cet article31, dont
l'objectif porte sur le regimen mixtum et le regimen politicum. Quant aux

remarques «tempérantes» à vocation politique, concernant l'oppurtu-
nité des actions contre n'importe quelle injustice, et spécialement,
contre les tyrans, nous trouvons certains parallélismes intéressants
dans quelques questions de la Somme Théologique'2.

Dans le deuxième article de la question où Thomas s'occupe du
vice de la sédition, notre auteur confronte, presque littéralement, sa

citation cicéronienne insérée au Commentaire sur les Sentences33, avec la
solution ci-mentionnée du De Regno:

«Ad tertium dicendum quod regimen tyrannicum non est iustum: quia
non ordinatur ad bonum commune, sed ad bonum privatum regentis, ut
patet per Philosophum, in III [,7] Polit, et in VIII [,12] Ethic. Et ideo
perturbatio huius regiminis non habet rationem seditionis: nisi forte
quando sic inordinate perturbatur tyranni regimen quod multitudo subiecta maius

detrimentum patitur ex perturbatione consequenti quam ex tyranni regimine. Magis
autem tyrannus seditiosus est, qui in populo sibi subiecto discordias et
seditiones nutrit, ut tutius dominari possit. Hoc enim tyrannicum est:

cum sit ordinatum ad bonum proprium praesidentis cum multitudinis
nocumento.»34

30 Cf. note 14.
31 Voir les notes 2 et 4.
32 Thomas a rédigé la deuxième partie de la Somme Théologique pendant les

années 1271-1272. Voir Torrell 1993, pp. 207-232 et pp. 487-488 (Emery). On
cite ici l'édition des Editiones Paulinae [Ed. Paul.]: Sancti Thomae de Aquino Summa

Theologiae, Milano 1988.
33 II—II 42,2 ad 3: «Praeterea, laudantur qui multitudinem a potestate tyrannica

libérant. Sed hoc non de facili potest fieri sine aliqua dissensione multitudinis,
dum una pars multitudinis nititur retinere tyrannum, alia vero nititur eum abiicere.

Ergo seditio potest fieri sine peccato», Ed. Paul. p. 1272.
34 Ibid. Il est considérable que Bartolus n'ait pas retenu cette argumentation

«tempérante», quoiqu'il ait cité littéralement ce passage de Thomas. Ce fameux
juriste a mis l'accent sur la légitimité d'une action contre le tyran: malgré les
inconvénients inhérents à une révolte, cette action est saluée par Bartolus. Voir Tractatus

deguelphis etgebellinis c. 3., QUAGLIONI 1983 p. 129.



La légitimité de la résistance 125

En traitant un problème bien plus conventionnel, celui de l'obéissance

envers le roi régnant en justice, Thomas réaffirme cette
conclusion:

«... principibus saecularibus in tan tum homo obedire tenetur, inquantum
ordo iustitiae requirit. Et ideo si non habeant iustum principatum sed

usurpatum, vel si iniusta praecipiant; non tenentur eis subditi obedire:
nisiforte per accidens, propter vitandum scandalum velpericulum.y>K

Même si cette remarque est moins développée par rapport aux
précédentes, elle a, néanmoins, une particularité: l'auteur soutient ici sa

thèse par un argument fixé et maintes fois répété dans son oeuvre
{propter vitandum scandalum/periculum). On le retrouve aussi dans les

passages de la Somme Théologique où Thomas définit sa position à propos
des lois terrestres injustes:

«Et huiusmodi magis sunt violentiae quam leges: quia, sicut Augustinus
dicit, in libro de Lib. Arb. [1,5], <lex esse non videtur, quae iusta non
fuerit.) Unde tales leges non obligant in foro conscientiae: nisifortepropter
vitandum scandalum vel turbationem, propter quod etiam homo iuri suo
debet cedere, secundum illud Matth. 5 [40-41].»36

Il utilise le même argument en abordant la question de la désobéissance

éventuelle d'un condamné qui devrait subir injustement la peine
capitale:

«Et tale iudicium simile est violentiae latronum secundum illud Ezech.
22 [,27]: (Principes eius in medio eius quasi lupi rapientes praedam ad

effundendum sanguinem.) Et ideo sicut licet resistere latronibus, ita licet
resistere in tali casu malis principibus: nisiforte propter scandalum vitandum,

cum ex hoc aliqua gravis turbatio timeretur.tr'1

35 II—II 104,6 resp. ad 3, Ed. Paul. p. 1525.
36 I—II 96,4 resp. Ed. Paul. p. 965.; cf. resp. ad 3: « ...quod ratio illa procedit de

lege quae infert gravamen iniustum subditis: ad quod etiam ordo potestatis divi-
nitus concessus non se extendit. Unde nec in talibus homo obligatur ut obediat
legi, si sine scandalo vel maiori detrimento resisitere possit», ibid. En délibérant sur
l'invalidité des lois terrestres per contrarietatem ad bonum humanum, Thomas donne,
dans deux {ex fine, ex auctore) des trois cas énumérés de sa réponse générale, une
définition très proche de la branche quantum ad modum potestatis de la classification
des praelationes a Deo non esse de son Commentaire sur les Sentences: « vel ex fine,
sicut cum aliquis praesidens leges imponit onerosas subditis non pertinentes ad uti-
litatem communem, sed magis ad propriam cupiditatem vel gloriam; vel etiam ex

auctore, sicut cum aliquis legem fert ultra sibi commissam potestatem; vel etiam
ex forma, puta cum inaequaliter onera multitudini dispensantur, etiam si ordinen-
tur ad bonum commune», ibid.; cf. note 15.

37 II—II 69,4 resp., Ed. Paul. p. 1384.



126 La légitimité de la résistance

Il est vrai que l'argumentation politique qui vise le maintien de la

tranquillité interne de la communauté des gouvernants et des gouvernés,

ne se trouve pas exclusivement aux endroits où notre auteur
traite de la question de la résistance contre le tyran ou n'importe quelle
injustice38. Mais c'est exactement dans ces endroits que Thomas l'utilise

d'une manière répétée et sous la forme d'une formule fixée. Il
faut noter que la plus développée de ces remarques, celle du De Regno,

est indissolublement liée à l'idée du contrôle institutionnel ('auctoritas

publica) qui délimite le pouvoir devenu tyrannique du monarche. Et
toute la problématique des injustae leges, y compris la question de la

résistance, se range au côté de l'une des deux investigations thoma-
siennes concernant le regimen mixtum, où l'auteur (dans le contexte de

la définition de la loi) considère ce dernier comme le meilleur des

régimes politiques39.
Certains auteurs qui ont remarqué la contradiction en ce domaine

entre les positions respectives du Commentaire sur les Sentences et celles
du De Regno et de la Somme Théologique, ne l'ont pas trouvée significative

du point de vue de l'ensemble de l'oeuvre pobtique de saint Thomas

d'Aquin. Selon d'autres, quelques éléments de ces solutions ne
caractérisent que très partiellement la pensée thomasienne. Ainsi, tout
en constatant que dans l'oeuvre de Thomas se trouvent, en même

temps, la justification et la réfutation du tyrannicide, Alexander
Passerin d'Entrèves40 a mis l'accent sur le fait que Thomas formule l'idée
du droit de la résistance. Selon lui, cette conception marque un tournant

décisif dans la pensée chrétienne sur le plan de l'évaluation du

38 Voir De sortibus c. 5: «Et quia terrene dignitatis officium ad temporalia dis-
pensanda ordinatur, potest etiam licite ad huiusmodi sortes haberi recursus, si aliter

electio Concors esse non posset; quamvis enim rector querendus sit non sorte
sed industria prudens, tollerabilius tamen est sorte secularem rectorem querere quam popu-
lum dissentionibus laborare», Ed. Leon. T. XLIII. (Roma 1976), p. 238. Thomas a écrit
ce traité à la demande de Jacobus de Tonengo, chapelain du pape, pendant sa
dernière période parisienne (été 1270 ou 1271). Voir TORRELL 1993, pp. 315—316 et
515 (Emery). Dans la littérature juridique et dans la philosophie morale de

l'époque, on trouve plusieurs autres exemples de l'argumentation per acädens.

Quant à la position thomasienne sur le juste prix et sur la prostitution voir:
AUBERT J.-M., Le droit romain dans l'oeuvre de saint Thomas, Paris 1955, pp. 67-
69.

39 Voir les notes 2 et 3.
40 The medieval contribution to political thought. Thomas Aquinas. Marsilius

of Padova. Richard Hooker, New York 1959, pp. 33-35.



La légitimité de la résistance 127

pouvoir politique. Peter Meinhold41 distingue les trois positions, celle
du Commentaire sur les Sentences, celle du De Regno, et celle de la Somme

Théologique. Il ajoute, cependant, que dans les deux derniers cas, la

possibilité du tyrannicide est exclue, et que le honum commune exige
plusieurs garanties dans le cas d'une révolte, tandis que le premier
propose une solution tout à fait différente. Le passage analysé du
Commentaire sur les Sentences n'est autre, selon Meinhold, qu'un simple
emprunt de Thomas à Cicéron. Ainsi, faute d'arguments proprement
thomasiens en faveur du tyrannicide, ce passage ne représente guère
la position de notre auteur en ce domaine. D'après la monographie
des frères Carlyle42, cette citation cicéronienne peut être considérée

comme une remarque authentique de Thomas, car elle n'a pas été
réfutée par lui. Il reste, selon les Carlyle, que ce sont les solutions du De

Regno et de la Somme Théologique, et non pas celle du Commentaire sur les

Sentences, qui représentent la position définitive de l'auteur, en
particulier, les phrases qui esquissent le système visant la prévention de la

tyrannie. C'est avant tout le décalage chronologique entre l'élaboration

des deux solutions différentes, qui suggère la possibilité d'un
changement d'idée ou d'une prise de conscience de la stabilité
gouvernementale. Nous pouvons accepter, globalement, la position de

ces chercheurs, même si, à cause des problèmes mentionnés au début
de cet article, nous ne pouvons partager leurs idées sur la cohérence
substantielle des considérations politiques de Thomas dans la période
de sa maturité.

Il reste à examiner une autre interprétation assez répandue de la

conception thomasienne de la résistance. En acceptant la cohérence
substantielle de cette conception, Otto Schilling43, et après lui,
Friedrich Schoenstedt44 (qui en donne une analyse plus approfondie) ont
essayé de l'interpréter dans le contexte de la typologie thomasienne
des formes de la tyrannie, élaborée dans le Commentaire sur les Sentences.

Ils ont mis en relief le fait que cette solution ne tolérait le tyrannicide,
et, d'une façon générale, la résistance anarchique (formloser Widerstand)

41 Revolution im Namen Christi, dans: Saeculum 10 (1959) pp. 380-405, surtout
pp. 391-393.

42 CARLYLE A.J./Carlyle R.W., A History of Mediaeval Political Theory in
the West, Vol. V.: The Political Theory of the XHIth Century, Edinburgh-London
1928, pp. 91-94.

43 Die Staats- und Soziallehre des hl. Thomas von Aquin, Paderborn 1923, pp.
95-98.

44 Der Tyrannenmord im Spätmittelalter, Berlin 1938, pp. 36—46.



128 La légitimité de la résistance

que contre 1'Usurpator. Selon eux, ce sont les mesures contre la tyrannie

d'un roi d'origine légitime (et leurs limites d'opportunité) qui font
l'objet proprement dit du De Regno, et de la question sur la sédition de
la Somme Théologique. Les solutions en apparence contradictoires de
Thomas sont, ainsi, plutôt complémentaires. En y ajoutant quelques
détails, Richard Regan45 apporte la même conclusion, peut-être indé-
pendemment de Schilling et de Schoenstedt. Il a souligné, entre
autres, que les propositions du De Regno et de la question mentionnée de

la Somme Théologique concernant les dangers potentiels de la révolte,
établissent les limites d'une vengeance individuelle, non seulement
dans les cas de la tyrannie ex parte exercitii, mais aussi dans ceux d'un
régime déplorable ex defectu tituli de son chef. Partant, la solution du
Commentaire sur les Sentences concernant YUsurpator cesse d'être valable
dans les oeuvres postérieures de saint Thomas d'Aquin46. Cette
dernière réflexion que nous ne pouvons que partager, nous fait entrer
dans la critique des éléments essentiels de l'interprétation de Schilling
et de Schoenstedt.

En effet, on voit mal comment nous pourrions accepter le
système des praelationes a Deo non esse du Commentaire sur les Sentences

comme valable pour tout l'oeuvre politique de Thomas. Il faut
admettre que l'article de la Somme Théologique qui traite de la question des

injustae leges donne, du moins partiellement, une conception assez proche

de celle du Commentaire sur les Sentences47. Cependant, comme
Schoenstedt et Regan eux-mêmes l'affirment, dans les oeuvres de sa

dernière période parisienne, Thomas n'a utilisé que la définition d'origine

aristotélicienne du tyran (tyrannus: qui ne vise pas au honum

commune lors de son règne, mais seulement à son propre bien), c'est-à-
dire une conception substantiellement différente de celle du Commentaire

sur les Sentences. De plus, on ne peut pas admettre que les

arguments du De Regno et de la Somme Théologique ne font que compléter
(avec leurs solutions des cas exparte exercitii) la théorie de la résistance

(valable uniquement pour le cas de YUsurpator) du Commentaire sur les

Sentences. Le système de ce Commentaire, est, en effet, complet; ses élé-

45 Aquinas on Political Obedience and Disobedience, Thought 56 (1981) 82-85.
46 Après tout, Regan a distingué très clairement la position de la seditio-question

de la Somme Théologique et la solution du De Regno. Selon lui, dans le premier
cas, Thomas recommande de maintenir l'obéissance, même dans une situation où
le contrôle institutionnel fonctionne, tandis que dans le De Regno, il accepte la
possibilité de la déposition par l'intermédiaire d'une auctoritaspublica.

47 Voir les notes 15 et 36.



La légitimité de la résistance 129

ments ex parte exercitii sont bien différents de ceux des deux autres
oeuvres de Thomas. Et c'est justement ce problème, à savoir, la
limitation de la validité des arguments examinés du De Regno, qui nous
empêche d'accepter cette interprétation. Sur ce point, notre auteur
n'accepte l'action des représentants de la communauté contre le tyran
que dans le cas où le droit de désigner la personne du monarque
relève de cette même communauté. Toujours est-il qu'il n'y a aucune
trace dans cette oeuvre prouvant que cette communauté ne pourrait
effectuer son droit de résistance que dans le cas d'un roi investi d'une
façon légitime48. Partant, nous ne partageons que les opinions des

chercheurs (comme Bertrand Roland-Gosselin OP49) qui constatent
simplement l'incohérence des lieux thomasiens, ou de ceux (comme
les Carlyle50 et Thomas Gilby OP51) qui mettent en relief le décalage
chronologique qui sépare l'élaboration successive de ces solutions52.

II
Comme autre sujet de nos investigations présentes, nous nous proposons,

d'abord, d'examiner les origines canoniques de la formule propter

48 Voir plus haut
49 La doctrine politique de saint Thomas d'Aquin, Paris 1928, pp. 140-144.
50 Voir note 42.
51 The Political Thought of Thomas Aquinas, Chicago 1958, pp. 289-291.
52 Josef TISCHLEDER propose une solution assez particulière en ce domaine.

Selon lui, la Wi/io-question de la Somme Théologique étend la théorie de la résistance
du Commentaire sur les Sentences concernant l'usurpateur sur tous les princes qui
exercent leur fonction au détriment du bien commun. La position du De Regno
serait, ainsi, contraire à cette solution. En effet, dans le De Regno Thomas ne tolère
la résistance que dans le cas où le droit de désigner la personne du prince relève
des gouvernés. Partant, Tischleder met en doute l'authenticité du De Regno. Il faut
souligner, cependant, qu'on trouve plus de traits communs entre le Commentaire sur
les Sentences et le De Regno (voir: la mention du superior), ou entre ce dernier et la
Somme Théo logique (voir: les arguments «tempérants»), qu'entre le Commentaire sur les

Sentences et la Somme Théologique. Jean DUNBABIN, en tant que l'un des auteurs de

Cambridge Histoiy ofMedieval Political Thought, a mis en oeuvre une distinction assez

proche de celle de Tischleder. Il a confronté la W/V/'o-question de la Somme Théologique

(qui, selon lui, représenterait la justification des coups d'état), avec le passage
du De Regno où Thomas, dans l'un des trois cas énumérés, ne conseille que la
supplication au superior éventuel du tyran. Ce n'est pas par hasard que Dunbabin,
après cette argumentation, ne mette pas en considération le témoignage du
Commentaire sur les Sentences dans lequel la possibilité légale de la résistance anarchique
et celle du devoir de la supplication au superior apparaissent ensemble. Pour les
références, voir note 11.



130 La légitimité de la résistance

vitandum scandalum/periculum laquelle, comme on a pu le voir, joue un
rôle considérable dans l'argumentation thomasienne concernant la
résistance légitime. Ensuite, nous allons essayer de comparer l'utilisation

de cette expression chez certains juristes du droit canonique et
chez saint Thomas d'Aquin. Vu l'utilisation variée de cette formule,
nous nous limitons ici au domaine du rapport entre gouverneurs et
gouvernés et à l'affirmation de la cohésion sociale53. On a vu
précédemment que cette formule peut justifier la dispense par rapport à

une règle générale. Néanmoins, à la différence de quelques normes
comme Yutilitas publica, le bonum commune, la nécessitas ou le status règne1*,

qui peuvent ouvrir la voie à une dispense dans toutes les circonstances

où on s'y réfère, la formule propter vitandum scandalum/periculum
n'est valable que dans certains cas. Par cette formule, la tradition du
droit canonique interprète l'enseignement du Nouveau Testament qui
conseille des procédés différents concernant le scandalum. D'une part,
le Christ (Matth. 17,26 et 18,6—9), tout comme l'apôtre Paul (ICor.
8,13), recommande d'éviter l'occasion qui pourrait produire le scandale

d'autrui; d'autre part, si la vérité de la foi est en jeu, c'est le

comportement de ceux qui se scandalisent de cette vérité, qui mérite
d'être condamné (Matth. 15,14). Comme l'a remarqué Ludwig
Buisson55, cette tradition a hé l'interprétation de ces passages scripturaires
à trois aspects principaux du droit canonique. D'abord, en vertu du
commandement de la charité, les chrétiens doivent s'abstenir des actes

et des paroles qui pourraient susciter le scandale, sauf si la vérité

53 En essayant de découvrir la source principale de Thomas dans les oeuvres
de ces juristes, nous avons examiné une trentaine d'articles du Décret, avec les gloses

de Huguccio (fl210) et celles de la glose ordinaire de Jean le Teutonique OP
(fl245), remaniées par Bartholomaeus Brixiensis (fl258) après la publication du
Liber Extra. Par la suite, nous avons relu plusieurs chapitres du Liber Extra, avec
les lieux de la glose ordinaire de ce dernier, écrite par Bernard de Parme (fl266).
L'examen de ces lieux nous a convaincu que cette formule mériterait une étude
approfondie à son droit.

54 Concernant l'utilisation de ces termes dans la littérature juridique du Moyen
Age, voir: POST G., Studies in Medieval Legal Thought: Public Law and the State,
1100-1322, Princeton 1964, surtout: «Ratio publice utilitatis, ratio status and <Rea-

son of State»), 1100—1300, pp. 241—309.
55 Potestas und Caritas. Die päpstliche Gewalt im Spätmittelalter, Köln-Graz

1958, pp. 125-165. Dans ce chapitre (Die plenitudo potestatis und das scandalum),
l'auteur examine dans quelle mesure le commandement de la charité détermine,
selon les canonistes, l'exercice de l'activité juridique du pape, Vicarius Christi,
détenteur du plenitudo potestatis, si un scandale met en danger l'unité du peuple de
Dieu.



La légitimité de la résistance 131

de la foi ou le salut de l'âme sont en danger. Ensuite, en se conformant

à l'exemple du Christ, les prélats doivent veiller particulièrement
à ce que leur comportement privé ou l'exercice de leur fonction
n'entraînent pas le scandale du peuple de Dieu. Finalement, c'est le cas de

la correctio multitudinis où les prélats doivent tenir compte du problème
du scandale.

Pour ce qui est du troisième aspect de cette problématique, on
trouve déjà la formule propter vitandum scandalum/periculum dans les gloses

de Huguccio56. On doit cependant énumérer d'abord certains articles

du Décret qui, même s'ils ne mentionnent pas directement la question

du scandale, ont été l'objet de gloses traitant du scandalum.

Élaborés, soit à l'aide de quelques phrases tirées de l'oeuvre de saint

Augustin57, soit d'après d'autres autorités58, ces raisonnements
déconseillent l'application des peines normales dans les cas où ces mesures
de pénitence entraîneraient des turbulences ou des dissensions au sein
de la communauté. Chez Huguccio deux de ses gloses sur ces articles

ont servi à élaborer la doctrine magistrale de ce canoniste, concernant
le problème du scandalum^, tandis que dans deux autres gloses il s'est
contenté de faire allusion à un scandale éventuel60. On peut trouver
cette dernière interprétation dans plusieurs gloses à ce sujet de la

glose ordinaire, élaborée par Jean le Teutonique OP61. La conjonction
de l'idée d'une sanction modérée lors d'un procédé correctionnel des

collectivités et de la formule propter vitandum scandalum/periculum, qui
visent le maintien de la stabilité et de la paix interne de la communauté,

ne cesse de s'affirmer dans les articles du Uber Extra et dans sa

56 C'est une citation de sa glose sur D. 40,6 Si papa, qui a attiré notre attention
sur les origines canoniques de cette formule. Voir l'excellent livre de Brian
TlERNEY, Foundations of the Conciliar Theory. The Contribution of the Medieval
Canonists from Gratian to the Great Schism, Cambridge 1955, pp. 58-60 et

pp. 249-250. L'auteur publie le texte de cette glose d'après le manuscrit du
Pembroke College, Cambridge 72, fol. 147va-b. Cf. note 67.

57 Epistola Bonifacio c. 45: «Verum in hujusmodi causis ubi per graves dissen-
sionum scissuras non hujus aut illius hominis est periculum, sed populorum stra-

ges jacent, detrahendum est aliquid severitati, ut majoribus malis sanandis Charitas
sincera subveniat», PL 33,813. Ce chapitre a été intégralement repris par Gratian:
D. 50,25 Ut constitueretur, et cité partiellement dans le Décret. C. 9,1,5 Ordinationes,
C. 23,4,24 Ipsapietas. Voir aussi D. 44,1 Commessationes, C. 23,4,32 Non potest.

58 C. 1,7,14 Quociens.
59 Glo. ad D. 44,1 Commessationes et glo. ad D. 50,25 Ut constitueretur.
60 Glo. ad C. 1,7,14 Quociens et glo. ad C. 23,4,32 Non potest.
61 Glo. ord. ad D. 44,1 Commessationes, glo. ord. ad C. 1,7,14 Quociens, glo. ord.

ad C. 23,4,24 Ipsa pietas.



132 La légitimité de la résistance

glose ordinaire62. Raymond de Penafort OP (fl275), dans ses sommes
juridiques, très populaires même en dehors des milieux des canonis-
tes, a repris la même idée: dans le cas où le scandalum d'une multitude
risque d'être imminent, la dispense concernant les sanctions disciplinaires

est obligatoire63.
En traitant des questions disciplinaires, saint Thomas d'Aquin

utilise, lui aussi, cette formule à maintes reprises. Il reprend l'idée
selon laquelle les peines sont souvent adoucies pour éviter le scandale
d'autrui64. Néanmoins, il se distingue des canonistes de l'époque sous
deux angles: en utilisant cette formule, il s'occupe de la correction
individuelle, et il consacre une attention particulière à la question de
Yoccultatio peccati65. En abordant ce problème, il prend position contre
les sanctions publiques prononcées dans les affaires pénitentiaires des

prélats. Ces derniers, selon lui, ne peuvent être punis que de façon
secrète, bien sûr, pour éviter le scandale66. Cette position est diamétralement

opposée à celle des canonistes qui conseillent, pour la même
raison {propter vitandum scandalum/periculum), de punir (et non: de voiler)

les crimes des prélats67.

62 Voir, entre autres, glo. ord. ad X. 5,27,4 Latores § mu/titudinem et glo. ord. ad

X. 5,32,2 Quum ex iniuncto § pro vitando scandalo dimittenda.
63 Summa de iure canonico 11,27,7 et Summa de Paenitentia 111,29,8.
64 Somme Théologique II—II 43,7 ad 3: « correctio fraterna interdum ex cari-

tate dimittitur, ad vitandum scandalum aliorum», Ed. Paul. p. 1276. Dans le domaine
de la correctio multitudinis et du scandalum, Thomas suit la position des canonistes de

l'époque, même jusqu'aux détails de leurs raisonnements. Voir ibid. II—II 108,1

resp. ad 5. Sur l'analyse de la position thomasienne voir aussi le livre de Ludwig
BUISSON, mentionné précédemment, note 55.

65 Voir surtout: Commentaire sur les Sentences IV,16,4,l/a resp. ad 2, ibid.
IV,21,3,2 resp., ibid. IV,21,3,3 ad 4 et resp., resp. ad 4.

66 Commentaire sur les Sentences IV,46,2,2/b resp ad 5: «Aaron autem punitus fuit,
quamvis non poena manifesta, sicut et populus, in signum quod praelati non de-
bent puniri manifeste, sed occulte propter scandalum vitandum.» Ind. Thorn. T. I.
p. 664. Il est remarquable que Thomas, dans la même oeuvre, n'utilise pas cette
formule concernant la question de l'obéissance. Voir les notes 13 et 15-16.

67 Voir D. 50,34 De his vero: «In quibus, ut mihi videtur, hec distancia esse
debet, ut hi, qui deprehensi vel capti fuerint publice in periurio, furto atque fornica-
tione et ceteris huiusmodi criminibus, secundum sacrorum canonum instituta a

proprio gradu décidant, quia scandalum est populo Dei tales personas superposi-
tas habere, quas ultra modum vitiosas esse constat.» Corpus iuris canonici, éd. par
E. Friedberg, Lipsiae 1879, T. I. col. 193.; C. 2,5,13 Preshiter: «Presbiter si a plebe
sibi commissa mala opinione infamatus fuerit, et episcopus legitimus testibus
adprobare non potuerit, suspendatur usque ad dignam satisfactionem, ne populus
fidelium in eo scandalum patiatur», ibid. col. 459.; glo. Huguccionis ad D. 40,6 Si
papa § nisi deprehendatur a fide devins: « Generale enim et reguläre erat, quod cri-



La légitimité de la résistance 133

Outre cette différence de vues doctrinales il y a plusieurs autres
éléments qui marquent l'autonomie des thèses thomasiennes en ce

domaine, par rapport à la tradition du droit canonique de l'époque.
Quant au rapport entre les prélats et le peuple des fidèles, les cano-
nistes mentionnés utilisent maintes fois la formule propter vitandum

scandalum/periculum dans les cas où saint Thomas d'Aquin ne le fait pas.
Et pourtant, ces cas, comme le rapport entre les prélats et le peuple
fidèle en général68, l'élection des prélats69, ou la consuetudo70 sont des

questions dont la plupart n'échappent pas, dans d'autres contextes, à

l'attention de Thomas. D'un autre côté, il étend l'utilisation de cette
formule au-delà de son champ d'application habituel chez les cano-
nistes. Sur ce point, on peut renvoyer le lecteur aux articles déjà cités
de la Somme Théologique concernant les lois injustes, les jugements
injustes, et l'obéissance envers un pouvoir illégitime71. En abordant la

question de l'aliénation des biens terrestres, Thomas utilise cette
formule de façon novatrice par rapport à la tradition des canonistes.
Selon lui, la règle générale (qui conseille l'abandon de ces biens pour
éviter le scandale, même s'il s'agit d'une possession légitime), n'est
valable que dans le cas où la personne concernée dispose de ses propres

biens; tandis que les curateurs qui gèrent les biens des autres,
voire ceux d'une collectivité, ne peuvent pas les aliéner au préjudice
des possesseurs légitimes. En élaborant cette position, saint Thomas
d'Aquin déplace certaines normes spirituelles, comme la vérité, la

justice, la paix (qui ne peuvent pas subir une dispense selon Xopinio
communis des canonistes) dans le contexte du gouvernement terrestre.
Cet élargissement de sens que subit la formule rehausse considérablement

le status du gouvernement terrestre. Ainsi, ces normes fonc-

mina punirentur in quolibet, ergo et in papa. Sed illam generalitatem circa papam
restringit consuetudo Privilegium. Non posset accusari de quolibet crimine, sed

propter periculum ecclesie vitandum et propter confusionem generalis ecclesie vitandum, noluit
per illud Privilegium removere heresim, vel notorium crimen.» Bibliothèque
Nationale de France, Paris, ms. lat. 15396, fol. 44va-b. Cf. note 56.

68 Voir glo. Huguccionis ad C. 10,3,7 Cavendum.
69 Voir glo. Huguccionis ad D. 62,1 Nulla ratio et ad D. 62,2 Docendus, idem ad

D. 63,36 Siforte, idem ad D. 79,8 Si duo forte; glo. ord. ad D. 63,36 Siforte.
70 Voir D. 12,11 IIla autem avec la glose relative de Huguccio et la glose

ordinaire; glo. ord. ad X. 4,11,3 Super eo.
71 Voir plus haut. On peut y joindre la II—II 43,8 ad 5: «Preterea, inter omnia

temporalia minus videntur dimittenda quae sunt spiritualibus annexa. Sed ista sunt
propter scandalum dimittenda ...; et ex simili causa Ecclesia in aliquibus terris non
exigit décimas,propter scandalum vitandum», Ed. Paul. p. 1278.



134 La légitimité de la résistance

donnent comme une sorte de clef de voûte dans la stabilité politique
du système thomasien72.

Vu cette autonomie considérable avec laquelle saint Thomas
d'Aquin utilise la formule propter vitandum scandalum/periculum1^, on n'a

pas pu retrouver les sources directes de l'auteur dans les oeuvres des

canonistes que nous avons étudiées. Il nous paraît certain, cependant,
que Nicolas de Gorran OP (j-1295) figure parmi les premiers auteurs
qui ont repris l'utilisation thomasienne de cette formule. Ce dominicain

qui a exercé son activité pendant les décennies suivant la mort de

Thomas, a inséré cette formule dans sa glose (récemment éditée par

72 Voir le Commentaire sur les Sentences IV,38,2,4/c resp.: «Quia quandoque non
potest dare sine peccato quia non potest dare rem temporalem uni sine praeju-
dicio alterius; sicut si illi qui gerunt alicujus communitatis curam, dent aliqua ex

quorum subtractione fiat pejor conditio illius communitatis; et tunc non debet
dare temporalem rem propter scandalum vitandum, quia hoc esset facere contra veri-
tatem justitiae aut vitae. Quia quandoque non potest dimittere quin repetat sine

praejudicio alterius, ut cum quis gerit curam rei alienae, sive communitatis, sive

alicujus privatae personae; et tunc peccaret desistendo a petitione, nisi de

consensu illius cujus curam gerere debet, aut nisi timeret majus periculum imminere
quam sit damnum illius rei.» Ind. Tho. T. I. p. 617.; ibid. resp. ad 7: «Ad septimum
dicendum, quod quamvis salva triplici veritate [seil, vitae, doctrinae, justitiae], in
hoc particulari posset quis sua quandoque non repetere propter vitandum scandalum,

tarnen non posset esse sine praejudicio veritatis publicae, si non liceret repetere; quia
pax et justifia periret», ibid. Cf. Somme Théologique II-II 43,8 resp.: «Et ideo non
sunt [bona Ecclesiae/reipublicae] propter scandalum dimittenda; sicut nec alia quae
sunt de necessitate salutis», Ed. Paul. p. 1278. C'est l'assimilation de la vérité et de la

justice terrestre et spirituelle, tout comme l'utilisation de la formule propter vitandum

scandalum/periculum, qui représentent ici les véritables nouveautés. Quant à

l'histoire médiévale de l'inaliénabilité des biens publiques, voir RlESENBERG, P.,
Inalienability of Sovereignty in Medieval Political Thought, New York 1956.
Concernant d'autres arguments thomasiens en faveur de la stabilité d'une communauté
politique voir les notes 76-78.

73 Quant à l'ensemble des passages où Thomas utilise cette formule, on peut
réaffirmer cette conclusion. Même s'il reprend les éléments fondamentaux de

l'interprétation des canonistes, il y insère quelques solutions et accents nouveaux,
comme il le fait à propos des problèmes «politiques» déjà mentionnés. En ce
domaine, on a trouvé peu d'emprunts directs. Ainsi, dans son Commentaire sur les

Sentences (IV, 14,1,5/a resp ad 3), Thomas paraît reprendre les termes de Raymond de
Penafort OP {Summa de Paenitentia 111,15,1) concernant l'interdiction de la promotion

d'un clerc qui a dû subir une sanction publique. D'après le Liber Extra (3,3,7),
il accepte que les clercs mariés n'aient pas besoin de la tonsure {Commentaire sur les

Sentences IV,27,3,3 exp. textus). Dans son Commentaire sur les Sentences, il suit
régulièrement la distinction caractéristique de Raymond de Penafort OP {Summa de

Paenitentia 111,30,2) concernant les trois types de vérité (celle de la foi, de la vie et
de la doctrine catholique).



La légitimité de la résistance 135

Philippe Bue) sur le fameux passage biblique «Rendez au César ...»

(Luc 20,25-26):
«Ad hoc dicendum quod potestas sive spiritualis que est in spiritualibus
sive secularis que est in temporalibus, duplex est, quedam potestas
usurpata que non prestat auctoritatem, et huic non tenemur obedire nisi

propter maius malum vitandum, quedam légitima que prestat auctoritatem,
et huic tenemur obedire, secundum modum et mensuram potestatis, se-
culari sclilicet in temporalibus quibus preest, spirituali in spiritualibus»74.

Ill
L'argumentation «tempérante» (apparue dans les oeuvres de la
dernière période parisienne de saint Thomas d'Aquin et exprimée parfois
par la formule propter vitandum scandalum/periculum), marque un
changement essentiel par rapport à la solution du Commentaire sur les Sentences

concernant la possibilité de la résistance légitime. Il n'est pas
impossible que Michel Senellart ait raison en interprétant cette argumentation

comme un tournant du discours politique médiéval. Selon lui,
la position «tempérante» de saint Thomas d'Aquin est plus proche de

la pensée de Machiavel que de celle de Vincent de Beauvais OP
(fl264), l'un des comtemporains de Thomas75. Cette argumentation
qui permet de délibérer sur l'opportunité d'une révolte contre le

tyran, a abouti à l'analyse politique plus complexe que celle des auteurs

74 Bue 1994, p. 306, note 199 (d'après le manuscrit de la Bibliothèque Nationale

de France, Paris, ms. lat. 14264, fol. 242va); voir aussi: STEGMÜLLER F., Re-

pertorium Biblicum Medii Aevi T. IV (Madrid 1954), p. 40. Il paraît que cette citation
reprend la solution de la Somme Théologique II—II 104,6 resp. ad 3. Cf. plus loin
dans cet article. Un autre exemple de l'utilisation de la formule de Thomas
(postérieur de quelques décennies au texte de Nicolas de Gorran): Augustinus
Triumphus (de Ancona) Oesa (|1328), Summa de potestate ecclesiastica 45,2: «Quare
autem ecclesia non utitur temporalium administratione nisi in partibus Italiae
mediante quern elegit, et non in aliis regnis quae sunt in occidentali imperio? Hoc
est non propter carentiam auctoritatis, sed propter nutriendum in suis filiis
vinculum pacis et unitatis, quia ex quo imperium fuit divisum et a diversis partibus
diversimode et tyrannice usurpatum, ecclesia propter vitandum scandalum et schisma

temporalium administrationem in regnis illis dimisit», dans: WlLKS, M., The
Problem of Sovereignty in the Later Middle Ages, Cambridge 1963, p. 439, note 2

(d'après l'éditon de Rome, 1584, p. 248). Dans le livre de Wilks, on peut trouver
plusieurs autres exemples pour l'utilisation de cette formule (XIVe siècle): voir
p. 319, note 4, et p. 485, note 2.

75 SENELLART M., Les arts du gouverner. Du regimen médiéval au concept du

gouvernement, Paris 1995, pp. 169-176, le chapitre entier consacré Thomas:

pp. 158-197. (Ce chapitre ne parle que du De Regno parmi les oeuvres de Thomas.)



136 La légitimité de la résistance

des traités politico-moralistes, de Jean de Salisbury (-j-1180) à Vincent
de Beauvais OP. Dans les traités de ces derniers (à savoir, les Miroirs
des princes de la deuxième moitié du XIIe et de la première moitié du
XIIIe siècle), tout comme dans le Commentaire sur les Sentences de Thomas,

le refus de la tyrannie s'accompagne d'une alternative impliquant
la soumission passive ou la révolte, tandis que dans le De Regno et
dans la Somme Théologique, la position de saint Thomas d'Aquin permet
de délibérer d'une façon complexe sur les formes diverses de l'action
politique.

Il faut ajouter que cette argumentation «tempérante» ne se he pas
inévitablement à l'idée de la limitation du pouvoir qui fait son apparition

pendant la même période de l'oeuvre thomasien. Cette
argumentation est compatible avec une tendance permanente des idées

politiques de notre auteur. Dans le cadre de celle-ci, la tranquillité et
la cohérence interne de la communauté politique, et le maintien de la

paix entre gouverneurs et gouvernés sont considérés comme des normes

fondamentales76. Ces normes se font valoir autant dans le cadre
du regimen mixtum11 qu'au sein d'un gouvernement exclusivement mo-

76 Ainsi, il définit la création de l'amicitia au sein de la communauté politique
comme le but de la législation terrestre: Sententia libri Politicorum 11,3 «Omnis enim
communiter putamus quod amicitia sit maximum bonum in civitatibus; quia si sit
amicitia inter cives minime facient seditiones, et ad hoc intendunt omnes legislato-
res ut civitas sit sine seditionibus: unde omnes qui ponunt rectas leges ad hoc ten-
dunt ut sit amicitia inter omnes cives.» Ed. Leo/t. T. XLVIII, Roma 1971, p. A128.
(Il faut admettre, cependant, que Thomas ne donne ici qu'une paraphrase du texte
de Moerbeke. La contribution de Thomas est la remarque concernant les législateurs.

Voir ibid. p. A127.) Cf. Somme Théologique I—II 99,1 resp. ad 2, ibid. I—II 99,2

resp., Summa contra Gentiles 111,117.
77 Somme Théologique I—II 105,1 resp.: «Respondeo dicendum quod circa bonam

ordinationem principum in aliqua civitate vel gente, duo sunt attendenda. Quorum
unum est ut omnes aliquam partem habeant in principatu: per hoc enim conser-
vatur pax populi», Ed. Paul. p. 1026. Voir Sententia libri Politicorum 11,7: «Dicit ergo
primo quod quidam dicunt quod optimum regimen civitatis est quod est quasi
commixtum ex omnibus predictis regiminibus. Et huius ratio est quia unum regimen

temperatur ex ammixtione alterius; et minus datur seditionis materia si omnes
habeant partem in principatu civitatis, puta si in aliquo dominetur populus, in ali-

quo potentes, in aliquo rex», Ed. Leon. T. XLVIII, Roma 1971, p. A145. Thomas
donne ici une interprétation originale du texte de Moerbeke. Voir ibid. p. A144.
La formule quidam dicunt signale, en général, qu'il s'agit d'une opinion que l'auteur
en question ne partage pas forcément. Mais d'après le passage ci-mentionné de la
Somme Théologique, on peut supposer que le passage cité de son Commentaiere sur les

Sentences reflète la position de Thomas.



La légitimité de la résistance 137

narchique78. Dans le cas du regimen mixtum, l'argumentation
«tempérante» se range à côté du contrôle institutionnel du pouvoir et
amène, ainsi, une solution plus adéquate quant à l'ensemble des normes

thomasiennes que la solution du Commentaire sur les Sentences qui
tolère la révolte anarchique contre l'usurpateur. Le changement entre
ces deux solutions semble témoigner d'une certaine économie.
Conformément à celle-ci, la combinaison du contrôle institutionnel et
l'illégitimité d'une vengeance individuelle s'est substituée dans l'oeuvre

de saint Thomas d'Aquin au duo de l'absence du contrôle institutionnel

et de la justification de la vengeance individuelle79.

78 De Regno 1,5: «Ex monarchia autem, si in tyrannidem convertatur, minus
malum sequitur quam ex regimine plurium optimatum quando corrumpitur. Dis-
sensio enim que plerumque sequitur ex regimine plurium contrariatur bono pacis,
quod est precipuum in multitudine sociali; quod quidem bonum per tyrannidem
non tollitur», Ed. Leon. T. XLII p. 454.

79 Nous n'avons pu prendre connaissance d'une étude de Mark Jordan
qu'après avoir rédigé l'article présent. Nous voulons y revenir dans un autre
travail. Cette étude est la suivante: JORDAN M.D., De Regno and the Place of Political
Thinking in Thomas Aquinas, Medioevo. Rivista filosofica medievale 18 (1992) 151—

168.


	La légitimité de la résistance : deux solutions chez saint Thomas d'Aquin

