Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)
Heft: 1-2
Artikel: Verantwortlichkeit und autonomes Handeln : zur Entwicklung zweier

Freiheitsbegriffe von Augustinus bis Thomas von Aquino
Autor: Ubl, Karl
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761216

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KARL UBL

Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

Zur Entwicklung zweier Freiheitsbegriffe von
Augustinus bis Thomas von Aquino

In seinem einfluBreichen Buch tiber den Geist der mittelalterlichen Philo-
sophie hat Etienne Gilson im Kapitel iiber die Willensfreiheit die Kon-
zeptionen von Aristoteles bis Duns Scotus unter der Voraussetzung
verglichen, dall der Inhalt der Fragestellung iiber die Epochen kon-
stant geblieben ist.! Diese Methode wurde von Kurt Flasch als ahisto-
risch und anachronistisch gebrandmarkt.? Im Bereich der Gnaden-
lehre hat Flasch nachgewiesen, dal} die Zeit zwischen Augustinus und
Abaelard keineswegs als einheitliche und konfliktlose Epoche zu fas-
sen 1st. Fiir das Problem der Willensfreiheit beruft sich Flasch in sei-
ner Kritik auf die Arbeiten von Elfriede Tielsch, derzufolge seit dem
Hellenismus die Debatte um die Willensfreiheit von der metaphysi-
schen Frage der Vereinbarkeit mit dem Determinismus «kontami-
niert» worden ist. Da diese Frage in der klassischen Philosophie noch
keine Rolle gespielt habe, sei ein Bruch zwischen der handlungstheo-
retischen Konzeption des Aristoteles und der hellenistischen und mit-

! E. GILSON, L’Esprit de la philosophie médiévale II, Paris 1932, 99-118. Un-
verzichtbar ist noch immer: O. LOTTIN, «Libre arbitre et liberté depuis S. Anselme
jusqu’a la fin du XIII¢ si¢cle», in: DERS., Psychologie et morale aux XII¢ et XIIIe
siecles I, Louvain/Gembloux 21957, 11-389. Kurzer Uberblick bei: O.H. PESCH,
Freiheit 111 (Mittelalter), in: HWP 2 (1972) 1083-1088; J.B. KOROLEC, Free Will
and Free Choice, in: N. KRETZMANN/A. KENNY/]. PINBORG, The Cambridge Hi-
story of Later Medieval Philosophy, Cambridge 1982, 629-641; L. ROBERTS, Me-
dieval Doctrines of Human Freedom, in: Mediaevalia 15 (1989) 279-298. — Meinem
Freund Lars Vinx bin ich fiir zahlreiche Verbesserungsvorschlige zu Dank ver-
pflichtet.

2 K. FLASCH, «Freiheit des Willens: 850-1150», in: J. FRIED (Hg.), Die abend-
landische Freiheit vom 11. zum 14. Jahrhundert, Sigmaringen 1991, 17-48 (Vor-
trige und Forschungen 39).



80 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

telalterlichen Diskussion anzunehmen.? Kurt Flasch zieht daraus den
SchluB3, daBl die «tragende Sdule der Kontinuititskonstruktion» der
Forschung, nimlich die Gleichsetzung von aristotelischer npoaipeoig
(¢lectio) und muttelaltetlichem lberum arbitrium, «zerstort» sei.

Zunichst ist jedoch festzuhalten, daB das Aufkommen des Be-
griffs liberum arbitrium keineswegs mit dem Beginn der Determinis-
musdebatte koinzidiert; dieser primir juristische Terminus wird durch
Tertullian in die theologische Diskussion eingefithrt und findet da-
nach bei den lateinischen Kirchenvitern Verbreitung.* Zudem geht
die handlungstheoretische Konzeption in der griechischen Philoso-
phie der Spitantike keineswegs verloren, im 12. Jahrhundert wird sie
durch die Ubersetzung von Texten des Johannes Damascenus und
Maximus Confessor bereits vor Aristoteles rezipiert.> Gegen die The-
se von Tielsch spricht aber vor allem die Tatsache, daB3 in der Dis-
kussion der Willensfreiheit bei den Kirchenvitern die hellenistische
Determinismusdebatte von der Theodizeefrage und der Gnadenlehre
verdringt wird. Erst die Auseinandersetzung mit dem arabischen
«Nezessitarismus» nach der Aristotelesverurteilung von 1277 bringt
diese Dimension erneut in die Diskussion um die Willensfreiheit ein.
Bei Siger von Brabant wird beispielsweise ausdriicklich die Frage ge-
stellt, wie Freiheit in einem kausal determinierten Universum moglich
ist. Heinrich von Gent, Petrus Johannis Olivi und Johannes Duns
Scotus formen hingegen die voluntaristische Tradition in eine Theorie
des Indeterminismus um, die in der frithen Neuzeit weite Verbreitung
finden sollte.” Die Idee, daBl eine umfassend konzipierte Kausalitit

3 E. TIELSCH, /lberum arbitrium, in: HWP 5 (1980) 275-78; DIES., Die Wir-
kungsgeschichte Anselms von Canterbury innerhalb der Geschichte des «De libero
arbitrion-Problems, in: AA4ns 4 (1975) 65-100.

* ThesLLL 11 (1900-06) Sp. 412f. Zum juristischen Hintergrund Tertullians vgl.
J. GAUDEMET, Le droit romain dans la littérature chrétienne occidentale du III¢ au
Ve siécle, Mailand 1978, 15ff.

3 Vgl. R.-A. GAUTHIER, Saint Maxime le Confesseur et la psychologie de I'acte
humain, in: RTAAM 21 (1954) 51-100; R.-A. GAUTHIER/].Y. JOLIF, Aristote:
L’Ethique a2 Nicomaque I, 1: Introduction, Louvain/Paris 21970, 255ff.

6 F.-X. PUTALLAZ, Insolente liberté. Controverses et condamnations au XIII®
siecle, Freiburg/Ue. 1995, 15-49 (Vestigia 15).

7 L. HONNEFELDER, Die Kritik des Johannes Duns Scotus am kosmologischen
Nezessitarismus der Araber: Ansitze zu einem neuen Freiheitsbegriff, in: FRIED,
Die abendlindische Freiheit 249-263 (wie Anm. 2); E. STADTER, Psychologie und
Metaphysik der menschlichen Freiheit. Die ideengeschichtliche Entwicklung zwi-
schen Bonaventura und Duns Scotus, Miinchen/Paderborn/Wien 1971, 305ff.
(Veroffentlichungen des Grabmann-Institutes 12).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 81

die menschliche Willensfreiheit bedroht, kommt im Zuge der Aris-
totelesverurteilungen auf, davor gilt Kausalitit vielmehr als positiver
Bestandteil des Kosmosvertrauens.®

Die Kritik von Kurt Flasch ist noch in einer anderen Hinsicht un-
berechtigt: Gilson tbersieht keineswegs die Differenz zwischen der
aristotelischen und der christlichen Tradition, doch bewertet er die
Synthese der beiden Positionen in der Philosophie des Thomas von
Aquino als gelungen und inhaltlich konsistent. Wenn man daher die
Konzeption Gilsons in Frage stellen will, mull gezeigt werden, dal3
die aristotelische und die christliche Theorie der Willensfreiheit wi-
derspriichliche Elemente enthalten, die eine Synthese in der Art des
Thomas von Aquino ausschlieen. Dafiir ist es zuniachst erforderlich,
die Faktoren der Diskontinuitit richtig zu bestimmen. Diese Faktoren
resultieren nicht aus der Determinismusdebatte, sondern, wie der Be-
griffswandel bei Tertullian nahelegt, aus dem EinfluB3 theologischer
Fragestellungen auf die Bestimmung der Willensfreiheit: Zum einen
ist das die Problematik der Theodizee und zum anderen die Verbin-
dung von Willensfreiheit (/iberum arbitrium) und Autonomie (/ibertas).

Die Frage der Theodizee ist wegen der Abgrenzung gegen alle
Formen des Dualismus in der christlichen Apologetik omniprisent.
Wenn das Bose kein eigenstindiges gottliches Prinzip ist, muB3 die
Verantwortlichkeit fiir die Ubel dieser Welt der freien Entscheidung
der Menschen angelastet werden.? Um diese Verantwortlichkeit theo-
retisch zu begriinden, ist der Nachweis erforderlich, daB Luzifer und
Adam in der ersten Siinde wissentlich und willentlich das Bése (ma-
lum) gewihlt haben, das ihren eigenen Interessen widersprach. Mittel-
alterliche Theologen begegnen diesem Dilemma in der Nachfolge

8 THOMAS spricht von «dignitas causalitatis»: ST I, 22, 3 (EL [wie Anm. 105] 4,
267). Zum Wandel des Verstindnisses von Kausalitit und Kontingenz: A. MAIER,
Die Vorldufer Galileis im 14. Jahrhundert. Studien zur Naturphilosophie der Spat-
scholastik I, Rom 21966, Kap. 8 (Storia e Letteratura 22); S. KNUUTTILA, Modali-
ties in Medieval Philosophy, London 1993.

? H. BLUMENBERG, Sikularisierung und Selbstbehauptung, Frankfurt/M.
21983, 146-166 (Die Legitimitit der Neuzeit II). Vorliufer Augustins: H.J.W.
DRIJVERS, Bardaisan’s Doctrine of Free Will, the Ps. Clementines, and Marcio-
nism, in: B. BEDOUELLE/O. FATIO (Hg.), Liberté chrétienne et libre abritre, Frei-
burg/Ue. 1994, 13-30 (Cahiers oecuméniques 24); W. BEIERWALTES, Denken des
Einen. Studien zur neuplatonischen Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte,
Frankfurt/M. 1985, 241-248 (Proklos).



82 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

Augustins!® auf zwei Wegen: Entweder wird die These vertreten, der
Wille habe keine eigentliche Ursache (causa deficiens), oder die etste
Stinde wird mit dem selbstbeztiglichen Laster der superbia erklirt, die
das Verbot der Auflehnung gegen die Gebote Gottes zum Motiv der
Rebellion erhebt. Einen dritten Weg schligt Anselm von Canterbury
ein, der dem Teufel einen Drang nach hoéherer Gluckseligkeit zu-
spricht, als ihm von Gott verliehen wurde.!!

Diese Erklirungen werden von Giovanni di Lugio, einem philo-
sophisch gebildeten Katharer, als unzureichend abgewiesen: Eine er-
ste Stinde sei unmoglich, weil die Engel im Angesicht Gottes nicht
anders konnen, als thn lieben. Da kein Motiv (causa) fir die Abkehr
von dieser Liebe denkbar ist, mul} ein zweites gottliches Prinzip, das
Boése, angenommen werden.!? Ahnlich argumentierten auf neuplatoni-
scher Grundlage etwa zur selben Zeit der 1241 verurteilte «frater Ste-
phanus» und der polnische Philosoph Witelo in seinem Traktat De
natura daemonum.’®> Nach Witelo widerspricht der Engelsturz den Prin-
zipien der Naturphilosophie, wonach die Intelligenzen als reine und
einfache Wesen aus der Emanation eines vollkommenen und makel-
losen Prinzips hervorgegangen sind. Sogar im ganzen Pentateuch ha-
be er, Witelo, vergeblich nach einem Beleg dafiir gesucht. Trotzdem
will er an die Tatsache des Engelsturzes und an die Existenz von Di-
monen glauben, da alle Kirchen- und Konzilsviter dies feierlich be-
glaubigt haben. Diese averroistische Trennung von philosophischer
Leugnung und theologischer Billigung wird wenige Jahre spiter, Ende
des 13. Jahrhunderts, von Petrus Johannis Olivi an den Pranger ge-
stellt. Die stindig erfahrbare und im Uberflu wahrnehmbare Schlech-
tigkeit der Menschen («superabundans experimentum malitiae homi-

10 B, BERTHOLD, Free will and theodicy in Augustine: an explanation and cri-
tique, in: RelS# 17 (1981) 525-535.

1S u. Anm. 66.

12 (Et precipue esset mirandum quomodo boni angeli voluissent odire boni-
tatem similem illorum que erat ab eterno et causa eius, et diligere malitiam que
non erat, que valde est contraria bonitati; et hoc sine causa si causa mali non erat
penitus, ut aiunt imperiti.» Liber de duobus principiis c. 16, ed. C. Thouzellier, Paris
1973, 206 (Sources chrétiennes 198).

3 Vgl. die verurteilten Thesen 5 u. 9: M.-D. CHENU, «Le dernier avatar de la
théologie orientale en Occident au XIII® sieclen, in: Melanges Auguste Pelzer,
Louvain 1947, 159-181. A. BIRKENMAJER, «Etudes sur Witelo. I: Deux écrits in-
connus de Witelo», in: DERS., Etudes d’histoire des sciences en Pologne,
Wroztlaw/Warszawa/Krakéw/Gdansk 1972, 97-255, hier 122f. (Studia Coperni-

cana 4).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 83

num») kénne hinreichend erkliren, wie der erste Engel wissentlich
eine so grof3e Siinde beging.!*

Diese Debatte, die sich eher am Rande des philosophischen Dis-
kurses abspielte, bringt ein Dilemma ans Tageslicht, das in viel stirke-
rem Ausmal} die Aristotelesrezeption im 13. Jahrhundert bestimmte.
Denn unter der Voraussetzung einer aristotelischen Handlungstheorie
ist eine absichtliche Handlung wie die Luzifers oder Adams, die auf
kein rationales Motiv zuriickgefiihrt werden kann, unvorstellbar.!> Die
Struktur des praktischen Syllogismus verlangt, dal eine absichtliche
Handlung dem letzten Urteil der praktischen Vernunft (der Konklu-
sion) notwendig folgt. Willensschwiche (&xpaoic) verzerrt diesen Syl-
logismus bei Aristoteles nur insofern, als die Leidenschaften die Be-
wertung des partikularen Sachverhalts (den Untersatz) beeinflussen,
wihrend die Konklusion aus Obersatz und Untersatz unbertihrt
bleibt. Eine (radikal) unbeherrschte Handlung, in der kein hinreichen-
des Motiv ausweisbar ist, weil das letzte Urteil der praktischen Ver-
nunft nicht befolgt wird, widerspricht der aristotelischen Handlungs-
theorie. Denn dem Unbeherrschten, der keinen hinreichenden Grund
fir sein Verhalten hat, ist mit einer rationalen Erklirung, die hand-
lungsleitende Absichten unterstellt, nicht beizukommen.

Dieser Faktor der Diskontinuitit wird dadurch verschirft, da3 die
aristotelische Konzeption zuerst nur iber Boethius in einer Variante
bekannt ist, die der aristotelischen Unterscheidung zwischen prakti-
scher und theoretischer Vernunft nicht gerecht wird. Von Seiten der
voluntaristischen Richtung wird daher nicht nur die Erklirungskraft
der aristotelischen Theorie fur die erste Siinde bestritten, sondern fiir
bose Handlungen im allgemeinen. Dieser Interpretation folgt Albert
der GroBe, der aristotelische electio, die immer vernunftbestimmt und
auf das Gute gerichtet ist, vom christlichen /Jberum arbitrium, das sich
gegen die Vernunft auch fiir das Bose entscheiden kann, rigoros
trennt.'¢ Im Verurteilungsdekret von 1277 sind mehrere Artikel gegen
die aristotelische Handlungstheorie gerichtet, in der der Wille stets
von der Vernunft bestimmt wird und nicht eigenstindig, wie das /-

14 PETRUS JOHANNIS OLIVI, Sent. 11, 43, ed. B. Jansen, Quaracchi 1922, 714-
734 (Bibliotheca Franciscana Scholastica Medii Aevi IV).

15 Fiir das Folgende: D. DAVIDSON, «Wie ist Willensschwiche maoglich?», in:
DERS., Handlung und Ereignis, Frankfurt/M. 1990, 43-72 (erstmals 1970).

16 Sent. 11, d. 24, 7 (Alberti Magni Opera Omnia, ed. A. BORGNET, Paris 1894,
Bd. 27, 404).



84 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

berum arbitrium in der voluntaristischen Tradition, das Bose wahlen
kann.!

Die Verbindung des Begriffs der Willensfretheit mit der stoischen
Konzeption der Autonomie (/ibertas) bildet, wie bereits Gilson!® be-
merkte, den zweiten Faktor der Diskontinuitit. Der stoische Begriff
der Autonomie besagt, da} derjenige frei ist, der seinen Willen aus-
schlieBlich auf Dinge lenkt, die in seiner Macht stehen. Wihrend ma-
terielle Giiter wie Gesundheit, Reichtum oder Ehre eine Abhingigkeit
von dulleren Umstinden einschlieBen, sind geistige Fahigkeiten, wie
der Wille, das Urteil und die Tugenden, vollkommen in der Macht des
einzelnen Menschen. Allein die Beschrinkung auf diese inneren G-
ter ermoglicht, so Epiktet, Fretheit und Glickseligkeit. Der Stunder
hingegen, der das Glick in der Befriedigung seiner nach aullen ge-
richteten Begierde zu erlangen sucht, handelt widerspriichlich, weil er
auf diese Weise niemals ans Ziel gelangen wird. Er ist daher eher zu
bemitleiden als zu beschuldigen.!® Plotin zieht daraus explizit die Fol-
gerung, der Siinder handle unfreiwillig. Verantwortlichkeit ##d Auto-
nomie lassen sich nur den geistigen Titigkeiten zuschreiben, die der
auf Wissen beruhenden richtigen Vernunft entsprechen. Je entfernter
der Geist von der Materie, dem Prinzip des Bosen, und je niher er
dem Guten ist, in desto hoherem Ausmal} ist diese Freiheit verwirk-
licht.20

Diese Identifizierung von Bindung an das Gute (Autonomie) und
Verantwortlichkeit erlaubt es, Freiheit auch Gott — sogar in héherem
Ausmal} — zuzuschreiben und die zum Guten hinfilhrende Gnade mit
dieser Fretheit fiir vereinbar zu halten. Obwohl die Philosophen und
Theologen seit Augustinus von dieser Moglichkeit angezogen wurden,
schlieBt das Erfordernis der christlichen Theodizee eine solche Iden-
tifizierung aus, da sie die Zurechenbarkeit boser, d. h. auBlerhalb au-
tonomer Bindung an das Gute vollzogener Handlungen beseitigt. Mit

7 These 130f., 135f., 163, 165, 173 und 208 nach: K. FLASCH, Aufklirung im
Mittelalter? Die Verurteilung von 1277, Mainz 1989 (Excerpta classica 6). Vgl
PUTALLAZ, Insolente liberté 65-91 (wie Anm. 6).

18 GIiLsoN, L’Esprit 111 (wie Anm. 1).

Y9 EPIKTET, Ench. 1; Diss. 1, 18; 11, 26; IV, 1. 1. BERLIN, «Two Concepts of Li-
berty», in: DERS., Four Essays on Liberty, Oxford 1969, 118-172 (erstmals 1958);
H. KRAMER, «Die Grundlegung des Freiheitsbegriffes in der Antike», in: J. SIMON
(Hg.), Freiheit. Theoretische und praktische Aspekte des Problems, Freiburg/B.
1977, 239-270. '

2 PLOTIN, Enn. VI, 8 [39]. Plotin verwendet 16 éxotolov, 1o abteEotolov, Td &’
fulv, 16 élevrepov gleichbedeutend.



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 85

der These, Gott habe den freien Willen im hochsten AusmaB, hinter-
lieBen Plotin und Augustinus allerdings ein fiir die Aristotelesrezep-
tion schwer uberwindbares Hindernis. Denn wie konnte die aristoteli-
sche Theorie der Verantwortlichkeit, die der Situation des Menschen
entspricht, auf Gott angewandt werden? Dieses Folgeproblem aus der
Verbindung von Verantwortlichkeit und Autonomie bildet (neben der
erforderlichen Explikation der ersten Siinde) die zweite Hiirde fiir die
Gleichsetzung von npoaipeoig und Zberum arbitrium.

L. Augustinus

Um die Bedingungen zu verstehen, unter denen Augustinus in seinen
Spatschriften /Jbertas und liberum arbitrium in Bezug zueinander setzen
konnte, muB in Umrissen die Entwicklung skizziert werden, die Au-
gustins Theorie der Willensfreiheit vollzogen hat. Der AnlaB3 fiir seine
Beschiftigung mit dem Thema der moralischen Verantwortlichkeit
war die Distanzierung vom Manichdismus. Augustinus verwirft die
zentrale These der Manichier vom Bosen als eigenem transzenden-
tem Prinzip und macht dagegen die Existenz des Bosen von der
sindhaften Abkehr des Menschen von Gott abhingig. Nun steht die-
ser Form der Theodizee jedoch die platonische Uberzeugung entge-
gen, daBB Boses eigentlich nur unfreiwillig getan werde. Augustinus
stellt sich also im ersten Buch von De /ibero arbitrio (388/389) die Fra-
ge, wie jemand zum Boésen motiviert sein kann, unter der Bedingung,
daf alle Menschen gliicklich sein wollen und da3 Glickseligkeit nur
durch tugendhaftes Handeln erreicht wird. Welche Motivation, vom
rechten Weg abzugehen, kann ein Weiser haben, der iiber diese ethi-
schen Primissen Bescheid wei3? Und wie kann ein Sinder, der iber
den rechten Weg zur Gluckseligkeit in Unwissenheit ist, fiir seine Ta-
ten zur Rechenschaft gezogen werden??! Unrecht tun scheint nur
dann moglich zu sein, wenn der Handelnde die Identitit des (lang-
fristig) Zutriglichen mit dem (objektiv) Rechten ignoriert.?

2l (Magnam quidem istam poenam esse iudico et omnino iustam, si quis iam in
sublimitate sapientiae conlocatus ac libidini servire delegerit. Sed utrum esse quis-
quam possit incertum est qui haec aut voluerit facere aut velit. ... Verum illud
quod me maxime movet, cur huiuscemodi acerbissimas poenas patiamur nos, qui
certe stulti sumus nec sapientes umquam fuimus.» De /ibero arbitrio 1, 23f. (CChr.SL
29, 226).

2 Vgl. E. TUGENDHAT, «Antike und moderne Ethik», in: DERS., Probleme der
Ethik, Stuttgart 1984, 44. i



86 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

Die Antwort auf diese Frage findet Augustinus in der Tradition
der christlichen «Willensmetaphysik»: Wie, wenn nach dem Grund fir
gottliches Tun — zumal 1m Rahmen des Alten Testaments — gefragt
wird, nur der Verweis auf seinen Willen angebracht ist, so ist auch
beim Menschen der letzte Handlungsgrund der Wille.? Im Anschluf}
an Klemens von Alexandrien, der meinte, da} ungebildete Christen
viel eher die Gebote Gottes erfiillen als Gebildete?, 16st Augustinus
die Fihigkeit zum guten Handeln von dem zugrundeliegenden Wis-
sen.” Damit wird, entgegen der platonischen Tradition, die Zuschrei-
bung von Verantwortlichkeit von der Frage getrennt, ob eine Hand-
lung im Wissen um das Gute getan wurde oder nicht. Den Unter-
schied, daB im einen Fall das praktische Wissen durch die Offenba-
rung vorgegeben ist, im Bereich der Moral aber erst auf bestimmte
Weise erlangt werden muB, iibergeht Augustinus. Er halt aber an den
obengenannten Primissen der antiken Ethik fest, namlich daB allein
der Tugendhafte gliicklich wird und daf3 alle Menschen nach Glick-
seligkeit streben. Die paradoxe Folgerung aus dieser Distanzierung
von der platonischen Handlungstheorie ist, daB nun Handlungen al-
lein vom Willen abhingen, der nicht nach weiteren Griinden oder
Motiven befragt werden kann. Selbst fiir Augustinus stellt sich das tu-
gendhafte Leben, das keiner Wissensaneignung bedarf, folglich als ein
leicht zu erringendes Gut dar, weil man bloB den Willen auf das Gute
zu lenken hat.?6 Erst die Entwicklung der Gnadenlehre, in der die
christliche Gnade die stoische Weisheit ersetzt, riickt durch die Siin-
denstrafen die Erlangung des guten Willens wieder in die Ferne. Das
aporetische Ende des ersten Buchs von De /ibero arbitrio hilt diese
Liicke aber noch offen, Augustinus bleibt in der Transformation der
antiken Ethik in christliche Gnadenlehre auf halbem Wege stehen.

2 «Quid placuit deo facere coelum et terram? Respondendum est eis, ut prius
discant vim voluntatis humanae, qui voluntatem dei nosse desiderant. Causas enim
voluntatis dei scire quaerunt, cum voluntas dei omnium, quae sunt, ipsa sit causa.»
De Genesi contra Manichaeos 1, 2, 4 (PL 34, 175). Vgl. A. DIHLE, The Theory of Will
in Classical Antiquity, Berkeley 1982, ch. 6; C.H. KAHN, «Discovering the Will.
From Aristotle to Augustine», in: ].M. DILLON/A.A. LONG (Hg.), The Question
of «Eclecticism». Studies in Later Greek Philosophy, Berkeley 1988, 234-259;
C. HORN, Augustinus und die Entstehung des philosophischen Willensbegriffs, in:
ZphF 50 (1996) 113-132.

24 DIHLE, The Theory of Will 110 (wie Anm. 23).

3 (Nulla res alia mentem cupiditatis comitem faciat quam propria voluntas et
liberum arbitrium.» De /ibero arbitrio 1, 21 (CChr.SL 29, 225).

2 Ebd. 1, 29 (CChr.SL 29, 231).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 87

Nachdem Augustinus im zweiten Buch den freien Willen als ein
dem Menschen von Gott zu Recht verliehenes Gut erweist und den
bosen Gebrauch dieser Freiheit allein der Verursachung durch den
Menschen zuschreibt, stellt er sich im dritten Buch (391-395) die
Aufgabe, die Freiheit des Willens zu beweisen. In diesem Argumen-
tationsgang folgt er der stoischen These, wonach der Wille als geistige
Entitit vollig in unserer Macht steht und daher zu nichts gezwungen
werden kann.?’” Das zentrale Argument von Augustinus lautet folgen-
dermalen: Da wir in dem frei sind, was in unserer Macht steht, wird
Unfreiheit dann offensichtlich, wenn wir etwas wollen und es nicht
zustande bringen. Dall wir aber etwas wollen und das Wollen nicht
zustande bringen, ist logisch unméglich. Deshalb ist das Wollen im-
mer frei, unabhingig von den duBeren Realisierungsumstinden. Der
logische Fehler in dieser SchluBfolgerung liegt nach Willilam Rowe
darin, daB es richtig heiBen muf3: das Wollen wollen und das Wollen
nicht zustande bringen.?® Und diese Aussage ist gerade in Hinsicht
auf Phinomene der Willensschwiche sinnvoll, wenn die Willensbil-
dung aufgrund inneren Zwangs unfrei erfolgt. In dieser Begriindung
der Willensfreiheit ist aber im Vergleich mit anderen Kirchenvitern®
bemerkenswert, daB3 das Kriterium der alternativen Moglichkeit nicht
in die Definition aufgenommen wird. Der Wille ist frei, unabhingig
davon, ob man fahig ist oder ob es moglich ist, anders zu handeln
oder zu wollen. Nur in der Bestimmung der Stinde, die Augustinus in
De duabus animabus vornimmt, erwahnt er das Kriterium der alternati-

2T «Voluntas est animi motus cogente nullo ad aliquid vel non amittendum vel
adipiscendum.» De duabus animabus 10, 14 (CSEL 25, 68); «Quod enim tam in pote-
state est quam ipsa voluntas sita est? ... cum [sc. voluntas bona] sit tam magnum
bonum, velle solum opus est, ut habeatur.» De /ibero arbitrio 1, 26 (CChr.SL 29,
228). Zum stoischen Hintergrund H. JONAS, Augustinus und das paulinische Frei-
heitsproblem. Ein philosophischer Beitrag zur Genesis der christlich-abendlindi-
schen Freiheitsidee, Gottingen 1930 (21965), 25ff.

28 Rekonstruiert nach De /ibero arbitrio 111, 7£f. (CChr.SL 29, 279): W.L. ROWE,
Augustine on Foreknowledge and Free Will, in: RMez 18 (1964) 356-363; G. SEE-
BASS, Wollen, Frankfurt/M. 1993, 218ff. Die Kritik an ROWE durch A.A. PANG
(Augustine on Divine Foreknowledge and Human Free Will, in: REAxg 40 [1994]
417-431) iberzeugt nicht.

2 Vgl. Anm. 4. Solus deus est in quo peccatum non cadit. Cetera cum sint li-
beri arbitrii, in utrumque possunt suam flectere voluntatem.» HIERONYMUS, Epis-
tola ad Damasum 21, 40 (CSEL 54, 139). '



88 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

ven Moglichkeit: Eine Siinde begeht man nur, wenn man frei ist, an-
ders zu handeln.?

Diese Begriindung der Willensfreiheit hat Augustinus erstmals in
den Jahren 388/389 formuliert, wenige Jahre spiter beginnt er mit
der Kommentierung der paulinischen Briefe. Dort begegnet ihm, vor
allem im Romerbrief, die prizise Beschreibung des Phinomens der
Willensschwiche, das er in seiner Begrindung der Willensfreiheit noch
auBer Acht gelassen hat.3! Da Augustinus aber weiterhin an der Vor-
stellung des immanent freien Willens festhalt, muf} thm die Tatsache,
dal3 der Mensch im jetzigen Zustand seinen Willen nicht mehr in der
Hand hat, als widernatiitliche Strafe (monstrum) erscheinen.’? Die «vo-
luntas truncata et caecata»®® kann nur die Folge einer ungeheuren
Schuld sein, der Erbsiinde, die durch die von Gott auferlegten Strafen
der Unwissenheit (ignorantia) und der Willensschwiche (impotentia) ge-
sihnt wird. Diese zum Boésen disponierenden Faktoren kénnen allein
durch die Gnade iiberwunden werden, die den guten Willen (bona vo-
luntas) und die Fihigkeit des Ausfithrens (potentia) verleiht. In letzter
Konsequenz fiihrt das dazu, daB3 der gefallene Mensch von sich aus
nur zum Bosen fihig ist.>* Eine Stinde im eigentlichen Sinn hat dem-

% «Ergo peccatum est voluntas retinendi vel consequendi quod iustitia vetat et
unde liberum est abstinere.» De duabus animabus 10, 15 (CSEL 25, 70); 10, 17
(CSEL 25, 73f.); Retractationes 1, 15, 4 (CChr.SL 57, 47). C. KIRWAN (Augustine,
London/New York 1989, 82ff.) und T.D.]. CHAPPELL (Aristotle and Augustine on
Freedom. Two Theories of Freedom, Voluntary Action and Akrasia, London/
New York 1995, 144-148) nehmen dieses Kriterium in die Definition des «libe-
rum arbitrium» auf, ohne zu beriicksichtigen, daB Augustinus selbst dies an keiner
Stelle getan hat. Der klassische Aufsatz ist: H.G. FRANKFURT, Alternate Possi-
bilities and Moral Responsibility, in: JPh 45 (1969) 829-839. Im folgenden wird
allerdings offengelassen, ob der Moglichkeitsbegriff von den einzelnen Autoren
epistemisch oder metaphysisch, d.h. vereinbar oder unvereinbar mit Determinis-
mus, verstanden wird.

31 Vgl. CHAPPELL, Aristotle (wie Anm. 30); R. SAARINEN, Weakness of the Will
in Medieval Thought. From Augustine to Buridan, Leiden 1994 (Studien und
Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 44).

32 Confessiones VIII, 9, 21 (CChr.SL 27, 126). «Ille [sc. Adam] sic factus est, ut
nihil omnino voluntati eius resisteret, si vellet dei praecepta servare. Postquam
autem libera ipse voluntate peccavit, nos in necessitatem praecipitati sumus, qui
ab eius stirpe descendimus.» Contra Fortunatum 22 (CSEL 25, 104).

33 Contra Iulianum opus imperfectum V1, 18 (PL 45, 1542).

3 (Peccato Adae arbitrium liberum de hominum natura perisse non dicimus,
sed ad peccandum valere in hominibus subditis diabolo; ad bene ... nisi ipsa vo-
luntas hominis Dei gratia fuerit liberata.» Contra duas epistolas Pelagianoram 11, 5, 9
(CSEL 60, 468f.); De correptione et gratia 11, 31 (PL 44, 935).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 89

nach nur Adam begangen, der sowohl zur Stinde wie auch zum Be-
wahren der Gerechtigkeit fihig war.

Die in der Forschung umstrittene Frage, ob diese Radikalisierung
der Gnadenlehre bereits in .Ad Simplicianum (396) implizit enthalten ist
oder erst nach der Auseinandersetzung mit Pelagius in der Theorie
der «operativen Gnade» vollzogen wurde, ist in unserem Zusammen-
hang von geringer Bedeutung.?® Wichtig ist vielmehr, dal3 Augustinus
durch die pelagianische Definition der Willensfreiheit ein zweites Mal
herausgefordert wird. Pelagius identifiziert namlich das /liberum arbi-
trium mit der Fihigkeit zur Wahl zwischen Gut und Bése.?” Er konnte
sich dabei nicht nur auf die juristische Definition des /Jberum arbitrium
berufen, sondern auch auf jene Stellen in den Frihschriften von Au-
gustinus, an denen dieser ausdriicklich den Tatbestand der Siinde an
das Kriterium der alternativen Moglichkeit gebunden hat.

Augustinus insistiert dagegen weiter darauf, dal der Wille nicht
gezwungen werden kann und deshalb immanent frei ist, unabhingig
von seinem Status in der Heilsgeschichte. AuBerer Zwang (coactio) und
freter Wille (vo/untas) schlieBen sich gegenseitig aus.”® Notwendigkeit
(mecessitas), so Augustinus weiter, ist dagegen mit Freiwilligkeit verein-
bar: So wie niemand leugnet, dal3 wir alle notwendig glicklich sein
wollen und dennoch frei handeln, ist es auch moglich, dal3 wir, ob-
wohl nur zur Stnde fihig, uber Willensfreiheit verfigen.*® Die Defi-

35 «Peccatum est voluntas appetens quod iustitia vetat, et unde est liberum ab-
stinere. ... Cum enim quis ignorat quid facere debeat et ideo facit quod facere non
debeat; non ei fuit liberum abstinere, unde abstinendum esse non noverat. Item-
que ille qui, ut dicitis, non origine, sed consuetudine premitur, ... quomodo ei li-
berum est abstinere ab eo malo, quod non vult et facit, odit et agit?» Contra Iulia-
num opus imperfectum V1, 17 (PL 45, 1539); Eunchiridion ad Laurentium 28, 105
(CChr.SL 46, 106); De correptione et gratia 12, 37 (PL 44, 938f.).

3 Fiir 396 spricht sich K. FLAsCH (Logik des Schreckens. Augustinus von
Hippo: De diversis quaestionibus ad Simplicianum I 2, Mainz 1990 [Excerpta clas-
sica 8]) aus. Nach ]J.P. BURNS (The Development of Augustine’s Doctrine of Ope-
rative Grace, Paris 1980 [Etudes Augustiniennes]) versteht Augustinus das Wirken
der Gnade seit Contra duas epistolas Pelagianorum 1, 19, 37 (CSEL 60, 454) nicht
mehr als «vocatio congrua», sondern als operative Gnade, die «ex nolente volen-
tem fecitw; Retractationes 1, 22 (CChr.SL 57, 66); Contra Iulianum opus imperfectum 111,
122 (PL 85, 440).

37 Contra Iulianum opus imperfectum 1, 78 (CSEL 85, 93).

38 De civitate Dei V, 10 (CChr.SL 47, 140).

3 «Cur non attendis esse etiam necessitatem, qua necesse est velimus beate vi-
vere; et clausis oculis sic alteri alteram opponis, quasi voluntas necessitatis aut ne-
cessitas voluntatis esse non possit?y Contra Iulianum opus imperfectum IV, 93 (PL 45,
1393); V, 53 (PL 45, 1437); VI, 11 (PL 45, 1521); Enchiridion ad Laurentium 28, 105



90 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

nition von Pelagius ist, so beteuert Augustinus ohne Unterlal3, allein
deshalb nicht haltbar, weil sonst Gott und die Seligen, die nicht siin-
digen konnen, keinen freien Willen besitzen.* Dall Gott tber ein /-
berum arbitrium verfigt, war jedoch, wie ein Hieronymuszitat belegt,
noch keineswegs geklirt.*! Der Schritt von Augustinus, jedem geisti-
gen Wesen das /iberum arbitrium zuzuschreiben, ist fir die weitere Pro-
blemgeschichte insofern entscheidend, als dieser Begriff jetzt sowohl
die moralische Verantwortlichkeit des Menschen im Rahmen der
Theodizee bezeichnet, wie auch Willensfreiheit im Rahmen einer fe-
sten Bindung an das Gute.

Hiermit nihert sich die Bedeutung von /Zberum im Begriff liberum
arbitrium bzw. libera voluntas dem Konzept der Autonomie an. Bereits
in seinen Frithschriften taucht das Konzept der Autonomie (/bertas)
gelegentlich auf, jedoch nie in Bezug zum /lberum arbitrium.* Jetzt
schreibt Augustinus, dal der Wille um so freier ist, je gestinder, d. h.
entfernter von der Stinde.® Wahrhaft frei ist der Wille dann, wenn er
nicht mehr den Sinden und Lastern dient.* Am hochsten ist die
Willensfretheit (liberum arbitrium) bei Gott, der niemals und auf kei-
nem Fall eine Sinde begeht.* Auch der gefallene Mensch dient frei
der Stinde, weil er von niemandem dazu gezwungen wird, sondern in
der Siinde Freude verspiirt.* In beiden Fillen, bei den Stiindern wie

(CChr.SL 46, 106). Zu einer anderen Widerlegung von Pelagius in De gratia Christi
18, 19 (CSEL 42, 40): G. O’DALY, «Predestination and Freedom in Augustine’s
Ethics», in: G. VESEY (Hg.), The Philosophy of Christianity, Cambridge 1989, 85—
97.

¥ Contra Iulianum opus imperfectum 1, 100 (CSEL 85, 118); VI, 10 (PL 45, 1518);
De civitate Dei XXII, 30 (CChr.SL 48, 863).

'S, Anm. 29. Vgl. dagegen PLOTIN, Enn. VI, 8 [39].

42 De libero arbitrio 1, 32 (CChr.SL 29, 233); 11, 37 (CChr.SL 29, 262); De vera re-
ligione 48, 93 (CChr.SL 32, 248).

B «Multo quippe liberius erit arbitrium quod omnino non poterit servire pec-
cato.» Enchiridion ad Laurentium 28, 105 (CChr.SL 46, 106); Epistela 157, 8 (CSEL
44, 454).

# «Arbitrium igitur voluntatis tunc est vere liberum, cum vitiis peccatisque
non servit.» De civitate Dei XIV, 11 (CChr.SL 48, 432); Retractationes 1, 15 (CChr.SL
57,47£.).

4 «Sed in ipso Deo summum est liberum arbitrium qui peccare nullo modo
potest.» Contra Iulianum opus imperfectum V, 38 (PL 45, 1474).

4 «Qualis, quaeso, potest servi addicti esse libertas nisi quando eum peccare
delectat? Liberaliter enim servit qui sui domini voluntatem libenter facit, ac per
hoc peccandum liber est qui peccati servus est» Eunchiridion ad Laurentium 9, 30
(CChr.SL 46, 651.); Contra Iulianum opus imperfectum NV, 35 (PL 45, 1472); Contra duas
epistolas Pelagianorum 1, 2, 5 (CSEL 60, 426).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 91

bei den Seligen, ist der Wille frei, wenn er der Natur des Handelnden
entspricht: «Hoc enim libera voluntate facis, quando amas quod lau-
das; non enim ex necessitate, sed quia placet.»*

Der Grund fiir dieses Schwanken in der Bedeutung von /lberum
arbitrium erklirt sich dadurch, daB unter diesem Begriff nicht mehr
moralische Verantwortlichkeit verstanden werden kann, weil der
Mensch nur mehr zur Sinde taugt. Gerade in seinen anti-manichii-
schen Frithschriften war dagegen die Sicherung der moralischen Ver-
antwortlichkeit Augustinus’ vordringliche Absicht. Nach der Radikali-
sierung der Gnadenlehre ist dafiir kein Platz mehr, und die Bedeu-
tung von /berum arbitrium wird auf bloBe Freiheit von dullerem Zwang
eingeschrinkt, iber die der Wille an sich verfigt. Moglich wurde die-
ser Wandel dadurch, da8 Augustinus der stoischen Tradition zufolge
freie Handlungen mit einer Form des Strebens, dem Wollen, gleich-
setzt, ohne das Kriterium der alternativen Moglichkeit zu berticksich-
tigen, das er nur in der Definition der Siinde erwihnt. Folglich liBt
sich eine gewisse Schlissigkeit im Denken von Augustinus nicht ab-
streiten, weil Willensfreiheit als bloBe Freiheit von duBerem Zwang —
getrennt von moralischer Verantwortlichkeit fiir Siinden — auch in der
spiten Gnadenlehre gewihrleistet ist. Augustinus hilt also nicht nur
formal am Begriff des lberum arbitrium fest*®, auch inhaltlich besteht
eine Kontinuitit zwischen dem Friih- und dem Spitwerk.

I1. Anselm von Canterbury

Anselm von Canterbury verwendet /bertas arbitrii und liberum arbitrium
gleichbedeutend im Sinn der Fihigkeit zum autonomen Handeln. Die
Sicherstellung der moralischen Verantwortlichkeit wird in der Defini-
tion des /iberum arbitrium vorerst ausgeblendet. Um diese Eigenheit
Anselms zu verstehen, mufl man beriicksichtigen, daB Anselm bei
Augustinus auf zwei Thesen traf, die sich in einer Theorie der morali-
schen Verantwortlichkeit schwer erklaren lassen. Erstens mul3 eine
Definition des /iberum arbitrium auf alle geistigen Wesen bzw. auf alle
Stadien des Menschen in der Heilsgeschichte anwendbar sein.* Die

41 Enarrationes in Psalmos 134, 11 (CChr.SL 40, 1945).

# FLASCH, Logik des Schreckens 267 (wie Anm. 36).

4 De libertate arbitrii 1 (ed. Schmitt I, 208). Zitiert wird nach: S. Anselmi Cantua-
rensis Archiepiscopi Opera Omnia, ed. F.S. SCHMITT, Seckau/Rom/Edinburgh 1938—
61. Eine neuere Bibliographie in: ANSELM VON CANTERBURY, Freiheitsschriften,
ed. H. Verweyen, Freiburg/B. 1994, 364-374 (Fontes Christiani 13).



92 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

pelagianische Bestimmung der Willensfreiheit als Fihigkeit zur Wahl
zwischen Gut und Bése kommt also nicht in Frage.®® Man konnte
aber, wie Augustinus, die Willensfreiheit als Freiheit von duBerem
Zwang definieren, die ja zu jeder Zeit gewihrleistet ist. Dann wire
aber nicht die zweite These von Augustinus verstindlich, da} namlich
Gott ein summum liberum arbitrium hat und daBl der freie Wille umso
freier ist, je entfernter von der Siinde. Eine Abstufung der Willens-
freiheit ist aber moéglich, wenn man das Jiberum arbitrium als Fihigkeit
zum sundenfreien Handeln definiert, das je nach der Nihe zu Gott
variiert.>! Somit definiert Anselm Willensfreiheit als «potestas ser-
vandi rectitudinem propter ipsam rectitudinem»’2. Diese Bestimmung
kommt der Definition der Autonomie in der Antike sehr nahe.>

Das Problem dieser Definition liegt vor allem darin, dal morali-
sche Verantwortlichkeit in ithr nicht beriihrt wird. Wie kann man dann
noch sagen, daB Adam aufgrund seines freien Willens gesiindigt hat?
Anselm antwortet darauf: «Peccavit autem per arbitrium suum quod
erat liberum; sed non per hoc unde liberum erat, id est per potestatem
qua poterat non peccare.»** In der Forschung wurde diese Stelle oft-
mals dahingehend interpretiert, daB die Definition der Willensfreiheit
per accidens auch die potestas peccandi umfasse.>> Diese Deutung mil3-
achtet jedoch die ausdriickliche Absicht Anselms, die Fahigkeit zur
Stiinde kategorisch von der Willensfreiheit auszuschlieBen.> Die Stelle
mul so gelesen werden, daBB Anselm /berun doppeldeutig verwendet:
einmal gemill der Definition, da3 Freiheit in der Fihigkeit zum Gu-
ten besteht, und ein anderes Mal in der Bedeutung der Freiheit von
duBerem Zwang im Gegensatz zur Notwendigkeit, wie eine andere

0 «Potestas ergo peccandi, quae addita voluntati minuit eius libertatem et si
dematur auget, nec libertas est nec pars libertatis.» De /lbertate arbitrii 1 (ed.
Schmitt I, 209).

1 Ebd. 14 (ed. Schmitt I, 226).

>2Ebd. 3 (ed. Schmitt I, 212).

%3 «Quid est enim libertas? Potestas faciendi ut velis. Quis igitur vivit ut vult,
nisi qui recte sequitur.» CICERO, Paradoxa Stoicorum V, 34; vgl. Anm. 19. So auch:
D. OGLIARI, St. Anselms «De libertate arbitrii» Revisited, in: DT (P) 92 (1989)
259-272.

3% De libertate arbitrii 2 (ed. Schmitt I, 210).

55 J. HOPKINS, A Companion to the Study of St. Anselm, Minneapolis 1972,
144; G.S. KANE, Anselms Definition of Freedom, in: Re/S7 9 (1973) 297-306.

% Vgl. die Kritik an KANE in: R. CAMPBELL, Freedom as Keeping the Truth:
The Anselmian Tradition, in: AnsSt 2 (1988) 297-318; so bereits F. BAUMKER, Die
Lehre Anselms von Canterbury tber den Willen und seine Wahlfreiheit, Miinster
1912 (Beitrage zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters X, 6).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 93

Stelle im selben Kapitel bezeugt.’” Dieses Schwanken begegnet noch
an anderen Stellen und zeugt davon, dall Anselm den Zusammenhang
zwischen moralischer Verantwortlichkeit und /Jberum arbitrium nicht
ignorieren konnte.’® Im Mittelteil des Dialoges De /ibertate arbitrii be-
fat sich Anselm dementsprechend mit dem Nachweis, dall der Wille
von keiner Versuchung gezwungen werden kann und daB darin die
Verantwortlichkeit des Menschen grundgelegt ist.? Auch mehrere
Texte aus der Schule Anselms belegen diese Interpretation, wonach er
die moralische Verantwortlichkeit im immanent freien Willen veran-
kert sieht.5

Dennoch geniigt Anselm die These der immanenten Freiheit des
Willens nicht. Denn im normalen Sprachgebrauch werde Verantwort-
lichkeit nur dann einer Person zugeschrieben, wenn sie vor einer al-
ternativen Wahl stehe.’! Es stellt sich daher die Frage, ob man von
einem Pferd nicht ebenso aussagen kann, daB es in seinem Handeln
von Zwang frei ist. Dem Tier fehlt aber, so die Antwort Anselms, die
Zustimmung der Vernunft, mit der sich der Mensch von den unmit-
telbaren Neigungen distanziert.5?

Dieses Abgehen von Augustins voluntaristischer Begriindung der
Willensfreiheit setzt Anselm in seinen anderen Schriften fort. In ih-
nen entwickelt er die Unterscheidung zwischen dem Willen zum Ge-
rechten und dem Willen zum Angenehmen, die ihm iber Augustinus
aus der antiken Tradition iberliefert wurde.®* Aus der Entscheidung
zwischen diesen beiden Willensrichtungen entsteht, so Anselm, jedes

57 «Per liberum arbitrium peccavit apostata angelus sive primus homo, quia per
suum arbitrium peccavit, quod sic liberum erat, ut nulla alia re cogi posset ad pec-
candum.» De libertate arbitrii 2 (ed. Schmitt I, 210).

38 «Quomodo ergo non est libera voluntas, quam aliena potestas sine suo as-
sensu subicere non potest?» Ebd. 5 (ed. Schmitt I, 216); «Cernis itaque nihil libe-
rius recta voluntate, cui nulla vis aliena potest auferre suam rectitudinem.» Ebd. 9
(ed. Schmitt I, 221).

% Ebd. 5-9.

0 De humanis moribus per similitudines c. 2; Alexandri Monachi Dicta Anselmi 111,
ed. R.W. Southern/F.S. Schmitt, Memorials of St. Anselm, London 1969, 39 und
118 (Auctores Britannici Medii Aevi I).

61 «In multis dicitur libertas et arbitrium, ut cum aliquem dicimus libertatem
habere loquendi aut tacendi, et in eius arbitrio esse quid horum velit.» De concordia
I, 6 (ed. Schmitt II, 256); «Neutrum enim est determinate in necessitate, quia
utrumlibet est in potestate.» De libertate arbitrii 5 (ed. Schmitt I, 215).

82 De libertate arbitrii 5 (ed. Schmitt I, 216).

63 De civitate Dei XXI1, 30 (CChr.SL 48, 864).



94 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

menschliche Verdienst.% In De casu diaboli steht diese Unterscheidung
im Zusammenhang mit der Frage der Theodizee und dem Status des
Bosen: Nachdem Anselm zuerst mit dem Standardargument der Pri-
vationstheorie die ontologische Unmoglichkeit der Existenz des Bo-
sen beweist, dient thm die Unterscheidung der zwei Willensrichtun-
gen zur Erklarung der anthropologischen Moglichkeit boser Hand-
lungen. Im Gegensatz zum Tier ist der Mensch nicht auf das Erstre-
ben des thm jeweils als begehrenswert erscheinenden Gutes fixiert,
sondern kann sich — wenn auch nur mit Hilfe der Gnade — fiir ge-
rechtes Handeln entscheiden.® Boses entsteht also, wenn der Mensch
die Annehmlichkeit der Gerechtigkeit vorzieht.® Es ist aber bezeich-
nend, dal Anselm gerade an den Stellen, die von der moralischen
Verantwortlichkeit handeln, nicht von /liberum arbitrium spricht und
sogar in seinem letzten Werk De concordia an seiner Definition der
Willensfreiheit als Fahigkeit zum autonomen Handeln festhalt.¢
Neben dieser philosophiehistorischen Deutung 1iB8t sich noch
eine andere Erklirung dafiir geben, daB3 bei Anselm der Autonomie-
begriff die Diskussion der Willensfretheit beherrscht. Anselm war als
Erzbischof von Canterbury einer der prominentesten Verfechter der
Kirchenreform in England, die unter dem von Gregor VII. geprigten
Begriff der /ibertas ecclesiae fiir mehr Unabhingigkeit von der weltli-
chen Macht eintrat.%® Der Begriff der /ibertas ecclesiae war zu dieser fri-
hen Zeit noch keinesfalls auf die iwra et /ibertates, die Rechte und Pri-
vilegien, festgelegt, sondern umfalite, zumal in der Weltanschauung
Gregors VII., mehrere ineinander verzahnte Bedeutungen. Fir Gre-
gor war die Fretheit der Kirche nicht bloBe Distanz zur weltlichen

64 «Ex his duabus affectionibus, quas etiam voluntates dicimus, descendit
omne meritum hominis, sive bonum sive malum.» De concordia 111, 12 (ed. Schmitt
I, 284). .

65 «Videmus nunc in eius esse arbitrio an deserat vitam pro voluntatis rectitu-
dine, an rectitudinem pro vita.» Ebd. I, 6 (ed. Schmitt II, 257).

6 «Peccavit ergo volendo aliquod commodum, quod nec habebat nec tunc
velle debuit, quod tamen ad augmentum illi beatitudinis esse poterat.» De casu dia-
boli 4 (ed. Schmitt I, 241).

S De concordia 1, 6 (ed. Schmitt II, 257).

68 « ... et libertatem ecclesiae dei, pro qua sum exsul ab episcopatu et rebus
eius omnibus exspoliatus.» Epistola 339 (ed. Schmitt V, 227). Vgl. G. TELLEN-
BACH, Libertas. Kirche und Weltordnung im Zeitalter des Investiturstreites, Stutt-
gart 1936 (Forschungen zur Kirchen- und Geistesgeschichte 7); B. SZABO-BECH-
STEIN, «Libertas ecclesiae vom 12. bis zur Mitte des 13. Jahrhunderts. Verbreitung
und Wandel des Begriffs seit seiner Prigung durch Gregor VIL», in: FRIED, Die
abendlindische Freiheit 147-175 (wie Anm. 2).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 95

Macht; er verstand darunter vielmehr die Loslésung von der siind-
haften Eigenmichtigkeit der Menschen und die Unterordnung unter
Gott und seinen irdischen Vertreter, den Papst. Im AnschluB} an die
Trennung von wahrer und falscher Freiheit bei Augustinus verbindet
Gregor /ibertas mit Begriffen wie veritas und iustitia, in einem Brief
spricht er gar von /lbertas rectitudinis. Der Sprachgebrauch ist bet An-
selm dhnlich, auch fir thn bezieht sich Freiheit immer auf Gerechtig-
keit.”” Ebenso wie bei den Anhingern der Kirchenreform die Freiheit,
die durch die weltliche Macht garantiert wird, eine Scheinfreiheit ist,
hilt auch Anselm jede Art von Freiheit, die nicht mit der Rechtheit
des Willens verbunden ist, fiir bose.”! Ohne Gerechtigkeit ist der frete
Wille eine otiosa libertas, die nichts mehr hat, zu dessen Bewahrung sie
fahig ist.”

I11. Bembard von Clairvaux und Petrus Lombardus

Im 12. Jahrhundert, so sind sich Historiker einig, steigt der Stel-
lenwert der Verantwortlichkeit in der Gedankenwelt der mittelalterli-
chen Menschen, und der Begriff der «Absicht» wird als konstituieren-
des Faktum fiir Zurechnungsfihigkeit entdeckt.” Ein Zeichen dieser
Entwicklung ist die Tatsache, daB die Ubergabe unmiindiger Kinder
an ein Kloster mehr und mehr in Frage gestellt und statt dessen die
freiwillige Zustimmung des Novizen gefordert wird. Doch Bernhard
von Clairvaux faBt diese Entwicklung unter dem Begriff der /ibertas
spiritus, d. h. der Autonomie: Ein zum Beitritt zu den Zisterziensern
williger Monch darf deshalb nicht daran gehindert werden, weil ithn
Gott von seinem Eigenwillen zur Freiheit des Geistes erlost hat. Im
Unterschied zu Peter Abaelard rezipiert Bernhard also den Wandel
seiner Zeit in der Begrifflichkeit Augustins. Auch in seiner Schrift De
gratia et libero arbitrio hilt er sich streng an die Vorgaben des Kirchen-

6 Das Register Gregors VIL., ed. E. CASPER, Berlin 1920, Index s.v. /bertas
(MGH Epp. sel. II).

0 (Libertas enim non est nisi ad hoc quod expedit aut quod decet.» Cur deus
homo 1,12 (ed. Schmitt II, 70).

"' Vgl. De tribus modis libertatis (ed. Southern/Schmitt 299).

2 De concordia 111, 13 (ed. Schmitt 11, 287).

3 G. CONSTABLE, «Liberty and Free Choice in Monastic Thought and Life,
Specially in the 11th and 12th Century», in: G. MAKDISI u.a. (Hg.), La notion de
liberté au Moyen Age. Islam, Byzance, Occident, Paris 1985, 99-118 (Penn-Paris-
Dumbarton Oaks Colloquia IV); R. BLOMME, La doctrine du péché dans les écoles
théologiques de la premiere moitié du XII® siécle, Louvain 1958.



96 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

vaters. Fiir Bernhard, der die praktische Dimension dieser Fragestel-
lung im Prolog klar herausstellt, ist die Losung Anselms, die zu sehr
von der alltiglichen Begrifflichkeit abweicht, nicht akzeptabel. Dem-
gegeniiber versucht er die beiden Fragestellungen der Verantwort-
lichkeit und der Autonomie in seiner Theorie der #riplex libertas Klarer
voneinander zu trennen. Diese Unterscheidung von drei verschiede-
nen Freiheitsgraden hat zudem den Vorzug, jene Stelle, an der Augu-
stinus die Willensfreiheit leugnet’™, so interpretieren zu konnen, als
beziehe sich Augustinus auf einen hoheren Freiheitsbegriff.” Diese
Deutung wurde zum Gemeingut der Scholastik.

In Anlehnung an die paulinische Terminologie unterscheidet
Bernhard drei hierarchisch geordnete Stufen der Freiheit: Zuerst ist
allen verninftigen Wesen die Freiheit von Notwendigkeit (/Zbertas a ne-
cessitate) zu eigen, weil der Wille auf keine Weise gezwungen werden
kann.”® Zweitens kann dem Menschen durch die Gnade Gottes die
Freiheit von der Siunde (lbertas a peccato) verliehen werden, durch die
er fahig ist, bosen Handlungen zu widerstehen und das Gute zu wol-
len. Die zuvorkommende Gnade gibt dem Menschen die richtige
Vorstellung vom Guten, und die kooperative Gnade ermoglicht das
Wollen und das Ausfithren gerechter Handlungen.”” Zuletzt erlangen
die Seligen nach dem Tod die Freiheit vom Elend (/ibertas a miseria),
die sie vom Leid des Todes und der Schmerzen befreit und freude-
volles Rechttun ermoglicht.”® Um die Verantwortlichkeit Adams zu
sichern, trifft Bernhard noch eine weitere Unterscheidung: Die zwei
hoherwertigen Freiheiten konnen in einer vollkommenen und in einer
unvollkommenen Weise besessen werden. Adam erhielt zwar die
Freiheit von der Siinde, jedoch nicht wie die Seligen, die iberhaupt

4 (Nam libero arbitrio male utens homo et se perdidit et ipsum.» Enchiridion ad
Laurentium 9, 30 (CChr.SL 46, 65).

75 «Quid ergo? Periit liberum arbitrium, quoniam non potest non peccare? Ne-
quaquam; sed liberum perdidit consilium, per quod prius habuit posse non pec-
care.» De gratia et libero arbitrio VIII, 24 (ed. Romana III, 183). Die Werke Bern-
hards werden zitiert nach: Sancti Bernardi Opera, ed. ]. Leclercq/C.H. Talbot/H.M.
Rochais, Rom 1957-1977.

76 «Quod ex voluntate fuit, iam non ex necessitate, sed voluntarium fuit. Si
autem voluntarium, et liberum.» De gratia et libero abritrio X11, 39 (ed. Romana III,
194). Die Frage der Abhingigkeit von Anselm von Laon behandelt: U. FAUST,
Bernhards «Liber de gratia et libero abritrion. Bedeutung, Quellen und EinfluB, in:
AnMo 6 (StAns 50) (1962) 35-41.

" De gratia et libero arbitrio IV, 11 (ed. Romana III, 173); XIII, 42 (ed. Romana
111, 196).

8 Ebd. III, 6 (ed. Romana III, 170).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 97

nicht fehlen konnen (non posse peccare), sondern so, daB} er sich auch
fir das Gute entscheiden konnte (posse non peccare). Analog unterteilt
Bernhard die Freiheit vom Elend.” So ist die moralische Verantwort-
lichkeit fiir die Erbsiinde gesichert, weil Adam beides moglich war,
sich der Siinde hinzugeben oder sich zu enthalten.

Die Schwierigkeit beginnt aber dabei, den Sinn der niedrigsten
Freiheit iiber die rein negative Bestimmung als Gegensatz zur Not-
wendigkeit hinaus zu umschreiben. Dazu greift Bernhard auf Augu-
stins Beweis der immanenten Freiheit des Willens zurtick, wonach der
Wille immer von dulerem Zwang frei sein muB3.? Dieser Beweis taugt
zwar fur den Zweck, ein Minimum an Freiheit zu definieren, das so-
wohl auf den in der Siinde gefangenen wie auch auf den im Guten
beharrlichen Menschen zutrifft. Ungentigend ist er jedoch in der Hin-
sicht, als damit kein angemessenes Kriterium der Verantwortlichkeit
des Menschen gegeben wird. Bernhard geht in der Auflésung dieses
Dilemmas jedoch einen anderen Weg als Anselm, der mit einer intel-
lektualistischen Erweiterung das Handeln der Menschen von dem der
Tiere differenzierte. Die Absicht Bernhards ist es dagegen, den Willen
selbst derart mit rationalen Bestimmungen zu fassen, daBB er per se
vom Streben der Tiere unterschieden ist. Die niederen Arten des
menschlichen Strebens sind demnach nur Verkehrungen des Wil-
lens.® Vielleicht wurde er dazu von der — nur von Augustinus® ab-
gelehnten — stoischen Tradition angeregt, die den griechischen Begriff
BovAnoig der allein rational bestimmtes Streben bezeichnete, mit vo-
luntas wiedergab.?® Bernhard beschreibt die verniinftige Bestimmtheit
des Willens folgendermalBen: «Porro voluntas est motus rationalis,
sensui praesidens et appetitui ... non quod semper ex ratione, sed
quod numquam absque ratione moveatur, ita ut multa faciat per
ipsam contra ipsam, hoc est per eius quasi ministerium, contra eius
consilium sive iudicium.»® Bernhard stellt in dieser Formulierung
zwei verschiedene Begriffe der rafio einander gegeniiber: zum einen
die ratio als Erkenntniskraft oder intellektuelle Fihigkeit, die jeden

" Ebd. VII, 21 (ed. Romana III, 182).

8 (Nemo quippe aut non vult quod vult aut vult quod non vult» Ebd. II, 5
(ed. Romana III, 169).

81 Sermones in tempore resurrectionis 111, 3 (ed. Romana V, 105).

82 De civitate Dei XIV, 8 (CChr.SL 48, 423f.).

8 Vgl. die in Anm. 23 zitierte Literatur.

8 De gratia et libero arbitrio 11, 3 (ed. Romana III, 168).



98 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

Willensakt als Dienerin (pedissequa) begleitet, und zum anderen in ih-
rer moralisch-normativen Funktion als recta ratio.

Was heiBt es nun fiir die Theorie der Willensfreiheit, dall der
Wille per se rational bestimmt ist? Darauf gibt Bernhard — auch hier in
der Tradition der Stoa — die Antwort, dall wir jeder Willenshandlung
innerlich zustimmen.® Der Begriff der Zustimmung setzt aber die
Fahigkeit zur alternativen Handlung, d. h. zur Verneinung voraus.
Der fundamentale Widerspruch, der sich durch den ganzen Traktat
zieht und von Bernhard nicht aufgelost werden kann, besteht darin,
daB jedes Mal, wenn Bernhard auf den Begriff der Zustimmung zu
sprechen kommt, Formulierungen folgen, die eine alternative Hand-
lungsmoglichkeit implizieren.® Z. B. wird der Verrat an Christus
Petrus deshalb als Siinde angerechnet, weil er den Willen zur Selbst-
erhaltung dem Willen zur Gerechtigkeit vorgezogen hat.®’ Dal3 die
Freiheit von Notwendigkeit nach dem Bezug zu einer Moglichkeit
verlangt, den die Gnadenlehre jedoch verwehrt, zeigt noch deutlicher
eine andere Stelle aus den Predigten Bernhards zum Hohenlied. Dort
stellt er zunichst fest, dal3 ein Verdienst nur dann zustande kommt,
wenn man frei ist, anders zu handeln.® Durch die Erbstinde erleidet
der Wille jedoch eine frei gewihlte Schwichung, die ithn zur Siinde
disponiert. Die Freiheit bleibt nur deshalb erhalten, weil der Wille per
se frei ist.%

Ahnlich ambivalent ist die Zusammenstellung von Sentenzen bei
Petrus Lombardus. Zweimal befal3t sich Petrus mit dem Problem der
Willensfretheit, etnmal im Kontext der Angelologie und ein anderes
Mal im Kontext der Anthropologie. In beiden Fillen geht er nach
derselben Methode vor. Zuerst definiert er den freien Willen als Fi-

85 Sermones in tempore resurrectionis 111, 3 (ed. Romana V, 105); Sermones super can-
tica canticorum 81,1V, 7 (ed. Romana II, 288).

86 «Est vero ratio data voluntati ut instruat illam, non destruat. Destrueret au-
tem, si necessitatem ei ullam imponeret, quominus libere pro arbitrio sese volve-
ret, sive in malum ... sive ad bonum ... Si inquam, horum quodlibet, prohibente
ratione, voluntas non posset, voluntas iam non esset.» De gratia et libero arbitrio 11, 4
(ed. Romana III, 168); III, 6 (ed. Romana III, 170); IV, 11 (ed. Romana III, 173).

87 «Haec plane voluntas reprehensione digna fuit, qua corporis magis quam
animae voluit servare vitam.» Ebd. XII, 38 (ed. Romana III, 193).

8 «Omne etenim quod feceris bonum malumve, quod quidem non facere li-
berum fuit, merito ad meritum reputatur.» Sermones super cantica canticorum 81, 11, 6
(ed. Romana II, 287).

8 «Est enim necessitas haec quodammodo voluntaria» Ebd. 81, IV, 7 (ed.
Romana II, 288).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 99

higkeit zum guten und bésen Handeln, um so die Verantwortlichkeit
des Falls der Engel bzw. der Erbsiinde zu garantieren.® In den nich-
sten Abschnitten wird an beiden Stellen die Frage gestellt, wie dann
die im Guten bzw. im Bosen fixierten Engel und Menschen noch ei-
nen freien Willen besitzen, wenn ithnen die Fihigkeit zur alternativen
Handlung fehlt.”! In seiner Antwort stellt Petrus nun eine andere De-
finition der Freiheit vor, derzufolge allein die Freiheit von Zwang
ausreicht.”? Hier schlieBt er sich ausdriicklich an Bernhard an und un-
terscheidet zwischen den drei Stufen der Freiheit, wonach es nur
Adam freisteht, zwischen der Siinde und der Gerechtigkeit zu wih-
len.”> Bei Petrus Lombardus tritt das Dilemma offen zutage, tliber
keine Definition der Willensfreiheit zu verfiigen, die sowohl die mo-
ralische Verantwortlichkeit des Menschen im Rahmen der Theodizee
garantiert als auch auf alle geistigen Wesen anwendbar ist und dariiber
hinaus eine Abstufung erlaubt.

IV, Peter Abaelard und Wilhelm von Auxerre

Peter Abaelard und Wilhelm von Auxerre sollen hier als Beispiele fiir
Philosophen herausgegriffen werden, die in ihrer Theorie der Willens-
freiheit versuchen, peripatetisches Gedankengut zu assimilieren. Peter
Abaelard lernt die aristotelische Theorie der Willensfreiheit Gber die
Vermittlung von Boethius kennen.? Verantwortlichkeit a8t sich nach
Abaelard unter drei Bedingungen aussagen: (1) der Handelnde darf
von keiner duBBeren Gewalt gezwungen werden (Freiheit von auBerem
Zwang); (2) er muB gleichermaBlen imstande sein, die Handlung zu

%0 «Poterant [sc. angeli] enim voluntate eligere quodlibet, et ratione iudicare, id
est discernere: in quibus constat liberum arbitrium. Nec reati sunt volentes averti
vel converti, sed habiles ad volendum hoc vel illud.» Sententiae 11, d. 5, c. 2 (ed.
Grottaferrata 352); ebd. II, d. 24, c. 3 (ed. Grottaferrata 452f.). Zitiert wird nach:
Magistri Petri Lombardi Sententiae in IV libris distinctae 1, 2, Grottaferrata *1971 (Spi-
cilegium Bonaventurianum IV).

T Ebd. II, d. 25, c. 1 (ed. Grottaferrata 462).

92 Ebd. II, d. 7, c. 2 (ed. Grottaferrata 360); II, d. 25, c. 2 (ed. Grottaferrata
462).

% Ebd. II, d. 25, c. 6 (ed. Grottaferrata 446).

% «Sed est liberum arbitrium ... liberum nobis de voluntate iudicium. ... Ideo
non in voluntate, sed in iudicatione voluntatis liberum constat arbitrium, et non in
imaginatione, sed in ipsius imaginationis perpensione consistit.» A.M.S. BOETHIUS,
In librum de interpretatione editio secunda 111 prol. (PL 64, 492D-493A). Boethius
stitzt sich auf Alexander von Aphrodisias, De fato, ed. A. ZIERL, Berlin 1995.



100 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

tun oder zu unterlassen (Kriterium der alternativen Méglichkeit); (3)
und er muB die Fihigkeit zur Ubertlegung besitzen. Mit dieser Auf-
zihlung wendet sich Abaelard als erster radikal von der voluntaristi-
schen Begriindung der Willensfreiheit ab, die seit Augustinus in der
westlichen Philosophie vorherrschte. Dennoch zollt Abaelard der
Tradition insofern Tribut, als er im nichsten Absatz seine Aussagen
relativiert, weil ein dermaBlen definierter Begriff der Willensfreiheit
auf Gott nicht anwendbar ist.% Die Fihigkeit zur Uberlegung, wo-
durch sich menschliche Handlungen von denen der Tiere unterschei-
den, kann nimlich Gott aus dem Grund nicht zugeschrieben werden,
weil sein absolutes Vorherwissen ein zogerndes Schwanken zwischen
Alternativen ausschliet. Richtiger, so Abaelard, spricht man daher
von Willensfreiheit als Fihigkeit, das von der Vernunft Befohlene un-
gezwungen und frei zu vollziehen.”” Dieser Freiheitsbegriff vermischt
offensichtlich Kriterien fiir Verantwortlichkeit (Freiheit von duBerem
Zwang) mit Kriterien fiir Autonomie (vernunftgemiBBes Handeln). Die
Folge davon ist, daf} ein solcher Begriff fiir die Feststellung, ob eine
Person fiir eine Handlung verantwortlich gemacht werden kann,
ginzlich unbrauchbar ist. Insbesondere siindhaftes Handeln wird von
der Definition nicht erfal3t.

Eine dhnliche Argumentation begegnet schon bei Boethius selbst,
der in seiner Consolatio Philosophiae die aristotelische Definition der
Willensfretheit zuriicknimmt, weil sie nicht auf alle geistigen Wesen
anwendbar ist. Boethius gibt aber keine neue Definition der Willens-
freiheit, er stellt lediglich fest, dall in den géttlichen Substanzen das
Utrteil unwandelbar, der Wille unverdorben und die Macht zur Durch-
fihrung vollkommen ist.”® Abaelards Definition der Willensfreiheit,
die allen geistigen Wesen zukommt, nahert sich jedoch klar dem Au-

% «Quae tunc quidem diiudicatio libera est, cum ad hoc quod proposuerit ex-
sequendum, nulla vi naturae compellitur, sed aeque in sua potestate habet tam il-
lud facere quam dimittere. Ubi ergo ratio animi non est per quam aliquid deli-
berari possit et diiudicari, an faciendum sibi sit vel dimittendum, et aeque utrum-
que in nostra sit potestate, liberum nequaquam est arbitrium.» Theologia «scholariunm
II1, 87 (CChr.CM XIII, 536). «Unde etiam qui nihil actu deliberat, quia tamen ad
deliberandum aptus sit, libero non caret arbitrio.» Commentaria in epistolam Pauli ad
Romanos 11 (v, 19) (CChr.CM XI, 166).

% Theologia «scholarium» 111, 88 (CChr.CM XIII, 537).

9 «Generaliter itaque ac verissime liberum arbitrium dicitur, cum quilibet
quod ex ratione decreverit, voluntarie ac sine coactione adimplere valebit.» Ebd.
II1, 90 (CChr.CM XIII, 537).

98 Consolatio Philosophiae V pr. 2 (CSEL 67, 109).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 101

tonomiebegriff an und erfiillt deshalb die Bedingung, dal3 diese Frei-
heit in Gott vollkommener beschaffen ist als im Menschen. Das Pro-
blem, wie diese Definition mit der wenige Absitze zuvor aufgestellten
Bestimmung der moralischen Verantwortlichkeit vereinbar ist, 1Bt
Abaelard auBBer Acht.

Ende des 12. Jahrhunderts wird ein Teil der Nikomachischen
Ethik ubersetzt, der das zweite und einen Teil des dritten Buches
enthilt (ezhica vetus).?® Wilhelm von Auxerre ist der erste, der in seiner
um 1220 entstandenen Swumma Aurea jene Stellen des dritten Buchs
der aristotelischen Ethik, die von der Verantwortlichkeit des Men-
schen handeln, eigenstindig verarbeitet. In der psychologischen Er-
klirung des Wahlaktes iibernimmt Wilhelm vorbehaltlos die aristoteli-
sche Auffassung, die der von Augustinus bestimmten Tradition radi-
kal widerspricht. In der Definition der Willensfreiheit setzt er das /-
berum arbitrium mit der (praktischen) Vernunft gleich, die fihig ist,
zwischen mehreren in der Uberlegung iiberdachten Alternativen zu
wihlen.!'” Von der Definition des Boethius weicht er insofern ab, als
er das Urteil (iudicium) der spekulativen Vernunft vom Befehl (impe-
rium) der praktischen Vernunft klar unterscheidet. Damit erschlief3t er
den aristotelischen Gedanken, daf} jede Uberlegung in einem Hand-
lungsbefehl endet. Die Willensfreiheit, die zwischen dem Guten und
dem Bosen wihlt, ist fir Wilhelm der Ursprung jedes Verdienstes
(meritum). 10!

In der nichsten guaestio seiner Summe stellt Wilhelm die Frage,
worin die Freiheit des freien Willens bestehe. Odon Lottin hat diese
Erweiterung als Vertiefung der Fragestellung verstanden.!? Diese Be-
urteilung muB jedoch in Zweifel gezogen werden, weil Wilhelm unter
der /ibertas liberi arbitrii nicht etwa einen von der Willensfreiheit ver-
schiedenen Freiheitsbegriff versteht; vielmehr verbirgt sich dahinter
dieselbe Fragestellung wie 1m Kapitel Gber das /lberum arbitrium. Wil-
helm sucht nimlich der christlichen Tradition gemil3 nach einer De-
finition, die allen geistigen Wesen gleichermaBlen zukommt und eine

9 R.-A. GAUTHIER, «Ethica Nicomachea: Praefation, in: Aristoteles Latinus
XXVI, 1-3 fasc. 1, Leiden 1974.

10 (Liberum arbitrium est idem quod ratio; et est potentia eligendi; eligere
autem est consentire in alterum deliberatorum vel consiliatorum.» Summa Aurea 11,
X, 2 (ed. Ribaillier 276f.). Zitiert wird nach: Guillelmi Auntissiodorensis Summa Aurea,
ed. J. Ribaillier, Grottaferrata 1982 (Spicilegium Bonaventurianum XVII).

101 Ebd. II, X, 3 (ed. Ribaillier 278f.).

102 LoTTIN, Libre arbitre 63 (wie Anm. 1).



102 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

der Nihe zu Gott entsprechende Abstufung erlaubt. Nach der Reihe
bespricht er drei Definitionen, die er allesamt verwirft: zuerst die
Freiheit von Zwang (privatio coactionis), dann die Freiheit der alternati-
ven Moglichkeit (flexibilitas in utramlibet partem) und zuletzt die Hand-
lungsfreiheit (flextbilitas in id guod vult habens liberum arbitrium). Wilhelm
entscheidet sich fiir eine Definition, die, der Abaelards dhnelnd, Au-
tonomie und Verantwortlichkeit in Zusammenhang bringt. Freiheit
ist die Fahigkeit zu wihlen, was das Gewissen befiehlt.!'®® Auf die so
definierte Freiheit wendet Wilhelm noch Bernhards Unterscheidung
der triplex libertas an, um auch Gott und dem Teufel, auf welche die
Bestimmung des /lberum arbitrium nicht anwendbar ist, die Fretheit von
Notwendigkeit zuzuschreiben.!™ Wie aber diese «Freiheit der Willens-
fretheit» mit der aristotelischen Theorie der moralischen Verantwor-
tung in Ubereinstimmung zu bringen ist, liBt Wilhelm unbeantwortet.

V. Thomas von Aquino

Im Vergleich zu seinen Vorgangern fillt bei Thomas von Aquino auf,
dal die beiden Fragestellungen, /bertas und /liberum arbitrium, nicht
mehr zusammen, sondern an getrennten Stellen behandelt werden.!%
Mit der moralischen Verantwortlichkeit befa3t sich Thomas fast aus-
schlieBlich im Kontext der Anthropologie und der Analyse menschli-
chen Handelns, wihrend die Stiindenfreiheit den Quistionen zur Gna-
denlehre zugeordnet ist. Eine andere Eigenheit des Aquinaten besteht
darin, daB er die Frage nach dem Wesen der Freiheit (lbertas liberi
arbitrii), die seit Wilhelm von Auxerre bei fast allen Theologen eine
eigene Quistion erhalten hat und zur Behandlung von gebundenen
Fretheitsbegriffen AnlaB gab, vollkommen auBer Acht liBt. Diese
Tatsache 1aBt das Urteil Lottins, Wilhelm von Auxerre habe dadurch
die Fragestellung vertieft, zusatzlich unglaubwiirdig erscheinen. Tho-
mas beendet vielmehr eine unnétige Verdoppelung des Themas, die

103 (Libertas arbitrii est habilitas eligendi secundum quod synderesis dictat.»
Summa Aurea 11, X, 4 (ed. Ribaillier 283).

104 Ebd. I1, X, 4 (ed. Ribaillier 283f.).

105 Mit Ausnahme des Sentenzenkommentars, wo die inhaltliche Abfolge vor-
gegeben ist. Zitiert wird nach: S. Thomae Aquinatis Opera Omnia iussu Leonis XIII
P.M. edita, Rom 1882ff. (=EL); S. Thomae Aquinatis Opera Omnia, ed. R. Busa,
Stuttgart 1980 (=EB). Wichtige Beitrige zur thomistischen Freiheitslehre nennt
D.M. GALLAGHER, Free Choice and Free Judgement in Thomas Aquinas, in:
AGPh 76 (1994) 247-2717.



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 103

aus der unbewiltigten Rezeption aristotelischen Gedankenguts resul-
tierte. In dieser Rezeption nimmt Thomas eine herausragende Stel-
lung ein: Er ordnet die aristotelische mpooaipeoig (electio) dem Vermo-
gen des /iberum arbitrium zu, vertieft gegeniiber Aristoteles die Mog-
lichkeiten der Erklirung siindhaften Handelns und verbindet diese
Analyse menschlicher Verantwortlichkeit mit dem Konzept der Au-
tonomie. Bindung an das Gute ist bei Thomas keine Voraussetzung
fir Verantwortlichkeit, sondern Verantwortlichkeit die Voraussetzung
fir die Erlangung von Autonomie.

Wenn sich Thomas aber in der Begriindung der Verantwortlich-
keit vorwiegend auf aristotelisches Gedankengut stiitzt, wie kann er
dann die Probleme der Harmonisierung mit der augustinischen Tra-
dition bewiltigen, die bei Peter Abaelard und bei Wilhelm von Au-
xerre ungelost geblieben waren? Wie ist die aristotelisch konzipierte
Willensfretheit (/tberum arbitrium) auf Gott anwendbar, und wie laBt
sich eine Abstufung denken, die es rechtfertigt, bei Gott von einem
summum liberum arbitrium zu sprechen? Thomas 16st die erste Schwie-
rigkeit ausfuhrlich in De malo, wo er die Hiresie des Origenes behan-
delt, der dem Teufel, weil er iber die Willensfreitheit verfiigt, die
Moglichkeit der Riickkehr zu Gott zugesprochen hat. Der Irrtum hat
seinen Grund darin, so Thomas, daBB Origenes nicht richtig beriick-
sichtigt hat, welche Eigenschaften dem /iberum arbitrium an sich zu-
kommen und welche nur per accidens. Bei jedem geistigen Wesen und
in jedem Stand der Heilsgeschichte besteht der freie Wille darin, zwi-
schen verschiedenen Alternativen zu wihlen.!% Diese Eigenschaft
folgt unmittelbar aus der Natur der geistigen Wesen. So ist auch Gott
insofern frei, weil er alle Dinge der Schopfung frei wihlen kann und
auf seine Gliickseligkeit, die er notwendig will, hinordnet. Die Wahl
zwischen Gut und Bose ist nur per accidens ein Teil des freien Willens,
und nichts verbietet es, dal jemand nicht siindigen oder, wie der Teu-
fel, keine gute Tat vollbringen kann und trotzdem tber einen freien
Willen verfiigt. Somit ist es durchaus kohirent, dem Teufel Willens-
freitheit zuzuschreiben und dennoch seine Bekehrung zu Gott auszu-
schlieBen.

Darin, daBl Thomas bei allen geistigen Wesen die Zuschreibung
von Willensfreiheit an das Kriteritum der alternativen Moglichkeit
bindet, liegt ein fundamentaler Unterschied zur Auffassung Augu-

106 D¢ malo 16, 5 (EL 23, 304£.); «Sed hoc ad libertatem arbitrii pertinet ut ac-
tionem aliquam facere vel non facere possit et hoc Deo convenit.» Sent. 11, d. 25, 1
ad 2 (EB I, 199e).



104 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

stins.!97 Dieses Kriterium der alternativen Moglichkeit wird aus einem
Aristoteleszitat'® abgeleitet, demzufolge rationale Fihigkeiten auf
Entgegengesetztes ausgerichtet sind, das m.W. erstmals in der Summa
de bono Philipps des Kanzlers zitiert wird.!” Als umfassende Freiheits-
definition ibernimmt es Robert Grosseteste in seiner etwa gleichzei-
tig entstandenen Abhandlung De /ibero arbitrio. Bei der Suche nach ei-
ner Freiheitsdefinition, die alle geistigen Wesen umfal3t, entschlieBt
sich Grosseteste fiir das Kriterium der alternativen Moglichkeit, das
auch auf Gott anwendbar ist, weil dieser potentiell andere Welten
hitte schaffen konnen.!'” Grosseteste versucht aber keine Synthese
mit der aristotelischen Handlungstheorie, er bleibt, im Gegensatz zu
Thomas, im Rahmen der voluntaristischen Tradition. Gemeinsam ist
aber beiden, daB3 sie sich von der augustinischen These der Verein-
barkeit von Notwendigkeit und Willensfreiheit distanzieren. Thomas
hilt zwar eine voluntaria necessitas’! fiir moglich, diese ist jedoch nicht
mit dem /Jiberum arbitrium kompatibel.!1?

Ergibt sich dadurch nicht die SchluBfolgerung, daBl Gott in seiner
notwendig erfolgenden Liebe zu sich selbst sowie die Seligen in ihrer
Liebe zu Gott «unfrei» sind? Die Antwort auf diese Frage hingt da-
von ab, was man unter «Freiheit» an dieser Stelle versteht. Wahlfrei-
heit liBt sich in keinem Fall von derartigen Handlungen aussagen,
weil das letzte Ziel nie Gegenstand einer Wahl werden kann. Deshalb
stellt Thomas auch fest, daBB die naturgemiBe Notwendigkeit, wonach

07 De veritate 22,5 ad 5 (EL 22/3, 626); 23, 1 (EL 22/3, 655); 24, 3 (EL 22/3,
688); 26, 3 (EL 22/3,757); ST 1,59, 3 ad 2 (EL 5, 95); I, 62, 8 ad 2 (EL 5, 118); I,
83, 1 (EL 5, 307); I-II, 13, 2 (EL 6, 99); I-II, 13, 6 sed contra (EL 6, 103); De
malo 6 (EL 23, 152).

108 Zumeist Mer. IX, 2 (1046b 4-6); bei Philipp dem Kanzler: De an. 111, 4
(429b 3-5); selten: De inz. 13 (23a 1).

19 Summa de bomo 11, 2a, ed. N. WicKI, Bern 1975, 170 (Corpus Philosopho-
rum Medii Aevi II/1).

110 (Est itaque arbitrii libertas ipsa naturalis et spontanea voluntatis vertibilitas
ad volendum utrumlibet oppositorum.» De /bero arbitrio c. 18, ed. N. LEwIs, The
First Recension of Robert Grosseteste’s De libero arbitrio, in: MS 53 (1991) 1-88,
hier 70 und 87.

11 D¢ veritate 24, 12 ad 10 in contr. (EL 22/3, 720).

112 In Frage zu stellen wire demnach die These von ]. FRIED (Wille, Wahlfrei-
heit und Gestindnis um 1300: Zur Beurteilung des letzten TemplergroBmeisters
Jacques de Molay, in: HJ 105 [1985] 388-425), wonach die mittelalterlichen
Theologen in ihrer Gesamtheit der Verbreitung der Folter nichts entgegenzuset-
zen hatten, weil nach ihrer Lehre der Wille immer per se frei ist und deshalb nicht
gezwungen werden kann.



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 105

alle geistigen Wesen Gliickseligkeit erstreben, der Wahlfreiheit nicht
widerspricht, weil ja die Wahl der Mittel offen bleibt.!’® Dennoch gibt
es eine Stelle im Werk des Aquinaten, an dem er die Hervorbringung
des heiligen Geistes als notwendig — weil in der Selbstliebe Gottes
begriindet — und als frei bezeichnet.!'* Zieht man die Parallelstellen
aus seitnem Oeuvre heran, so sieht man, dall Thomas nur in De poten-
tia den Hervorgang des heiligen Geistes als notwendig #nd frei be-
zeichnet.!> Zudem vergleicht Thomas in De potentia und im Compen-
dium theologiae diesen Hervorgang mit dem freien Fall eines Steines. Es
handelt sich anscheinend um einen Begriff der Freiheit, der weder
Wabhlfreiheit noch Siindenfreiheit begriinden kann, sondern lediglich,
wie in «freie Fahrt» oder «freie Aussicht», Ungehindertheit bezeich-
net. In diesem Sinn haben auch L. Oeing-Hanhoff und A.C. Pegis
diese Stelle interpretiert.'’® Thomas verwendet diesen Begriff der
«Freiheit» noch an anderen Stellen seines Werkes und verweist dabei
auf die Definition des Aristoteles, wonach derjenige frei ist, der aus
sich selbst heraus handelt.!"’

Die Antwort auf die Frage nach der Abstufung des /lberum arbi-
trium beantwortet Thomas mit dem Hinweis auf die Folgen der Erb-
sinde.!'® Seit der Erbsiinde wird namlich die Willensfreiheit des Men-
schen durch Leidenschaften und Gewohnheiten eingeschrinkt.!’® Im

113 (Respectu autem illorum, quae non ex necessitate vult, liberum arbitrium
habet.» ST I, 19, 10 (EL 4, 248); De veritate 24, 1 ad 20 (EL 22/3, 684); ST I, 82, 1
(EL 5, 293).

114 (Sic autem et Deus sua voluntate libere amat seipsum, licet de necessitate
amet sipsum. ... Libere ergo Spiritus Sanctus procedit a patre, non tamen possibi-
liter, sed ex necessitate.» De potentia 10,2 ad 5 (EB 111, 264a).

Y15 Summa contra gentiles IV, 19 (EL 15, 75); Compendium theologiae 1, 107 (EL 42,
121£); ST I, 27, 4 (EL 4, 313).

116 1. OEING-HANHOFF, Zur thomistischen Freiheitslehre, in: Schol 31 (1956)
161-181, hier 172 Anm. 17; A.C. PEGIS, Necessity and Liberty: An Historical
Note on St. Thomas Aquinas, in: NScho/ 15 (1941) 18-41.

W7 ST I-11, 108, 1 ad 2 (EL 7, 284); Summa contra gentiles IV, 22 (EL 15, 83).

118 (Libertas autem illa quae est ab impellentibus et disponentibus in unam
partem, augetur et minuitur ... in homine secundum diversos status.» Sent. II, d.
25,1, 4 (EB I, 200a).

119 (Si autem dicatur libertas per remotionem impellentis seu impedientis, hoc
est dupliciter: quia hoc quod impellit liberum arbitrium aut impedit, vel facit hoc
per se, sicut habitus et dispositiones, quae fiunt in ipsa anima, et sic est libertas a
peccato; vel per accidens, sicut impotentiae vel poenalitates, quae sunt ex parte

corporis, usum liberi arbitrii impedientes: et sic est libertas a miseria.» Sent. II, d.
25,1,5 (EB I, 200b). '



106 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

Gegensatz zum gottlichen Willen und dem der Seligen ist der
menschliche Wille innerem Zwang ausgesetzt, der in dem Wahlvor-
gang eingreift. Leidenschaften beeinflussen die Wahl in der Weise,
dal3 die Bewertung eines partikularen Sachverhalts falsch ausfillt oder
dal die verschiedenen Primissen des praktischen Syllogismus im
Wahlakt falsch zusammengesetzt werden. In diesen Uberlegungen ver-
tieft Thomas die aristotelische Theorie der akpaoio (Willensschwi-
che).'? Gewohnheiten machen hingegen das Handeln der Menschen
derart unfrei, daB sich die Vernunft in die Handlung gar nicht ein-
schalten kann. Volle Verantwortlichkeit besteht also nur dann, wenn
eine Handlung aus der Uberlegung hervorgeht. Als Kriterium fiir ver-
minderte Zurechnungsfihigkeit nennt Thomas die Zeit, die fiir eine
Uberlegung benétigt wird.!?! Wird eine unbeherrschte Handlung aus
Affekt oder Gewohnheit unmittelbar und ohne Zégern vollzogen, ist
sie nur zum Teil voll anrechenbar (dominium incompleturm). Da der
Mensch nach der Erbsiinde die Herrschaft iiber seine Gewohnheiten
und Affekte teilweise verloren hat, sind solche Handlungen nur als
laBliche Sunden zu bezeichnen und von Todslinden, die aus der
Uberlegung hervorgehen, abzugrenzen.'”? Beim Menschen tritt also
neben das Kriterium der alternativen Moglichkeit noch das der
Uberlegung fiir die Feststellung von Verantwortlichkeit hinzu.1?* Tho-
mas definiert die vollkommene menschliche Handlung geradezu als
eine, die aus der Uberlegung heraus gewihlt wurde.!* Bei Gott und

120 SAARINEN, Weakness of the Will 118-131 (wie Anm. 31).

121 (Non sit peccatum mortale, quia ratio deliberans non potest occurrere;
quod contingit in subitis motibus.» ST I-II, 77, 8 (EL 7, 69); «Si vero diu teneatur,
peccatum mortale est.» Sent. 11, d. 24, 3, 4 (EB I, 197a). Vgl. A. KENNY, «Thomas
von Aquin tiber die Willensfreiheit», in: W. KLUXEN (Hg.), Thomas von Aquin im
philosophischen Gesprich, Freiburg im B./Miinchen 1975, 101-131.

122 Sent. 11, d. 24, 3, 2 und 4 (EB 1, 196a-b und 197a); De malo 3, 13 (EL 23,
94f.); De veritate 24, 12 (EL 22/3, 716). Die Beeinflussung der Wahl durch den
Willen (als aus Begierden und Leidenschaften zusammengesetzten Charakter) er-
weitert bei Thomas die Moglichkeit boser Handlungen, wird aber nicht als Begriin-
dung der Verantwortlichkeit begriffen, wie oft behauptet wird, z.B. GALLAGHER,
Free Choice (wie Anm. 105).

13 «Nam ex deliberatione quantumcumque consuetus potest tamen contra
consuetudinem agere.» De malo 6 ad 24 (EL 23, 153); «Unde ratio deliberans potest
hic occurrere: potest enim excludere, vel saltem impedire passionem, ut dictum
est. Unde si non ocurrat, est peccatum mortale.» ST I-II, 77, 8 (EL 7, 69).

124 (llae ergo actiones proprie humanae dicuntur, quae ex voluntate deliberata
procedunt.» ST I-II, 1, 1 (EL 6, 6); 74, 3 ad 3 (EL 7, 37). Die Bedeutung der



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 107

den Seligen, die eine vollkommene Herrschaft iber ihre Affekte und
Gewohnheiten besitzen, spielt die Uberlegung keine Rolle, zumal ihre
intuitive Erkenntnisweise dieser auch nicht bedarf.!

Vor diesem Hintergrund wird verstindlich, warum Thomas die
Fahigkeit zur Stiinde als Defekt der Freiheit bezeichnen kann.!?¢ Denn
Unwissenheit und der Einflul von Leidenschaften (peccatum ex igno-
rantia/ infirmitate) schrinken die Autonomie des Willens durch Fremd-
bestimmung ein: In beiden Fillen wird der Wille von seinem eigentli-
chen Ziel, dem Guten, abgebracht, indem die Wahl der praktischen
Vernunft verzerrt wird. Allein der Stinde aus Bosheit (peccatum ex ma-
litia) geht eine regelrechte Wahl des Bosen voran, in der das Bose als
subjektiv Zutrigliches empfunden wird.'’? Obwohl eine derartige
Handlung auch einen Fehler in der Vernunft (die Gleichsetzung des
subjektiv Zutriglichen mit dem objektiv Bosen) voraussetzt, schliet
die Wahl eine vollstindige Identifikation mit der Handlung ein, die
eine Todstinde begriindet.

Wenn jedoch alle drei Arten der Stuinde (peccatum ex ignorantia/
infirmitate/ malitia) einen Fehler in der Vernunft implizieren, wie sind
dann die ersten Sinden Luzifers und Adams erklirbar, die beide in ei-
nem makellosen Zustand geschaffen wurden und deren Vernunft kei-
nen Fehler duldete? Hierauf gibt Thomas zur Antwort, daB3 Luzifer
zwar ein Gut gewihlt hat, dieses Gut jedoch nicht in der richtigen
Weise auf sein Ziel, die Glickseligkeit, hingeordnet hat. Eine derar-
tige Siinde habe keinen Fehler in der Vernunft zur Voraussetzung,
sondern lediglich die fehlende Aufmerksamkeit auf das, was beachtet
werden sollte: der ordo ad finem. Der Grund fir diese Nichtbeachtung
(¢nconsideratio) konnte Thomas zufolge darin gelegen sein, daB Luzifers
Wille zu stark auf sein eigenes Wohl gerichtet war.'?® Dieser Aus-
richtung des Willens auf das eigene Wohl kann jedoch keine Wahl
vorausgegangen sein, weil jede Wahl in der Handlungstheorie des
Aquinaten ein Gut und nie unmittelbar das Bose zum Ziel hat. Die
absichtliche Bevorzugung des eigenen Wohls vor dem Gehorsam ge-
geniiber Gott wire aber im Fall des von keiner Unwissenheit oder

Uberlegung betont: A.D. SERTILLANGES, Der heilige Thomas von Aquin, Hellerau
1928, 717ff.

18T 1, 63, 1 (EL 5, 121); De veritate 24, 10 (EL 22/3, 706f.).

126 De veritate 24, 8 (EL 22/3,700); ST I, 62, 8 ad 3 (EL 5, 118).

121 9T 111, 78, 3 (EL 7, 73); De malo 3, 12 (EL 23, 92).

128 ST 1, 63, 1 ad 4 (EL 5, 122); Summa contra gentiles 111, 109f. (EL 14, 340—
350); I11, 10 (EL 14, 27).



108 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

Leidenschaft beeinfluBten Engels eine direkte Wahl des Bosen. Des-
halb li8t Thomas den Satz folgen: «Est enim liberum voluntati in hoc
vel illud converti»n'® Es stehe dem Willen namlich frei, sich dem ei-
nen oder dem anderen hinzuwenden. Damit ist aber die aristotelische
Handlungstheorie durchbrochen, weil der Wille unabhingig von ei-
nem Handlungsgrund, dem letzten Urteil der praktischen Vernunft,
gedacht werden muB.

Dieses Dilemma liB3t sich auch in Begriffen zeitgendssischer Phi-
losophie formulieren: Jeder Erklirungsversuch einer Handlung setzt
voraus, dal man dem Handelnden Uberzeugungen und Wiinsche zu-
schreibt, die ein hinreichendes Motiv fur die Handlung konstituieren.
Hinreichend und angemessen ist das Motiv dann, wenn genau dieses
und kein anderes fiir den Handelnden ausschlaggebend war und die
betreffende Handlung verursacht hat. Dies funktioniert nur mit der
Unterstellung, daB der Handelnde dem letzten Urteil der praktischen
Vernunft entsprechend und unter Berticksichtigung aller Alternativen
(«all-things-considered») vorgeht. Diese Voraussetzung jeder Deutung
von Handlungen nennt D. Davidson das Prinzip der Selbstbehert-
schung.’®® Dieses Rationalitatsprinzip, das Handlungserklirungen und
die Zuschreibung von Motiven tberhaupt erst ermoglicht, kann je-
doch im Einzelfall verletzt werden, wie im Fall der Unbeherrschtheit.
Eine unbeherrschte Handlung in diesem Sinn verdankt sich nicht
dem EinfluB der Leidenschaften oder der Unwissenheit, sondern be-
steht darin, dafl absichtlich dem letzten Urteil der praktischen Ver-
nunft widersprochen und dem weniger Guten entsprechend gehan-
delt wird. Eine derartige unmotivierte, doch absichtliche Handlung ist
nur bei mentaler Inkohirenz vorstellbar, wenn z. B. das Selbst als in
verschiedene Teile gespalten gedacht wird, unter denen keine motiva-
tionale Verbindung besteht. Diesem Fall entspricht das voluntaristi-
sche Modell, in dem der Wille, von den Motiven getrennt, als eigener
Teil des Selbst konzipiert ist.

Thomas ist dieser Beschreibung der Unbeherrschtheit als Verlet-
zung des «all-things-considered»-Prinzips bedeutend nahe gekommen,

12 Summa contra gentiles 111, 110 (EL 14, 349); De malo 1, 3 (EL 23, 16).

130 DAVIDSON, Wie ist Willensschwiche méglich? (wie Anm. 15); DERS., «Pa-
radoxes of Irrationality», in: R. WOLLHEIM/]. HOPKINS (Hg.), Philosophical Es-
says on Freud, Cambridge 1982, 289-305; DERS., Incoherence and Irrationality,
in: Dial. 39 (1985) 345-354. Zum Kontext von Davidsons «unified theory of mea-
ning and action» DERS., The Structure and Content of Truth, in: JPh 87 (1990)
279-328.



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 109

wenn er sagt, dall Luzifer in seiner ersten Sinde zwar vollkommenes
Wissen zn actu besal}, jedoch nicht alle Umstinde in Betracht gezogen
hat®' Er hat auch - zumindest aus der Perspektive analytischer
Handlungstheorie — richtig geurteilt, dal dieser Einzelfall nicht das
aristotelische Modell als Ganzes ungiiltig macht und daB die Verant-
wortlichkeit des Menschen nicht in unmotivierten absichtlichen
Handlungen, sondern in der Fihigkeit zur Uberlegung wurzelt, die die
Wahl zwischen Alternativen erméglicht: «Der Mensch ist Herr seiner
Handlungen, sie zu wollen oder nicht, wegen der Uberlegung der
Vernunft, die sich fiir die eine oder andere Seite entscheiden kann.
Dal3 man aber iberlegt oder nicht tiberlegt — sofern man auch dar-
iber Herr ist —, hingt wiederum von einer vorhergehenden Ubetle-
gung ab.»132 Verantwortlichkeit besteht also darin, in der Uberlegung
zu den eigenen Wiinschen und Absichten bewertend Stellung zu
nehmen.!?

Doch von Seiten der voluntaristischen Richtung wird Thomas
und dessen Ubernahme der aristotelischen Theorie des praktischen
Syllogismus'>* zum Vorwurf gemacht, daBl seine Theorie der Willens-
freiheit eine absichtliche Handlung gegen das letzte Urteil der prakti-
schen Vernunft nicht erkliren konne. Nach Heinrich von Gent, ei-
nem der schirfsten Kritiker des Aquinaten, hitte Adam, legt man die
aristotelische Theorie zugrunde, gar nicht siindigen kénnen, weil sich
seine Vernunft in einem fehlerlosen Zustand befand. Adam siindigte
jedoch gegen das Urteil seiner Vernunft, wihlte wissentlich das fir

B! «Contingit autem aliquid esse eligendum secundum unam conditionem rei

consideratam, quod tamen eligendum non est, omnibus conditionibus concurren-
tibus consideratis; et ita potuit in angelis error electionis esse, et peccatum.» Sent.
II,d. 5,1, 1 (EB I, 139¢).

132 ST 1-11, 109, 2 ad 1 (EL 7, 291); I-IL, 6, 2 ad 2 (EL 6, 58); De veritate 24, 1
(EL 22/3, 681); Summa contra gentiles 11, 48 (EL 13, 379); De malo 6 (EL 23, 149).
Fiir eine (vielfach vertretene) «voluntaristische Wende» nach 1270 sehe ich keine
Anzeichen, vgl. LOTTIN, Libre arbitre 258 (wie Anm. 1): «<On ne peut donc parler
d’opposition, ni méme de diversité de doctrine.»

13 «Homo vero per virtutem rationis iudicans de agendis potest etiam de suo
arbitrio iudicare ... » De veritate 24, 1 (EL 22/3, 681); Summa contra gentiles 11, 48
(EL 13, 379). Analoge Positionen vertreten: H.G. FRANKFURT, Freedom of the
Will and the Concept of a Person, in: JPh 68 (1971) 5-20; E. TUGENDHAT, «Der
Begriff der Willensfreiheit», in: DERS., Philosophische Aufsitze, Frankfurt/M.
1992, 334-351; R.J. WALLACE, Responsibility and the Moral Sentiments, Cam-
bridge (Mass.) 1996.

134 (Necesse est quod in quolibet actu virtutis vel peccati sit quedam deductio
quast sillogistica.» THOMAS VON AQUINO, De malo 3,9 ad 7 (EL 23, 87).



110 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

thn weniger Gute und handelte demnach seinem selbstverursachten
Willen entsprechend.’® Heinrich zieht daraus den SchluB}, daB3 der
Wille als eigenstindiges Handlungsprinzip aus den von der Vernunft
dargebotenen Motiven auswihlt, ohne selbst ein Motiv fiir diese Wahl
zu haben. Der Wille wird folglich — ansatzweise bei Heinrich und sy-
stematisch bet Olivi und Duns Scotus — als Prinzip der Unbestimmt-
heit der kausal durchwirkten Natur gegeniibergestellt. Die unbe-
herrschte Handlung Adams, die ohne Motiv ist, wird zum Paradigma
der willensfreien Handlung, die ohne Utrsache ist.!%

Die Unmoglichkeit, innerhalb der aristotelischen Handlungstheo-
rie die erste Stinde zu explizieren, 1iBt also eine Diskontinuitit zutage
treten, die auch von den Zeitgenossen als solche erkannt wurde. Wie
verhalt es sich nun mit dem zweiten Faktor der Diskontinuitit, wider-
spricht die Bindung an das Gute, d. h. die Idee der Autonomie (/ber-
tas), der Zuschreibung von Verantwortlichkeit (Zberum arbitrium) im
aristotelischen Sinn? Hat Simon von Tournai recht, wenn er meint,
daB3 die Stundenfreiheit zwar nitzlicher ist fiir das Seelenheil, aber
nicht im eigentlichen Sinn «frei»?!3” Trifft Wilhelm de la Mares Argu-
ment zu, wonach in der Theorie des Aquinaten die tugendhaften Hei-
ligen, die in thren Handlungen keiner Uberlegung oder Alternativen
bedirfen, der Verantwortlichkeit entbehren mussen?!*® Autonomie
bringt ja eine Einschrinkung der Handlungsalternativen mit sich,
wihrend Verantwortlichkeit die Existenz eines Moglichkeitsspielrau-
mes voraussetzt. Einen solchen Widerspruch zu behaupten ist gewill
ein TrugschluB3. Schon Johannes Quidort, ein Verteidiger des Aquina-

135 «Et ex tali principio defectivo potest, malo et bono proposito, praeeligere
malum ... » HEINRICH VON GENT, Owodl/. 1, 16, ed. R. Macken, Leuven 1979, 110
(Henrici de Gandavo Opera Omnia 5); «Homo ergo secundum dictam opinionem
in statu innocentiae peccare non potuit ... Immo quilibet homo coactus necessaria
ratione fundata ex fide, necesse habet concedere quod nullo errore praecedente in
ratione peccavit ille primus homo, sed directe agendo contra determinatum iudi-
cium rationis rectae.» Owod/. 1, 17 (ed. Macken 128f.). Vgl. WILHELM DE LA MARE,
Correctorium fratris Thomae a. 25, 59 u. 82, ed. P. Glorieux, Les premiéres polémi-
ques thomistes. 1: Le correctorium corruptorii «Quare», Kain 1927, 107f., 241ff.
und 331ff. (Bibliothéque thomiste 9). ‘

136 HEINRICH VON GENT, Qwuod/. 1, 16 (ed. Macken 108).

37 «Arbitrium dicitur liberum dupliciter. Est enim liberum liberum, et liberum
liberatum. Libertas autem libera verior est, sed deterior; libertas vero liberata mi-
nus vera, sed melior.» Disputationes 72, 2, ed. ]. WARICHEZ, Louvain 1932, 204f.
(Spicilegium Sacrum Lovaniense 12).

138 WILHELM DE LA MARE, Correctorium fratris Thomae a. 54 (ed. Glorieux 230
[wie Anm. 135]).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 111

ten, entgegnet dem Einwand Wilhelms, dal der Mensch, der nicht
anders als gerecht handeln kann, sich an eine bestimmte Vorstellung
des Guten bindet, weil er selbst die Entscheidung derart getroffen
hat.'* Diese Quasi-Notwendigkeit des Willens darf nicht mit einer
echten Notwendigkeit fir den Willen verwechselt werden.'® Im zwei-
ten Fall ist der Wille unfreiwillig — etwa aufgrund von psychischem
Druck oder innerem Zwang — im Zustand der Notwendigkeit, wih-
rend im ersten die Identifikation des Charakters mit dieser Quasi-
Notwendigkeit durch eine Uberlegte Wahl der Lebensziele begriindet
ist. Auch die Erlésung durch die Gnade entspricht dem ersten Fall:
Obwohl durch die Befreiung von der Sinnlichkeit die Wahl des Bosen
ausgeschlossen wird, ist die alternative Moglichkeit auch bei den En-
geln und Seligen vorhanden, die verschiedene Handlungsalternativen
auf das vorbestimmte Ziel, die Gottesliebe, hinordnen kénnen. Durch
den Moglichkeitsspielraum unterliegen die geistigen Wesen nicht der
Naturnotwendigkeit.!4!

Doch darf man einen Schwachpunkt dieser Synthese nicht iiber-
sehen. Die aristotelische Theorie der Verantwortlichkeit beruht auf
der Unterscheidung zwischen notwendigen und kontingenten zu-
kiinftigen Ereignissen (z. B. ein Sonnenaufgang bzw. eine See-
schlacht). Da in der sublunaren Sphire die Kontingenz von unvor-
hersehbaren Ereignissen iiberwiegt, hat die menschliche Uberlegung
einen Spielraum: Denn wiilte man mit GewiBBheit heute schon, ob
morgen eine Seeschlacht stattfinden wird, ist die Uberlegung, ob man
z. B. an ihr teilnehmen solle, sinnlos. Die alternative Moglichkeit ist
in der peripatetischen Theorie eine Folge der auf Kontingenz basie-
renden Fihigkeit zur Uberlegung.!*? Bei Engeln wird wegen ihrer un-
vollkommenen Kenntnis der Zukunft dieser Spielraum noch ge-
wahrt!, bei Gott hingegen verschwindet er unter der Voraussetzung

139 JOHANNES QUIDORT VON PARIS, Correctorium corruptorii «Circa» a. 50, ed. J.-
P. Muller, Rom 1941, 261 (Studia Anselmiana 12/13). Ahnlich bereits ALEXANDER
VON APHRODISIAS, De fato XXVII (ed. Zierl 107 [wie Anm. 94]).

140 E. TUGENDHAT, Korreferat zu H. Frankfurt: «On the Necessity of Ideals»,
in: DERS., Philosophische Aufsitze 464—467 (wie Anm. 133).

" «Quicumque autem eorum quae potest facere quaedam facit et quaedam
non facit, agit per electionem voluntatis, et non per necessitatem naturae.» Swmwma
contra gentiles 11, 23 (EL 13, 324).

142 M.J. WHITE, Agency and Integrality. Philosophical Themes in the Ancient
Discussion of Determinism and Responsibility, Dordrecht 1985 (Philosophical
Studies Series in Philosophy 32).

143 THOMAS VON AQUINO, ST I, 57, 3 (EL 5, 74f.).



112 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

seines unfehlbaren Wissens. Seine Willensfreiheit griindet Thomas
zufolge allein darin, dall der gottliche Wille mit keiner der verschie-
denen alternativen Schoépfungsmoglichkeiten notwendig verbunden
ist. Doch warum, so fragt Wilhelm von Ockham, verhilt sich der
gottliche Wille im Modus der Kontingenz zur Schopfung?'# Ist dies
nicht deshalb der Fall, weil den géttlichen Willen kein Grund (caxsa)
zu der einen oder anderen Alternative disponiert?'® Und dann wire
man bei der These angelangt, der von Motiven getrennte Wille sei ein
die Kausalkette durchbrechendes Prinzip, das durch seine immanente
Kontingenz und Selbstverursachung die Handlung zu einer freien
werden laB3t.

Es tberrascht daher nicht, dal die Theorie des indeterministi-
schen Voluntarismus, die anstelle der aristotelischen, handlungstheo-
retischen Deutung der Willensfreiheit eine metaphysische Begriin-
dung setzt, bet der an Augustinus orientierten Tradition derartigen
Anklang gefunden hat. Denn zwei Dilemmata erschwerten eine Iden-
tifikation von mpoaipeoig und Lberum arbitrium: Sowohl die Moglich-
keit der ersten Stinde wie die Freiheit Gottes sind in der Theorie des
indeterministischen Voluntarismus besser gewihrleistet. Die gegen-
wirtige Debatte dariiber, ob Handlungsgriinde zugleich Ursachen fiir
den Willen sind, ist ein Erbe dieser historischen Entwicklung.146

Mit Thomas von Aquino ist die Geschichte der Verbindung von
Verantwortlichkeit und Autonomie keineswegs beendet. Obwohl we-
nige Jahre nach dem Tod des Aquinaten Petrus Johannis Olivi wie
kein anderer vor oder nach ithm auf der Unterscheidung der beiden
Fragestellungen bestanden und die Verwirrung Anselms getadelt
hat'¥, erlebt die Verbindung der zwei Freiheitsbegriffe besonders in

14 WILHELM VON OCKHAM, Sent. I, d. 43, 1 (Opera theologica 1V, ed. G.I.
Etzkorn/F.E. Kelley, St. Bonaventure 1979, 626). Zur Unvereinbarkeit von All-
wissen und Verantwortlichkeit: D.C. DENNETT, Elbow Room. The Varieties of
Free Will Worth Wanting, Cambridge (Mass.) 1984, ch. 6.

145 Dazu bekennt sich auch Thomas (ST I, 19, 5 [EL 4, 239]), doch ohne damit
das liberum arbitrium Gottes zu begriinden.

146 Vgl. D. DAVIDSON, Handlung, Griinde und Ursachen, in: DERS., Handlung
19-42 (wie Anm. 15, erstmals 1963); D.C. DENNETT, Elbow Room 43-47 (wie
Anm. 144).

47 «Quod [sc. definitio ab Anselmo data] non solum est erroneum et contra
catholicam fidem, sed etiam communi judicio omnium auferret nobis magnam
partem nostrae libertatis. ... Sic libertas dicitur aequivoce de potentia liberi arbitrii
et de accidentali habitu eius, scilicet de habitu gratiae vel gloriae.» PETRUS
JOHANNIS OL1VI, Sent. 11, 41 (ed. Jansen [wie Anm. 14], 697).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 113

der Diskussion um die Indifferenztheorie von Molina und Suarez eine
Renaissance. So wenden Gibieuf und Jansenius gegen die Indiffe-
renztheorie des Jesuiten Molina ein, da} die Befestigung im Guten bei
Gott und den Seligen der Indifferenz widerspreche und ihnen daher
die Willensfreiheit abzusprechen wire.!® In leicht verinderter Form
wiederholt Descartes dieses Argument in der vierten Meditation.
Dort 148t Descartes die /bertas indifferentiae zwar fir den Menschen
gelten, um so einen Zusammenhang zwischen Willensfreiheit und
dem Ursprung des Bosen zu konstruieren. Da man aber desto freier
ist, umso mehr man sich an das Gute bindet und vernunftgemal han-
delt, schwenkt Descartes zum Konzept der Autonomie um: Die In-
differenz zwischen verschiedenen Wahlmaoglichkeiten, der niedrigste
Freiheitsgrad, wird durch die vernunftgemiBle Freiheit, in der kein
Raum fiir Uberlegung oder indifferente Wahl bleibt, aufgehoben.!®
Ahnlich wie Gibieuf und Jansenius, die die Konzeption der Je-
suiten deshalb diskreditieren, weil sie der menschlichen Fretheit mehr
Platz einraume als der gottlichen Gnade, fiirchten die philosophi-
schen Deterministen durch die Indifferenztheorie die Gefahrdung des
Prinzips vom zureichenden Grunde. Nach Leibniz etwa ist mit der
Kausalitit nur die Fretheit der Spontaneitit vertriglich, wonach wir
dann frei handeln, wenn unsere Handlungen aus dem Wesen der
menschlichen Natur folgen. Und weil sich der Mensch von den ande-
ren Lebewesen durch die Vernunft unterscheidet, sind unsere Hand-
lungen frei, wenn sie von der Vernunft geleitet werden. Mit dieser
wiinschenswerten Freiheit sollen wir uns, so Leibniz, zufrieden geben
und nicht eine Freiheit einfordern, mit der man nur Schaden an-
richte.’®® Wie Leibniz argumentiert auch Spinoza, der in seinem de-
terministischen Universum nur fir Vernunftfreiheit Platz findet.!5!
Diese Versohnung von Freiheit und Notwendigkeit in der Ver-
nunftfreiheit wurde ermoglicht, weil die Erbstinde, deren Explikation
seit Augustinus ein Konzept moralischer Verantwortlichkeit erfor-
derte, als philosophische Erklirung fiir das Ubel dieser Welt fallen-

148 Vgl. E. GILSON, La liberté chez Descartes et la théologie, Paris 1913, 302ff.

9 Meditationes in prima philosophia IV ((Buvres de Descartes VII, ed. C. Adam/
P. Tannery, Paris 1904, 57f.). Zum Hintergrund dieses Textes: GILSON, La liberté
310ff. (wie Anm. 148).

150 Initia et specimina scientiae novae generalis (Die philosophischen Schriften des
G.W. Leibniz VII, ed. C.J. Gerhart, Berlin 1890, 108-111).

51 Ethica 1 def. 7; IV prop. 67ff.; V, ed. B. Lakebrink, Stuttgart 1977, 4; 580ff.;
618ff.



114 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

gelassen wurde. Die Idee der Verantwortlichkeit wird somit aus dem
Inhalt des Freiheitsbegriffes verdringt.

Anders als in England, wo die Idee der Vernunftfreiheit vom Be-
griff der politischen Freiheit verdringt wird!?> und die Freiheit der
Spontaneitit als eine bestimmte von der Lenkung durch Motive ge-
kennzeichnete Art natirlich-kausalen Geschehens begriffen wird!®3,
setzt sich in der deutschen Philosophie durch die Rezeption des
«gottlichen Spinoza» (Herder) auf lutheranischem Fundament die Be-
deutung von Freiheit als Vernunftfreiheit durch. So gibt es fiir Herder
keine Wahlfreiheit; Freiheit ist nur dort, «wo der Geist des Herren ist.
Je tiefer, reiner und goéttlicher unser Erkennen ist, desto reiner, gottli-
cher und allgemeiner ist unser Wirken, mithin desto freier unsere
Freiheit.»'>* Bei Kant soll zwar die transzendentale Idee der Freiheit
den Menschen in seiner Verantwortlichkeit vor einem umfassenden
Determinismus schiitzen, die daraus abgeleitete praktische Freiheit
des Willens setzt er jedoch mit vernunftgemiBem Handeln gleich.!%
Moralische Verantwortlichkeit ordnet Kant dem Begriff der « Willkiim»
zu.

152 TyoMAs HOBBES, Leviathan 11, c. 21, ed. C.B. MacPherson, London 1968,
261.

153 DAVID HUME, A Treatise of Human Nature II, p- 3, s. 1-3, ed. E.C. Moss-
ner, London 1984, 447ff.

154 Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele. Bemerkungen und
Traume (Herders simtliche Werke VIII, ed. B. Suphan, Berlin 1892, 202f.).

155 Kritik der reinen Vernunft B 561ff. (A 533ff)) (Kants gesammelte Schriften
III, hg. von der Ak. der W. in Berlin, Berlin 1911, 362ff.); Grundlegung zur Meta-
physik der Sitten BA 97ff. (ebd. IV, 446ff.).



	Verantwortlichkeit und autonomes Handeln : zur Entwicklung zweier Freiheitsbegriffe von Augustinus bis Thomas von Aquino

