
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Verantwortlichkeit und autonomes Handeln : zur Entwicklung zweier
Freiheitsbegriffe von Augustinus bis Thomas von Aquino

Autor: Ubl, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761216

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karl Ubl

Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

Zur Entwicklung zweier Freiheitsbegriffe von
Augustinus bis Thomas von Aquino

In seinem einflußreichen Buch über den Geist der mittelalterlichen Philosophie

hat Etienne Gilson im Kapitel über die Willensfreiheit die
Konzeptionen von Aristoteles bis Duns Scotus unter der Voraussetzung
verglichen, daß der Inhalt der Fragestellung über die Epochen
konstant geblieben ist.1 Diese Methode wurde von Kurt Flasch als ahistorisch

und anachronistisch gebrandmarkt.2 Im Bereich der Gnadenlehre

hat Flasch nachgewiesen, daß die Zeit zwischen Augustinus und
Abaelard keineswegs als einheitliche und konfliktlose Epoche zu fassen

ist. Für das Problem der Willensfreiheit beruft sich Flasch in
seiner Kritik auf die Arbeiten von Elfriede Tieisch, derzufolge seit dem
Hellenismus die Debatte um die Willensfreiheit von der metaphysischen

Frage der Vereinbarkeit mit dem Determinismus «kontaminiert»

worden ist. Da diese Frage in der klassischen Philosophie noch
keine Rolle gespielt habe, sei ein Bruch zwischen der handlungstheoretischen

Konzeption des Aristoteles und der hellenistischen und mit-

1 E. GlLSON, L'Esprit de la philosophie médiévale II, Paris 1932, 99-118.
Unverzichtbar ist noch immer: O. LOTTIN, «Libre arbitre et liberté depuis S. Anselme
jusqu'à la fin du XIIIe siècle», in: DERS., Psychologie et morale aux XIIe et XIIIe
siècles I, Louvain/Gembloux 21957, 11-389. Kurzer Überblick bei: O.H. PESCH,
Freiheit III (Mittelalter), in: HWP 2 (1972) 1083-1088; J.B. KOROLEC, Free Will
and Free Choice, in: N. Kretzmann/A. Kenny/J. PlNBORG, The Cambridge
History of Later Medieval Philosophy, Cambridge 1982, 629-641; L. ROBERTS,
Medieval Doctrines of Human Freedom, in: Mediaevalia 15 (1989) 279—298. - Meinem
Freund Lars Vinx bin ich für zahlreiche Verbesserungsvorschläge zu Dank
verpflichtet.

2 K. FLASCH, «Freiheit des Willens: 850—1150», in: J. FRIED (Hg.), Die
abendländische Freiheit vom 11. zum 14. Jahrhundert, Sigmaringen 1991, 17-48 (Vorträge

und Forschungen 39).



80 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

telalterlichen Diskussion anzunehmen.3 Kurt Flasch zieht daraus den

Schluß, daß die «tragende Säule der Kontinuitätskonstruktion» der

Forschung, nämlich die Gleichsetzung von aristotelischer Tipoaîpeuiç
(electio) und mittelalterlichem liberum arbitrium, «zerstört» sei.

Zunächst ist jedoch festzuhalten, daß das Aufkommen des

Begriffs liberum arbitrium keineswegs mit dem Beginn der Determinismusdebatte

koinzidiert; dieser primär juristische Terminus wird durch
Tertullian in die theologische Diskussion eingeführt und findet
danach bei den lateinischen Kirchenvätern Verbreitung.4 Zudem geht
die handlungstheoretische Konzeption in der griechischen Philosophie

der Spätantike keineswegs verloren, im 12. Jahrhundert wird sie

durch die Übersetzung von Texten des Johannes Damascenus und
Maximus Confessor bereits vor Aristoteles rezipiert.5 Gegen die These

von Tieisch spricht aber vor allem die Tatsache, daß in der
Diskussion der Willensfreiheit bei den Kirchenvätern die hellenistische
Determinismusdebatte von der Theodizeefrage und der Gnadenlehre
verdrängt wird. Erst die Auseinandersetzung mit dem arabischen
«Nezessitarismus» nach der Aristotelesverurteilung von 1277 bringt
diese Dimension erneut in die Diskussion um die Willensfreiheit ein.
Bei Siger von Brabant wird beispielsweise ausdrücklich die Frage
gestellt, wie Freiheit in einem kausal determinierten Universum möglich
ist.6 Heinrich von Gent, Petrus Johannis Olivi und Johannes Duns
Scotus formen hingegen die voluntaristische Tradition in eine Theorie
des Indeterminismus um, die in der frühen Neuzeit weite Verbreitung
finden sollte.7 Die Idee, daß eine umfassend konzipierte Kausalität

3 E. TlELSCH, liberum arbitrium, in: HWT 5 (1980) 275—78; Dies., Die
Wirkungsgeschichte Anselms von Canterbury innerhalb der Geschichte des «De libero
arbitrio»-Problems, in: AAns 4 (1975) 65—100.

4 TbesLL II (1900-06) Sp. 412f. Zum juristischen Hintergrund Tertullians vgl.
J. GaüDEMET, Le droit romain dans la littérature chrétienne occidentale du IIIe au
Ve siècle, Mailand 1978, 15ff.

5 Vgl. R.-A. GAUTHIER, Saint Maxime le Confesseur et la psychologie de l'acte
humain, in: KThAM 21 (1954) 51-100; R.-A. Gauthier/J.Y. Jolif, Aristote:
L'Ethique à Nicomaque I, 1: Introduction, Louvain/Paris 21970, 255ff.

6 F.-X. PuTALLAZ, Insolente liberté. Controverses et condamnations au XIIIe
siècle, Freiburg/Ue. 1995, 15-49 (Vestigia 15).

7 L. Honnefelder, Die Kritik des Johannes Duns Scotus am kosmologischen
Nezessitarismus der Araber: Ansätze zu einem neuen Freiheitsbegriff, in: Fried,
Die abendländische Freiheit 249-263 (wie Anm. 2); E. Stadter, Psychologie und
Metaphysik der menschlichen Freiheit. Die ideengeschichtliche Entwicklung
zwischen Bonaventura und Duns Scotus, München/Paderborn/Wien 1971, 305ff.
(Veröffentlichungen des Grabmann-Institutes 12).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 81

die menschliche Willensfreiheit bedroht, kommt im Zuge der
Aristotelesverurteilungen auf, davor gilt Kausalität vielmehr als positiver
Bestandteil des Kosmosvertrauens.8

Die Kritik von Kurt Flasch ist noch in einer anderen Hinsicht
unberechtigt: Gilson übersieht keineswegs die Differenz zwischen der
aristotelischen und der christlichen Tradition, doch bewertet er die

Synthese der beiden Positionen in der Philosophie des Thomas von
Aquino als gelungen und inhaltlich konsistent. Wenn man daher die

Konzeption Gilsons in Frage stellen will, muß gezeigt werden, daß
die aristotelische und die christliche Theorie der Willensfreiheit
widersprüchliche Elemente enthalten, die eine Synthese in der Art des

Thomas von Aquino ausschließen. Dafür ist es zunächst erforderlich,
die Faktoren der Diskontinuität richtig zu bestimmen. Diese Faktoren
resultieren nicht aus der Determinismusdebatte, sondern, wie der
Begriffswandel bei Tertulhan nahelegt, aus dem Einfluß theologischer
Fragestellungen auf die Bestimmung der Willensfreiheit: Zum einen
ist das die Problematik der Theodizee und zum anderen die Verbindung

von Willensfreiheit (liberum arbitrium) und Autonomie (/ibertas).
Die Frage der Theodizee ist wegen der Abgrenzung gegen alle

Formen des Dualismus in der christlichen Apologetik omnipräsent.
Wenn das Böse kein eigenständiges göttliches Prinzip ist, muß die
Verantwortlichkeit für die Übel dieser Welt der freien Entscheidung
der Menschen angelastet werden.9 Um diese Verantwortlichkeit
theoretisch zu begründen, ist der Nachweis erforderlich, daß Luzifer und
Adam in der ersten Sünde wissentlich und willentlich das Böse (malum)

gewählt haben, das ihren eigenen Interessen widersprach.
Mittelalterliche Theologen begegnen diesem Dilemma in der Nachfolge

8 THOMAS spricht von «dignitas causalitatis»: ST I, 22, 3 (EL [wie Anm. 105] 4,
267). Zum Wandel des Verständnisses von Kausalität und Kontingenz: A. Maier,
Die Vorläufer Galileis im 14. Jahrhundert. Studien zur Naturphilosophie der
Spätscholastik I, Rom 21966, Kap. 8 (Storia e Letteratura 22); S. KNUUTTILA, Modalities

in Medieval Philosophy, London 1993.
9 H. BLUMENBERG, Säkularisierung und Selbstbehauptung, Frankfurt/M.

21983, 146-166 (Die Legitimität der Neuzeit II). Vorläufer Augustins: H.J.W.
Drijvers, Bardaisan's Doctrine of Free Will, the Ps. Clementines, and Marcio-
nism, in: B. Bedouelle/O. Fatio (Hg.), Liberté chrétienne et libre abritre, Frei-
burg/Ue. 1994, 13-30 (Cahiers oecuméniques 24); W. BEIERWALTES, Denken des

Einen. Studien zur neuplatonischen Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte,
Frankfurt/M. 1985, 241—248 (Proklos).



82 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

Augustins10 auf zwei Wegen: Entweder wird die These vertreten, der
Wille habe keine eigentliche Ursache (causa deficiens), oder die erste
Sünde wird mit dem selbstbezüglichen Laster der superbia erklärt, die
das Verbot der Auflehnung gegen die Gebote Gottes zum Motiv der
Rebellion erhebt. Einen dritten Weg schlägt Anselm von Canterbury
ein, der dem Teufel einen Drang nach höherer Glückseligkeit
zuspricht, als ihm von Gott verliehen wurde.11

Diese Erklärungen werden von Giovanni di Lugio, einem
philosophisch gebildeten Katharer, als unzureichend abgewiesen: Eine
erste Sünde sei unmöglich, weil die Engel im Angesicht Gottes nicht
anders können, als ihn heben. Da kein Motiv (causa) für die Abkehr
von dieser Liebe denkbar ist, muß ein zweites göttliches Prinzip, das

Böse, angenommen werden.12 Ähnlich argumentierten auf neuplatonischer

Grundlage etwa zur selben Zeit der 1241 verurteilte «frater Ste-

phanus» und der polnische Philosoph Witelo in seinem Traktat De

natura daemonumP Nach Witelo widerspricht der Engelsturz den
Prinzipien der Naturphilosophie, wonach die Intelligenzen als reine und
einfache Wesen aus der Emanation eines vollkommenen und makellosen

Prinzips hervorgegangen sind. Sogar im ganzen Pentateuch habe

er, Witelo, vergeblich nach einem Beleg dafür gesucht. Trotzdem
will er an die Tatsache des Engelsturzes und an die Existenz von
Dämonen glauben, da alle Kirchen- und Konzilsväter dies feierlich
beglaubigt haben. Diese averroistische Trennung von philosophischer
Leugnung und theologischer Billigung wird wenige Jahre später, Ende
des 13. Jahrhunderts, von Petrus Johannis Olivi an den Pranger
gestellt. Die ständig erfahrbare und im Überfluß wahrnehmbare Schlechtigkeit

der Menschen («superabundans experimentum maütiae homi-

10 F. BERTHOLD, Free will and theodicy in Augustine: an explanation and
critique, in: RelSt 17 (1981) 525-535.

11 S.u. Anm. 66.
12 «Et precipue esset mirandum quomodo boni angeli voluissent odire boni-

tatem similem illorum que erat ab eterno et causa eius, et diligere malitiam que
non erat, que valde est contraria bonitati; et hoc sine causa si causa mali non erat
penitus, ut aiunt imperiti.» Uber de duobus printipiis c. 16, ed. C. Thouzellier, Paris
1973, 206 (Sources chrétiennes 198).

13 Vgl. die verurteilten Thesen 5 u. 9: M.-D. CHENU, «Le dernier avatar de la

théologie orientale en Occident au XIIIe siècle», in: Melanges Auguste Pelzer,
Louvain 1947, 159-181. A. Birkenmajer, «Etudes sur Witelo. I: Deux écrits
inconnus de Witelo», in: Ders., Etudes d'histoire des sciences en Pologne,
Wrozllaw/Warszawa/Krakôw/Gdansk 1972, 97-255, hier 122f. (Studia Coperni-
cana 4).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 83

num») könne hinreichend erklären, wie der erste Engel wissentlich
eine so große Sünde beging.14

Diese Debatte, die sich eher am Rande des philosophischen
Diskurses abspielte, bringt ein Dilemma ans Tageslicht, das in viel stärkerem

Ausmaß die Aristotelesrezeption im 13. Jahrhundert bestimmte.
Denn unter der Voraussetzung einer aristotelischen Handlungstheorie
ist eine absichtliche Handlung wie die Luzifers oder Adams, die auf
kein rationales Motiv zurückgeführt werden kann, unvorstellbar.15 Die
Struktur des praktischen Syllogismus verlangt, daß eine absichtliche
Handlung dem letzten Urteil der praktischen Vernunft (der Konklusion)

notwendig folgt. Willensschwäche (cncpaoîa) verzerrt diesen
Syllogismus bei Aristoteles nur insofern, als die Leidenschaften die

Bewertung des partikularen Sachverhalts (den Untersatz) beeinflussen,
während die Konklusion aus Obersatz und Untersatz unberührt
bleibt. Eine (radikal) unbeherrschte Handlung, in der kein hinreichendes

Motiv ausweisbar ist, weil das letzte Urteil der praktischen
Vernunft nicht befolgt wird, widerspricht der aristotelischen Handlungstheorie.

Denn dem Unbeherrschten, der keinen hinreichenden Grund
für sein Verhalten hat, ist mit einer rationalen Erklärung, die
handlungsleitende Absichten unterstellt, nicht beizukommen.

Dieser Faktor der Diskontinuität wird dadurch verschärft, daß die
aristotelische Konzeption zuerst nur über Boethius in einer Variante
bekannt ist, die der aristotelischen Unterscheidung zwischen praktischer

und theoretischer Vernunft nicht gerecht wird. Von Seiten der
voluntaristischen Richtung wird daher nicht nur die Erklärungskraft
der aristotelischen Theorie für die erste Sünde bestritten, sondern für
böse Handlungen im allgemeinen. Dieser Interpretation folgt Albert
der Große, der aristotelische electio, die immer vernunftbestimmt und
auf das Gute gerichtet ist, vom christlichen liberum arbitrium, das sich

gegen die Vernunft auch für das Böse entscheiden kann, rigoros
trennt.16 Im Verurteilungsdekret von 1277 sind mehrere Artikel gegen
die aristotelische Handlungstheorie gerichtet, in der der Wille stets

von der Vernunft bestimmt wird und nicht eigenständig, wie das li-

14 Petrus Johannis Olivi, Sent. II, 43, ed. B.Jansen, Quaracchi 1922, 714-
734 (Bibliotheca Franciscana Scholastica Medii Aevi IV).

15 Für das Folgende: D. DAVIDSON, «Wie ist Willensschwäche möglich?», in:
Ders., Handlung und Ereignis, Frankfurt/M. 1990, 43-72 (erstmals 1970).

16 Sent. II, d. 24, 7 (Alberti Magni Opera Omnia, ed. A. BORGNET, Paris 1894,
Bd. 27, 404).



84 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

berum arbitrium in der voluntaristischen Tradition, das Böse wählen
kann.17

Die Verbindung des Begriffs der Willensfreiheit mit der stoischen
Konzeption der Autonomie (libertas) bildet, wie bereits Gilson18
bemerkte, den zweiten Faktor der Diskontinuität. Der stoische Begriff
der Autonomie besagt, daß derjenige frei ist, der seinen Willen
ausschließlich auf Dinge lenkt, die in seiner Macht stehen. Während
materielle Güter wie Gesundheit, Reichtum oder Ehre eine Abhängigkeit
von äußeren Umständen einschließen, sind geistige Fähigkeiten, wie
der Wille, das Urteil und die Tugenden, vollkommen in der Macht des

einzelnen Menschen. Allein die Beschränkung auf diese inneren Güter

ermöglicht, so Epiktet, Freiheit und Glückseligkeit. Der Sünder

hingegen, der das Glück in der Befriedigung seiner nach außen
gerichteten Begierde zu erlangen sucht, handelt widersprüchlich, weil er
auf diese Weise niemals ans Ziel gelangen wird. Er ist daher eher zu
bemitleiden als zu beschuldigen.19 Plotin zieht daraus explizit die

Folgerung, der Sünder handle unfreiwillig. Verantwortlichkeit und
Autonomie lassen sich nur den geistigen Tätigkeiten zuschreiben, die der
auf Wissen beruhenden richtigen Vernunft entsprechen. Je entfernter
der Geist von der Materie, dem Prinzip des Bösen, und je näher er
dem Guten ist, in desto höherem Ausmaß ist diese Freiheit verwirklicht.20

Diese Identifizierung von Bindung an das Gute (Autonomie) und
Verantwortlichkeit erlaubt es, Freiheit auch Gott — sogar in höherem
Ausmaß — zuzuschreiben und die zum Guten hinführende Gnade mit
dieser Freiheit für vereinbar zu halten. Obwohl die Philosophen und
Theologen seit Augustinus von dieser Möglichkeit angezogen wurden,
schließt das Erfordernis der christlichen Theodizee eine solche
Identifizierung aus, da sie die Zurechenbarkeit böser, d. h. außerhalb
autonomer Bindung an das Gute vollzogener Handlungen beseitigt. Mit

17 These 130f., 135f., 163, 165, 173 und 208 nach: K. FLASCH, Aufklärung im
Mittelalter? Die Verurteilung von 1277, Mainz 1989 (Excerpta classica 6). Vgl.
PUTALLAZ, Insolente liberté 65-91 (wie Anm. 6).

18 GlLSON, L'Esprit 111 (wie Anm. 1).
19 Epiktet, Ench. 1; Diss. I, 18; II, 26; IV, 1. I. Berlin, «Two Concepts of

Liberty», in: Ders., Four Essays on Liberty, Oxford 1969, 118-172 (erstmals 1958);
H. Krämer, «Die Grundlegung des Freiheitsbegriffes in der Antike», in: J. SIMON

(Hg.), Freiheit. Theoretische und praktische Aspekte des Problems, Freiburg/B.
1977, 239-270.

20 PLOTIN, Enn. VI, 8 [39]. Plotin verwendet t6 6kouoiov, t6 aùTeÇovioiov, -rô ècp'

f|gîv, tô èLeûteqov gleichbedeutend.



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 85

der These, Gott habe den freien Willen im höchsten Ausmaß, hinterließen

Plotin und Augustinus allerdings ein für die Aristotelesrezeption
schwer überwindbares Hindernis. Denn wie konnte die aristotelische

Theorie der Verantwortlichkeit, die der Situation des Menschen
entspricht, auf Gott angewandt werden? Dieses Folgeproblem aus der

Verbindung von Verantwortlichkeit und Autonomie bildet (neben der
erforderlichen Explikation der ersten Sünde) die zweite Hürde für die

Gleichsetzung von tipoaîpeotç und liberum arbitrium.

I. Augustinus

Um die Bedingungen zu verstehen, unter denen Augustinus in seinen

Spätschriften libertas und liberum arbitrium in Bezug zueinander setzen
konnte, muß in Umrissen die Entwicklung skizziert werden, die Au-
gustins Theorie der Willensfreiheit vollzogen hat. Der Anlaß für seine

Beschäftigung mit dem Thema der moralischen Verantwortlichkeit
war die Distanzierung vom Manichäismus. Augustinus verwirft die
zentrale These der Manichäer vom Bösen als eigenem transzendentem

Prinzip und macht dagegen die Existenz des Bösen von der
sündhaften Abkehr des Menschen von Gott abhängig. Nun steht dieser

Form der Theodizee jedoch die platonische Uberzeugung entgegen,

daß Böses eigentlich nur unfreiwillig getan werde. Augustinus
stellt sich also im ersten Buch von De libero arbitrio (388/389) die Frage,

wie jemand zum Bösen motiviert sein kann, unter der Bedingung,
daß alle Menschen glücklich sein wollen und daß Glückseligkeit nur
durch tugendhaftes Handeln erreicht wird. Welche Motivation, vom
rechten Weg abzugehen, kann ein Weiser haben, der über diese
ethischen Prämissen Bescheid weiß? Und wie kann ein Sünder, der über
den rechten Weg zur Glückseligkeit in Unwissenheit ist, für seine Taten

zur Rechenschaft gezogen werden?21 Unrecht tun scheint nur
dann möglich zu sein, wenn der Handelnde die Identität des

(langfristig) Zuträglichen mit dem (objektiv) Rechten ignoriert.22

21 «Magnam quidem istam poenam esse iudico et omnino iustam, si quis iam in
sublimitate sapientiae conlocatus ac libidini servire delegerit. Sed utrum esse quis-
quam possit incertum est qui haec aut voluerit facere aut velit. Verum illud
quod me maxime movet, cur huiuscemodi acerbissimas poenas patiamur nos, qui
certe stulti sumus nec sapientes umquam fuimus.» De libero arbitrio I, 23f. (CChr.SL
29, 226).

22 Vgl. E. TUGENDHAT, «Antike und moderne Ethik», in: Ders., Probleme der
Ethik, Stuttgart 1984, 44.



86 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

Die Antwort auf diese Frage findet Augustinus in der Tradition
der christlichen «Willensmetaphysik»: Wie, wenn nach dem Grund für
göttliches Tun — zumal im Rahmen des Alten Testaments — gefragt
wird, nur der Verweis auf seinen Willen angebracht ist, so ist auch
beim Menschen der letzte Handlungsgrund der Wille.23 Im Anschluß
an Klemens von Alexandrien, der meinte, daß ungebildete Christen
viel eher die Gebote Gottes erfüllen als Gebildete24, löst Augustinus
die Fähigkeit zum guten Handeln von dem zugrundeliegenden
Wissen.25 Damit wird, entgegen der platonischen Tradition, die Zuschrei-
bung von Verantwortlichkeit von der Frage getrennt, ob eine Handlung

im Wissen um das Gute getan wurde oder nicht. Den
Unterschied, daß im einen Fall das praktische Wissen durch die Offenbarung

vorgegeben ist, im Bereich der Moral aber erst auf bestimmte
Weise erlangt werden muß, übergeht Augustinus. Er hält aber an den

obengenannten Prämissen der antiken Ethik fest, nämlich daß allein
der Tugendhafte glücklich wird und daß alle Menschen nach
Glückseligkeit streben. Die paradoxe Folgerung aus dieser Distanzierung
von der platonischen Handlungstheorie ist, daß nun Handlungen
allein vom Willen abhängen, der nicht nach weiteren Gründen oder
Motiven befragt werden kann. Selbst für Augustinus stellt sich das

tugendhafte Leben, das keiner Wissensaneignung bedarf, folglich als ein
leicht zu erringendes Gut dar, weil man bloß den Willen auf das Gute
zu lenken hat.26 Erst die Entwicklung der Gnadenlehre, in der die
christliche Gnade die stoische Weisheit ersetzt, rückt durch die
Sündenstrafen die Erlangung des guten Willens wieder in die Ferne. Das
aporetische Ende des ersten Buchs von De libero arbitrio hält diese
Lücke aber noch offen, Augustinus bleibt in der Transformation der
antiken Ethik in christliche Gnadenlehre auf halbem Wege stehen.

23 «Quid placuit deo facere coelum et terram? Respondendum est eis, ut prius
discant vim voluntatis humanae, qui voluntatem dei nosse desiderant. Causas enim
voluntatis dei scire quaerunt, cum voluntas dei omnium, quae sunt, ipsa sit causa.»
De Genesi contra Manichaeos I, 2, 4 (PL 34, 175). Vgl. A. DlHLE, The Theory of Will
in Classical Antiquity, Berkeley 1982, ch. 6; C.H. KAHN, «Discovering the Will.
From Aristotle to Augustine», in: J.M. Dillon/A.A. Long (Hg.), The Question
of «Eclecticism». Studies in Later Greek Philosophy, Berkeley 1988, 234-259;
C. Horn, Augustinus und die Entstehung des philosophischen Willensbegriffs, in:
ZphF 50 (1996) 113-132.

24 DlHLE, The Theory of Will 110 (wie Anm. 23).
25 «Nulla res alia mentem cupiditatis comitem faciat quam propria voluntas et

liberum arbitrium.» De libero arbitrio I, 21 (CChr.SL 29, 225).
26 Ebd. I, 29 (CChr.SL 29, 231).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 87

Nachdem Augustinus im zweiten Buch den freien Willen als ein
dem Menschen von Gott zu Recht verliehenes Gut erweist und den
bösen Gebrauch dieser Freiheit allein der Verursachung durch den
Menschen zuschreibt, stellt er sich im dritten Buch (391—395) die

Aufgabe, die Freiheit des Willens zu beweisen. In diesem
Argumentationsgang folgt er der stoischen These, wonach der Wille als geistige
Entität völlig in unserer Macht steht und daher zu nichts gezwungen
werden kann.27 Das zentrale Argument von Augustinus lautet
folgendermaßen: Da wir in dem frei sind, was in unserer Macht steht, wird
Unfreiheit dann offensichtlich, wenn wir etwas wollen und es nicht
zustande bringen. Daß wir aber etwas wollen und das Wollen nicht
zustande bringen, ist logisch unmöglich. Deshalb ist das Wollen
immer frei, unabhängig von den äußeren Realisierungsumständen. Der
logische Fehler in dieser Schlußfolgerung liegt nach William Rowe
darin, daß es richtig heißen muß: das Wollen wollen und das Wollen
nicht zustande bringen.28 Und diese Aussage ist gerade in Hinsicht
auf Phänomene der Willensschwäche sinnvoll, wenn die Willensbildung

aufgrund inneren Zwangs unfrei erfolgt. In dieser Begründung
der Willensfreiheit ist aber im Vergleich mit anderen Kirchenvätern29
bemerkenswert, daß das Kriterium der alternativen Möglichkeit nicht
in die Definition aufgenommen wird. Der Wille ist frei, unabhängig
davon, ob man fähig ist oder ob es möglich ist, anders zu handeln
oder zu wollen. Nur in der Bestimmung der Sünde, die Augustinus in
De duabus animabus vornimmt, erwähnt er das Kriterium der alternati-

27 «Voluntas est animi motus cogente nullo ad aliquid vel non amittendum vel
adipiscendum.» De duabus artimabus 10, 14 (CSEL 25, 68); «Quod enim tarn in pote-
state est quam ipsa voluntas sita est? cum [sc. voluntas bona] sit tarn magnum
bonum, velle solum opus est, ut habeatur.» De libero arbitrio I, 26 (CChr.SL 29,
228). Zum stoischen Hintergrund H. JONAS, Augustinus und das paulinische
Freiheitsproblem. Ein philosophischer Beitrag zur Genesis der christlich-abendländischen

Freiheitsidee, Göttingen 1930 (21965), 25ff.
28 Rekonstruiert nach De libero arbitrio III, 7ff. (CChr.SL 29, 279): W.L. ROWE,

Augustine on Foreknowledge and Free Will, in: RMet 18 (1964) 356-363; G. See-
BASS, Wollen, Frankfurt/M. 1993, 218ff. Die Kritik an Rowe durch A.A. PANG

(Augustine on Divine Foreknowledge and Human Free Will, in: REAug 40 [1994]
417-431) überzeugt nicht.

29 Vgl. Anm. 4. «Solus deus est in quo peccatum non cadit. Cetera cum sint li-
beri arbitrii, in utrumque possunt suam flectere voluntatem.» HIERONYMUS, Epis-
tola ad Damasum 21, 40 (CSEL 54, 139).



88 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

ven Möglichkeit: Eine Sünde begeht man nur, wenn man frei ist,
anders zu handeln.30

Diese Begründung der Willensfreiheit hat Augustinus erstmals in
den Jahren 388/389 formuliert, wenige Jahre später beginnt er mit
der Kommentierung der paulinischen Briefe. Dort begegnet ihm, vor
allem im Römerbrief, die präzise Beschreibung des Phänomens der
Willensschwäche, das er in seiner Begründung der Willensfreiheit noch
außer Acht gelassen hat.31 Da Augustinus aber weiterhin an der
Vorstellung des immanent freien Willens festhält, muß ihm die Tatsache,
daß der Mensch im jetzigen Zustand seinen Willen nicht mehr in der
Hand hat, als widernatürliche Strafe (monstrum) erscheinen.32 Die
«voluntas truncata et caecata»33 kann nur die Folge einer ungeheuren
Schuld sein, der Erbsünde, die durch die von Gott auferlegten Strafen
der Unwissenheit (ignorantia) und der Willensschwäche (impotentia)
gesühnt wird. Diese zum Bösen disponierenden Faktoren können allein
durch die Gnade überwunden werden, die den guten Willen (bona
voluntas) und die Fähigkeit des Ausführens {potentia) verleiht. In letzter
Konsequenz führt das dazu, daß der gefallene Mensch von sich aus

nur zum Bösen fähig ist.34 Eine Sünde im eigentlichen Sinn hat dem-

30 «Ergo peccatum est voluntas retinendi vel consequendi quod iustitia vetat et
unde liberum est abstinere.» De duabus animabus 10, 15 (CSEL 25, 70); 10, 17

(CSEL 25, 73f.); Retractationes I, 15, 4 (CChr.SL 57, 47). C. KlRWAN (Augustine,
London/New York 1989, 82ff.) und T.D.J. CHAPPELL (Aristotle and Augustine on
Freedom. Two Theories of Freedom, Voluntary Action and Akrasia, London/
New York 1995, 144—148) nehmen dieses Kriterium in die Definition des «liberum

arbitrium» auf, ohne zu berücksichtigen, daß Augustinus selbst dies an keiner
Stelle getan hat. Der klassische Aufsatz ist: H.G. FRANKFURT, Alternate
Possibilities and Moral Responsibility, in: JPh 45 (1969) 829-839. Im folgenden wird
allerdings offengelassen, ob der Möglichkeitsbegriff von den einzelnen Autoren
epistemisch oder metaphysisch, d.h. vereinbar oder unvereinbar mit Determinismus,

verstanden wird.
31 Vgl. Chappell, Aristotle (wie Anm. 30); R. SAARINEN, Weakness of the Will

in Medieval Thought. From Augustine to Buridan, Leiden 1994 (Studien und
Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 44).

32
Confessiones VIII, 9, 21 (CChr.SL 27, 126). «Ille [sc. Adam] sie factus est, ut

nihil omnino voluntati eius resisteret, si vellet dei praeeepta servare. Postquam
autem libera ipse voluntate peccavit, nos in necessitatem praeeipitati sumus, qui
ab eius Stirpe descendimus.» Contra Fortunatum 22 (CSEL 25, 104).

33 Contra lulianum opus imperfectum VI, 18 (PL 45, 1542).
34 «Peccato Adae arbitrium liberum de hominum natura périsse non dieimus,

sed ad peccandum valere in hominibus subditis diabolo; ad bene nisi ipsa
voluntas hominis Dei gratia fuerit liberata.» Contra duas epistolas Pelagianorum II, 5, 9

(CSEL 60, 468f.); De correptione et gratia 11, 31 (PL 44, 935).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 89

nach nur Adam begangen, der sowohl zur Sünde wie auch zum
Bewahren der Gerechtigkeit fähig war.35

Die in der Forschung umstrittene Frage, ob diese Radikalisierung
der Gnadenlehre bereits in Ad Simplicianum (396) implizit enthalten ist
oder erst nach der Auseinandersetzung mit Pelagius in der Theorie
der «operativen Gnade» vollzogen wurde, ist in unserem Zusammenhang

von geringer Bedeutung.36 Wichtig ist vielmehr, daß Augustinus
durch die pelagianische Definition der Willensfreiheit ein zweites Mal
herausgefordert wird. Pelagius identifiziert nämlich das liberum arbi-
trium mit der Fähigkeit zur Wahl zwischen Gut und Böse.37 Er konnte
sich dabei nicht nur auf die juristische Definition des liberum arbitrium
berufen, sondern auch auf jene Stellen in den Frühschriften von
Augustinus, an denen dieser ausdrücklich den Tatbestand der Sünde an
das Kriterium der alternativen Möglichkeit gebunden hat.

Augustinus insistiert dagegen weiter darauf, daß der Wille nicht
gezwungen werden kann und deshalb immanent frei ist, unabhängig
von seinem Status in der Heilsgeschichte. Äußerer Zwang (coactio) und
freier Wille (voluntas) schließen sich gegenseitig aus.38 Notwendigkeit
(nécessitas), so Augustinus weiter, ist dagegen mit Freiwilligkeit vereinbar:

So wie niemand leugnet, daß wir alle notwendig glücklich sein
wollen und dennoch frei handeln, ist es auch möglich, daß wir,
obwohl nur zur Sünde fähig, über Willensfreiheit verfügen.39 Die Defi-

35 «Peccatum est voluntas appetens quod iustitia vetat, et unde est liberum ab-
stinere. Cum enim quis ignorât quid facere debeat et ideo facit quod facere non
debeat; non ei fuit liberum abstinere, unde abstinendum esse non noverat. Item-
que ille qui, ut dicitis, non origine, sed consuetudine premitur, quomodo ei
liberum est abstinere ab eo malo, quod non vult et facit, odit et agit?» Contra Iulia-
num opus imperfectum VI, 17 (PL 45, 1539); Enchiridion ad Eaurentium 28, 105

(CChr.SL 46, 106); De correptione et gratia 12, 37 (PL 44, 938f.).
36 Für 396 spricht sich K. FLASCH (Logik des Schreckens. Augustinus von

Hippo: De diversis quaestionibus ad Simplicianum I 2, Mainz 1990 [Excerpta clas-
sica 8]) aus. Nach J.P. Burns (The Development of Augustine's Doctrine of
Operative Grace, Paris 1980 [Etudes Augustiniennes]) versteht Augustinus das Wirken
der Gnade seit Contra duas epistolas Pelagianorum I, 19, 37 (CSEL 60, 454) nicht
mehr als «vocatio congrua», sondern als operative Gnade, die «ex nolente volen-
tem fecit»; Retractationes I, 22 (CChr.SL 57, 66); Contra lulianum opus imperfectum III,
122 (PL 85,440).

37 Contra lulianum opus imperfectum I, 78 (CSEL 85, 93).
38 De civitate DeiV, 10 (CChr.SL 47, 140).
39 «Cur non attendis esse etiam necessitatem, qua necesse est velimus beate vi-

vere; et clausis oculis sic alteri alteram opponis, quasi voluntas necessitatis aut
nécessitas voluntatis esse non possit?» Contra lulianum opus imperfectum IV, 93 (PL 45,
1393); V, 53 (PL 45, 1437); VI, 11 (PL 45, 1521); Enchiridion ad Eaurentium 28, 105



90 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

nition von Pelagius ist, so beteuert Augustinus ohne Unterlaß, allein
deshalb nicht haltbar, weil sonst Gott und die Sehgen, die nicht
sündigen können, keinen freien Willen besitzen.40 Daß Gott über ein
liberum arbitrium verfügt, war jedoch, wie ein Hieronymuszitat belegt,
noch keineswegs geklärt.41 Der Schritt von Augustinus, jedem geistigen

Wesen das liberum arbitrium zuzuschreiben, ist für die weitere
Problemgeschichte insofern entscheidend, als dieser Begriff jetzt sowohl
die moralische Verantwortlichkeit des Menschen im Rahmen der
Theodizee bezeichnet, wie auch Willensfreiheit im Rahmen einer
festen Bindung an das Gute.

Hiermit nähert sich die Bedeutung von liberum im Begriff liberum

arbitrium bzw. libera voluntas dem Konzept der Autonomie an. Bereits
in seinen Frühschriften taucht das Konzept der Autonomie (libertas)

gelegentlich auf, jedoch nie in Bezug zum liberum arbitrium.42 Jetzt
schreibt Augustinus, daß der Wille um so freier ist, je gesünder, d. h.

entfernter von der Sünde.43 Wahrhaft frei ist der Wille dann, wenn er
nicht mehr den Sünden und Lastern dient.44 Am höchsten ist die
Willensfreiheit (liberum arbitrium) bei Gott, der niemals und auf
keinem Fall eine Sünde begeht.45 Auch der gefallene Mensch dient frei
der Sünde, weil er von niemandem dazu gezwungen wird, sondern in
der Sünde Freude verspürt.46 In beiden Fällen, bei den Sündern wie

(CChr.SL 46, 106). Zu einer anderen Widerlegung von Pelagius in De gratia Christi
18, 19 (CSEL 42, 40): G. O'Daly, «Predestination and Freedom in Augustine's
Ethics», in: G. VESEY (Hg.), The Philosophy of Christianity, Cambridge 1989, 85-
97.

40 Contra lulianum opus imperfectum I, 100 (CSEL 85, 118); VI, 10 (PL 45, 1518);
De civitate Dei XXII, 30 (CChr.SL 48, 863).

41 S. Anm. 29. Vgl. dagegen Plotin, Enn. VI, 8 [39].
42 De tihero arhitrio I, 32 (CChr.SL 29, 233); II, 37 (CChr.SL 29, 262); De vera

religion 48, 93 (CChr.SL 32, 248).
43 «Multo quippe liberius erit arbitrium quod omnino non poterit servire pec-

cato.» Enchiridion ad Eaurentium 28, 105 (CChr.SL 46, 106); Epistola 157, 8 (CSEL
44, 454).

44 «Arbitrium igitur voluntatis tunc est vere liberum, cum vitiis peccatisque
non servit.» De civitate Dei XIV, 11 (CChr.SL 48, 432); Retractationes I, 15 (CChr.SL
57, 47f.).

45 «Sed in ipso Deo summum est liberum arbitrium qui peccare nullo modo
potest.» Contra lulianum opus imperfectum V, 38 (PL 45, 1474).

46 «Qualis, quaeso, potest servi addicti esse libertas nisi quando eum peccare
delectat? Liberaliter enim servit qui sui domini voluntatem libenter facit, ac per
hoc peccandum liber est qui peccati servus est.» Enchiridion ad Eaurentium 9, 30

(CChr.SL 46, 65f.); Contra lulianum opus imperfectum V, 35 (PL 45, 1472); Contra duas

epistolas Pelagianorum I, 2, 5 (CSEL 60, 426).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 91

bei den Seligen, ist der Wille frei, wenn er der Natur des Handelnden
entspricht: «Hoc enim libera voluntate facis, quando amas quod lau-
das; non enim ex necessitate, sed quia placet.»47

Der Grund für dieses Schwanken in der Bedeutung von liberum

arbitrium erklärt sich dadurch, daß unter diesem Begriff nicht mehr
moralische Verantwordichkeit verstanden werden kann, weil der
Mensch nur mehr zur Sünde taugt. Gerade in seinen anti-manichäi-
schen Frühschriften war dagegen die Sicherung der moralischen
Verantwortlichkeit Augustinus' vordringliche Absicht. Nach der Radikalisierung

der Gnadenlehre ist dafür kein Platz mehr, und die Bedeutung

von liberum arbitrium wird auf bloße Freiheit von äußerem Zwang
eingeschränkt, über die der Wille an sich verfügt. Möglich wurde dieser

Wandel dadurch, daß Augustinus der stoischen Tradition zufolge
freie Handlungen mit einer Form des Strebens, dem Wollen, gleichsetzt,

ohne das Kriterium der alternativen Möglichkeit zu berücksichtigen,

das er nur in der Definition der Sünde erwähnt. Folglich läßt
sich eine gewisse Schlüssigkeit im Denken von Augustinus nicht
abstreiten, weil Willensfreiheit als bloße Freiheit von äußerem Zwang —

getrennt von moralischer Verantwortlichkeit für Sünden — auch in der

späten Gnadenlehre gewährleistet ist. Augustinus hält also nicht nur
formal am Begriff des liberum arbitrium fest48, auch inhaltlich besteht
eine Kontinuität zwischen dem Früh- und dem Spätwerk.

II. Anselm von Canterbury

Anselm von Canterbury verwendet libertas arbitrii und liberum arbitrium

gleichbedeutend im Sinn der Fähigkeit zum autonomen Handeln. Die
Sicherstellung der moralischen Verantwortlichkeit wird in der Definition

des liberum arbitrium vorerst ausgeblendet. Um diese Eigenheit
Anselms zu verstehen, muß man berücksichtigen, daß Anselm bei

Augustinus auf zwei Thesen traf, die sich in einer Theorie der moralischen

Verantwortlichkeit schwer erklären lassen. Erstens muß eine

Definition des liberum arbitrium auf alle geistigen Wesen bzw. auf alle
Stadien des Menschen in der Heilsgeschichte anwendbar sein.49 Die

47 Enarrationes in Psalmos 134, 11 (CChr.SL 40, 1945).
48 Flasch, Logik des Schreckens 267 (wie Anm. 36).
49 De libertate arbitrii 1 (ed. Schmitt I, 208). Zitiert wird nach: S. Anselmi Cantua-

rensis Archiepiscopi Opera Omnia, ed. F.S. SCHMITT, Seckau/Rom/Edinburgh 1938-
61. Eine neuere Bibliographie in: Anselm VON CANTERBURY, Freiheitsschriften,
ed. H. Verweyen, Freiburg/B. 1994, 364-374 (Fontes Christiani 13).



92 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

pelagianische Bestimmung der Willensfreiheit als Fähigkeit zur Wahl
zwischen Gut und Böse kommt also nicht in Frage.50 Man könnte
aber, wie Augustinus, die Willensfreiheit als Freiheit von äußerem

Zwang definieren, die ja zu jeder Zeit gewährleistet ist. Dann wäre
aber nicht die zweite These von Augustinus verständlich, daß nämlich
Gott ein summum liberum arbitrium hat und daß der freie Wille umso
freier ist, je entfernter von der Sünde. Eine Abstufung der Willensfreiheit

ist aber möglich, wenn man das liberum arbitrium als Fähigkeit
zum sündenfreien Handeln definiert, das je nach der Nähe zu Gott
variiert.51 Somit definiert Anselm Willensfreiheit als «potestas ser-
vandi rectitudinem propter ipsam rectitudinem»52. Diese Bestimmung
kommt der Definition der Autonomie in der Antike sehr nahe.53

Das Problem dieser Definition liegt vor allem darin, daß moralische

Verantwortlichkeit in ihr nicht berührt wird. Wie kann man dann
noch sagen, daß Adam aufgrund seines freien Willens gesündigt hat?

Anselm antwortet darauf: «Peccavit autem per arbitrium suum quod
erat liberum; sed non per hoc unde liberum erat, id est per potestatem
qua poterat non peccare.»54 In der Forschung wurde diese Stelle
oftmals dahingehend interpretiert, daß die Definition der Willensfreiheit
per accidens auch die potestas peccandi umfasse.55 Diese Deutung
mißachtet jedoch die ausdrückliche Absicht Anselms, die Fähigkeit zur
Sünde kategorisch von der Willensfreiheit auszuschließen.56 Die Stelle
muß so gelesen werden, daß Anselm liberum doppeldeutig verwendet:
einmal gemäß der Definition, daß Freiheit in der Fähigkeit zum Guten

besteht, und ein anderes Mal in der Bedeutung der Freiheit von
äußerem Zwang im Gegensatz zur Notwendigkeit, wie eine andere

50 «Potestas ergo peccandi, quae addita voluntati minuit eius libertatem et si

dematur äuget, nec libertas est nec pars libertatis.» De libertate arbitrii 1 (ed.
Schmitt I, 209).

51 Ebd. 14 (ed. Schmitt I, 226).
52 Ebd. 3 (ed. Schmitt I, 212).
53 «Quid est enim libertas? Potestas faciendi ut velis. Quis igitur vivit ut vult,

nisi qui recte sequitur.» CICERO, Paradoxa Stoicorum V, 34; vgl. Anm. 19. So auch:
D. OGLIARI, St. Anselms «De libertate arbitrii» Revisited, in: DT (P) 92 (1989)
259-272.

54 De libertate arbitrii 2 (ed. Schmitt I, 210).
55 J. Hopkins, A Companion to the Study of St. Anselm, Minneapolis 1972,

144; G.S. Kane, Anselms Definition of Freedom, in: Re/St 9 (1973) 297-306.
56 Vgl. die Kritik an Kane in: R. CAMPBELL, Freedom as Keeping the Truth:

The Anselmian Tradition, in: AnsSt 2 (1988) 297-318; so bereits F. Baumker, Die
Lehre Anselms von Canterbury über den Willen und seine Wahlfreiheit, Münster
1912 (Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters X, 6).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 93

Stelle im selben Kapitel be2eugt.57 Dieses Schwanken begegnet noch
an anderen Stellen und zeugt davon, daß Anselm den Zusammenhang
zwischen moralischer Verantwortlichkeit und liberum arbitrium nicht
ignorieren konnte.58 Im Mittelteil des Dialoges De libertate arbitrii
befaßt sich Anselm dementsprechend mit dem Nachweis, daß der Wille
von keiner Versuchung gezwungen werden kann und daß darin die
Verantwortlichkeit des Menschen grundgelegt ist.59 Auch mehrere
Texte aus der Schule Anselms belegen diese Interpretation, wonach er
die moralische Verantwortlichkeit im immanent freien Willen verankert

sieht.60

Dennoch genügt Anselm die These der immanenten Freiheit des

Willens nicht. Denn im normalen Sprachgebrauch werde Verantwortlichkeit

nur dann einer Person zugeschrieben, wenn sie vor einer
alternativen Wahl stehe.61 Es stellt sich daher die Frage, ob man von
einem Pferd nicht ebenso aussagen kann, daß es in seinem Handeln
von Zwang frei ist. Dem Tier fehlt aber, so die Antwort Anselms, die

Zustimmung der Vernunft, mit der sich der Mensch von den
unmittelbaren Neigungen distanziert.62

Dieses Abgehen von Augustins voluntaristischer Begründung der
Willensfreiheit setzt Anselm in seinen anderen Schriften fort. In
ihnen entwickelt er die Unterscheidung zwischen dem Willen zum
Gerechten und dem Willen zum Angenehmen, die ihm über Augustinus
aus der antiken Tradition überliefert wurde.63 Aus der Entscheidung
zwischen diesen beiden Willensrichtungen entsteht, so Anselm, jedes

57 «Per liberum arbitrium peccavit apostata angelus sive primus homo, quia per
suum arbitrium peccavit, quod sie liberum erat, ut nulla alia re cogi posset ad pec-
candum.» De libertate arbitrii 2 (ed. Schmitt I, 210).

58 «Quomodo ergo non est libera voluntas, quam aliéna potestas sine suo as-
sensu subicere non potest?» Ebd. 5 (ed. Schmitt I, 216); «Cernis itaque nihil libe-
rius recta voluntate, cui nulla vis aliéna potest auferre suam rectitudinem.» Ebd. 9

(ed. Schmitt I, 221).
59 Ebd. 5-9.
60 De humanis moribus per similitudines c. 2; Alexandri Monachi Dicta Anselmi III,

ed. R.W. Southern/F.S. Schmitt, Memorials of St. Anselm, London 1969, 39 und
118 (Auetores Britannici Medii Aevi I).

61 «In multis dicitur libertas et arbitrium, ut cum aliquem dieimus libertatem
habere loquendi aut tacendi, et in eius arbitrio esse quid horum velit.» De concordia

I, 6 (ed. Schmitt II, 256); «Neutrum enim est determinate in necessitate, quia
utrumlibet est in potestate.» De libertate arbitrii 5 (ed. Schmitt I, 215).

62 De libertate arbitrii 5 (ed. Schmitt I, 216).
63 De civitate Dei XXII, 30 (CChr.SL 48, 864).



94 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

menschliche Verdienst.64 In De casu diaboli steht diese Unterscheidung
im Zusammenhang mit der Frage der Theodizee und dem Status des

Bösen: Nachdem Anselm zuerst mit dem Standardargument der Pri-
vadonstheorie die ontologische Unmöglichkeit der Existenz des Bösen

beweist, dient ihm die Unterscheidung der zwei Willensrichtungen

zur Erklärung der anthropologischen Möglichkeit böser
Handlungen. Im Gegensatz zum Tier ist der Mensch nicht auf das Erstreben

des ihm jeweils als begehrenswert erscheinenden Gutes fixiert,
sondern kann sich — wenn auch nur mit Hilfe der Gnade — für
gerechtes Handeln entscheiden.65 Böses entsteht also, wenn der Mensch
die Annehmlichkeit der Gerechtigkeit vorzieht.66 Es ist aber bezeichnend,

daß Anselm gerade an den Stellen, die von der moralischen
Verantwortlichkeit handeln, nicht von liberum arbitrium spricht und

sogar in seinem letzten Werk De concordia an seiner Definition der
Willensfreiheit als Fähigkeit zum autonomen Handeln festhält.67

Neben dieser philosophiehistorischen Deutung läßt sich noch
eine andere Erklärung dafür geben, daß bei Anselm der Autonomiebegriff

die Diskussion der Willensfreiheit beherrscht. Anselm war als

Erzbischof von Canterbury einer der prominentesten Verfechter der
Kirchenreform in England, die unter dem von Gregor VII. geprägten
Begriff der libertas ecclesiae für mehr Unabhängigkeit von der weltlichen

Macht eintrat.68 Der Begriff der libertas ecclesiae war zu dieser
frühen Zeit noch keinesfalls auf die iura et libertates, die Rechte und
Privilegien, festgelegt, sondern umfaßte, zumal in der Weltanschauung
Gregors VII., mehrere ineinander verzahnte Bedeutungen. Für Gregor

war die Freiheit der Kirche nicht bloße Distanz zur weltlichen

64 «Ex his duabus affectionibus, quas etiam voluntates dicimus, descendit
omne meritum hominis, sive bonum sive malum.» De concordia III, 12 (ed. Schmitt
II, 284).

65 «Videmus nunc in eius esse arbitrio an deserat vitam pro voluntatis rectitu-
dine, an rectitudinem pro vita.» Ebd. I, 6 (ed. Schmitt II, 257).

66 «Peccavit ergo volendo aliquod commodum, quod nec habebat nec tunc
velle debuit, quod tarnen ad augmentum illi beatitudinis esse poterat.» De casu diaboli

4 (ed. Schmitt I, 241).
67 De concordia I, 6 (ed. Schmitt II, 257).
68

« et libertatem ecclesiae dei, pro qua sum exsul ab episcopatu et rebus
eius omnibus exspoliatus.» Epistola 339 (ed. Schmitt V, 227). Vgl. G. TELLEN-
BACH, Libertas. Kirche und Weltordnung im Zeitalter des Investiturstreites, Stuttgart

1936 (Forschungen zur Kirchen- und Geistesgeschichte 7); B. SzabÖ-Bech-
STEIN, «Libertas ecclesiae vom 12. bis zur Mitte des 13. Jahrhunderts. Verbreitung
und Wandel des Begriffs seit seiner Prägung durch Gregor VII.», in: FRIED, Die
abendländische Freiheit 147—175 (wie Anm. 2).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 95

Macht; er verstand darunter vielmehr die Loslösung von der
sündhaften Eigenmächtigkeit der Menschen und die Unterordnung unter
Gott und seinen irdischen Vertreter, den Papst. Im Anschluß an die

Trennung von wahrer und falscher Freiheit bei Augustinus verbindet
Gregor libertas mit Begriffen wie veritas und iustitia, in einem Brief
spricht er gar von libertas rectitudinis.69 Der Sprachgebrauch ist bei
Anselm ähnlich, auch für ihn bezieht sich Freiheit immer auf Gerechtigkeit.70

Ebenso wie bei den Anhängern der Kirchenreform die Freiheit,
die durch die weltliche Macht garantiert wird, eine Scheinfreiheit ist,
hält auch Anselm jede Art von Freiheit, die nicht mit der Rechtheit
des Willens verbunden ist, für böse.71 Ohne Gerechtigkeit ist der freie
Wille eine otiosa libertas, die nichts mehr hat, zu dessen Bewahrung sie

fähig ist.72

III. Bernhard von Clairvaux und Petrus Pombardus

Im 12. Jahrhundert, so sind sich Historiker einig, steigt der
Stellenwert der Verantwortlichkeit in der Gedankenwelt der mittelalterlichen

Menschen, und der Begriff der «Absicht» wird als konstituierendes

Faktum für Zurechnungsfähigkeit entdeckt.73 Ein Zeichen dieser

Entwicklung ist die Tatsache, daß die Übergabe unmündiger Kinder
an ein Kloster mehr und mehr in Frage gestellt und statt dessen die

freiwillige Zustimmung des Novizen gefordert wird. Doch Bernhard
von Clairvaux faßt diese Entwicklung unter dem Begriff der libertas

Spiritus, d. h. der Autonomie: Ein zum Beitritt zu den Zisterziensern
williger Mönch darf deshalb nicht daran gehindert werden, weil ihn
Gott von seinem Eigenwillen zur Freiheit des Geistes erlöst hat. Im
Unterschied zu Peter Abaelard rezipiert Bernhard also den Wandel
seiner Zeit in der Begrifflichkeit Augustins. Auch in seiner Schrift De

gratia et libero arbitrio hält er sich streng an die Vorgaben des Kirchen-

69 Das Register Gregors VII., ed. E. CASPER, Berlin 1920, Index s.v. libertas

(MGH Epp. sel. II).
70 «Libertas enim non est nisi ad hoc quod expedit aut quod decet.» Cur deus

homo I, 12 (ed. Schmitt II, 70).
71 Vgl. De tribus modis libertatis (ed. Southern/Schmitt 299).
72 De concordia III, 13 (ed. Schmitt II, 287).
73 G. Constable, «Liberty and Free Choice in Monastic Thought and Life,

Specially in the llth and 12th Century», in: G. MAKDISI u.a. (Hg.), La notion de
liberté au Moyen Age. Islam, Byzance, Occident, Paris 1985, 99-118 (Penn-Paris-
Dumbarton Oaks Colloquia IV); R. BLOMME, La doctrine du péché dans les écoles

théologiques de la première moitié du XIIe siècle, Louvain 1958.



96 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

vaters. Für Bernhard, der die praktische Dimension dieser Fragestellung

im Prolog klar herausstellt, ist die Lösung Anselms, die zu sehr

von der alltäglichen Begrifflichkeit abweicht, nicht akzeptabel.
Demgegenüber versucht er die beiden Fragestellungen der Verantwortlichkeit

und der Autonomie in seiner Theorie der triplex libertas klarer
voneinander zu trennen. Diese Unterscheidung von drei verschiedenen

Freiheitsgraden hat zudem den Vorzug, jene Stelle, an der Augustinus

die Willensfreiheit leugnet74, so interpretieren zu können, als

beziehe sich Augustinus auf einen höheren Freiheitsbegriff.75 Diese

Deutung wurde zum Gemeingut der Scholastik.
In Anlehnung an die paulinische Terminologie unterscheidet

Bernhard drei hierarchisch geordnete Stufen der Freiheit: Zuerst ist
allen vernünftigen Wesen die Freiheit von Notwendigkeit (libertas a

necessitate) zu eigen, weil der Wille auf keine Weise gezwungen werden
kann.76 Zweitens kann dem Menschen durch die Gnade Gottes die
Freiheit von der Sünde (libertas a peccato) verliehen werden, durch die

er fähig ist, bösen Handlungen zu widerstehen und das Gute zu wollen.

Die zuvorkommende Gnade gibt dem Menschen die richtige
Vorstellung vom Guten, und die kooperative Gnade ermöglicht das

Wollen und das Ausführen gerechter Handlungen.77 Zuletzt erlangen
die Sehgen nach dem Tod die Freiheit vom Elend (libertas a miseria),
die sie vom Leid des Todes und der Schmerzen befreit und freudevolles

Rechttun ermöglicht.78 Um die Verantwortlichkeit Adams zu
sichern, trifft Bernhard noch eine weitere Unterscheidung: Die zwei
höherwertigen Freiheiten können in einer vollkommenen und in einer
unvollkommenen Weise besessen werden. Adam erhielt zwar die
Freiheit von der Sünde, jedoch nicht wie die Seligen, die überhaupt

74 «Nam libero arbitrio male utens homo et se perdidit et ipsum.» Enchiridion ad
Eaurentium 9, 30 (CChr.SL 46, 65).

75 «Quid ergo? Periit liberum arbitrium, quoniam non potest non peccare? Ne-
quaquam; sed liberum perdidit consilium, per quod prius habuit posse non
peccare.» De gratia et libero arbitrio VIII, 24 (ed. Romana III, 183). Die Werke Bernhards

werden zitiert nach: Sancti Bernardi Opera, ed. J. Leclercq/C.H. Talbot/H.M.
Rochais, Rom 1957-1977.

76 «Quod ex voluntate fuit, iam non ex necessitate, sed voluntarium fuit. Si

autem voluntarium, et liberum.» De gratia et libero abritrio XII, 39 (ed. Romana III,
194). Die Frage der Abhängigkeit von Anselm von Laon behandelt: U. FAUST,
Bernhards «Liber de gratia et libero abritrio». Bedeutung, Quellen und Einfluß, in:
AnMo 6 (StAns 50) (1962) 35-41.

77 De gratia et libero arbitrio IV, 11 (ed. Romana III, 173); XIII, 42 (ed. Romana

III, 196).
78 Ebd. III, 6 (ed. Romana III, 170).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 97

nicht fehlen können (non posse peccare), sondern so, daß er sich auch
für das Gute entscheiden konnte {posse non peccare). Analog unterteilt
Bernhard die Freiheit vom Elend.79 So ist die moralische Verantwortlichkeit

für die Erbsünde gesichert, weil Adam beides möglich war,
sich der Sünde hinzugeben oder sich zu enthalten.

Die Schwierigkeit beginnt aber dabei, den Sinn der niedrigsten
Freiheit über die rein negative Bestimmung als Gegensatz zur
Notwendigkeit hinaus zu umschreiben. Dazu greift Bernhard auf Augu-
stins Beweis der immanenten Freiheit des Willens zurück, wonach der
Wille immer von äußerem Zwang frei sein muß.80 Dieser Beweis taugt
zwar für den Zweck, ein Minimum an Freiheit zu definieren, das
sowohl auf den in der Sünde gefangenen wie auch auf den im Guten
beharrlichen Menschen zutrifft. Ungenügend ist er jedoch in der
Hinsicht, als damit kein angemessenes Kriterium der Verantwortlichkeit
des Menschen gegeben wird. Bernhard geht in der Auflösung dieses

Dilemmas jedoch einen anderen Weg als Anselm, der mit einer intel-
lektualistischen Erweiterung das Handeln der Menschen von dem der
Tiere differenzierte. Die Absicht Bernhards ist es dagegen, den Willen
selbst derart mit rationalen Bestimmungen zu fassen, daß er per se

vom Streben der Tiere unterschieden ist. Die niederen Arten des

menschlichen Strebens sind demnach nur Verkehrungen des
Willens.81 Vielleicht wurde er dazu von der — nur von Augustinus82
abgelehnten - stoischen Tradition angeregt, die den griechischen Begriff
ßotAr|aiq der allein rational bestimmtes Streben bezeichnete, mit
voluntas wiedergab.83 Bernhard beschreibt die vernünftige Bestimmtheit
des Willens folgendermaßen: «Porro voluntas est motus rationalis,
sensui praesidens et appetitui non quod semper ex ratione, sed

quod numquam absque ratione moveatur, ita ut multa faciat per
ipsam contra ipsam, hoc est per eius quasi ministerium, contra eius
consilium sive iudicium.»84 Bernhard stellt in dieser Formulierung
zwei verschiedene Begriffe der ratio einander gegenüber: zum einen
die ratio als Erkenntniskraft oder intellektuelle Fähigkeit, die jeden

79 Ebd. VII, 21 (ed. Romana III, 182).
80 «Nemo quippe aut non vult quod vult aut vult quod non vult.» Ebd. II, 5

(ed. Romana III, 169).
81 Sermones in tempore resurrectionis III, 3 (ed. Romana V, 105).
82 De civitate Dei XIV, 8 (CChr.SL 48, 423f.).
83 Vgl. die in Anm. 23 zitierte Literatur.
84 De gratia et libero arbitrio II, 3 (ed. Romana III, 168).



98 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

Willensakt als Dienerin (pedissequa) begleitet, und zum anderen in
ihrer moralisch-normativen Funktion als recta ratio.

Was heißt es nun für die Theorie der Willensfreiheit, daß der
Wille per se rational bestimmt ist? Darauf gibt Bernhard — auch hier in
der Tradition der Stoa — die Antwort, daß wir jeder Willenshandlung
innerlich zustimmen.85 Der Begriff der Zustimmung setzt aber die

Fähigkeit zur alternativen Handlung, d. h. zur Verneinung voraus.
Der fundamentale Widerspruch, der sich durch den ganzen Traktat
zieht und von Bernhard nicht aufgelöst werden kann, besteht darin,
daß jedes Mal, wenn Bernhard auf den Begriff der Zustimmung zu
sprechen kommt, Formulierungen folgen, die eine alternative
Handlungsmöglichkeit implizieren.86 Z. B. wird der Verrat an Christus
Petrus deshalb als Sünde angerechnet, weil er den Willen zur
Selbsterhaltung dem Willen zur Gerechtigkeit vorgezogen hat.87 Daß die
Freiheit von Notwendigkeit nach dem Bezug zu einer Möglichkeit
verlangt, den die Gnadenlehre jedoch verwehrt, zeigt noch deutlicher
eine andere Stelle aus den Predigten Bernhards zum Hohenlied. Dort
stellt er zunächst fest, daß ein Verdienst nur dann zustande kommt,
wenn man frei ist, anders zu handeln.88 Durch die Erbsünde erleidet
der Wille jedoch eine frei gewählte Schwächung, die ihn zur Sünde

disponiert. Die Freiheit bleibt nur deshalb erhalten, weil der Wille per
se frei ist.89

Ähnlich ambivalent ist die Zusammenstellung von Sentenzen bei
Petrus Lombardus. Zweimal befaßt sich Petrus mit dem Problem der
Willensfreiheit, einmal im Kontext der Angelologie und ein anderes
Mal im Kontext der Anthropologie. In beiden Fällen geht er nach
derselben Methode vor. Zuerst definiert er den freien Willen als Fä-

85 Sermones in tempore resurrectionis III, 3 (ed. Romana V, 105); Sermones super can-
tica canticorum 81, IV, 7 (ed. Romana II, 288).

86 «Est vero ratio data voluntati ut instruat illam, non destruat. Destrueret au-
tem, si necessitatem ei ullam imponeret, quominus libere pro arbitrio sese volve-
ret, sive in malum sive ad bonum Si inquam, horum quodlibet, prohibente
ratione, voluntas non posset, voluntas iam non esset.» De gratia et libero arbitrio II, 4

(ed. Romana III, 168); III, 6 (ed. Romana III, 170); IV, 11 (ed. Romana III, 173).
87 «Haec plane voluntas reprehensione digna fuit, qua corporis magis quam

animae voluit servare vitam.» Ebd. XII, 38 (ed. Romana III, 193).
88 «Omne etenim quod feceris bonum malumve, quod quidem non facere

liberum fuit, merito ad meritum reputatur.» Sermones super cantica canticorum 81, II, 6

(ed. Romana II, 287).
89 «Est enim nécessitas haec quodammodo voluntaria.» Ebd. 81, IV, 7 (ed.

Romana II, 288).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 99

higkeit zum guten und bösen Handeln, um so die Verantwortlichkeit
des Falls der Engel bzw. der Erbsünde zu garantieren.90 In den nächsten

Abschnitten wird an beiden Stellen die Frage gestellt, wie dann
die im Guten bzw. im Bösen fixierten Engel und Menschen noch
einen freien Willen besitzen, wenn ihnen die Fähigkeit zur alternativen
Handlung fehlt.91 In seiner Antwort stellt Petrus nun eine andere
Definition der Freiheit vor, derzufolge allein die Freiheit von Zwang
ausreicht.92 Hier schließt er sich ausdrücklich an Bernhard an und
unterscheidet zwischen den drei Stufen der Freiheit, wonach es nur
Adam freisteht, zwischen der Sünde und der Gerechtigkeit zu
wählen.93 Bei Petrus Lombardus tritt das Dilemma offen zutage, über
keine Definition der Willensfreiheit zu verfügen, die sowohl die
moralische Verantwortlichkeit des Menschen im Rahmen der Theodizee
garantiert als auch auf alle geistigen Wesen anwendbar ist und darüber
hinaus eine Abstufung erlaubt.

IV. PeterAbaelard und Wilhelm von Auxerre
i

Peter Abaelard und Wilhelm von Auxerre sollen hier als Beispiele für
Philosophen herausgegriffen werden, die in ihrer Theorie der Willensfreiheit

versuchen, peripatetisches Gedankengut zu assimilieren. Peter
Abaelard lernt die aristotelische Theorie der Willensfreiheit über die

Vermittlung von Boethius kennen.94 Verantwortlichkeit läßt sich nach
Abaelard unter drei Bedingungen aussagen: (1) der Handelnde darf
von keiner äußeren Gewalt gezwungen werden (Freiheit von äußerem

Zwang); (2) er muß gleichermaßen imstande sein, die Handlung zu

90 «Poterant [sc. angeli] enim voluntate eligere quodlibet, et ratione iudicare, id
est discernere: in quibus constat liberum arbitrium. Nec reati sunt volentes averti
vel converti, sed habiles ad volendum hoc vel illud.» Sentential II, d. 5, c. 2 (ed.
Grottaferrata 352); ebd. II, d. 24, c. 3 (ed. Grottaferrata 452f.). Zitiert wird nach:

Magistri Petri hombardi Sentential in IV libris distinctae I, 2, Grottaferrata 31971 (Spi-
cilegium Bonaventurianum IV).

91 Ebd. II, d. 25, c. 1 (ed. Grottaferrata 462).
92 Ebd. II, d. 7, c. 2 (ed. Grottaferrata 360); II, d. 25, c. 2 (ed. Grottaferrata

462).
93 Ebd. II, d. 25, c. 6 (ed. Grottaferrata 446).
94 «Sed est liberum arbitrium liberum nobis de voluntate iudicium. Ideo

non in voluntate, sed in iudicatione voluntatis liberum constat arbitrium, et non in
imaginatione, sed in ipsius imaginationis perpensione consistit.» A.M.S. BOETHIUS,
In librum de interpretatione editio secunda III prol. (PL 64, 492D—493A). Boethius
stützt sich auf Alexander von Aphrodisias, De fato, ed. A. ZlERL, Berlin 1995.



100 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

tun oder zu unterlassen (Kriterium der alternativen Möglichkeit); (3)
und er muß die Fähigkeit zur Überlegung besitzen.95 Mit dieser
Aufzählung wendet sich Abaelard als erster radikal von der voluntaristi-
schen Begründung der Willensfreiheit ab, die seit Augustinus in der
westlichen Philosophie vorherrschte. Dennoch zollt Abaelard der
Tradition insofern Tribut, als er im nächsten Absatz seine Aussagen
relativiert, weil ein dermaßen definierter Begriff der Willensfreiheit
auf Gott nicht anwendbar ist.96 Die Fähigkeit zur Überlegung,
wodurch sich menschliche Handlungen von denen der Tiere unterscheiden,

kann nämlich Gott aus dem Grund nicht zugeschrieben werden,
weil sein absolutes Vorherwissen ein zögerndes Schwanken zwischen
Alternativen ausschließt. Richtiger, so Abaelard, spricht man daher

von Willensfreiheit als Fähigkeit, das von der Vernunft Befohlene

ungezwungen und frei zu vollziehen.97 Dieser Freiheitsbegriff vermischt
offensichtlich Kriterien für Verantwortlichkeit (Freiheit von äußerem

Zwang) mit Kriterien für Autonomie (vernunftgemäßes Handeln). Die
Folge davon ist, daß ein solcher Begriff für die Feststellung, ob eine
Person für eine Handlung verantwortlich gemacht werden kann,
gänzlich unbrauchbar ist. Insbesondere sündhaftes Handeln wird von
der Definition nicht erfaßt.

Eine ähnliche Argumentation begegnet schon bei Boethius selbst,
der in seiner Consolatio Philosophiae die aristotelische Definition der
Willensfreiheit zurücknimmt, weil sie nicht auf alle geistigen Wesen
anwendbar ist. Boethius gibt aber keine neue Definition der Willensfreiheit,

er stellt lediglich fest, daß in den göttlichen Substanzen das

Urteil unwandelbar, der Wille unverdorben und die Macht zur
Durchführung vollkommen ist.98 Abaelards Definition der Willensfreiheit,
die allen geistigen Wesen zukommt, nähert sich jedoch klar dem Au-

95 «Quae tunc quidem diiudicatio libera est, cum ad hoc quod proposuerit ex-
sequendum, nulla vi naturae compellitur, sed aeque in sua potestate habet tarn il-
lud facere quam dimittere. Ubi ergo ratio animi non est per quam aliquid deli-
berari possit et diiudicari, an faciendum sibi sit vel dimittendum, et aeque utrum-
que in nostra sit potestate, liberum nequaquam est arbitrium.» Theologia «scholarium»

III, 87 (CChr.CM XIII, 536). «Unde etiam qui nihil actu délibérât, quia tarnen ad
deliberandum aptus sit, libero non caret arbitrio.» Commentaria in epistolam Pauli ad
Romanos II (v, 19) (CChr.CM XI, 166).

96 Theologia «scholarium» III, 88 (CChr.CM XIII, 537).
97 «Generaliter itaque ac verissime liberum arbitrium dicitur, cum quilibet

quod ex ratione decreverit, voluntarie ac sine coactione adimplere valebit.» Ebd.
III, 90 (CChr.CM XIII, 537).

98 Consolatio Philosophiae V pr. 2 (CSEL 67, 109).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 101

tonomiebegriff an und erfüllt deshalb die Bedingung, daß diese Freiheit

in Gott vollkommener beschaffen ist als im Menschen. Das
Problem, wie diese Definition mit der wenige Absätze zuvor aufgestellten
Bestimmung der moralischen Verantwortlichkeit vereinbar ist, läßt
Abaelard außer Acht.

Ende des 12. Jahrhunderts wird ein Teil der Nikomachischen
Ethik übersetzt, der das zweite und einen Teil des dritten Buches
enthält (ethica vetus)." Wilhelm von Auxerre ist der erste, der in seiner

um 1220 entstandenen Summa Aurea jene Stellen des dritten Buchs
der aristotelischen Ethik, die von der Verantwortlichkeit des
Menschen handeln, eigenständig verarbeitet. In der psychologischen
Erklärung des Wahlaktes übernimmt Wilhelm vorbehaltlos die aristotelische

Auffassung, die der von Augustinus bestimmten Tradition radikal

widerspricht. In der Definition der Willensfreiheit setzt er das
liberum arbitrium mit der (praktischen) Vernunft gleich, die fähig ist,
zwischen mehreren in der Überlegung überdachten Alternativen zu
wählen.100 Von der Definition des Boethius weicht er insofern ab, als

er das Urteil {judicium) der spekulativen Vernunft vom Befehl {Imperium)

der praktischen Vernunft klar unterscheidet. Damit erschließt er
den aristotelischen Gedanken, daß jede Überlegung in einem
Handlungsbefehl endet. Die Willensfreiheit, die zwischen dem Guten und
dem Bösen wählt, ist für Wilhelm der Ursprung jedes Verdienstes
{meritum).m

In der nächsten quaestio seiner Summe stellt Wilhelm die Frage,
worin die Freiheit des freien Willens bestehe. Odon Lottin hat diese

Erweiterung als Vertiefung der Fragestellung verstanden.102 Diese
Beurteilung muß jedoch in Zweifel gezogen werden, weil Wilhelm unter
der libertas liberi arbitrii nicht etwa einen von der Willensfreiheit
verschiedenen Freiheitsbegriff versteht; vielmehr verbirgt sich dahinter
dieselbe Fragestellung wie im Kapitel über das liberum arbitrium.
Wilhelm sucht nämlich der christlichen Tradition gemäß nach einer
Definition, die allen geistigen Wesen gleichermaßen zukommt und eine

99 R.-A. Gauthier, «Ethica Nicomachea: Praefatio», in: Aristoteles Latinus
XXVI, 1-3 fasc. 1, Leiden 1974.

100 «Liberum arbitrium est idem quod ratio; et est potentia eligendi; eligere
autem est consentire in alterum deliberatorum vel consiliatorum.» Summa Aurea II,
X, 2 (ed. Ribaillier 276f.). Zitiert wird nach: Guillelmi Autissiodorensis Summa Aurea,
ed. J. Ribaillier, Grottaferrata 1982 (Spicilegium Bonaventurianum XVII).

101 Ebd. II, X, 3 (ed. Ribaillier 278f.).
102 Lottin, Libre arbitre 63 (wie Anm. 1).



102 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

der Nähe zu Gott entsprechende Abstufung erlaubt. Nach der Reihe

bespricht er drei Definidonen, die er allesamt verwirft: zuerst die
Freiheit von Zwang (privatio coactionis), dann die Freiheit der alternativen

Möglichkeit (flexibilitas in utramlibet partem) und zuletzt die
Handlungsfreiheit (flexibilitas in id quod vult habens liberum arbitrium). Wilhelm
entscheidet sich für eine Definition, die, der Abaelards ähnelnd,
Autonomie und Verantwortlichkeit in Zusammenhang bringt. Freiheit
ist die Fähigkeit zu wählen, was das Gewissen befiehlt.103 Auf die so
definierte Freiheit wendet Wilhelm noch Bernhards Unterscheidung
der triplex libertas an, um auch Gott und dem Teufel, auf welche die

Bestimmung des liberum arbitrium nicht anwendbar ist, die Freiheit von
Notwendigkeit zuzuschreiben.104 Wie aber diese «Freiheit der Willensfreiheit»

mit der aristotelischen Theorie der moralischen Verantwortung

in Ubereinstimmung zu bringen ist, läßt Wilhelm unbeantwortet.

V. Thomas von Aquino

Im Vergleich zu seinen Vorgängern fällt bei Thomas von Aquino auf,
daß die beiden Fragestellungen, libertas und liberum arbitrium, nicht
mehr zusammen, sondern an getrennten Stellen behandelt werden.105

Mit der moralischen Verantwortlichkeit befaßt sich Thomas fast
ausschließlich im Kontext der Anthropologie und der Analyse menschlichen

Handelns, während die Sündenfreiheit den Quästionen zur
Gnadenlehre zugeordnet ist. Eine andere Eigenheit des Aquinaten besteht
darin, daß er die Frage nach dem Wesen der Freiheit (libertas liberi

arbitrii), die seit Wilhelm von Auxerre bei fast allen Theologen eine

eigene Quästion erhalten hat und zur Behandlung von gebundenen
Freiheitsbegriffen Anlaß gab, vollkommen außer Acht läßt. Diese
Tatsache läßt das Urteil Lottins, Wilhelm von Auxerre habe dadurch
die Fragestellung vertieft, zusätzlich unglaubwürdig erscheinen. Thomas

beendet vielmehr eine unnötige Verdoppelung des Themas, die

103 «Libertas arbitrii est habilitas eligendi secundum quod synderesis dictât.»
Summa Aurea II, X, 4 (ed. Ribaillier 283).

104 Ebd. II, X, 4 (ed. Ribaillier 283f.).
105 Mit Ausnahme des Sentenzenkommentars, wo die inhaltliche Abfolge

vorgegeben ist. Zitiert wird nach: S. Thomae Aquinatis Opera Omnia iussu Leonis XIII
P.M. édita, Rom 1882ff. (=EL); S. Thomae Aquinatis Opera Omnia, ed. R. Busa,
Stuttgart 1980 (=EB). Wichtige Beiträge zur thomistischen Freiheitslehre nennt
D.M. Gallagher, Free Choice and Free Judgement in Thomas Aquinas, in:
AGPh 76 (1994) IM-211.



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 103

aus der unbewältigten Rezeption aristotelischen Gedankenguts
resultierte. In dieser Rezeption nimmt Thomas eine herausragende Stellung

ein: Er ordnet die aristotehsche Ttpocdpecnç (electio) dem Vermögen

des liberum arbitrium zu, vertieft gegenüber Aristoteles die
Möglichkeiten der Erklärung sündhaften Handelns und verbindet diese

Analyse menschlicher Verantwortlichkeit mit dem Konzept der
Autonomie. Bindung an das Gute ist bei Thomas keine Voraussetzung
für Verantwortlichkeit, sondern Verantwortlichkeit die Voraussetzung
für die Erlangung von Autonomie.

Wenn sich Thomas aber in der Begründung der Verantwortlichkeit

vorwiegend auf aristotehsches Gedankengut stützt, wie kann er
dann die Probleme der Harmonisierung mit der augustinischen
Tradition bewältigen, die bei Peter Abaelard und bei Wilhelm von Au-
xerre ungelöst gebheben waren? Wie ist die aristotehsch konzipierte
Willensfreiheit (liberum arbitrium) auf Gott anwendbar, und wie läßt
sich eine Abstufung denken, die es rechtfertigt, bei Gott von einem
summum liberum arbitrium zu sprechen? Thomas löst die erste Schwierigkeit

ausführlich in De malo, wo er die Häresie des Origenes behandelt,

der dem Teufel, weil er über die Willensfreiheit verfügt, die

Möglichkeit der Rückkehr zu Gott zugesprochen hat. Der Irrtum hat
seinen Grund darin, so Thomas, daß Origenes nicht richtig berücksichtigt

hat, welche Eigenschaften dem liberum arbitrium an sich
zukommen und welche nur per accidens. Bei jedem geistigen Wesen und
in jedem Stand der Heilsgeschichte besteht der freie Wille darin,
zwischen verschiedenen Alternativen zu wählen.106 Diese Eigenschaft
folgt unmittelbar aus der Natur der geistigen Wesen. So ist auch Gott
insofern frei, weil er alle Dinge der Schöpfung frei wählen kann und
auf seine Glückseligkeit, die er notwendig will, hinordnet. Die Wahl
zwischen Gut und Böse ist nur per accidens ein Teil des freien Willens,
und nichts verbietet es, daß jemand nicht sündigen oder, wie der Teufel,

keine gute Tat vollbringen kann und trotzdem über einen freien
Willen verfügt. Somit ist es durchaus kohärent, dem Teufel Willensfreiheit

zuzuschreiben und dennoch seine Bekehrung zu Gott
auszuschließen.

Darin, daß Thomas bei allen geistigen Wesen die Zuschreibung
von Willensfreiheit an das Kriterium der alternativen Möglichkeit
bindet, Hegt ein fundamentaler Unterschied zur Auffassung Augu-

106 De malo 16, 5 (EL 23, 304f.); «Sed hoc ad libertatem arbitra pertinet ut
actionem aliquam facere vel non facere possit et hoc Deo convenir» Sent. II, d. 25, 1

ad 2 (EB I, 199e).



104 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

stins.107 Dieses Kriterium der alternativen Möglichkeit wird aus einem
Aristoteleszitat108 abgeleitet, demzufolge rationale Fähigkeiten auf
Entgegengesetztes ausgerichtet sind, das m.W. erstmals in der Summa
de bono Philipps des Kanzlers zitiert wird.109 Als umfassende
Freiheitsdefinition übernimmt es Robert Grosseteste in seiner etwa gleichzeitig

entstandenen Abhandlung De libero arbitrio. Bei der Suche nach
einer Freiheitsdefinition, die alle geistigen Wesen umfaßt, entschließt
sich Grosseteste für das Kriterium der alternativen Möglichkeit, das

auch auf Gott anwendbar ist, weil dieser potentiell andere Welten
hätte schaffen können.110 Grosseteste versucht aber keine Synthese
mit der aristotelischen Handlungstheorie, er bleibt, im Gegensatz zu
Thomas, im Rahmen der voluntaristischen Tradition. Gemeinsam ist
aber beiden, daß sie sich von der augustinischen These der Vereinbarkeit

von Notwendigkeit und Willensfreiheit distanzieren. Thomas
hält zwar eine voluntaria necessitasxn für möglich, diese ist jedoch nicht
mit dem liberum arbitrium kompatibel.112

Ergibt sich dadurch nicht die Schlußfolgerung, daß Gott in seiner

notwendig erfolgenden Liebe zu sich selbst sowie die Sehgen in ihrer
Liebe zu Gott «unfrei» sind? Die Antwort auf diese Frage hängt
davon ab, was man unter «Freiheit» an dieser Stelle versteht. Wahlfreiheit

läßt sich in keinem Fall von derartigen Handlungen aussagen,
weil das letzte Ziel nie Gegenstand einer Wahl werden kann. Deshalb
stellt Thomas auch fest, daß die naturgemäße Notwendigkeit, wonach

107 De veritate 22, 5 ad 5 (EL 22/3, 626); 23, 1 (EL 22/3, 655); 24, 3 (EL 22/3,
688); 26, 3 (EL 22/3, 757); ST I, 59, 3 ad 2 (EL 5, 95); I, 62, 8 ad 2 (EL 5, 118); I,
83, 1 (EL 5, 307); I—II, 13, 2 (EL 6, 99); I—II, 13, 6 sed contra (EL 6, 103); De
malo 6 (EL 23, 152).

108 Zumeist Met. IX, 2 (1046b 4-6); bei Philipp dem Kanzler: De an. III, 4

(429b 3-5); selten: De int. 13 (23a 1).
109 Summa de bono II, 2a, ed. N. WlCKI, Bern 1975, 170 (Corpus Philosopho-

rum Medii Aevi II/1).
110 «Est itaque arbitrii libertas ipsa naturalis et spontanea voluntatis vertibilitas

ad volendum utrumlibet oppositorum.» De libero arbitrio c. 18, ed. N. Lewis, The
First Recension of Robert Grosseteste's De libero arbitrio, in: MS 53 (1991) 1-88,
hier 70 und 87.

111 De veritate 24, 12 ad 10 in contr. (EL 22/3, 720).
112 In Frage zu stellen wäre demnach die These von J. Fried (Wille, Wahlfreiheit

und Geständnis um 1300: Zur Beurteilung des letzten Templergroßmeisters
Jacques de Molay, in: HJ 105 [1985] 388-425), wonach die mittelalterlichen
Theologen in ihrer Gesamtheit der Verbreitung der Folter nichts entgegenzusetzen

hatten, weil nach ihrer Lehre der Wille immer per se frei ist und deshalb nicht
gezwungen werden kann.



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 105

alle geistigen Wesen Glückseligkeit erstreben, der Wahlfreiheit nicht
widerspricht, weil ja die Wahl der Mittel offen bleibt.113 Dennoch gibt
es eine Stelle im Werk des Aquinaten, an dem er die Hervorbringung
des heiligen Geistes als notwendig — weil in der Selbstliebe Gottes
begründet — und als frei bezeichnet.114 Zieht man die Parallelstellen
aus seinem Oeuvre heran, so sieht man, daß Thomas nur in De potentiel

den Hervorgang des heiligen Geistes als notwendig und frei
bezeichnet.115 Zudem vergleicht Thomas in De potentia und im Compendium

theologiae diesen Hervorgang mit dem freien Fall eines Steines. Es
handelt sich anscheinend um einen Begriff der Freiheit, der weder
Wahlfreiheit noch Sündenfreiheit begründen kann, sondern lediglich,
wie in «freie Fahrt» oder «freie Aussicht», Ungehindertheit bezeichnet.

In diesem Sinn haben auch L. Oeing-Hanhoff und A.C. Pegis
diese Stelle interpretiert.116 Thomas verwendet diesen Begriff der
«Freiheit» noch an anderen Stellen seines Werkes und verweist dabei
auf die Definition des Aristoteles, wonach derjenige frei ist, der aus
sich selbst heraus handelt.117

Die Antwort auf die Frage nach der Abstufung des liberum arbi-
trium beantwortet Thomas mit dem Hinweis auf die Folgen der
Erbsünde.118 Seit der Erbsünde wird nämlich die Willensfreiheit des
Menschen durch Leidenschaften und Gewohnheiten eingeschränkt.119 Im

113 «Respectu autem illorum, quae non ex necessitate vult, liberum arbitrium
habet.» ST I, 19, 10 (EL 4, 248); De veritate 24, 1 ad 20 (EL 22/3, 684); ST I, 82, 1

(EL 5, 293).
114 «Sic autem et Deus sua voluntate libere amat seipsum, licet de necessitate

amet sipsum. Libere ergo Spiritus Sanctus procedit a pâtre, non tarnen possibilités

sed ex necessitate.» De potentia 10, 2 ad 5 (EB III, 264a).
115 Summa contra gentiles IV, 19 (EL 15, 75); Compendium theologiae I, 107 (EL 42,

121 f.); ST I, 27, 4 (EL 4,313).
116 L. Oeing—Hanhoff, Zur thomistischen Freiheitslehre, in: Schot 31 (1956)

161—181, hier 172 Anm. 17; A.C. PEGIS, Necessity and Liberty: An Historical
Note on St. Thomas Aquinas, in: NSchol 15 (1941) 18-41.

117 ST I-II, 108, 1 ad 2 (EL 7, 284); Summa contra gentiles IV, 22 (EL 15, 83).
118 «Libertas autem ilia quae est ab impellentibus et disponentibus in unam

partem, augetur et minuitur in homine secundum diversos status.» Sent. II, d.

25, 1,4(EB I, 200a).
119 «Si autem dicatur libertas per remotionem impellentis seu impedientis, hoc

est dupliciter: quia hoc quod impellit liberum arbitrium aut impedit, vel facit hoc

per se, sicut habitus et dispositiones, quae fiunt in ipsa anima, et sic est libertas a

peccato; vel per accidens, sicut impotentiae vel poenalitates, quae sunt ex parte
corporis, usum liberi arbitrii impedientes: et sie est libertas a miseria.» Sent. II, d.
25, 1,5(EB I, 200b).



106 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

Gegensatz zum göttlichen Willen und dem der Seligen ist der
menschliche Wille innerem Zwang ausgesetzt, der in dem Wahlvorgang

eingreift. Leidenschaften beeinflussen die Wahl in der Weise,
daß die Bewertung eines partikularen Sachverhalts falsch ausfallt oder
daß die verschiedenen Prämissen des praktischen Syllogismus im
Wahlakt falsch zusammengesetzt werden. In diesen Überlegungen
vertieft Thomas die aristotelische Theorie der cucpacricc (Willensschwäche).120

Gewohnheiten machen hingegen das Handeln der Menschen
derart unfrei, daß sich die Vernunft in die Handlung gar nicht
einschalten kann. Volle Verantwortlichkeit besteht also nur dann, wenn
eine Handlung aus der Überlegung hervorgeht. Als Kriterium für
verminderte Zurechnungsfähigkeit nennt Thomas die Zeit, die für eine

Überlegung benötigt wird.121 Wird eine unbeherrschte Handlung aus

Affekt oder Gewohnheit unmittelbar und ohne Zögern vollzogen, ist
sie nur zum Teil voll anrechenbar (dominium incompletum). Da der
Mensch nach der Erbsünde die Herrschaft über seine Gewohnheiten
und Affekte teilweise verloren hat, sind solche Handlungen nur als

läßliche Sünden zu bezeichnen und von Todsünden, die aus der
Überlegung hervorgehen, abzugrenzen.122 Beim Menschen tritt also
neben das Kriterium der alternativen Möglichkeit noch das der
Überlegung für die Feststellung von Verantwortlichkeit hinzu.123 Thomas

definiert die vollkommene menschliche Handlung geradezu als

eine, die aus der Überlegung heraus gewählt wurde.124 Bei Gott und

120 SAARINEN, Weakness of the Will 118—131 (wie Anm. 31).
121 «Non sit peccatum mortale, quia ratio deliberans non potest occurrere;

quod contingit in subitis motibus.» ST I—II, 77, 8 (EL 7, 69); «Si vero diu teneatur,
peccatum mortale est.» Sent. II, d. 24, 3, 4 (EB I, 197a). Vgl. A. KENNY, «Thomas

von Aquin über die Willensfreiheit», in: W. Kluxen (Hg.), Thomas von Aquin im
philosophischen Gespräch, Freiburg im B./München 1975, 101—131.

122 Sent. II, d. 24, 3, 2 und 4 (EB I, 196a-b und 197a); De malo 3, 13 (EL 23,
94f.); De veritate 24, 12 (EL 22/3, 716). Die Beeinflussung der Wahl durch den
Willen (als aus Begierden und Leidenschaften zusammengesetzten Charakter)
erweitert bei Thomas die Möglichkeit böser Handlungen, wird aber nicht als Begründung

der Verantwortlichkeit begriffen, wie oft behauptet wird, z.B. Gallagher,
Free Choice (wie Anm. 105).

123 «Nam ex deliberatione quantumcumque consuetus potest tarnen contra
consuetudinem agere.» De malo 6 ad 24 (EL 23, 153); «Unde ratio deliberans potest
hic occurrere: potest enim excludere, vel saltem impedire passionem, ut dictum
est. Unde si non ocurrat, est peccatum mortale.» ST I—II, 77, 8 (EL 7, 69).

124 «Illae ergo actiones proprie humanae dicuntur, quae ex voluntate deliberata

procedunt.» ST I—II, 1, 1 (EL 6, 6); 74, 3 ad 3 (EL 7, 37). Die Bedeutung der



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 107

den Seligen, die eine vollkommene Herrschaft über ihre Affekte und
Gewohnheiten besitzen, spielt die Überlegung keine Rolle, zumal ihre
intuitive Erkenntnisweise dieser auch nicht bedarf.125

Vor diesem Hintergrund wird verständlich, warum Thomas die
Fähigkeit zur Sünde als Defekt der Freiheit bezeichnen kann.126 Denn
Unwissenheit und der Einfluß von Leidenschaften {peccatum ex igno-

rantia/infirmitate) schränken die Autonomie des Willens durch
Fremdbestimmung ein: In beiden Fällen wird der Wille von seinem eigentlichen

Ziel, dem Guten, abgebracht, indem die Wahl der praktischen
Vernunft verzerrt wird. Allein der Sünde aus Bosheit {peccatum ex ma-

litia) geht eine regelrechte Wahl des Bösen voran, in der das Böse als

subjektiv Zuträgliches empfunden wird.127 Obwohl eine derartige
Handlung auch einen Fehler in der Vernunft (die Gleichsetzung des

subjektiv Zuträglichen mit dem objektiv Bösen) voraussetzt, schließt
die Wahl eine vollständige Identifikation mit der Handlung ein, die
eine Todsünde begründet.

Wenn jedoch alle drei Arten der Sünde {peccatum ex ignorantia/
infirmitate/malitia) einen Fehler in der Vernunft implizieren, wie sind
dann die ersten Sünden Luzifers und Adams erklärbar, die beide in
einem makellosen Zustand geschaffen wurden und deren Vernunft
keinen Fehler duldete? Hierauf gibt Thomas zur Antwort, daß Luzifer
zwar ein Gut gewählt hat, dieses Gut jedoch nicht in der richtigen
Weise auf sein Ziel, die Glückseligkeit, hingeordnet hat. Eine derartige

Sünde habe keinen Fehler in der Vernunft zur Voraussetzung,
sondern lediglich die fehlende Aufmerksamkeit auf das, was beachtet
werden sollte: der ordo adfinem. Der Grund für diese Nichtbeachtung
{inconsideratio) könnte Thomas zufolge darin gelegen sein, daß Luzifers
Wille zu stark auf sein eigenes Wohl gerichtet war.128 Dieser
Ausrichtung des Willens auf das eigene Wohl kann jedoch keine Wahl

vorausgegangen sein, weil jede Wahl in der Handlungstheorie des

Aquinaten ein Gut und nie unmittelbar das Böse zum Ziel hat. Die
absichtliche Bevorzugung des eigenen Wohls vor dem Gehorsam
gegenüber Gott wäre aber im Fall des von keiner Unwissenheit oder

Überlegung betont: A.D. SERTILLANGES, Der heilige Thomas von Aquin, Hellerau
1928, 717ff.

125 ST I, 63, 1 (EL 5, 121); De veritate 24, 10 (EL 22/3, 706f.).
126 De veritate 24, 8 (EL 22/3, 700); ST I, 62, 8 ad 3 (EL 5, 118).
127 ST I—II, 78, 3 (EL 7, 73); De malo 3, 12 (EL 23, 92).
128 ST I, 63, 1 ad 4 (EL 5, 122); Summa contra gentiles III, 109f. (EL 14, 340-

350); III, 10 (EL 14, 27).



108 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

Leidenschaft beeinflußten Engels eine direkte Wahl des Bösen. Deshalb

läßt Thomas den Satz folgen: «Est enim liberum voluntati in hoc
vel illud converti.»129 Es stehe dem Willen nämlich frei, sich dem
einen oder dem anderen hinzuwenden. Damit ist aber die aristotelische
Handlungstheorie durchbrochen, weil der Wille unabhängig von
einem Handlungsgrund, dem letzten Urteil der praktischen Vernunft,
gedacht werden muß.

Dieses Dilemma läßt sich auch in Begriffen zeitgenössischer
Philosophie formulieren: Jeder Erklärungsversuch einer Handlung setzt

voraus, daß man dem Handelnden Uberzeugungen und Wünsche
zuschreibt, die ein hinreichendes Motiv für die Handlung konstituieren.
Hinreichend und angemessen ist das Motiv dann, wenn genau dieses

und kein anderes für den Handelnden ausschlaggebend war und die
betreffende Handlung verursacht hat. Dies funktioniert nur mit der

Unterstellung, daß der Handelnde dem letzten Urteil der praktischen
Vernunft entsprechend und unter Berücksichtigung aller Alternativen
(«all-things-considered») vorgeht. Diese Voraussetzung jeder Deutung
von Handlungen nennt D. Davidson das Prinzip der Selbstbeherrschung.130

Dieses Rationalitätsprinzip, das Handlungserklärungen und
die Zuschreibung von Motiven überhaupt erst ermöglicht, kann
jedoch im Einzelfall verletzt werden, wie im Fall der Unbeherrschtheit.
Eine unbeherrschte Handlung in diesem Sinn verdankt sich nicht
dem Einfluß der Leidenschaften oder der Unwissenheit, sondern
besteht darin, daß absichtlich dem letzten Urteil der praktischen
Vernunft widersprochen und dem weniger Guten entsprechend gehandelt

wird. Eine derartige unmotivierte, doch absichtliche Handlung ist
nur bei mentaler Inkohärenz vorstellbar, wenn z. B. das Selbst als in
verschiedene Teile gespalten gedacht wird, unter denen keine motiva-
tionale Verbindung besteht. Diesem Fall entspricht das voluntaristi-
sche Modell, in dem der Wille, von den Motiven getrennt, als eigener
Teil des Selbst konzipiert ist.

Thomas ist dieser Beschreibung der Unbeherrschtheit als Verletzung

des «all-things-considered»-Prinzips bedeutend nahe gekommen,

129 Summa contra gentiles III, 110 (EL 14, 349); De malo 1, 3 (EL 23, 16).
130 DAVIDSON, Wie ist Willensschwäche möglich? (wie Anm. 15); Ders.,

«Paradoxes of Irrationality», in: R. Wollheim/J. Hopkins (Hg.), Philosophical
Essays on Freud, Cambridge 1982, 289-305; Ders., Incoherence and Irrationality,
in: Dial. 39 (1985) 345-354. Zum Kontext von Davidsons «unified theory of meaning

and action»: Ders., The Structure and Content of Truth, in: JPb 87 (1990)
279-328.



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 109

wenn er sagt, daß Lu2ifer in seiner ersten Sünde zwar vollkommenes
Wissen in actu besaß, jedoch nicht alle Umstände in Betracht gezogen
hat.131 Er hat auch — zumindest aus der Perspektive analytischer
Handlungstheorie — richtig geurteilt, daß dieser Einzelfall nicht das

aristotelische Modell als Ganzes ungültig macht und daß die
Verantwortlichkeit des Menschen nicht in unmotivierten absichtlichen
Handlungen, sondern in der Fähigkeit zur Überlegung wurzelt, die die
Wahl zwischen Alternativen ermöglicht: «Der Mensch ist Herr seiner

Handlungen, sie zu wollen oder nicht, wegen der Überlegung der
Vernunft, die sich für die eine oder andere Seite entscheiden kann.
Daß man aber überlegt oder nicht überlegt — sofern man auch
darüber Herr ist —, hängt wiederum von einer vorhergehenden Überlegung

ab.»132 Verantwortlichkeit besteht also darin, in der Überlegung
zu den eigenen Wünschen und Absichten bewertend Stellung zu
nehmen.133

Doch von Seiten der voluntaristischen Richtung wird Thomas
und dessen Übernahme der aristotelischen Theorie des praktischen
Syllogismus134 zum Vorwurf gemacht, daß seine Theorie der Willensfreiheit

eine absichtliche Handlung gegen das letzte Urteil der praktischen

Vernunft nicht erklären könne. Nach Heinrich von Gent,
einem der schärfsten Kritiker des Aquinaten, hätte Adam, legt man die
aristotelische Theorie zugrunde, gar nicht sündigen können, weil sich
seine Vernunft in einem fehlerlosen Zustand befand. Adam sündigte
jedoch gegen das Urteil seiner Vernunft, wählte wissentlich das für

131 «Contingit autem aliquid esse eligendum secundum unam conditionem rei
consideratam, quod tarnen eligendum non est, omnibus conditionibus concurren-
tibus consideratis; et ita potuit in angelis error electionis esse, et peccatum.» Sent.

II, d. 5, 1, 1 (EB I, 139c).
132 ST I—II, 109, 2 ad 1 (EL 7, 291); I—II, 6, 2 ad 2 (EL 6, 58); De veritate 24, 1

(EL 22/3, 681); Summa contra gentiles II, 48 (EL 13, 379); De malo 6 (EL 23, 149).
Für eine (vielfach vertretene) «voluntaristische Wende» nach 1270 sehe ich keine
Anzeichen, vgl. LOTTIN, Libre arbitre 258 (wie Anm. 1): «On ne peut donc parler
d'opposition, ni même de diversité de doctrine.»

133 «Homo vero per virtutem rationis iudicans de agendis potest etiam de suo
arbitrio iudicare » De veritate 24, 1 (EL 22/3, 681); Summa contra gentiles II, 48

(EL 13, 379). Analoge Positionen vertreten: H.G. FRANKFURT, Freedom of the
Will and the Concept of a Person, in: ]Pb 68 (1971) 5-20; E. TUGENDHAT, «Der
Begriff der Willensfreiheit», in: Ders., Philosophische Aufsätze, Frankfurt/M.
1992, 334—351; R.J. Wallace, Responsibility and the Moral Sentiments,
Cambridge (Mass.) 1996.

134 «Necesse est quod in quolibet actu virtutis vel peccati sit quedam deductio
quasi sillogistica.» Thomas VON AQUINO, De malo 3, 9 ad 7 (EL 23, 87).



110 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

ihn weniger Gute und handelte demnach seinem selbstverursachten
Willen entsprechend.135 Heinrich zieht daraus den Schluß, daß der
Wille als eigenständiges Handlungsprinzip aus den von der Vernunft
dargebotenen Motiven auswählt, ohne selbst ein Motiv für diese Wahl
zu haben. Der Wille wird folglich — ansatzweise bei Heinrich und
systematisch bei Olivi und Duns Scotus — als Prinzip der Unbestimmtheit

der kausal durchwirkten Natur gegenübergestellt. Die
unbeherrschte Handlung Adams, die ohne Motiv ist, wird zum Paradigma
der willensfreien Handlung, die ohne Ursache ist.136

Die Unmöglichkeit, innerhalb der aristotelischen Handlungstheorie
die erste Sünde zu explizieren, läßt also eine Diskontinuität zutage

treten, die auch von den Zeitgenossen als solche erkannt wurde. Wie
verhält es sich nun mit dem zweiten Faktor der Diskontinuität,
widerspricht die Bindung an das Gute, d. h. die Idee der Autonomie (Uber-

tas), der Zuschreibung von Verantwortlichkeit (liberum arbitrium) im
aristotelischen Sinn? Hat Simon von Tournai recht, wenn er meint,
daß die Sündenfreiheit zwar nützlicher ist für das Seelenheil, aber
nicht im eigentlichen Sinn «frei»?137 Trifft Wilhelm de la Mares Argument

zu, wonach in der Theorie des Aquinaten die tugendhaften
Heiligen, die in ihren Handlungen keiner Überlegung oder Alternativen
bedürfen, der Verantwortlichkeit entbehren müssen?138 Autonomie
bringt ja eine Einschränkung der Handlungsalternativen mit sich,
während Verantwortlichkeit die Existenz eines Möglichkeitsspielraumes

voraussetzt. Einen solchen Widerspruch zu behaupten ist gewiß
ein Trugschluß. Schon Johannes Quidort, ein Verteidiger des Aquina-

135 «Et ex tali principio defectivo potest, malo et bono proposito, praeeligere
malum » Heinrich VON Gent Quodl. I, 16, ed. R. Macken, Leuven 1979, 110

(Henrici de Gandavo Opera Omnia 5); «Homo ergo secundum dictam opinionem
in statu innocentiae peccare non potuit Immo quilibet homo coactus necessaria
ratione fundata ex fide, necesse habet concedere quod nullo errore praecedente in
ratione peccavit ille primus homo, sed directe agendo contra determinatum iudi-
cium rationis rectae.» Quodl. I, 17 (ed. Macken 128f.). Vgl. WILHELM DE LA Mare,
Correctorium fratris Thomae a. 25, 59 u. 82, ed. P. Glorieux, Les premières polémiques

thomistes. 1: Le correctorium corruptorii «Quare», Kain 1927, 107f., 241ff.
und 331 ff. (Bibliothèque thomiste 9).

136 Heinrich von Gent, Quodl. 1,16 (ed. Macken 108).
137 «Arbitrium dicitur liberum dupliciter. Est enim liberum liberum, et liberum

liberatum. Libertas autem libera verior est, sed deterior; libertas vero liberata
minus vera, sed melior.» Disputationes 72, 2, ed. J. WARICHEZ, Louvain 1932, 204f.

(Spicilegium Sacrum Lovaniense 12).
138 WILHELM DE LA Mare, Correctorium fratris Thomae a. 54 (ed. Glorieux 230

[wie Anm. 135]).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 111

ten, entgegnet dem Einwand Wilhelms, daß der Mensch, der nicht
anders als gerecht handeln kann, sich an eine bestimmte Vorstellung
des Guten bindet, weil er selbst die Entscheidung derart getroffen
hat.139 Diese Quasi-Notwendigkeit des Willens darf nicht mit einer
echten Notwendigkeit für den Willen verwechselt werden.140 Im zweiten

Fall ist der Wille unfreiwillig — etwa aufgrund von psychischem
Druck oder innerem Zwang — im Zustand der Notwendigkeit, während

im ersten die Identifikation des Charakters mit dieser
QuasiNotwendigkeit durch eine überlegte Wahl der Lebensziele begründet
ist. Auch die Erlösung durch die Gnade entspricht dem ersten Fall:
Obwohl durch die Befreiung von der Sinnlichkeit die Wahl des Bösen
ausgeschlossen wird, ist die alternative Möglichkeit auch bei den
Engeln und Seligen vorhanden, die verschiedene Handlungsalternativen
auf das vorbestimmte Ziel, die Gottesliebe, hinordnen können. Durch
den MöghchkeitsSpielraum unterliegen die geistigen Wesen nicht der

Naturnotwendigkeit.141
Doch darf man einen Schwachpunkt dieser Synthese nicht

übersehen. Die aristotelische Theorie der Verantwortlichkeit beruht auf
der Unterscheidung zwischen notwendigen und kontingenten
zukünftigen Ereignissen (z. B. ein Sonnenaufgang bzw. eine
Seeschlacht). Da in der sublunaren Sphäre die Kontingenz von
unvorhersehbaren Ereignissen überwiegt, hat die menschliche Überlegung
einen Spielraum: Denn wüßte man mit Gewißheit heute schon, ob

morgen eine Seeschlacht stattfinden wird, ist die Überlegung, ob man
z. B. an ihr teilnehmen solle, sinnlos. Die alternative Möglichkeit ist
in der peripatetischen Theorie eine Folge der auf Kontingenz
basierenden Fähigkeit zur Überlegung.142 Bei Engeln wird wegen ihrer
unvollkommenen Kenntnis der Zukunft dieser Spielraum noch
gewahrt143, bei Gott hingegen verschwindet er unter der Voraussetzung

139 JOHANNES Quidort VON Paris, Correctorium corruptorii «Circa» a. 50, ed. J.-
P. Muller, Rom 1941, 261 (Studia Anselmiana 12/13). Ähnlich bereits Alexander
VON Aphrodisias, De fato XXVII (ed. Zierl 107 [wie Anm. 94]).

140 E. TUGENDHAT, Korreferat zu H. Frankfurt: «On the Necessity of Ideals»,
in: Ders., Philosophische Aufsätze 464—467 (wie Anm. 133).

141 «Quicumque autem eorum quae potest facere quaedam facit et quaedam
non facit, agit per electionem voluntatis, et non per necessitatem naturae.» Summa
contra gentiles II, 23 (EL 13, 324).

142 M.J. White, Agency and Integrality. Philosophical Themes in the Ancient
Discussion of Determinism and Responsibility, Dordrecht 1985 (Philosophical
Studies Series in Philosophy 32).

143 Thomas von Aquino, ST I, 57, 3 (EL 5, 74f.).



112 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

seines unfehlbaren Wissens. Seine Willensfreiheit gründet Thomas
zufolge allein darin, daß der göttliche Wille mit keiner der verschiedenen

alternativen Schöpfungsmöglichkeiten notwendig verbunden
ist. Doch warum, so fragt Wilhelm von Ockham, verhält sich der

göttliche Wille im Modus der Kontingenz zur Schöpfung?144 Ist dies

nicht deshalb der Fall, weil den göttlichen Willen kein Grund (causa)

zu der einen oder anderen Alternative disponiert?145 Und dann wäre
man bei der These angelangt, der von Motiven getrennte Wille sei ein
die Kausalkette durchbrechendes Prinzip, das durch seine immanente
Kontingenz und Selbstverursachung die Handlung zu einer freien
werden läßt.

Es überrascht daher nicht, daß die Theorie des indeterministischen

Voluntarismus, die anstelle der aristotelischen, handlungstheoretischen

Deutung der Willensfreiheit eine metaphysische Begründung

setzt, bei der an Augustinus orientierten Tradition derartigen
Anklang gefunden hat. Denn zwei Dilemmata erschwerten eine
Identifikation von JtpoatpecTiç und liberum arbitrium: Sowohl die Möglichkeit

der ersten Sünde wie die Freiheit Gottes sind in der Theorie des

indeterministischen Voluntarismus besser gewährleistet. Die
gegenwärtige Debatte darüber, ob Handlungsgründe zugleich Ursachen für
den Willen sind, ist ein Erbe dieser historischen Entwicklung.146

Mit Thomas von Aquino ist die Geschichte der Verbindung von
Verantwortlichkeit und Autonomie keineswegs beendet. Obwohl
wenige Jahre nach dem Tod des Aquinaten Petrus Johannis Olivi wie
kein anderer vor oder nach ihm auf der Unterscheidung der beiden
Fragestellungen bestanden und die Verwirrung Anselms getadelt
hat147, erlebt die Verbindung der zwei Freiheitsbegriffe besonders in

144 Wilhelm von Ockham, Sent. I, d. 43, 1 (Opera theologica IV, ed. G.I.
Etzkorn/F.E. Kelley, St. Bonaventure 1979, 626). Zur Unvereinbarkeit von
Allwissen und Verantwortlichkeit: D.C. DENNETT, Elbow Room. The Varieties of
Free Will Worth Wanting, Cambridge (Mass.) 1984, ch. 6.

145 Dazu bekennt sich auch Thomas (ST I, 19, 5 [EL 4, 239]), doch ohne damit
das liberum arbitrium Gottes zu begründen.

146 Vgl. D. DAVIDSON, Handlung, Gründe und Ursachen, in: DERS., Handlung
19-42 (wie Anm. 15, erstmals 1963); D.C. DENNETT, Elbow Room 43—47 (wie
Anm. 144).

147 «Quod [sc. definitio ab Anselmo data] non solum est erroneum et contra
catholicam fidem, sed etiam communi iudicio omnium auferret nobis magnam
partem nostrae libertatis. Sic libertas dicitur aequivoce de potentia liberi arbitrii
et de accidentali habitu eius, scilicet de habitu gratiae vel gloriae.» PETRUS

JOHANNIS Olivi, Sent. II, 41 (ed. Jansen [wie Anm. 14], 697).



Verantwortlichkeit und autonomes Handeln 113

der Diskussion um die Indifferenztheorie von Molina und Suärez eine
Renaissance. So wenden Gibieuf und Jansenius gegen die
Indifferenztheorie des Jesuiten Molina ein, daß die Befestigung im Guten bei
Gott und den Seligen der Indifferenz widerspreche und ihnen daher
die Willensfreiheit abzusprechen wäre.148 In leicht veränderter Form
wiederholt Descartes dieses Argument in der vierten Meditation.
Dort läßt Descartes die libertas indifferentiae zwar für den Menschen
gelten, um so einen Zusammenhang zwischen Willensfreiheit und
dem Ursprung des Bösen zu konstruieren. Da man aber desto freier
ist, umso mehr man sich an das Gute bindet und vernunftgemäß handelt,

schwenkt Descartes zum Konzept der Autonomie um: Die
Indifferenz zwischen verschiedenen Wahlmöglichkeiten, der niedrigste
Freiheitsgrad, wird durch die vernunftgemäße Freiheit, in der kein
Raum für Überlegung oder indifferente Wahl bleibt, aufgehoben.149

Ahnlich wie Gibieuf und Jansenius, die die Konzeption der
Jesuiten deshalb diskreditieren, weil sie der menschlichen Freiheit mehr
Platz einräume als der göttlichen Gnade, fürchten die philosophischen

Deterministen durch die Indifferenztheorie die Gefährdung des

Prinzips vom zureichenden Grunde. Nach Leibniz etwa ist mit der
Kausalität nur die Freiheit der Spontaneität verträglich, wonach wir
dann frei handeln, wenn unsere Handlungen aus dem Wesen der
menschlichen Natur folgen. Und weil sich der Mensch von den anderen

Lebewesen durch die Vernunft unterscheidet, sind unsere
Handlungen frei, wenn sie von der Vernunft geleitet werden. Mit dieser
wünschenswerten Freiheit sollen wir uns, so Leibniz, zufrieden geben
und nicht eine Freiheit einfordern, mit der man nur Schaden
anrichte.150 Wie Leibniz argumentiert auch Spinoza, der in seinem
deterministischen Universum nur für Vernunftfreiheit Platz findet.151

Diese Versöhnung von Freiheit und Notwendigkeit in der
Vernunftfreiheit wurde ermöglicht, weil die Erbsünde, deren Explikation
seit Augustinus ein Konzept moralischer Verantwortlichkeit erforderte,

als philosophische Erklärung für das Übel dieser Welt fallen-

148 Vgl. E. GlLSON, La liberté chez Descartes et la théologie, Paris 1913, 302ff.
149 Meditationes in prima philosophia IV (Œuvres de Descartes VII, ed. C. Adam/

P. Tannery, Paris 1904, 57f.). Zum Hintergrund dieses Textes: GlLSON, La liberté
31 Off. (wie Anm. 148).

150 Initia et specimina scientiae novae generalis (Die philosophischen Schriften des
G.W. Leibniz VII, ed. C.J. Gerhart, Berlin 1890, 108-111).

151 Ethica I def. 7; IV prop. 67ff.; V, ed. B. Lakebrink, Stuttgart 1977, 4; 580ff.;
618ff.



114 Verantwortlichkeit und autonomes Handeln

gelassen wurde. Die Idee der Verantwortlichkeit wird somit aus dem
Inhalt des Freiheitsbegriffes verdrängt.

Anders als in England, wo die Idee der Vernunftfreiheit vom
Begriff der politischen Freiheit verdrängt wird152 und die Freiheit der
Spontaneität als eine bestimmte von der Lenkung durch Motive
gekennzeichnete Art natürlich-kausalen Geschehens begriffen wird153,

setzt sich in der deutschen Philosophie durch die Rezeption des

«göttlichen Spinoza» (Herder) auf lutheranischem Fundament die
Bedeutung von Freiheit als Vernunftfreiheit durch. So gibt es für Herder
keine Wahlfreiheit; Freiheit ist nur dort, «wo der Geist des Herren ist.
Je tiefer, reiner und göttlicher unser Erkennen ist, desto reiner, göttlicher

und allgemeiner ist unser Wirken, mithin desto freier unsere
Freiheit.»154 Bei Kant soll zwar die transzendentale Idee der Freiheit
den Menschen in seiner Verantwortlichkeit vor einem umfassenden
Determinismus schützen, die daraus abgeleitete praktische Freiheit
des Willens setzt er jedoch mit vernunftgemäßem Handeln gleich.155
Moralische Verantwortlichkeit ordnet Kant dem Begriff der «Willkür»
zu.

152 THOMAS Hobbes, Leviathan II, c. 21, ed. C.B. MacPherson, London 1968,
261.

153 David Hume, A Treatise of Human Nature II, p. 3, s. 1-3, ed. E.C. Moss-
ner, London 1984, 447ff.

154 Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele. Bemerkungen und
Träume (Herders sämtliche Werke VIII, ed. B. Suphan, Berlin 1892, 202f.).

155 Kritik der reinen Vernunft B 561ff. (A 533ff.) (Kants gesammelte Schriften
III, hg. von der Ak. der W. in Berlin, Berlin 1911, 362ff.); Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten BA 97ff. (ebd. IV, 446ff.).


	Verantwortlichkeit und autonomes Handeln : zur Entwicklung zweier Freiheitsbegriffe von Augustinus bis Thomas von Aquino

