Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Die Konstruktion prophetischen Sprechens : Hildegards Sicht der
eigenen Rolle als Autorin

Autor: Kihne, Udo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761215

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UDp0O KUHNE

Die Konstruktion prophetischen
Sprechens

Hildegards Sicht der eigenen Rolle als Autorin*

Einmiitig weist die mediivistische Forschung Hildegard von Bingen
einen besonderen Platz zu, sieht sie in einer Art Ausnahmeposition,
die von Singularitit oder zumindest Exzentrizitit gepragt ist. Spezia-
listen unterschiedlicher Fachrichtung konstatieren, je auf ithrem Ge-
biet, den Sondercharakter von Hildegards Leben, Wirken und Schrif-
ten: Die gesuchte Ratgeberin der GroBen (nach Ausweis ithrer Kor-
respondenz) und o6ffentliche Mahnerin (auf Predigtreisen) verfiige
Uber die wirksamsten Medien ihrer Zeit, Brief und Predigt, gleich-
wohl iber kein Lehramt, besitze (als Frau) keine Lehrbefugnis.! Aus
selbigem Grund stehe ithre Theologie, wenn denn hier iberhaupt von
Theologie zu sprechen wire, abseits jeder Schultheologie, sei nicht
Theologie der Begriffe, sondern Theologie der Bilder.? Vergleichbar
lasse sich fragen, ob und gegebenenfalls aufgrund welcher ihrer
Schriften Hildegards Schaffen in einer Darstellung der mittelalterli-
chen Philosophie zu berticksichtigen sei. Inwieweit sind aber die da-
fir ins Auge zu fassenden Texte authentisch??® Der Eindruck, Hilde-

* Fritz Wagner zum 14. Juli 1999

! Vgl. Christel MEIER, «Von der «Privatoffenbarung zur 6ffentlichen Lehrbe-
fugnis. Legitimationsstufen des Prophetentums bei Rupert von Deutz, Hildegard
von Bingen und Elisabeth von Schénau», in: Gert MELVILLE/Peter VON MOOS
(Hgg.), Das Offentliche und Private in der Vormoderne, Kéln-Weimar-Wien 1998,
97-123, hier 109 (Norm und Struktur 10).

2 So, sinngemiB, Peter WALTER, «Die Theologie der Hildegard von Bingen»,
in: Hans-Jirgen KOTZUR (Hg.), Hildegard von Bingen 1098-1179, Mainz 1998,
204-208, hier 204.

3 Vgl. Loris STURLESE, Die deutsche Philosophie im Mittelalter. Von Bonifa-
tius bis zu Albert dem GroBen (748-1280), Minchen 1993, 206: «Eine [...] legi-
time Frage ist, inwiefern Hildegard in eine Philosophiegeschichte gehdren kann»,
und 208: «Dennoch bin ich davon lberzeugt, daBB die «deutsche Prophetin> in die-



68 Die Konstruktion prophetischen Sprechens

gards Werk entziehe sich jeder gingigen Kategorisierung, wie er sich
in den zitierten Urteilen spiegelt, beriihrt im Kern offenbar die Frage
nach dem Status und der Autoritit dieses Werks.

Dies bestitigt Hildegards Selbsteinschitzung, die vermutlich be-
reits dem Streben der Visionirin nach offizieller, papstlicher Aner-
kennung ihrer Sehergabe und ihrer Schau eine Grundlage bot, dann
aber fir uns in den Texten selbst prignanten Ausdruck findet. Dabei
wird sogleich erkennbar, dal3 Hildegard hier keiner ganz entlegenen
Debatte Stimme gibt; vielmehr lassen sich thre AuBBerungen anderen
mittelalterlichen Reflexionen iber literarisches Handeln zuordnen,
sofern diese ebenfalls im Autor nicht schlichtweg einen Textprodu-
zenten erblicken, sondern zuerst den Triger einer auctoritas, welche
sich im Wahrheitsanspruch, in Geltung, Qualitit und Verantwortung
des Literaten manifestiert.

Zu Hildegards Zeit fehlt es freilich lingst nicht mehr an Versu-
chen, die Titigkeit von Autoren, nicht lediglich ithren Status, priziser
als zuvor zu beschreiben und dabei insbesondere auf unterschiedli-
che Formen des Umgangs der Literaten mit vorgingigem Material,
Bezugstexten also, zu achten. In der Folge derartiger literaturtheore-
tischer Uberlegungen und Differenzierungen, wie man sie vornehm-
lich im schulischen Kommentarwesen antrifft, treten feingliedrige
Spezifikationen der Autorrolle zutage, werden Grade der Autorschaft
bestimmt, so daB3 schlieflich die Eigenschaft, <Autor im vollen Sinne
zu sein, lediglich einem Teil der schriftstellerisch Tdtigen zutreffen-
derweise zukomme. Als prominentes Beispiel einer solchen auf der
Annahme von vielfiltigen und kontinuierlichen Wechselwirkungen
zwischen Produktions- und RezeptionsprozeB beruhenden Auto-
rentypologie kennt man den von Alastair Minnis in seinen grundle-
genden Arbeiten zum mittelalterlichen Verstindnis von Autorschaft
mehrfach gebithrend gewtiirdigten Passus im Prooemium von Bona-
venturas gegen Mitte des 13. Jahrhunderts entstandenen Kommentar
zu den Sentenzen des Petrus Lombardus.* Bei Erorterung der Frage,

sem Buch nicht fehlen darf.» Ins Zentrum seiner Betrachtung riickt Sturlese dann
die «beiden duBerst wichtigen wissenschaftlich-medizinischen Werke» (208), Texte
also, «die am wenigsten sicher sind, das heilt von denen noch niemand gezeigt
hat, daB sie ganz von Hildegard stammen, und die in keiner anstindigen Ausgabe
vorliegen» (Kurt FLASCH, Wenn Hildegard die Stimme hob, hatten die Priester
nichts zu lachen, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung Nr. 86 vom 14.4.1998, 42).

4 Alastair . MINNIS, Late-Medieval Discussions of compilatio and the Réle of
the compilator, in: Beitrige ur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 101 (1979)
385-421, hier 415f.; DERS., Medieval Theory of Authorship. Scholastic Literary



Die Konstruktion prophetischen Sprechens 69

ob der Theologe Petrus als Autor (prologtechnisch ausgedriickt: als
causa efficiens) des Sentenzenwerks zu gelten habe oder, so die impli-
zite Alternative, ob Gott selbst ihm (wie den Theologen tberhaupt,
denen ja stets Gottes Wort materia ist) diese Rolle streitig mache,
unterscheidet der Franziskaner prinzipiell vier denkbare Rollen im
Umgang mit dem geschriebenen Wort, die vom bloBen Schreiber
(scriptor) iber den Kompilator und den Kommentator zum awctor,
Autor (im engeren Sinne) fihren. Als distinktives Merkmal dieser
Rollen fungiert das fiir die jeweilige literarische Arbeit mafBgebliche
Verhiltnis zwischen Eigenanteil (s#4) und Fremdanteil (a/iena) in den
Moglichkeiten von Hinzufiigung (addendo) und Abinderung (mut-
ando). Der Schreiber (als Kopist) macht Eigenes nicht geltend: scrébit
aliena, nibil addendo vel mutando. Von ihm hebt sich der Kompilator
durch Fremdzusitze ab (scribit aliena, addendo, sed non de suo). Subsidiar
bereits selbstverantwortlich arbeitet der Kommentator, wenn er zu
einem gegebenen priponderanten fremden Text eigene Erliuterun-
gen formuliert (scribit aliena et sua, sed aliena tamquam principalia, et sua
tamquam annexa ad evidentiam). SchlieBlich kann selbst der <Voll-Auton
nicht auf fremdes Gut, nimlich ad confirmationem, verzichten. Fir den
autonomen> Autor findet sich hiernach (wie wir das erwarten) im
Mittelalter kein Platz. Der mittelalterliche Autor steht nach Bona-
ventura vielmehr stets in einer Traditionskette und insofern in einer
Nachfolgebeziehung. Dennoch dirfen wir in ithm, z. B. in Petrus
Lombardus, den de suo schopferischen Autor erblicken, auch wenn
wir in dessen Schriften, so resimiert Bonaventura, mu/lta dicta aliorum
vorfinden: hoc non tollit Magistro auctoritatem. Bonaventuras relationale
Bestimmung von Autorschaft, so eng sie angelegt scheint, da sie al-
lein vom Wissenschaftler im durchaus engen Sinn, strikt sogar nur
vom Theologen als gedachtem Verfasser eines Textes ausgeht, aber
eben doch modellhaft, eroffnet weite, iber das Mittelalter hinauswei-
sende Perspektiven, indem sie thre Systematik konsequent aus dem
Spannungsverhiltnis von Fremd und Eigen, Alt und Neu, Tradition
und Originalitit entwickelt und sich dabei einer literaturgeschichtli-
chen Kategorie verpflichtet sieht. Doch ist in Erinnerung zu rufen,

Attitudes in the Later Middle Ages, Aldershot 21988, 94f. Vgl. auch Jan-Dirk
MULLER, «Auctor — actor — author. Einige Anmerkungen zum Verstindnis vom
Autor in lateinischen Schriften des frithen und hohen Mittelalters», in: Felix Ph.
INGOLD/Werner WUNDERLICH (Hgg.), Der Autor im Dialog. Beitrige zu Auto-
ritit und Autorschaft, St. Gallen 1995, 17-31, hier 24f. Text: S. Bonaventurae
Opera omnia, Bd. 1, Quaracchi 1882, 14f



70 Die Konstruktion prophetischen Sprechens

daBB man von alters her und insbesondere auch im 12. Jahrhundert
bei der Erfassung schriftstellerischer Tatigkeit Fremdgut und Eigen-
schépfung wahrzunehmen und in Betracht zu ziehen wuBte. Ganz
im Sinne von Bonaventuras Leitidee beschreibt etwa Konrad von
Hirsau in seinem aus der ersten Hailfte des 12. Jahrhunderts stam-
menden «Dialogus super auctores», einem Lehrgesprich zwischen
magister und discipulus, die Aufgabe von Kommentatoren: obscura dicta
aliorum dilucidare> Und Gilbert von Poitiers stellt in der Einleitung
seines Kommentars zur Schrift «De trinitate» des Boethius jenen
Verfassern, qui sententiam propriam ferunt, d. h. auctores, zwei Gruppen
von /Jectores gegenuber, gui referunt alienam. Zu diesen gehoren einer-
seits recitatores (qui eadem auctorum verba et ex ipsorum causis eisdem pro-
nuntiant), andererseits interpretes (qui obscure ab auctoribus dicta nocioribus
verbis declarant), Kommentatoren wie Gilbert selbst.S

Das Schaffen Hildegards von Bingen als Autorin vermdgen der-
artige Autor-Konzeptionen aus Hildegards und spiterer Zeit auf den
ersten Blick nur wenig zu erhellen, scheinen es gar nicht zu beriih-
ren, sehen wir die Visionirin doch einem spezifischen Autorinnenty-
pus angenihert, welcher von der Figur einer begnadeten mulier reli-
giosa ausgeht, «die — im Rahmen eines Nonnenkonvents oder dn der
Welt auBerhalb der Ordensklausur — ein striktes Leben der Abge-
schiedenheit und Selbstkasteiung, der humilitas und wechselnden
Gotteserfahrungen fiihrt und nach langen Jahren der Askese, der
korperlichen Leiden und Visionen ihre gottlichen Begnadungen nie-
derschreibt oder aufzeichnen liBt; eine Autorin wider Willen, die
nicht aus eigener Initiative, sondern im Gehorsam gegeniiber Gottes
Befehl bzw. der Aufforderung ihres Beichtvaters aus der Abgeschie-
denheit ihrer vita religiosa heraustritt, um mit der Niederschrift threr
Gnadenerfahrungen, thres Lebens der Askese und géttlichen Wunder
das gnadenvolle Wirken Gottes in der Welt zu dokumentieren. Sie
prisentiert sich als eine illiterate Autorin, die ihre fehlende Bildung,
ithre literarische Unfihigkeit betont und keinerlei literarische Ambi-
tionen verfolgt, vielmehr — als Sprachrohr Gottes — mit der Unter-
stiitzung ihres Seelsorgers entscheidende Stationen und spezifische

> R.B.C. HUYGENS (Hg.), Accessus ad auctores, Bernard d’Utrecht, Conrad
d’Hirsau: Dialogus super auctores, Leiden 21970, 75.

6 Nikolaus M. HARING (Hg.), The Commentaries on Boethius by Gilbert of
Poitiers, Toronto 1966, 54 (Studies and Texts 13).



Die Konstruktion prophetischen Sprechens 71

Ausdrucksformen ihres spirituellen Lebens aufzeichnet.»’ Die so
skizzierte Rollenfigur hat Anteil nicht an der Literaturgeschichte,
sondern an der Heilsgeschichte, empfingt ihre Dignitit aus der Arti-
kulation von Gottes Wort, was zur volligen Aufgabe, zum Verlust ei-
gener Autorschaft filhren mag: Gott selbst iibernimmt die Rolle des
Autors. Dementsprechend wird beispielsweise im accessus-artigen Teil
des Prologs zur lateinischen Ubersetzung von Mechthilds von Mag-
deburg «FlieBendem Licht», die bald nach Mechthilds Tod und gewi3
vor 1298 entstand, beim Stichwort auctor nur die Trinitit als Autor
der Offenbarungen genannt, nicht auch Mechthild selbst.® So weit
hitte man nicht gehen miissen; aus der mittelalterlichen Bibelkom-
mentierung kennen wir die Praxis, die Autorrolle nach causa efficiens
movens (Gott) und causa efficiens operans (Prophet) aufzugliedern.

Literaturentstehung im Inspirationsvorgang kann durch Autor-
bilder in Handschriften anschaulich werden; fir Hildegard findet
man eine entsprechende Darstellung im Luccaer Codex: die Autorin
als «Instrument eines gottlich gelenkten Aufschreibprozesses»?, ihr
gegeniiber und nachgeordnet, von eigenem Architekturrahmen ge-
trennt, der Schreiber als Dokumentarist.

Die Mystikerin, gleichviel, ob sie sich volkssprachig oder latei-
nisch ausdrickt, steht also zwar in einer grundsitzlich anderen Tra-
ditionslinie als jene Autoren, an die etwa Bonaventura dachte, als er
seine Klassifikation autorschaftlichen Handelns zum Kern einer kon-
zisen Literaturpragmatik bestimmte, doch stellen sich bei geschicht-
licher Analyse mancherlei Konvergenzen ein: Statt dal3 beispielsweise
ein volkssprachlicher Dichter durch zugewonnene Gelehrtheit mit
lateinischen Verfassern konkurriert, kann er sich, wie etwa Wolfram,
programmatisch gegen jede Buchgelehrsamkeit wenden. «An die Stel-
le des Buchgelehrten tritt nun der ungebildete Laie, der seine Kunst
nicht dem Wissen, sondern jener poetischen Kraft verdankt, die im

7 Ursula PETERS, «Hofkleriker — Stadtschreiber — Mystikerin. Zum literarhi-
storischen Status dreier Autorentypen», in: Walter HAUG/Burghart WACHINGER
(Hgg.), Autorentypen, Tibingen 1991, 42f. (Fortuna vitrea 6).

8 Vgl. Nigel F. PALMER, «Das Buch als Bedeutungstriger bei Mechthild von
Magdeburg», in: Wolfgang HARMS/Klaus SPECKENBACH (Hgg.), Bildhafte Rede
in Mittelalter und frither Neuzeit. Probleme ihrer Legitimation und ihrer Funk-
tion, Tibingen 1992, 217-235, hier 218f.

? Horst WENZEL, «Autorenbilder. Zur Ausdifferenzierung von Autorenfunk-
tionen in mittelalterlichen Miniaturen», in: Elisabeth ANDERSEN/Jens HAUSTEIN
e.a. (Hgg.), Autor und Autorschaft im Mittelalter. Kolloquium MeiBen 1995, Ti-
bingen 1998, 1-28, hier 8 (dazu Abb. 12 auf 25).



72 Die Konstruktion prophetischen Sprechens

Menschen wirkt und die letztlich mit der Gotteskraft identisch ist,
die die ganze Schopfung durchdringt. Das fihrt in der Wolfram-
Nachfolge zu einer neuen Dichter-Rolles, zum Typus des inspirier-
ten Laiendichters.»!® Auch der Autor im vollen Sinn, wie er uns aus
differenzierender Betrachtung literarischer Arbeitsweisen prisentiert
wird, auctor nach Bonaventuras Nomenklatur, mag dem gottlichen
Autor in instrumentaler Weise dienen, denn es sei klar, so Bonaven-
tura augenzwinkernd, daBl Gott das Sentenzenwerk des Petrus
Lombardus nicht mit eigener Hand (digsfo su0) geschrieben habe. Ein
Dichter kann sogar in nachdriicklicher Selbststilisierung seine Autor-
rolle im Verlauf eines literarischen Werks wechseln, wie es Alanus
von Lille in seinem «Anticlaudianus» vorfiihrt, wenn er an zentraler
Stelle des Gedichts, prizise in der Mitte des Texts, oder, inhaltlich
(und damit treffender) gesprochen: dort, wo Prudentia auf ihrer
Himmelsreise ithrem Ziel, Gott, sich anndhert, also ihrerseits die
Sphiren entscheidend wechselt, Apoll die (im Prolog begriindete)
Gefolgschaft aufkiindigt und im Wege etner invocatio um gottliche In-
spiration nachsucht. Dabei legt Alanus seine einstige Dichterrolle
programmatisch nieder (5,268f. fotumque poetam deponens), an die Stelle
poetischen Gestaltens tritt prophetisches Sprechen (269 wsurpo michi
nova verba prophete). Dann konne man ihn nicht weiterhin, so fiigt Ala-
nus hinzu, als Autor des Gedichts ansehen, nicht einmal mehr als
Schreiber (273 non scriba vel actor), vielmehr bloB noch als Griffel (276
calamus), Instrument des gottlichen Autors.!

Der Autorschaft Hildegards von Bingen liegen bekanntlich gott-
liche Schreibauftrige zugrunde, welche die Visionirin jeweils in der
thr gemilBen Form, als Visionen erfihrt, mit denen sich jene aus le-
bendigem Licht hérbar werdende himmlische Stimme einfiihrt, die

10 Walter HAUG, Literaturtheorie im deutschen Mittelalter von den Anfingen
bis zum Ende des 13. Jahrhunderts, Darmstadt 21992, 190.

11 Robert BossuAT (Hg.), Alain de Lille: Anticlaudianus. Texte critique avec
une introduction et des tables, Paris 1955, 131 (Textes philosophiques du Moyen
Age 1). Vgl. dazu Peter DRONKE, Dante and Medieval Latin Traditions, Cam-
bridge 1986, 8-14; Christoph HUBER, Die Aufnahme und Verarbeitung des Ala-
nus ab Insulis in mittelhochdeutschen Dichtungen. Untersuchungen zu Thoma-
sin von Zerklaere, Gottfried von StraBburg, Frauenlob, Heinrich von Neustadt,
Heinrich von St. Gallen, Heinrich von Miigeln und Johannes von Tepl, Minchen
1988, 80-85 (MTUDL 89); Friedrich OHLY, Metaphern fir die Inspiration, in:
Euphorion 87 (1993) 119-171, hier 130f. (131: «Der Wechsel des Themas vom Ir-
dischen zum Himmlischen bringt eine Art von Gattungswechsel mit sich und
damit einen gattungsgebundenen Wechsel auch der Auffassung vom Dichtem).



Die Konstruktion prophetischen Sprechens 73

als Deutungsinstanz inspirierter Textualitit prisent bleibt und eine
Art Korrespondenzverhiltnis zwischen visionirer Bildlichkeit und
entschliisselnder Audition begriindet, das man weithin in Analogie
(und Differenz) zu schriftexegetischen Verfahren oder auch zur kom-
mentierenden ErschlieBung integumentaler Dichtung beschreiben
konnte. Hildegard selbst legt derartige Seitenblicke nahe, wenn sie in
der ihrem Erstling «Scivias» vorangestellten sog. «Protestificatio»
beschreibt, wie sie geistinspiriert zu hochstem Verstindnis der Bibel
gelangte, ohne doch tuber eine interpretatio verborum des Bibeltexts
auch nur annihernd zu verfigen.'? Die striktem Stufendenken ver-
pflichtete mittelalterliche arfes-Padagogik mit der Zielvorgabe eines
kontinuierlichen Aufstiegs vom Leichten zum Schwierigen, Kern wohl
jeder Pidagogik, in deren Rahmen sich dem Anfinger etwa (man
denke an den «Anticlaudianus»-Prosaprolog!®) der Litteralsinn von
Texten erschlieBe, dem Fortgeschrittenen moralis instructio offenstehe,
allein dem perfectus jedoch die Allegorie zuginglich sei, wird hier von
externer Warte grandios auBer Kurs gesetzt. In ithrem Brief an
Bernhard von Clairvaux aus dem Jahr 1147, also aus der Entste-
hungszeit von «Scivias», wullte Hildegard den Gegensatz zwischen
threm Status einer indocta simplicitas als Voraussetzung prophetischer
Einsicht und traditionellem Literatentum noch stirker zu akzentuie-
ren:!* die gottliche Flamme habe ihr den Sinn der Bibel erschlossen,
doch verfige sie, Hildegard, nicht einmal uber /Jtteras in Teutonica lin-
gua, also Uber Schriftgebrauch unterhalb der arfes-Ebene. Sie besitze,
will Hildegard damit sagen, eine andere Art von Gelehrsamkeit, «hin-
ter der das menschliche magisterium zuriickbleibt»'®, sie sei indocta,
doch docta vera visione. '

Entsprechend dem markanten Gegensatz zwischen magistralem
und prophetischem Textverstindnis konstituiert sich auf dem Feld
der Textproduktion ein spezifischer, der Prophetenrolle korrespon-
dierender Werktyp, der eine dezidierte Absage an schulrhetorische
Doktrinen zur Voraussetzung hat. Soweit es Hildegard betrifft, hat

12 Adelgundis FUHRKOTTER/Angela CARLEVARIS (Hgg.), Hildegardis Scivias,
Turnhout 1978, 4 (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis 43).

13 BOSSUAT (wie Anm. 11), 56.

4 Lieven VAN ACKER (Hg.), Hildegardis Bingensis Epistolarium, pars prima,
Turnhout 1991, 4 (CCCM 91).

15 Christel MEIER, Eriugena im Nonnenkloster? Uberlegungen zum Verhiltnis
von Prophetentum und Werkgestalt in den figmenta prophetica Hildegards von Bin-
gen, in: Friihmittelalterliche Studien 19 (1985) 466—497, hier 475.



74 Die Konstruktion prophetischen Sprechens

Christel Meier wiederholt auf die programmatische Feststellung der
Visionirin gleich am Beginn der «Protestificatio» verwiesen, wonach
das Werk verfal3t werde non secundum os hominum, nec secundum intellec-
tum humanae adinventionts, nec secundum voluntatem humanae compositionis.\®
«Damit formuliert sie die Absage an die drei Hauptteile der mensch-
lichen Ars scribendi, an Inventio-, Dispositio- und Elocutio-Lehre. Thr
Werk soll — entsprechend seiner himmlischen Materie — gleichsam
nach einer dieser gemiBBen gottlichen Poetik geschrieben werden. [...]
Die Visionsschrift soll also den geschauten mirabilia Dei angemessen
Form verlethen. Damit ist eine neue Forderung an das gpfum formu-
liert, aber dies im kontrastiven Rickbezug auf die rhetorische
Lehre.x»!?

Bei niherem Zusehen lifit sich ein derartiger kontrastiver Riick-
bezug auf (im weitesten Sinne) literaturtheoretische Kategorien als
weiterer Baustein einer gewissermallen megativen Poetologie> auch in
Hildegards Sicht ihrer Rolle als Autorin wahrnehmen — vielleicht
wire genauer von Rolle als Prophetin zu sprechen, stellt doch die Be-
zeichnung «Autorin» bereits einen solchen Riickbezug dar.

Wenn uns Hildegard am Beginn ihrer groBen Visionswerke je-
weils davon berichtet, wie und mit welchem Wortlaut die himmlische
Stimme ihr den offenbar werkbezogenen und daher initial stets er-
neuerten Schreibauftrag erteilt, bleibt nicht im Zweifel, daB3 die Vi-
sioniarin als Mittlerin gottlicher auctoritas zu betrachten ist, sich selbst
so betrachtet. Dic ergo etiam et nunc secundum me, et non secundum te; et
scribe secundum me, et non secundum te — so hort sie es zum Auftakt der
zweiten Schrift dieser Werkgruppe, des «Liber vitae meritorum.»!8
Berticksichtigt hier die werkstiftende Formel verschiedene denkbare
Auﬁerungsweisen, mundliche und schriftliche, Sagen und Schreiben,
so finden wir an entsprechender Stelle von «Scivias» und des «Liber
divinorum operum» eine andere Akzentuierung. Scribe ea non secundum
te nec secundum alium hominem, sed secundum voluntatem scientis, videntis et
disponentis omnia, so heillt es in der «Protestificatio» von «Scivias».!

16 Scivias (wie Anm. 12), 3.

17 Christel MEIER, «U? rebus apta sint verba. Uberlegungen zu einer Poetik des
Wunderbaren im Mittelalter», in: Dietrich SCHMIDTKE (Hg.), Das Wunderbare in
der mittelalterlichen Literatur, Goppingen 1994, 37-83, hier 44 (Goppinger Ar-
beiten zur Germanistik 606).

8 Angela CARLEVARIS (Hg.), Hildegardis Liber vite meritorum, Turnhout 1995, 9
(CCCM 90).

Y Scivias (wie Anm. 12), 3.



Die Konstruktion prophetischen Sprechens 75

Angesichts der gottlichen Autorschaft wird hier Hildegards Autor-
rolle auf eine Weise negativ bestimmt, eingeschrinkt und goéttlichem
Sprechen zugeordnet, die ich als Reflex zeitgendssischer Diskussio-
nen uber Autoritit und Autorschaft innerhalb der mittelalterlichen
Literaturtheorie ansehen mochte, wie ich sie eingangs skizziert habe.
Hildegard signalisiert uns, eine Scheidung allein nach gottlichem und
menschlichem Autor kénne man wohl im 12. Jahrhundert als unzu-
reichend empfinden, da seinerzeit der Schriftsteller (im weitesten
Sinne) lingst nicht mehr einem einheitlichen Rollenprofil entsprach,
weil er nimlich entsprechend den Erfordernissen einer sich zuneh-
mend ausdifferenzierenden und spezialisierenden Schriftlichkeit an
hochst unterschiedlichen Verfahren der Textproduktion mit immer
neuen Mischungsverhiltnissen von Vorgefundenem und Eigenem
Anteil gewinnen konnte und in diesem Sinne etwa secundum alium ho-
minem schrieb. Am Schlufl der «Protestification» wird die von Hilde-
gard vorher schon formulierte Absage an rhetorische inventio wieder-
aufgenommen, jetzt freilich vor dem Hintergrund denkbarer Verfas-
seranteile: Ez dixi et scripsi haec non secundum adinventionem cordis mei aut
ullins hominis.®® Ganz entsprechend finden wir den Schreibauftrag im
Prolog des «Liber divinorum operum» formuliert: scribe ista non se-
cundum cor tuum, sed secundum ltestimonium meum, [...| nec per te inventa nec
per alium hominem premeditata.?!

Ein zweiter Aspekt von Hildegards Autorrolle, der sich im Kon-
trast zu einem gingigen literaturgeschichtlichen Modell wohl genauer
fassen lieBe, betrifft den Platz der im Prophetenamt stehenden Vi-
siondrin in der Reihe der Propheten. Bekanntermallen kommt das
literarische Prinzip der Nachahmung (imstatio) in Antike und Mittel-
alter keineswegs nur im Wirklichkeitsbezug von Dichtung und deren
Naturnachahmung zur Geltung, sondern wirkt daneben als traditi-
onsbildende Kraft (imitatio auctorum), an welcher ein Literat sich stir-
ken mag, die thn jedenfalls zu eigener Positionsbestimmung einliadt
oder sogar zu besonderen Leistungen, zum Bessermachen anreizt

20 Ebd., 6.

21 Albert DEROLEZ/Peter DRONKE (Hgg.), Hildegardis Bingensis Liber divinorum
operum, Turnhout 1996, 45 (CCCM 92). Mit der Befolgung eines derart formu-
lierten gottlichen Schreibauftrags hebt sich Hildegard von unautorisierten Pseu-
dopropheten ab, die, so Gebeno von Eberbach im Speculum futurorum temporum sive
Pentachronon, einem wichtigen Zeugnis der Hildegard-Rezeption aus der ersten Half-
te des 13. Jahrhunderts, «frivola quaedam non per Dei Spiritum, sed de suo corde

prophetarunt» (Joannes Baptista PITRA [Hg.], Analecta sacra, Bd. 8, Montecassino
1882, 484). ‘



76 Die Konstruktion prophetischen Sprechens

(aemulatio).? Aus diesem dynamischen Prinzip kulturellen Fort-
schrittsdenkens, mit dem verbreitete Textverstindnis-Programme
wie etwa das Typologie-Denken lebhaft korrespondieren, lassen sich
literarische MaB3stibe entwickeln, auch wenn, wie im Falle Hilde-
gards, eine Riickorientierung auf auctores antiqui ins Leere liefe, wurde
die Visionarin doch in ein Wundergeschehen berufen frans metam an-
tiquorum hominum, wie es ausdricklich in der «Protestificatio» hei3t.?
Es gibt aber Anzeichen dafiir, da Hildegard (und die Hildegard-Re-
zeption) nach dem Muster einer imitatio auctorum die Prophetenrolle
der Visionirin ausgestalteten. In der «Vita sanctae Hildegardis» fin-
den wir Hildegard als nostra prophetissa vergleichend neben biblische
Propheten gestellt, bevorzugt Frauengestalten wie die alttestamentli-
che Prophetin Debora, ebenso in brieflichen Zeugnissen ihrer Kor-
respondenten.?* Hildegard selbst begibt sich unzweifelhaft in eine
Nachfolgebeziehung zu den alten Propheten, bekunden doch lingst
hochrangige Reprisentanten der (Mainzer) Kirche, sie ergreife das
Wort ex prophetia, quam olim prophete prophetaverant.?® Dabei weil} sie
sich ihren Vorliufern «ebenbiirtig, wenn nicht aufgrund der in der
Heilsgeschichte vorgeriickten Position tiberlegen»? (aemulatio-Ge-
danke). Prophetengeschichte lieBe sich nach Art von Literaturge-
schichte darstellen und wird vom Urvisionar Adam erdffnet, «der die
Erkenntniskraft, Sprache und Musik der Engel als natiirliche Fihig-

22 Vgl. z.B. Barbara BAUER, Art. Aemulatio, in: Historisches Wérterbuch der
Rhetorik, Bd. , Tubingen 1992, Sp. 141-187; Manfred FUHRMANN, Die Dichtungs-
theorie der Antike. Aristoteles — Horaz — dLongim. Eine Einfiilhrung, Darmstadt
21992, 153-155; Alexandru N. Ci1ZEK, Imitatio et tractatio. Die literarisch-rheto-
rischen Grundlagen der Nachahmung in Antike und Mittelalter, Tibingen 1994,
11-20 (Rhetorik-Forschungen 7); Alfons RECKERMANN, «Das Konzept kreativer
imitatio im Kontext der Renaissance-Kunsttheorie», in: Walter HAUG/Burghart
WACHINGER (Hgg.), Innovation und Originalitit, Tibingen 1993, 98-132 (For-
tuna vitrea 9).

B Scivias (wie Anm. 12), 4.

24 Vgl. Barbara NEWMAN, Sister of Wisdom. St. Hildegard’s Theology of the
Feminine, Berkeley-Los Angeles-London 1987, 27.

B Monica KLAES (Hg.), Vita sanctae Hildegardis, Turnhout 1993, 24 (CCCM
126); vgl. dazu Barbara NEWMAN, «Seherin — Prophetin — Mystikerin. Hildegard-
Bilder in der hagiographischen Tradition», in: Edeltraud FORSTER (Hg.), Hilde-
gard von Bingen. Prophetin durch die Zeiten, Freiburg-Basel-Wien 1997, 126-
152, hier 131.

26 Christel MEIER, Art. «Hildegard von Bingen», in: Verfasserlexikon, Bd. 3,
Berlin-New York 1981, Sp. 1257-1280, hier 1259.



Die Konstruktion prophetischen Sprechens 7T

keiten besaB»?” und «von dem her Hildegard ihre heilsgeschichtlich
akzentuierte Prophetologie entwickelt»?® Wie Dichtung des Kom-
mentars bedarf, erschlieBen sich Prophetien nur mithsam. Allemal
genieBt eine Prophetin «nur Ansehen, wenn man sie nicht versteht.»?
Hildegards Sprechen unterstehe eben, wie es Gebeno von Eberbach
in seinem «Speculum futurorum temporum» (1220) ausdriickt, gewis-
sermallen einer gottlichen Stilistik, welche geistinspirierte Autor-
schaft herkommlichen literarischen MaBstaben enthebe und als Be-
weis fiir die Wahrheit der Prophetie dienen kénne.*

Ausgehend von der imitatio-Vorstellung diirfte man Hildegard
nicht nur in der Traditionskette der christlichen Propheten antreffen,
sondern wohl auch im Kreis der Sibyllen, die man im Mittelalter gern
in komplementirer heilsgeschichtlicher Funktion den alttestamentli-
chen Propheten zur Seite stellte: Christus wurde den Juden von den
Propheten gekindet, den Heiden von den Sibyllen. Peter Dronke hat
den wsibyllinischen» Aspekt von Hildegards Rolle»*! betont. Viel-
leicht habe Hildegard im besonderen eine ab dem 11. Jahrhundert
breit tiberlieferte lateinische Fassung der Legende der tiburtinischen
Sibylle gekannt, in welcher die Sibylle in einem Modus stilisiert wer-
de, der Hildegard in ihrem eigenem Rollenverstindnis unmittelbar
ansprechen konnte. Bereits das Spitmittelalter sah in Hildegard als
Sibylle eine gegliickte Konfiguration. Heinrich von Langenstein pragt
gegen Ende des 14. Jahrhunderts den Titel einer «Teutonicorum Si-
billa» fiir Hildegard?, und in einer wohl um 1320 entstandenen
deutschsprachigen strophischen Sibyllenweissagung beruft sich die

2! Christel MEIER, «Prophetentum als literarische Existenz: Hildegard von
Bingen (1098-1179). Ein Portrait», in: Gisela BRINKER-GABLER (Hg.), Deutsche
Literatur von Frauen, Bd. 1: Vom Mittelalter bis zum Ende des 18. Jahrhunderts,
Minchen 1988, 76—87, hier 79.

28 MEIER (wie Anm. 15), 478.

2 NEWMAN (wie Anm. 25), 138.

3 PITRA (wie Anm. 21), 484f.: «Libros S. Hildegardis plerique legere fastidi-
unt et abhorrent, pro eo quod obscure et inusitato stylo loquitur, non intelligen-
tes quod hoc est argumentum verae prophetiae. [...] hoc quoque argumentum est
veri digiti Dei, id est Spiritus Sanctin; vgl. Christel MEIER, «Nostris temporibus
necessaria. Wege und Stationen der mittelalterlichen Hildegard-Rezeption» in:
Ulrich ERNST/Bernhard SowiNskI (Hgg.), Architectura poetica. Festschrift fir
Johannes Rathofer, Kéln-Wien 1990, 307-325, hier 312 (Koélner Germanistische
Studien 30).

31 Peter DRONKE, «Sibylla — Hildegardis. Hildegard und die Rolle der Sibylle»,
in: E. FORSTER (wie Anm. 25), 109-118, hier 110.

32 Ebd., 115.



78 Die Konstruktion prophetischen Sprechens

Konigin von Saba, die man iblicherweise als 13. Sibylle betrachtete,
in schonem Anachronismus auf Hildegard von Bingen als Auto-
ritit.® Zu Beginn des 15. Jahrhunderts begibt sich ubrigens eine
andere grof3e Literatin des Mittelalters, Christine de Pizan, pronon-
ciert in eine Nachfolgebeziehung zur Sibylle, stellt «eine Genealogie
der Autoren auf, die von der Sibylle zu Vergil und von Vergil zu
Dante fiihrt und markiert dann den eigenen Standpunkt in bezug auf
die duBeren Glieder dieser Kette.»** Imitatio als literarisches Verfah-
ren der Aneignung «stellt unverkennbar Hierarchien her und zwingt
das Eigene in die BotmifBigkeit gegeniiber dem Fremden», beruht
also gleich der Unterscheidung verschiedener Grade von Autorschaft
gemal aliena und sua auf einem Verhiltnis von Identitit und Diffe-
renz und steckt damit malgeblich die Rahmenbedingungen fir die
mittelalterlichen und, wohl stirker noch, die frihneuzeitlichen Dis-
kusstonen iiber die Rolle und Titigkeit des Autors ab.

Hinter dem Bild Hildegards als Prophetin oder auch als Sibylle
threr Zeit tritt immer auch eine Autorin hervor, die in vielfaltigen li-
terarischen Beziigen steht, welche sie zu eigener Positionsbestim-
mung nutzen kann, was selbstverstindlich nicht notwendigerweise
einschlieBt, Hildegard richte ithr Verfassen nach literaturtheoreti-
schen Vorgaben im Sinne von konkreten Quellenbeziigen aus oder
stilisiere thre Rolle als Autorin bewuBt nach dort verfiigharen Mo-
dellen. Auch wenn es also gewil3 verfehlt wire, wollte man in Hilde-
gard nun eine Spezialistin fir mittelalterliche Literaturtheorie erblik-
ken, so erhilt thre Konstruktion prophetischen Sprechens erst im
Wissen um eine spezifische Traditionsgebundenheit von Texten und
thren Verfassern ein Fundament.

B Vgl. ebd., 113f,; Peter DRONKE, Medieval Sibyls: Their Character and Their
«Auctoritasy, in: Studi medievali 36 (1995) 581-615, hier 608-611.

3 Dina DE RENTIS, Die Zeit der Nachfolge. Zur Interdependenz von dmi-
tatio Christb und dmitatio auctorum» im 12.-16. Jahrhundert, Tibingen 1996. 103.
(Beihefte zur Zeitschrift fiir Romanische Philologie 273).

% Andreas KABLITZ, «Nachahmung und Wahrheitsanspruch. Seneca — Pe-
trarca — Montaigne», in: Wolfgang HARMS/Jan-Dirk MULLER (Hgg.), Medidvisti-
sche Komparatistik. Festschrift Franz Josef Worstbrock, Stuttgart-Leipzig 1997,
95-149, hier 96.



	Die Konstruktion prophetischen Sprechens : Hildegards Sicht der eigenen Rolle als Autorin

