
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Die Konstruktion prophetischen Sprechens : Hildegards Sicht der
eigenen Rolle als Autorin

Autor: Kühne, Udo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761215

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Udo Kühne

Die Konstruktion prophetischen
Sprechens

Hildegards Sicht der eigenen Rolle als Autorin"

Einmütig weist die mediävistische Forschung Hildegard von Bingen
einen besonderen Platz zu, sieht sie in einer Art Ausnahmeposition,
die von Singularität oder zumindest Exzentrizität geprägt ist. Spezialisten

unterschiedlicher Fachrichtung konstatieren, je auf ihrem
Gebiet, den Sondercharakter von Hildegards Leben, Wirken und Schriften:

Die gesuchte Ratgeberin der Großen (nach Ausweis ihrer
Korrespondenz) und öffentliche Mahnerin (auf Predigtreisen) verfüge
über die wirksamsten Medien ihrer Zeit, Brief und Predigt, gleichwohl

über kein Lehramt, besitze (als Frau) keine Lehrbefugnis.1 Aus
selbigem Grund stehe ihre Theologie, wenn denn hier überhaupt von
Theologie zu sprechen wäre, abseits jeder Schultheologie, sei nicht
Theologie der Begriffe, sondern Theologie der Bilder.2 Vergleichbar
lasse sich fragen, ob und gegebenenfalls aufgrund welcher ihrer
Schriften Hildegards Schaffen in einer Darstellung der mittelalterlichen

Philosophie zu berücksichtigen sei. Inwieweit sind aber die dafür

ins Auge zu fassenden Texte authentisch?3 Der Eindruck, Hilde-

* Fritz Wagner zum 14. Juli 1999
1 Vgl. Christel Meier, «Von der <Privatoffenbarung> zur öffentlichen Lehrbefugnis.

Legitimationsstufen des Prophetentums bei Rupert von Deutz, Hildegard
von Bingen und Elisabeth von Schönau», in: Gert MELVILLE/Peter VON MOOS

(Hgg.), Das Öffentliche und Private in der Vormoderne, Köln-Weimar-Wien 1998,
97-123, hier 109 (Norm und Struktur 10).

2 So, sinngemäß, Peter WALTER, «Die Theologie der Hildegard von Bingen»,
in: Hans-Jürgen KOTZUR (Hg.), Hildegard von Bingen 1098-1179, Mainz 1998,
204-208, hier 204.

3 Vgl. Loris STURLESE, Die deutsche Philosophie im Mittelalter. Von Bonifatius

bis zu Albert dem Großen (748-1280), München 1993, 206: «Eine [...]
legitime Frage ist, inwiefern Hildegard in eine Philosophiegeschichte gehören kann»,
und 208: «Dennoch bin ich davon überzeugt, daß die <deutsche Prophetin) in die-



68 Die Konstruktion prophetischen Sprechens

gards Werk entziehe sich jeder gängigen Kategorisierung, wie er sich
in den zitierten Urteilen spiegelt, berührt im Kern offenbar die Frage
nach dem Status und der Autorität dieses Werks.

Dies bestätigt Hildegards Selbsteinschätzung, die vermutlich
bereits dem Streben der Visionärin nach offizieller, päpstlicher
Anerkennung ihrer Sehergabe und ihrer Schau eine Grundlage bot, dann
aber für uns in den Texten selbst prägnanten Ausdruck findet. Dabei
wird sogleich erkennbar, daß Hildegard hier keiner ganz entlegenen
Debatte Stimme gibt; vielmehr lassen sich ihre Äußerungen anderen
mittelalterlichen Reflexionen über literarisches Handeln zuordnen,
sofern diese ebenfalls im Autor nicht schlichtweg einen Textproduzenten

erblicken, sondern zuerst den Träger einer auctoritas, welche
sich im Wahrheitsanspruch, in Geltung, Qualität und Verantwortung
des Literaten manifestiert.

Zu Hildegards Zeit fehlt es freilich längst nicht mehr an Versuchen,

die Tätigkeit von Autoren, nicht lediglich ihren Status, präziser
als zuvor zu beschreiben und dabei insbesondere auf unterschiedliche

Formen des Umgangs der Literaten mit vorgängigem Material,
Bezugstexten also, zu achten. In der Folge derartiger literaturtheoretischer

Überlegungen und Differenzierungen, wie man sie vornehmlich

im schulischen Kommentarwesen antrifft, treten feingliedrige
Spezifikationen der Autorrolle zutage, werden Grade der Autorschaft
bestimmt, so daß schließlich die Eigenschaft, <Autor im vollen Sinne>

zu sein, lediglich einem Teil der schriftstellerisch Tätigen zutreffenderweise

zukomme. Als prominentes Beispiel einer solchen auf der
Annahme von vielfältigen und kontinuierlichen Wechselwirkungen
zwischen Produktions- und Rezeptionsprozeß beruhenden
Autorentypologie kennt man den von Alastair Minnis in seinen grundlegenden

Arbeiten zum mittelalterlichen Verständnis von Autorschaft
mehrfach gebührend gewürdigten Passus im Prooemium von
Bonaventuras gegen Mitte des 13. Jahrhunderts entstandenen Kommentar
zu den Sentenzen des Petrus Lombardus.4 Bei Erörterung der Frage,

sem Buch nicht fehlen darf.» Ins Zentrum seiner Betrachtung rückt Sturlese dann
die «beiden äußerst wichtigen wissenschaftlich-medizinischen Werke» (208), Texte
also, «die am wenigsten sicher sind, das heißt von denen noch niemand gezeigt
hat, daß sie ganz von Hildegard stammen, und die in keiner anständigen Ausgabe
vorliegen» (Kurt FLASCH, Wenn Hildegard die Stimme hob, hatten die Priester
nichts zu lachen, in: Frankfurter Allgemeine ZeitungNt. 86 vom 14.4.1998, 42).

4 Alastair J. Minnis, Late-Medieval Discussions of compilatio and the Rôle of
the compilator, in: Beiträge %ur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 101 (1979)
385-421, hier 415f.; Ders., Medieval Theory of Authorship. Scholastic Literary



Die Konstruktion prophetischen Sprechens 69

ob der Theologe Petrus als Autor (prologtechnisch ausgedrückt: als

causa efficiens) des Sentenzenwerks zu gelten habe oder, so die implizite

Alternative, ob Gott selbst ihm (wie den Theologen überhaupt,
denen ja stets Gottes Wort materia ist) diese Rolle streitig mache,
unterscheidet der Franziskaner prinzipiell vier denkbare Rollen im
Umgang mit dem geschriebenen Wort, die vom bloßen Schreiber
(scriptor) über den Kompilator und den Kommentator zum auctor,
Autor (im engeren Sinne) führen. Als distinktives Merkmal dieser
Rollen fungiert das für die jeweilige literarische Arbeit maßgebliche
Verhältnis zwischen Eigenanteil {sud) und Fremdanteil {aliéna) in den

Möglichkeiten von Hinzufügung (addendo) und Abänderung {mut-
ando). Der Schreiber (als Kopist) macht Eigenes nicht geltend: scribit
aliéna, nihil addendo vel mutando. Von ihm hebt sich der Kompilator
durch Fremdzusätze ab {scribit aliéna, addendo, sed non de suo). Subsidiär
bereits selbstverantwortlich arbeitet der Kommentator, wenn er zu
einem gegebenen präponderanten fremden Text eigene Erläuterungen

formuliert {scribit aliéna et sua, sed aliéna tamquam principalia, et sua

tamquam annexa ad evidentiam). Schließlich kann selbst der <Voll-Autor>
nicht auf fremdes Gut, nämlich ad confirmationem, verzichten. Für den
(autonomen) Autor findet sich hiernach (wie wir das erwarten) im
Mittelalter kein Platz. Der mittelalterliche Autor steht nach
Bonaventura vielmehr stets in einer Traditionskette und insofern in einer
Nachfolgebeziehung. Dennoch dürfen wir in ihm, z. B. in Petrus
Lombardus, den de suo schöpferischen Autor erblicken, auch wenn
wir in dessen Schriften, so resümiert Bonaventura, multa dicta aliorum
vorfinden: hoc non tollit Magistro auctoritatem. Bonaventuras relationale
Bestimmung von Autorschaft, so eng sie angelegt scheint, da sie
allein vom Wissenschaftler im durchaus engen Sinn, strikt sogar nur
vom Theologen als gedachtem Verfasser eines Textes ausgeht, aber
eben doch modellhaft, eröffnet weite, über das Mittelalter hinausweisende

Perspektiven, indem sie ihre Systematik konsequent aus dem
Spannungsverhältnis von Fremd und Eigen, Alt und Neu, Tradition
und Originalität entwickelt und sich dabei einer literaturgeschichtlichen

Kategorie verpflichtet sieht. Doch ist in Erinnerung zu rufen,

Attitudes in the Later Middle Ages, Aldershot 21988, 94f. Vgl. auch Jan-Dirk
MÜLLER, «Auctor — actor — author. Einige Anmerkungen zum Verständnis vom
Autor in lateinischen Schriften des frühen und hohen Mittelalters», in: Felix Ph.
INGOLD/Werner WUNDERLICH (Hgg.), Der Autor im Dialog. Beiträge zu Autorität

und Autorschaft, St. Gallen 1995, 17-31, hier 24f. Text: S. Bonaventurae
Opera omnia, Bd. 1, Quaracchi 1882, 14f.



70 Die Konstruktion prophetischen Sprechens

daß man von alters her und insbesondere auch im 12. Jahrhundert
bei der Erfassung schriftstellerischer Tätigkeit Fremdgut und
Eigenschöpfung wahrzunehmen und in Betracht zu ziehen wußte. Ganz
im Sinne von Bonaventuras Leitidee beschreibt etwa Konrad von
Hirsau in seinem aus der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts
stammenden «Dialogus super auctores», einem Lehrgespräch zwischen
magister und discipulus, die Aufgabe von Kommentatoren: obscura dicta

aliorum dilucidare.5 Und Gilbert von Poitiers stellt in der Einleitung
seines Kommentars zur Schrift «De trinitate» des Boethius jenen
Verfassern, qui sententiam proprium ferunt, d. h. auctores, zwei Gruppen
von lectores gegenüber, qui referunt alienam. Zu diesen gehören einerseits

recitatores (qui eadem auctorum verba et ex ipsorum causis eisdem pro-
nuntiant), andererseits interprètes {qui obscure ab auctoribus dicta nocioribus

verbis declarant), Kommentatoren wie Gilbert selbst.6

Das Schaffen Hildegards von Bingen als Autorin vermögen
derartige Autor-Konzeptionen aus Hildegards und späterer Zeit auf den
ersten Blick nur wenig zu erhellen, scheinen es gar nicht zu berühren,

sehen wir die Visionärin doch einem spezifischen Autorinnentypus
angenähert, welcher von der Figur einer begnadeten mulier reli-

giosa ausgeht, «die — im Rahmen eines Nonnenkonvents oder <in der
Welt> außerhalb der Ordensklausur — ein striktes Leben der
Abgeschiedenheit und Selbstkasteiung, der humilitas und wechselnden
Gotteserfahrungen führt und nach langen Jahren der Askese, der
körperlichen Leiden und Visionen ihre göttlichen Begnadungen
niederschreibt oder aufzeichnen läßt; eine Autorin wider Willen, die
nicht aus eigener Initiative, sondern im Gehorsam gegenüber Gottes
Befehl bzw. der Aufforderung ihres Beichtvaters aus der Abgeschiedenheit

ihrer vita religiosa heraustritt, um mit der Niederschrift ihrer
Gnadenerfahrungen, ihres Lebens der Askese und göttlichen Wunder
das gnadenvolle Wirken Gottes in der Welt zu dokumentieren. Sie

präsentiert sich als eine illiterate Autorin, die ihre fehlende Bildung,
ihre literarische Unfähigkeit betont und keinerlei literarische Ambitionen

verfolgt, vielmehr — als Sprachrohr Gottes — mit der
Unterstützung ihres Seelsorgers entscheidende Stationen und spezifische

5 R.B.C. HUYGENS (Hg.), Accessus ad auctores, Bernard d'Utrecht, Conrad
d'Hirsau: Dialogus super auctores, Leiden 21970, 75.

6 Nikolaus M. Häring (Hg.), The Commentaries on Boethius by Gilbert of
Poitiers, Toronto 1966, 54 (Studies and Texts 13).



Die Konstruktion prophetischen Sprechens 71

Ausdrucks formen ihres spirituellen Lebens auf2eichnet.»7 Die so
skizzierte Rollenfigur hat Anteil nicht an der Literaturgeschichte,
sondern an der Heilsgeschichte, empfängt ihre Dignität aus der
Artikulation von Gottes Wort, was zur völligen Aufgabe, zum Verlust
eigener Autorschaft führen mag: Gott selbst übernimmt die Rolle des

Autors. Dementsprechend wird beispielsweise im accessus-^ttigen Teil
des Prologs zur lateinischen Übersetzung von Mechthilds von
Magdeburg «Fließendem Licht», die bald nach Mechthilds Tod und gewiß
vor 1298 entstand, beim Stichwort auctor nur die Trinität als Autor
der Offenbarungen genannt, nicht auch Mechthild selbst.8 So weit
hätte man nicht gehen müssen; aus der mittelalterlichen Bibelkom-
mentierung kennen wir die Praxis, die Autorrolle nach causa ejficiens

movens (Gott) und causa efficiens operans (Prophet) aufzugliedern.
Literaturentstehung im Inspirationsvorgang kann durch Autorbilder

in Handschriften anschaulich werden; für Hildegard findet
man eine entsprechende Darstellung im Luccaer Codex: die Autorin
als «Instrument eines göttlich gelenkten Aufschreibprozesses»9, ihr
gegenüber und nachgeordnet, von eigenem Architekturrahmen
getrennt, der Schreiber als Dokumentarist.

Die Mystikerin, gleichviel, ob sie sich volkssprachig oder
lateinisch ausdrückt, steht also zwar in einer grundsätzlich anderen
Traditionslinie als jene Autoren, an die etwa Bonaventura dachte, als er
seine Klassifikation autorschaftlichen Handelns zum Kern einer kon-
zisen Literaturpragmatik bestimmte, doch stellen sich bei geschichtlicher

Analyse mancherlei Konvergenzen ein: Statt daß beispielsweise
ein volkssprachlicher Dichter durch zugewonnene Gelehrtheit mit
lateinischen Verfassern konkurriert, kann er sich, wie etwa Wolfram,
programmatisch gegen jede Buchgelehrsamkeit wenden. «An die Stelle

des Buchgelehrten tritt nun der ungebildete Laie, der seine Kunst
nicht dem Wissen, sondern jener poetischen Kraft verdankt, die im

7 Ursula Peters, «Hofkleriker — Stadtschreiber — Mystikerin. Zum
literarhistorischen Status dreier Autorentypen», in: Walter HAUG/Burghart WACHINGER

(Hgg), Autorentypen, Tübingen 1991, 42f. (Fortuna vitrea 6).
8 Vgl. Nigel F. PALMER, «Das Buch als Bedeutungsträger bei Mechthild von

Magdeburg», in: Wolfgang HARMS/Klaus SPECKENBACH (Hgg.), Bildhafte Rede
in Mittelalter und früher Neuzeit. Probleme ihrer Legitimation und ihrer Funktion,

Tübingen 1992, 217-235, hier 218f.
9 Horst WENZEL, «Autorenbilder. Zur Ausdifferenzierung von Autorenfunktionen

in mittelalterlichen Miniaturen», in: Elisabeth ANDERSEN/Jens HAUSTEIN

e.a. (Hgg.), Autor und Autorschaft im Mittelalter. Kolloquium Meißen 1995,
Tübingen 1998, 1-28, hier 8 (dazu Abb. 12 auf 25).



72 Die Konstruktion prophetischen Sprechens

Menschen wirkt und die letztlich mit der Gotteskraft identisch ist,
die die ganze Schöpfung durchdringt. Das führt in der Wolfram-
Nachfolge zu einer neuen Dichter-<Rolle>, zum Typus des inspirierten

Laiendichters.»10 Auch der Autor im vollen Sinn, wie er uns aus
differenzierender Betrachtung literarischer Arbeitsweisen präsentiert
wird, auctor nach Bonaventuras Nomenklatur, mag dem göttlichen
Autor in instrumentaler Weise dienen, denn es sei klar, so Bonaventura

augenzwinkernd, daß Gott das Sentenzenwerk des Petrus
Lombardus nicht mit eigener Hand [digito suo) geschrieben habe. Ein
Dichter kann sogar in nachdrücklicher Selbststilisierung seine Autorrolle

im Verlauf eines literarischen Werks wechseln, wie es Alanus

von Lille in seinem <A.nticlaudianus» vorführt, wenn er an zentraler
Stelle des Gedichts, präzise in der Mitte des Texts, oder, inhaltlich
(und damit treffender) gesprochen: dort, wo Prudentia auf ihrer
Himmelsreise ihrem Ziel, Gott, sich annähert, also ihrerseits die

Sphären entscheidend wechselt, Apoll die (im Prolog begründete)
Gefolgschaft aufkündigt und im Wege einer invocatio um göttliche
Inspiration nachsucht. Dabei legt Alanus seine einstige Dichterrolle
programmatisch nieder (5,268f. totumquepoetam deponens), an die Stelle

poetischen Gestaltens tritt prophetisches Sprechen (269 usurpo michi

nova verba prophète). Dann könne man ihn nicht weiterhin, so fügt Alanus

hinzu, als Autor des Gedichts ansehen, nicht einmal mehr als

Schreiber (273 non scriba vel actor), vielmehr bloß noch als Griffel (276
calamus), Instrument des göttlichen Autors.11

Der Autorschaft Hildegards von Bingen hegen bekanntlich göttliche

Schreibaufträge zugrunde, welche die Visionärin jeweils in der
ihr gemäßen Form, als Visionen erfährt, mit denen sich jene aus

lebendigem Licht hörbar werdende himmlische Stimme einführt, die

10 Walter Haug, Literaturtheorie im deutschen Mittelalter von den Anfängen
bis zum Ende des 13. Jahrhunderts, Darmstadt 21992, 190.

11 Robert BOSSUAT (Hg.), Alain de Lille: Anticlaudianus. Texte critique avec
une introduction et des tables, Paris 1955, 131 (Textes philosophiques du Moyen
Âge 1). Vgl. dazu Peter DRONKE, Dante and Medieval Latin Traditions,
Cambridge 1986, 8-14; Christoph HUBER, Die Aufnahme und Verarbeitung des Alanus

ab Insulis in mittelhochdeutschen Dichtungen. Untersuchungen zu Thomasin

von Zerklaere, Gottfried von Straßburg, Frauenlob, Heinrich von Neustadt,
Heinrich von St. Gallen, Heinrich von Mügeln und Johannes von Tepl, München
1988, 80—85 (MTUDL 89); Friedrich Ohly, Metaphern für die Inspiration, in:
Euphorion 87 (1993) 119-171, hier 130f. (131: «Der Wechsel des Themas vom
Irdischen zum Himmlischen bringt eine Art von Gattungswechsel mit sich und
damit einen gattungsgebundenen Wechsel auch der Auffassung vom Dichter»).



Die Konstruktion prophetischen Sprechens 73

als Deutungsinstanz inspirierter Textualität präsent bleibt und eine

Art Korrespondenzverhältnis zwischen visionärer Bildlichkeit und
entschlüsselnder Audition begründet, das man weithin in Analogie
(und Differenz) zu schriftexegetischen Verfahren oder auch zur
kommentierenden Erschließung integumentaler Dichtung beschreiben
könnte. Hildegard selbst legt derartige Seitenblicke nahe, wenn sie in
der ihrem Erstling «Scivias» vorangestellten sog. «Protestificatio»
beschreibt, wie sie geistinspiriert zu höchstem Verständnis der Bibel
gelangte, ohne doch über eine interpretatio verborum des Bibeltexts
auch nur annähernd zu verfügen.12 Die striktem Stufendenken
verpflichtete mittelalterliche artes-Pädagogik mit der Zielvorgabe eines
kontinuierlichen Aufstiegs vom Leichten zum Schwierigen, Kern wohl
jeder Pädagogik, in deren Rahmen sich dem Anfänger etwa (man
denke an den «Anticlaudianus»-Prosaprolog13) der Litteralsinn von
Texten erschließe, dem Fortgeschrittenen moralis instructio offenstehe,
allein dem perfectus jedoch die Allegorie zugänglich sei, wird hier von
externer Warte grandios außer Kurs gesetzt. In ihrem Brief an
Bernhard von Clairvaux aus dem Jahr 1147, also aus der
Entstehungszeit von «Scivias», wußte Hildegard den Gegensatz zwischen
ihrem Status einer indocta simplicitas als Voraussetzung prophetischer
Einsicht und traditionellem Literatentum noch stärker zu akzentuieren:14

die göttliche Flamme habe ihr den Sinn der Bibel erschlossen,
doch verfüge sie, Hildegard, nicht einmal über litteras in Teutonica

lingua, also über Schriftgebrauch unterhalb der arfw-Ebene. Sie besitze,
will Hildegard damit sagen, eine andere Art von Gelehrsamkeit, «hinter

der das menschliche magisterium zurückbleibt»15, sie sei indocta,

doch docta vera visione.

Entsprechend dem markanten Gegensatz zwischen magistralem
und prophetischem Textverständnis konstituiert sich auf dem Feld
der Textproduktion ein spezifischer, der Prophetenrolle korrespondierender

Werktyp, der eine dezidierte Absage an schulrhetorische
Doktrinen zur Voraussetzung hat. Soweit es Hildegard betrifft, hat

12 Adelgundis FÜHRKÖTTER/Angela CARLEVARIS (Hgg.), Hildegardis Scivias,
Turnhout 1978, 4 (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis 43).

13 BOSSUAT (wie Anm. 11), 56.
14 Lieven VAN ACKER (Hg.), Hildegardis Bingensis Epistolarium, pars prima,

Turnhout 1991, 4 (CCCM 91).
15 Christel MEIER, Eriugena im Nonnenkloster? Überlegungen zum Verhältnis

von Prophetentum und Werkgestalt in den pigmenta prophetica Hildegards von Bingen,

in: Frühmittelalterliche Studien 19 (1985) 466—497, hier 475.



74 Die Konstruktion prophetischen Sprechens

Christel Meier wiederholt auf die programmatische Feststellung der
Visionärin gleich am Beginn der «Protestificatio» verwiesen, wonach
das Werk verfaßt werde non secundum os hominum, nec secundum intellec-

tum humanae adinventionis, nec secundum voluntatem humanae compositionsA
«Damit formuliert sie die Absage an die drei Hauptteile der menschlichen

Ars scribendi, an Inventio-, Dispositio- und Elocutio-Lehte. Ihr
Werk soll — entsprechend seiner himmlischen Materie — gleichsam
nach einer dieser gemäßen göttlichen Poetik geschrieben werden. [...]
Die Visionsschrift soll also den geschauten mirabilia Dei angemessen
Form verleihen. Damit ist eine neue Forderung an das aptum formuliert,

aber dies im kontrastiven Rückbezug auf die rhetorische
Lehre.»17

Bei näherem Zusehen läßt sich ein derartiger kontrastiver
Rückbezug auf (im weitesten Sinne) literaturtheoretische Kategorien als

weiterer Baustein einer gewissermaßen (negativen Poetologie> auch in
Hildegards Sicht ihrer Rolle als Autorin wahrnehmen — vielleicht
wäre genauer von Rolle als Prophetin zu sprechen, stellt doch die

Bezeichnung «Autorin» bereits einen solchen Rückbezug dar.
Wenn uns Hildegard am Beginn ihrer großen Visionswerke

jeweils davon berichtet, wie und mit welchem Wortlaut die himmlische
Stimme ihr den offenbar werkbezogenen und daher initial stets
erneuerten Schreibauftrag erteilt, bleibt nicht im Zweifel, daß die
Visionärin als Mittlerin göttlicher auctoritas zu betrachten ist, sich selbst
so betrachtet. Die ergo etiam et nunc secundum me, et non secundum te; et

scribe secundum me, et non secundum te — so hört sie es zum Auftakt der
zweiten Schrift dieser Werkgruppe, des «Liber vitae meritorum.»18

Berücksichtigt hier die werkstiftende Formel verschiedene denkbare
Äußerungsweisen, mündliche und schriftliche, Sagen und Schreiben,
so finden wir an entsprechender Stelle von «Scivias» und des «Liber
divinorum operum» eine andere Akzentuierung. Scribe ea non secundum

te nec secundum alium hominem, sed secundum voluntatem scientis, videntis et

disponentis omnia, so heißt es in der «Protestificatio» von «Scivias».19

16 Scivias (wie Anm. 12), 3.
17 Christel Meier, «Ut rebus apta sint verba. Überlegungen zu einer Poetik des

Wunderbaren im Mittelalter», in: Dietrich SCHMIDTKE (Hg.), Das Wunderbare in
der mittelalterlichen Literatur, Göppingen 1994, 37—83, hier 44 (Göppinger
Arbeiten zur Germanistik 606).

18 Angela CARLEVARIS (Hg.), Hildegardis Uber vite meritorum, Turnhout 1995, 9

(CCCM 90).
19 Scivias (wie Anm. 12), 3.



Die Konstruktion prophetischen Sprechens 75

Angesichts der göttlichen Autorschaft wird hier Hildegards Autorrolle

auf eine Weise negadv bestimmt, eingeschränkt und göttlichem
Sprechen zugeordnet, die ich als Reflex zeitgenössischer Diskussionen

über Autorität und Autorschaft innerhalb der mittelalterlichen
Literaturtheorie ansehen möchte, wie ich sie eingangs skizziert habe.

Hildegard signalisiert uns, eine Scheidung allein nach göttlichem und
menschlichem Autor könne man wohl im 12. Jahrhundert als
unzureichend empfinden, da seinerzeit der Schriftsteller (im weitesten
Sinne) längst nicht mehr einem einheitlichen Rollenprofil entsprach,
weil er nämlich entsprechend den Erfordernissen einer sich zunehmend

ausdifferenzierenden und spezialisierenden Schriftlichkeit an
höchst unterschiedlichen Verfahren der Textproduktion mit immer
neuen Mischungsverhältnissen von Vorgefundenem und Eigenem
Anteil gewinnen konnte und in diesem Sinne etwa secundum alium ho-

minem schrieb. Am Schluß der «Protestificatio» wird die von Hildegard

vorher schon formuüerte Absage an rhetorische inventio

wiederaufgenommen, jetzt freiüch vor dem Hintergrund denkbarer
Verfasseranteile: Et dixi et scripsi haec non secundum adinventionem cordis met aut
ullius hominis.20 Ganz entsprechend finden wir den Schreibauftrag im
Prolog des «Liber divinorum operum» formuliert: scribe ista non
secundum cor tuum, sed secundum testimonium meum, [...] necper te inventa nec

per alium hominem premeditata.21
Ein zweiter Aspekt von Hildegards Autorrolle, der sich im Kontrast

zu einem gängigen literaturgeschichtlichen Modell wohl genauer
fassen ließe, betrifft den Platz der im Prophetenamt stehenden Vi-
sionärin in der Reihe der Propheten. Bekanntermaßen kommt das

literarische Prinzip der Nachahmung (imitatio) in Antike und Mittelalter

keineswegs nur im Wirklichkeitsbezug von Dichtung und deren

Naturnachahmung zur Geltung, sondern wirkt daneben als
traditionsbildende Kraft (imitatio auctoruni), an welcher ein Literat sich stärken

mag, die ihn jedenfalls zu eigener Positionsbestimmung einlädt
oder sogar zu besonderen Leistungen, zum Bessermachen anreizt

20 Ebd., 6.
21 Albert DEROLEZ/Peter DRONKE (Hgg.), Hildegardis Bingensis Liber divinorum

operum, Turnhout 1996, 45 (CCCM 92). Mit der Befolgung eines derart formulierten

göttlichen Schreibauftrags hebt sich Hildegard von unautorisierten Pseu-

dopropheten ab, die, so Gebeno von Eberbach im Speculum futurorum temporum sive

Pentachronon, einem wichtigen Zeugnis der Hildegard-Rezeption aus der ersten Hälfte
des 13. Jahrhunderts, «frivola quaedam non per Dei Spiritum, sed de suo corde

prophetarunt» (Joannes Baptista PlTRA [Hg.], Analecta sacra, Bd. 8, Montecassino
1882, 484).



76 Die Konstruktion prophetischen Sprechens

(aemulatio).22 Aus diesem dynamischen Prinzip kulturellen
Fortschrittsdenkens, mit dem verbreitete Textverständnis-Programme
wie etwa das Typologie-Denken lebhaft korrespondieren, lassen sich
literarische Maßstäbe entwickeln, auch wenn, wie im Falle Hildegards,

eine Rückorientierung auf auctores antiqui ins Leere Hefe, wurde
die Visionärin doch in ein Wundergeschehen berufen trans metam

antiquorum hominum, wie es ausdrückhch in der «Protestificatio» heißt.23

Es gibt aber Anzeichen dafür, daß Hildegard (und die Hildegard-Rezeption)

nach dem Muster einer imitatio auctorum die Prophetenrolle
der Visionärin ausgestalteten. In der «Vita sanctae Hildegardis»
finden wir Hildegard als nostra prophetissa vergleichend neben biblische
Propheten gestellt, bevorzugt Frauengestalten wie die alttestarnentli-
che Prophetin Debora, ebenso in brieflichen Zeugnissen ihrer
Korrespondenten.24 Hildegard selbst begibt sich unzweifelhaft in eine

Nachfolgebeziehung zu den alten Propheten, bekunden doch längst
hochrangige Repräsentanten der (Mainzer) Kirche, sie ergreife das

Wort ex prophetia, quam olim prophète prophetaverant.2i Dabei weiß sie

sich ihren Vorläufern «ebenbürüg, wenn nicht aufgrund der in der
Heilsgeschichte vorgerückten Position überlegen»26 (aemulatio-Ge.-

danke). Prophetengeschichte Heße sich nach Art von Literaturgeschichte

darstellen und wird vom Urvisionär Adam eröffnet, «der die

Erkenntniskraft, Sprache und Musik der Engel als natürhche Fähig-

22 Vgl. z.B. Barbara BAUER, Art. Aemulatio, in: Historisches Wörterbuch der
Rhetorik, Bd. Tübingen 1992, Sp. 141-187; Manfred FUHRMANN, Die Dichtungstheorie

der Antike. Aristoteles - Horaz — <Longin>. Eine Einführung, Darmstadt
21992, 153-155; Alexandru N. ClZEK, Imitatio et tractatio. Die literarisch-rhetorischen

Grundlagen der Nachahmung in Antike und Mittelalter, Tübingen 1994,
11-20 (Rhetorik-Forschungen 7); Alfons Reckermann, «Das Konzept kreativer
imitatio im Kontext der Renaissance-Kunsttheorie», in: Walter HAUG/Burghart
WACHINGER (Hgg.), Innovation und Originalität, Tübingen 1993, 98-132 (Fortuna

vitrea 9).
23 Scivias (wie Anm. 12), 4.
24 Vgl. Barbara Newman, Sister of Wisdom. St. Hildegard's Theology of the

Feminine, Berkeley-Los Angeles-London 1987, 27.
25 Monica KLAES (Hg.), Vita sanctae Hildegardis, Turnhout 1993, 24 (CCCM

126); vgl. dazu Barbara Newman, «Seherin — Prophetin - Mystikerin. Hildegard-
Bilder in der hagiographischen Tradition», in: Edeltraud FORSTER (Hg.), Hildegard

von Bingen. Prophetin durch die Zeiten, Freiburg-Basel-Wien 1997, 126—

152, hier 131.
26 Christel Meier, Art. «Hildegard von Bingen», in: Verfasserlexikon, Bd. 3,

Berlin-New York 1981, Sp. 1257-1280, hier 1259.



Die Konstruktion prophetischen Sprechens 77

keiten besaß»27 und «von dem her Hildegard ihre heilsgeschichtlich
akzentuierte Prophetologie entwickelt.»28 Wie Dichtung des
Kommentars bedarf, erschließen sich Prophetien nur mühsam. Allemal
genießt eine Prophetin «nur Ansehen, wenn man sie nicht versteht.»29

Hildegards Sprechen unterstehe eben, wie es Gebeno von Eberbach
in seinem «Speculum futurorum temporum» (1220) ausdrückt,
gewissermaßen einer göttlichen Stilistik, welche geistinspirierte Autorschaft

herkömmlichen literarischen Maßstäben enthebe und als
Beweis für die Wahrheit der Prophétie dienen könne.30

Ausgehend von der imitatio-VorStellung dürfte man Hildegard
nicht nur in der Traditionskette der christlichen Propheten antreffen,
sondern wohl auch im Kreis der Sibyllen, die man im Mittelalter gern
in komplementärer heilsgeschichtlicher Funktion den alttestamentli-
chen Propheten zur Seite stellte: Christus wurde den Juden von den

Propheten gekündet, den Heiden von den Sibyllen. Peter Dronke hat
den «<sibyllinischen> Aspekt von Hildegards Rolle»31 betont.
Vielleicht habe Hildegard im besonderen eine ab dem 11. Jahrhundert
breit überlieferte lateinische Fassung der Legende der tiburtinischen
Sibylle gekannt, in welcher die Sibylle in einem Modus stilisiert werde,

der Hildegard in ihrem eigenem Rollenverständnis unmittelbar
ansprechen konnte. Bereits das Spätmittelalter sah in Hildegard als

Sibylle eine geglückte Konfiguration. Heinrich von Langenstein prägt
gegen Ende des 14. Jahrhunderts den Titel einer «Teutonicorum Si-
billa» für Hildegard32, und in einer wohl um 1320 entstandenen
deutschsprachigen strophischen Sibyllenweissagung beruft sich die

27 Christel Meier, «Prophetentum als literarische Existenz: Hildegard von
Bingen (1098-1179). Ein Portrait», in: Gisela Brinker-Gabler (Hg.), Deutsche
Literatur von Frauen, Bd. 1: Vom Mittelalter bis zum Ende des 18. Jahrhunderts,
München 1988, 76—87, hier 79.

28 Meier (wie Anm. 15), 478.
29 Newman (wie Anm. 25), 138.
30 PlTRA (wie Anm. 21), 484f.: «Libros S. Hildegardis plerique legere fastidi-

unt et abhorrent, pro eo quod obscure et inusitato stylo loquitur, non intelligentes

quod hoc est argumentum verae prophetiae. [...] hoc quoque argumentum est
veri digiti Dei, id est Spiritus Sancti»; vgl. Christel MEIER, «Nostris temporibus
necessaria. Wege und Stationen der mittelalterlichen Hildegard-Rezeption» in:
Ulrich ERNST/Bernhard SowiNSKI (Hgg.), Architectura poetica. Festschrift für
Johannes Rathofer, Köln-Wien 1990, 307-325, hier 312 (Kölner Germanistische
Studien 30).

31 Peter Dronke, «Sibylla - Hildegardis. Hildegard und die Rolle der Sibylle»,
in: E. FORSTER (wie Anm. 25), 109—118, hier 110.

32 Ebd., 115.



78 Die Konstruktion prophetischen Sprechens

Königin von Saba, die man üblicherweise als 13. Sibylle betrachtete,
in schönem Anachronismus auf Hildegard von Bingen als
Autorität.33 Zu Beginn des 15. Jahrhunderts begibt sich übrigens eine
andere große Literatin des Mittelalters, Christine de Pizan, pronon-
ciert in eine Nachfolgebeziehung zur Sibylle, stellt «eine Genealogie
der Autoren auf, die von der Sibylle zu Vergil und von Vergil zu
Dante führt und markiert dann den eigenen Standpunkt in bezug auf
die äußeren Gheder dieser Kette.»34 Imitatio als literarisches Verfahren

der Aneignung «stellt unverkennbar Hierarchien her und zwingt
das Eigene in die Botmäßigkeit gegenüber dem Fremden»35, beruht
also gleich der Unterscheidung verschiedener Grade von Autorschaft
gemäß aliéna und sua auf einem Verhältnis von Identität und Differenz

und steckt damit maßgebhch die Rahmenbedingungen für die
mittelalterlichen und, wohl stärker noch, die frühneuzeithchen
Diskussionen über die Rolle und Tätigkeit des Autors ab.

Hinter dem Bild Hildegards als Prophetin oder auch als Sibylle
ihrer Zeit tritt immer auch eine Autorin hervor, die in vielfältigen
literarischen Bezügen steht, welche sie zu eigener Positionsbestimmung

nutzen kann, was selbstverständlich nicht notwendigerweise
einschließt, Hildegard richte ihr Verfassen nach literaturtheoretischen

Vorgaben im Sinne von konkreten Quellenbezügen aus oder
stilisiere ihre Rolle als Autorin bewußt nach dort verfügbaren
Modellen. Auch wenn es also gewiß verfehlt wäre, wollte man in Hildegard

nun eine Spezialistin für mittelalterliche Literaturtheorie erblik-
ken, so erhält ihre Konstruktion prophetischen Sprechens erst im
Wissen um eine spezifische Traditionsgebundenheit von Texten und
ihren Verfassern ein Fundament.

33 Vgl. ebd., 113f.; Peter DRONKE, Medieval Sibyls: Their Character and Their
«Auctoritas», in: Studi medievali 36 (1995) 581-615, hier 608-611.

34 Dina De Rentiis, Die Zeit der Nachfolge. Zur Interdependenz von (imitatio

Christ» und (imitatio auctorum> im 12.-16. Jahrhundert, Tübingen 1996. 103.

(Beihefte zur Zeitschrift für Romanische Philologie 273).
35 Andreas KABLITZ, «Nachahmung und Wahrheitsanspruch. Seneca —

Petrarca — Montaigne», in: Wolfgang HARMS/Jan-Dirk MÜLLER (Hgg.), Mediävistische

Komparatistik. Festschrift Franz Josef Worstbrock, Stuttgart-Leipzig 1997,
95—149, hier 96.


	Die Konstruktion prophetischen Sprechens : Hildegards Sicht der eigenen Rolle als Autorin

